Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Michael Menke-Peitzmeyer: Subjektivitit und Selbstinterpretation des dreifal-
tigen Gottes. Eine Studie zur Genese und Explikation des Paradigmas «Selbst-
offenbarung Gottes» in der Theologie Karl Barths. Minster: Aschendorff
Verlag, 2002. 640 S. (Munsterische Beitrige zur Theologie 60). ISBN: 3-402-
03966-4.

Les études sur la théologie trinitaire et la doctrine de la révélation de Karl
Barth ne se comptent plus. Ce sujet demeure d’actualité: que I'on s’accorde
avec Barth ou qu’on lui préfére d’autres voies, il faut reconnaitre que sa doc-
trine trinitaire contribue aujourd’hui encore, et de fagon souvent détermi-
nante, a dessiner les contours de la réflexion sur la Trinité et la révélation. Le
volumineux ouvrage de M. Menke-Peitzmeyer a le mérite de reprendre ce
théme avec profondeur et de facon étendue, en considérant la genése de la pen-
sée barthienne et ses sources, mais aussi sa réception et les critiques qu’elle a
suscitées. Ce livre étudie le traitement systématique que la notion d’«autorévé-
lation», issue de Hegel, recut chez Barth, par qui elle devint un concept cen-
tral de la théologie du XXe siécle. Avec la notion d’autorévélation, la doctrine
de la révélation et celle de la Trinité se nouent en effet jusqu’a s’identifier, de
maniére a constituer le fondement d’un discours théologique orienté vers la
souveraine subjectivité de Dieu.

L’étude de M. Menke-Peitzmeyer comporte deux parties, toutes deux hie-
toriques et systématiques. Dans la premiere partie (39-260), I'auteur établit
que I’élaboration de la notion d’autorévélation résulte de la discussion de Karl
Barth avec quatre auteurs en particulier: Schleiermacher, dont Barth critique le
subjectivisme anthropocentrique auquel il reproche de vider la révélation de
son objectivité; Feuerbach, illustrant la radicalisation du subjectivisme que
Barth veut éviter; Anselme de Cantorbéry, dont 'interprétation transcendantale
fournit a Barth la voie vers une conception positive de la révélation, assurant
en particulier les conditions de possibilité de l'auto-interprétation de Dieu
dans I’histoire du salut, la restitution de I’objet de la théologie (Dieu lui-méme,
congu comme Sujet et connu par lui-méme) et le statut spécifique de la ratio-
nalité théologique; Hegel enfin qui, malgré les critiques que lui adresse Barth
(identification de la doctrine trinitaire avec la logique dialectique, oubli de la
liberté de Dieu menagant la liberté humaine), n’exerce pas moins une influ-
ence déterminante, notamment par la conception du Sujet absolu et de son
auto-manifestation. L’influence conjuguée de ces auteurs est exposée de facon
treés éclairante. Il faut remarquer P'attention prétée ici a saint Anselme: ce det-
nier joue un role important dans le retour barthien a Dieu-Sujet, par-dela la
subjectivité libérale, de telle sorte qu’en réunissant la conception de la révéla-
tion et celle de la Trinité dans une «théologie trinitaire de la révélation», Barth
ne fait rien d’autre que montrer «comment Dieu doit étre en lui-méme pour
avoir pu se révéler tel qu’il s’est effectivement révélé» (238).

La seconde partie de 'ouvrage de M. Menke-Peitzmeyer (261-609) pré-
sente et discute le contenu de la doctrine trinitaire de la révélation proposée



556 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

par la Dogmatigue de Barth, en considérant également la doctrine de la prédes-
tination. Trois themes centraux de la Kirchliche Dogmatik sont ainsi posés dans
une détermination christologique: révélation, Trinité et prédestination. Rele-
vons quelques-uns des accents soulignés par I'auteur. La nouvelle fondation
de la dogmatique repose sur une maniére de penser transcendantale grice a la-
quelle Barth redécouvre que Dieu est le sujet de la théologie: Dieu se commu-
nique par lui-méme et il n’est connu que par lui-méme (263-264). En caracté-
risant Dieu par la relation du Pére, du Fils et du Saint-Esprit (plutét qu’en dé-
terminant Dieu par le monde), Barth peut ressaisir la souveraineté et la liberté
de Dieu (278). L’inscription de la théologie trinitaire dans les Prolégoménes de la
Dogmatigne, et non plus seulement dans un simple traité particulier, signifie
donc le refus de partir de I’anthropologie, de ’autorité de I’Eglise ou d’une théo-
rie de la religion: en partant de I’Ecriture et de la révélation, c’est-a-dire de
Dieu lui-méme, Barth assigne a la doctrine trinitaire la tiche de fournir les cri-
téeres de toute I'entreprise théologique (337). En écartant le mot «personnes»
au profit de 'expression «modes d’étre» (Seinsweisen) pour parler du Pére, du
Fils et du Saint-Esprit, Barth ne fait que poursuivre une conception de la Tri-
nité tirée du concept de révélation, car les propriétés de ces trois «modes
d’étre» sont précisément celles que 'on découvre dans la #otion méme de ré-
vélation: le révélateur, la révélation, et ’étre-révélé (360). A tous les plans, M.
Menke-Peitzmeyer souligne les implications de I'identification de la doctrine
de la révélation et de la théologie trinitaire: Barth saisit I’étre de Dieu comme
révélation et la révélation comme étre de Dieu (540), au risque d’une insuffi-
sante différenciation entre la Trinité immanente et la Trinité économique. Le
cas de la prédestination (418-554) n’est pas le moins intéressant: la préexis-
tence du Verbe éternel (théologie trinitaire) et la prédestination (christologie)
coincident, de telle sorte que la liberté éternelle qui est ’étre méme de Dieu
est saisie comme I’élection du Fils pour les hommes: dans une sorte de cercle,
I’élection définit ce qu’est la doctrine trinitaire de la révélation (537).

M. Menke-Peitzmeyer adresse cependant de trés nombreuses critiques a
Karl Barth (en reprenant souvent les réflexions de plusieurs autres auteurs,
W. Pannenberg notamment). Ces critiques ne sont pas nouvelles, mais leur
réunion systématique montre bien les difficultés de la réception de Barth. En
déduisant la théologie trinitaire du concept méme de révélation, Barth n’a pas
développé sa doctrine trinitaire a partir du contenu de la révélation biblique,
comme son programme ’exigeait, mais plutdt a partir d’une représentation for-
melle (404). L’influence de Hegel demeure déterminante: la doctrine trinitaire
de la révélation repose sur la subjectivité divine, c’est-a-dire sur ’auto-con-
science de I'Esprit absolu fondant sa manifestation ad exfra. Contrairement 2
ses explications concernant les vestiges de la Trinité, Barth a paradoxalement
développé sa doctrine trinitaire sur la base de 'image de Dieu dans I’ime hu-
maine (doctrine du sujet), et non pas seulement a partir de la révélation de
Dieu en Jésus (405). Sa doctrine de la Parole de Dieu, en définitive, n’est pas
le développement trinitaire annoncé mais plutot 'explicitation du concept de
révélation. La doctrine de la Trinité court deés lors le risque d’étre réduite a
une simple condition transcendantale de la révélation. Les rapports de la Tri-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 557

nité immanente et de la Trinité économique sont insuffisamment traités chez
Barth (408). Suivant M. Menke-Peitzmeyer, omission de la différence entre la
nature et la grice, entre la liberté et la grace ou entre la raison et la révélation,
provient de I'identification de I’auto-constitution de Dieu (Trinité immanente)
et de son auto-interprétation dans l’histoire (Trinité économique : 543). Dans
ce contexte, il manque a Barth une doctrine de la création par le Pére (400).
Quant au Saint-Esprit, réduit a assurer 'accueil de la révélation dans les sujets
humains, il est insuffisamment honoré (410—411). L’accent principal de la
pensée barthienne demeure placé sur I'irréductible subjectivité de Dieu, jus-
qu’a ’hypertrophie, afin d’assurer la Seigneurie absolue de Dieu, au risque de
menacer la liberté humaine (412-413). En développant la liberté absolue de
Dieu comme Sujet de son auto-révélation, la théologie trinitaire de Barth a
pour fonction de garantir la subjectivité absolue de Dieu, I’événement de son
auto-interprétation dans I’histoire et ses conditions de possibilité. Cette doc-
trine barthienne apparait bien comme 'un des plus purs fruits de 'idéalisme
allemand (cf. 540).

En raison de ces difficultés, M. Menke-Peitzmeyer esquisse en conclusion
une alternative au systéme de Barth (588—-609). Cette alternative s’inspire de la
Théodramatigue de Balthasar et, plus encore, de la théologie de la liberté de Th.
Propper. On se demande un peu pourquoi 'auteur a voulu esquisser si som-
mairement un tel programme aprés une étude aussi intéressante et volumi-
neuse sur Barth. Cette alternative, tout en maintenant la fondation trinitaire de
la révélation, propose un retour au donné biblique et congoit 'auto-révélation
de Dieu au moyen d’une saisie transcendantale de la liberté. Comparé a la syn-
thése barthienne, et malgré les difficultés de cette dernicre, cet appendice ap-
parait un peu décevant. Il aurait été plus intéressant d’examiner comment les
disciples de Barth, notamment dans la théologie anglo-saxonne, ont poursuivi
son propos trinitaire en corrigeant certaines de ses lacunes. Mais le livre de M.
Menke-Peitzmeyer donne hélas I'impression qu’il n’y a pas de réception de
Barth au-dela de la sphére germanophone. Par ailleurs, on pourra hésiter a
admettre que la notion kantienne de la liberté constitue la seule issue. Ce n’est
sans doute pas dans cette alternative conclusive, mais plutot dans ’exposé his-
torique et systématique de Karl Barth, trés bien mené, que réside lintérét du
livte de M. Menke-Peitzmeyer. Enfin, on aurait pu attendre un examen plus
détaillé du contenu de la doctrine trinitaire de Barth. Car en attachant aussi
étroitement la doctrine trinitaire a la révélation de Dieu et a ’histoire du salut,
Barth a joué un réle déterminant, le plus décisif sans doute parmi tous les
théologiens du XX si¢cle, pour remettre la doctrine trinitaire a I’honneur et
lui redonner sa place centrale en théologie.

GILLES EMERY

Georg Essen: Die Freiheit Jesu. Der neuchalkedonische Enbypostasiebegriff im Ho-
rigont neugeitlicher Subjekt- und Personphilosophie. Regensburg: Pustet 2001. 374
S. (ratio fidei Bd. 5). ISBN: 3-79717-1743-X.

Die Habilitationsschrift, die Georg Essen, Systematiker aus Nijmegen, in neun
Einzelkapitel gegliedert und in der Rethe ratio fidei publiziert hat, wird mit ei-



558 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

ner sehr sachkundigen dogmengeschichtlichen Profilierung der Hypostasen-
frage begonnen. Um Namen wie Apollinarios, Leontios von Byzanz und Leon-
tius von Jerusalem (letzterer entwickelte die «wirkungsgeschichtlich so bedeut-
same Lehre von der Enhypostasie» [41]), Origenes, Maximus Confessor, Cyrill
von Alexandrien und Nestorios baut Essen einsichtig die Kardinalfrage fiir die
Folgezeit auf: «Wie ist das Verhiltnis von Gott und Mensch in Christus tiber-
haupt zu denken und wie das Verhiltnis der einen Hypostase zu ihren beiden
Naturen?» (36). Mit dieser hochspekulativen Frage geht Essen auf einem Pfad,
der zwar theologiegeschichtlich einsichtig ist; dabei wird aber die soferiologische
Frage marginalisiert, die das Zweite Vatikanische Konzil mit seinem Blick auf
die wveritas salutaris (DV 11; GS 28) nachdriicklich erinnert hat. Die hohen
Theoreme tendieren bei Essen auf eine logisch-spekulative Christologie, die
thre Spannung nicht aus soteriologischen Implikationen zieht, sondern aus der
Anlage der Arbeit: Durchgingig konfrontiert Essen patristische Ansitze und
gegenwirtige Dogmatik, woran seine eigenen Intentionen gut ablesbar werden.

Besonders deutlich zeigen sich diese im 2. Kapitel, wo er sich mit Rahner
und Schoonenberg beschiftigt und klar macht: Er begntgt sich nicht mit
Rahners Ansatz, wonach bei Jesus Christus kreatiirlicher Selbststand seiner
Freiheit einerseits und Abhingigkeit von Gott andererseits in gleichem Mal}
wachsen, so daf} er als die «kreatiirliche Selbstaussage des Wortes Gottes» (72)
gedacht werden kann; Essen will mehr, er will dieses Verhiltnis «in seiner ei-
genen Urspriinglichkeit ... als transzendental Unbedingtes» denken (83). Hier
taucht das entscheidende, systemtragende Stichwort Essens auf: die Unbe-
dingtheit menschlicher Freiheit, niherhin ihre formale Unbedingtheit als ur-
sprungliche Fihigkeit menschlicher Freiheit, «sich zu allem, zum eigenen Da-
sein, der eigenen Bestimmung und zu Gott verhalten zu kénnen» (85). Diese
Unbedingtheit wird von der materialen Bedingtheit (179) nicht beeintrichtigt,
wenn auch formale Unbedingtheit und materiale Bedingtheit in einem dauern-
den Dilemma sich aneinander reiben (251f.). Genau dieses Dilemma will Es-
sen christologisch 16sen.

Der Bezug zur Unbedingtheit gilt fiir Essen als neuzeitlich (140), er wurde
durch Descartes und Kant eingefithrt (155) und von Fichte entscheidend
durchgedacht. Essen nimmt das in seinen eigenen Reflexionen spiter voll auf
(8. Kapitel, ab 242).

Die formale Unbedingtheit menschlicher Freiheit bestimmt Essen als «das
fir die subjekthafte Freiheit fundamentale Moment des urspriinglichen Ent-
schlusses zu sich» (168), wodurch sich das «aus einer inneren Dynamik des
Aktivititsmomentes sich generierende selbstreflexive BewuBtsein» (ebd.) setzt
und somit «Einheit durch sich selbst» (169) ist. M.E. werden hier die der Frei-
heit und dem menschlichen Wesen als solchem (d.h. auch formal) einge-
schriebenen Kontingenzen freiheitslogisch so tberspielt, dal formal die alte
Aseitit des Absoluten anthropologisch angeeignet wird; semantisch erfihrt
diese Spekulation ihren kongruenten Nachdruck in der Uberbetonung der Ut-
spriinglichkeit und der Unbedingtheit (bes. 170-191; 199-204), der auch die
«Unbedingtheit des eigenen Wesens» (185) der Freiheit behaupten hilft und
ineins damit diese Form des Spekulativen mit den Kirchenvitern rechtfertigen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 559

will, durch die biblisches Wort «in eine technisch-begriffliche Sprache iber-
setzt ... (worden ist), um aufbrechenden Reflexionsproblemen standhalten zu
kénnen» (100).

Diese Ubersetzung zog eine Unterschitzung nach sich, die sich in Essens
hoher Spekulation spiegelt, wenn er biblische Riickfragen stellt und dabei ei-
ner unkritischen Aneignung erliegt, die besonders auffillig in seiner Ausle-
gung von Mk 14 wird. Darauf ist weiter unten noch zurickzukommen. — Je-
denfalls steht fir Essen fest: Ausgangspunkt der Christologie und all ihrer
theologischen Folgen ist die «Geschichte Jesu als des Sohnes» (107). Die un-
bedingte Freiheit und ihr Selbstverhiltnis wird Basis und Briicke einer Hinga-
bechristologie (Kap. 7; 206-241), durch die Essen die Einheit des Gottessohnes
in seiner geschichtlichen und priexistenten Wirklichkeit denken will — beglei-
tet von W. Pannenbergs These: «Als dieser Mensch ist Jesus Gott» (213).
Doch auch Pannenberg bleibe nach Essen in der Interpretation dieser These
ontologisch unklar, weil er den Enhypostasiebegriff nur als Grund von Jesu
menschlicher Existenz, nicht aber als deren Garantie ansieht. Essen folgert als
Desiderat: «Insofern wire der Enhypostasiebegriff also nur dort wirklich ein-
geholt, wo die pridinkarnatorische Person des Gottessohnes als das Subjekt des
Inkarnationsgeschehens und also als das Handlungssubjekt der Geschichte
Jesu selbst angesetzt wird» (217). So wird das ganze Inkarnationsgeschehen
dann doch «von Gott her gedacht» (221).

Diese Differenz zu Pannenberg spiegelt einen fundamental-anthropologi-
schen Dissens wider: Wihrend Essen bei der Ursprunglichkeit des Selbstver-
haltnisses menschlicher Freiheit ansetzt, sieht Pannenberg, dal «das Ich nur
im andern seiner selbst zu sich» (230) finden wird. Das entspreche nicht ganz
dem neuzeitlichen Niveau; und dieses Niveau sei nach Essen keineswegs das
(polemische) Gegeniliber zum Christentum. Die sogenannte anthropologische
Wende habe nimlich «genuin Christliches geschichtlich zum Durchbruch»
(247) gebracht. M.E. hat Essen hier den Preis des Durchbruchs vergessen: die
radikale Zentrierung auf das Ich und sein indivdualisiertes, kirchlich, sozial und
politisch steriles Verhiltnis zu seinem Gott; die damit verbundene Dekontex-
tualisierung und Desozialisierung des Christlichen in Bezug auf seine biblische
und also auch judische Basis; schliellich die Identifikation von unterschiedli-
chen Bedeutungsgehalten, so etwa wenn Essen Wiirde und Gottebenbildlich-
keit identifiziert (247) und dabei iibersieht, dal der Begriff der Wiirde das auf-
kldrerische Verbindungsstiick zum modernen Begriff des Wertes des Menschen
ist, der schlieBlich konomisch verrechnet wird. — Ahnliches trifft fiir den
schon genannten unkritischen Umgang mit der biblischen Basis zu. Aus Mk 14
und der dort uiberlieferten, angeblichen Gottesldsterung Jesu, die auf seinen
Vollmachtsanspruch hinweise, erschlieBt Essen, dall «nur Gott allein ... noch
tiber die Wahrheit des Vollmachtsanspruchs Jesu und die Wirklichkeit des in
ithm behaupteten Gottes befinden» (264) konnte. Diese Aussage ist deshalb
schief, da mit ihr nicht mitkommt, dall die Evangelien allesamt — mit Ausnah-
me von Lk — znnerjiidische Auseinandersetzungen darstellen und der in ihnen
teils massive Antijudaismus von AuBlenstehenden ganz anders gelesen und kri-
tisiert werden mul, als das bei Essen geschieht. So ist es mit Blick auf die ju-



560 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dische relecture Jesu klar geworden, daB3 Jesu Satz «Ich bin es» keine Gottesli-
sterung, sondern eine bis heute tbliche Affirmation in Bezug auf eine Frage
ist. Auch deutet das ZerreiBen des Gewandes durch den Hohepriester einen
vorwegnehmenden Trauerritus dartiber an, dal3 Jesus, da er seine Exponierung
nicht zurlicknimmt, nicht mehr geholfen werden kann. Weiters kann nach ji-
dischem Verstehen damals und heute jeder Mensch Ort der Gegenwart Gottes
sein. Essens Exklusivitat Jesu lebt von einer Unkenntnis jidischen Nachden-
kens gerade an dieser hoch sensiblen Stelle. SchlieBlich fillt in Essens christo-
logischem Steigerungsdenken an dieser Stelle die so wichtige Unterscheidung
und Relation von Israel-Christus-Volker aus, die den Druck genommen hitte,
bei Jesus unbedingt eine absolute Uberbietung des Bisherigen denken zu miis-
sen.

Die Probleme an dieser Stelle werden noch dadurch vertieft, dal3 bei Es-
sen die dissimilitudo maior der Analogie im Zusammenhang der Thematisierung
der Selbstoffenbarung Gottes in Christus ausfillt und an ihrer Stelle nach-
dricklich Identitdt steht (266ff.), die es mdglich macht zu schreiben, daB} in
Christus «Gott selbst und zwar als er selbst uns begegnet! Daraus aber folgt,
daB Jesus zum Wesen des ewigen Gottes gehdrt und zwar so, daBl Gott in kei-
ner Weise mehr (I) ohne ihn gedacht werden kann» (269; dhnlich auch 292).
Gott ist also abhingig vom Ja des Menschen (304). Ob diese Konstruktion
noch unterscheidbar bleibt von Motiven historisch-gnostischer Dialektiken
der Dependenz Gottes, ist an diesen Stellen doch fraglich.

Die radikale Unterscheidung von Gott und Nichtgott abrahamitischer
Religionen fillt bei Essen christologisch aus. Damit aber zeigt sich ein gene-
relles Problem an: Gerade wenn auch betont worden ist, dal der Ausgang der
Christologie bei der Geschichte des Menschen Jesus genommen werden muf3
(197, 314), so wird diese Geschichte einer strengen Logik unterworfen, durch
die sich das Geheimnishafte des Gottmenschen und seiner Relation zum Gott
Israels auflost; Geheimnis wird denn auch allzu rasch als «Abbruch von Refle-
xion» denunziert (275). Dem entspricht auch, dal Essen zwar (vorliufig) zu-
gibt, daB uns die «Innenansicht» (275) von Person und Leben Jesu verschlos-
sen bleibt; in der Kritik Hans Urs von Balthasars heillt es dann aber doch:
Was Balthasar gefehlt habe, «ist genau das, was im Enhypostasiebegriff ange-
zeigt wird: den zmneren Grund zu benennen fir die Gottessohnschaft des Men-
schen Jesus» (294). Diesen findet er in einem innertrinitarischen Heilsbe-
schluBl (306), den Liebe trigt, die paradox ist. Denn die Liebe Gottes ist un-
verianderlich und doch solcher Art, daB sie «sich indert und Mensch wird»
(310); die Lebensgeschichte Jesu trigt ebenfalls gleichgestaltige paradoxe
Zige, denn sie bedeutet «fiir den inkarnierten ewigen Sohn eine Fortbestim-
mung seines gottlichen Personseins ..., die seine ewige Selbstidentitit als
Sohn nicht aufhebt» (312). So gilt das Paradox, dall «die Geschichte Jesu
streng von der einen Person des ewigen Sohnes auszusagen» (314f.) ist.

Dieses Identititsdenken erlaubt es Essen auch, sinnhafte traditionelle
Unterscheidungen wie die scholastische Differenz de Deo #no und de Deo trino
einer fundamentalen Kritik (320) zu unterziehen, weil sie etwas auseinander-
halt, was identisch sei und als Identisches zu denken sei. Hintergrund dieser



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 561

Kritik ist womdglich eine latente Identitit von Denken und Sein, genauer: von
Trinititstheologie und Gott sowie von Christologie und Christus. Doch war
nicht gerade diese scholastische Unterscheidung eine theologische Wache vor
dem Gottgeheimnis, das sich in den vielen Suchbewegungen nachgerade auf-
zwang? Freilich, am Schluf} seiner Arbeit gibt Essen zu, dafl er am wahren
«Abgrund der Vernunft» (335) steht. Doch 148t sich von diesem Abgang her
fragen, ob nicht das ganze Werk bescheidener hitte angelegt werden sollen.

Dennoch: Es gehort zur GroBe dieser Arbeit Essens, daB sie diese Gefahr
am Schlul} sieht und er schon am Anfang diese Studie ausdriicklich einen
«Versuch» (17) nennt; es gehort auch zur GroBe dieser Arbeit, dal sie jede/n
Leser/In stellt und zum Kampf fordert durch die Provokation ihres An-
spruchs, der in vielen Emphasen mitkommt (29f£, 32f., 34, 47, 62, 77, 82, 89,
104, 115, 126, 128, 131, 139, 144, 189, 192, 199, 202, 294, 297, 299, 313). Der
Kampf mit ihr lohnt sich, denn sie reizt das christologische und trinitarische
Denken auf. Deshalb ist es dieser Studie zu wischen, dal} sie weitldufigen Ein-
gang in die systematische Theologie findet.

WOLFGANG KLAGHOFER-TREITLER

Constitutiones et Acta Capitulorum Generalium Ordinis Fratrum Praedicatornm 1232
—2007. CD-Rom. Auswahl: fr. Wolfram Hoyers OP, Dominikanisches Histo-
risches Institut Rom. Berlin: Directmedia Publishing 2003. (Digitale Biblio-
thek Spezial). ISBN 3-932544-68-4.

C’est une heureuse initiative de I'Institut historique dominicain de Rome de
permettre désormais 4 ’historien des ordres religieux ou du droit, de consulter
sur un méme CD-ROM l’ensemble de la législation dominicaine au niveau de
son gouvernement central. Le titre choisi n’est pas enti¢rement exact puisque
le recueil comprend les Constitutions des moniales dominicaines (celles de
1259, 1929 et 1980) ainsi que la Régle du laicat dominicain de 1923 et de 1986.
C’était bien I'occasion d’utiliser la dénomination maintenant redevenue usuelle
de I’Ordre dominicain : Ordo Praedicatorum.

Une «Introduction» en allemand et en anglais de Wolfram Hoyer OP pré-
cise le but de la publication qui est de permettre la consultation rapide de trés
nombreux textes dispersés en des volumes différents et surtout de trouver ra-
pidement des expressions ou des thémes, alors méme que les éditions sont
dépourvus d’Index. Cette Introduction explique aussi que la législation primi-
tive, celle que reprennent les Constitutions de 1230, et la révision de 1241 par
Raymond de Pennafort, n’est pas rééditée ici, car on en posséde des éditions
critiques valables, dont les références sont d’ailleurs indiquées. Le CD ne re-
produit pas non plus la Regle de Munio de Zamora de 1285, pour I’Ordre de
la Pénitence (premiére législation pour les laics dominicains) qu’on trouve dans
’édition que le P. G.-G. Meersseman en a donnée a Fribourg/Suisse en 1961.

En ce qui concerne la législation des fréres, sont donc mis a notre dispo-
sition les Constitutions incorporées dans 1’édition des livres liturgiques domi-



562 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

nicains fournie par Humbert de Romans en 1256. Sont ensuite reproduites la
version Cloche de 1690, car il n’a pas été possible de scanner I’édition ordon-
née par Bandello en 1505 ni celle de 1566 par Felice da Castelfranco. L’édition
des Constitutions Jandel de 1885 est accompagnée de toute la documentation
par le P. Lo-Cicero et publiée en révision du recueil de Fontana en 1862. Les
Constitutions les plus récentes sont celles de 1969 (chapitre de River Forest)
et celles de 1998, publiées par le Maitre Timothy Radcliffe. Les Constitutions
Gillet de 1932, qui incorporent les changements exigés par le Codex Juris Cano-
nici de 1918, doivent étre trouvées dans les Actes du Chapitre général du Saul-
choir.

En effet le second grand bloc de textes est composé des Actes des Chapi-
tres généraux de 1232 a 2001, utilisant jusqu’au Chapitre général de Rome en
1844 I’édition critique de B.M. Reichert, malheureusement sans I"apparat criti-
que, puis les éditions particulicres. Les Lettres encycliques des Maitres de I’Or-
dre dominicain de 1233 (Jourdain de Saxe) a 1322 (Hervé de Nédellec) sont ex-
traites de 1’édition Reichert.

Les références a la pagination originale subsistent, ainsi que la division en
paragraphes, ce qui est évidemment nécessaire pour les citations que peuvent
en faire les spécialistes. En espérant que le prix de deux cent euros ne sera pas
trop dissuasif, il faut féliciter ’Institut historique dominicain de nous procurer
ainsi un instrument presque exhaustif pour mettre a notre portée prés de huit
siecles de législation dominicaine.

GuyY BEDOUELLE, OP

Matthias Perkams: Liebe als Zentralbegriff der Ethik nach Peter Abaelard. Miin-
ster: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung 2001. 395 S. (Beitrige zur Ge-
schichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, NF 58). ISBN 3-402-
04009-3.

Der Veroffentlichung dieser Dissertation ist fir die Abaelardforschung unbe-
dingt ein Gewinn. Sie enthilt eine umfassende philosophische Aufarbeitung
der Ethik Abaelards. Wer sich bislang kundig machen wollte, sah sich in der
Hauptsache — neben diversen Studien und verstreut vorfindlichen Aufsdtzen —
an die Arbeiten von Luscombe und neuerdings an Marenbons Buch The philo-
sophy of Peter Abelard (1997) verwiesen. Letzteres reprisentiert den Versuch,
das Werk Abaelards hinsichtlich seiner philosophischen Implikationen unter
systematischem Anspruch zu analysieren. P.” Studie ist ohne Marenbons Re-
sultate nur schwer zu denken. Marenbon begreift Abaelards ethischen Ansatz
als integralen Bestandteil einer umfassenden philosophisch-theologischen Be-
miithung. Hierin ist ihm P. gefolgt, obgleich er sich auf die Ethik begrenzt. In
der konkreten Textauswertung lie er sich an Marenbons Sichtweise nicht
binden. Indem P. die Quellentexte niichtern auswertet, erarbeitet er sich eine
interpretatorische Souverinitit, die sich nicht nur in der Luziditit seiner Ge-
dankenfihrung niederschligt, sondern es ihm auch ermdglicht, mit den vor-
liegenden Deutungsmustern auf sachlicher Basis kompetent umzugehen. P. ist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 563

nicht versucht, einen die FuBnoten aufblihenden Detaildiskurs im Kleinge-
druckten aufzunehmen.

Die Arbeit wird von zwei Schwerpunkten strukturiert. Zunichst wird die
Unhaltbarkeit des Vorwurfs an Abaelards Ethik nachgewiesen, sie sei im Kern
subjektivistisch ausgerichtet und kénne den Umgang mit objektiver Normge-
bung nicht wirklich bewiltigen. P. macht einsichtig, da} ein solcher Vorwurf
an den Texten kaum Halt findet. Andererseits verlagert er den Fokus der Ana-
lyse von einem nur einseitig betrachteten Rationalismus Abaelards hin zum
Willens- und Liebesverstindnis, das sich ihm als der Zentralpunkt fiir Abae-
lards Ethik erweist. P. nimmt diese Umakzentuierung fernab eines falsch
verstandenen Kampfes von Theologie und Philosophie um die theoretische
Oberhoheit vor. Er wendet sich gegen einen enggefiihrten, emphatischen Be-
griff von Rationalitit, der es ermoglicht, den Philosophen Abaelard unhisto-
risch gegen den Theologen auszuspielen. Indem P. theologische Problemge-
fige wie Gottesliebe und Gnade analysiert, wendet er sich nicht von der Phi-
losophie ab. Er trigt seine philosophischen Implikationen an diese heran, um
einzig aus den Texten philosophisch zu folgern. Die sichere Verankerung
dieser Analyse im Text, die den theologischen Problemhorizont bei Abaelard
nicht ins Marginale abdringt, sondern sich ihm ernsthaft stellt, ihn aber auch
dekodieren und ibersetzen mull, verleiht der Untersuchung innere Stabilitit
und systematische Geschlossenheit. Es bleibt dies in allen Teilen eine «genuin
philosophische Abaelard-Interpretation» (22). Es ist zu bedauern, daB3 er das
Phinomen des Glaubens, das Abaelard als Basis der caritas ansieht («Ex fide
quam de Christo habemus, caritas in nobis est propagata ..», Exp. in ep. ad
Rom. 3,22), nicht in dhnlicher Weise decodiert hat.

P. unterwirft die abaelardsche Ethik einer genetischen Betrachtungsweise.
Problematisch scheint die Annahme, Abaelard habe sein Konzept konsequent
perfektioniert — Schwankungen, gar Ricknahmen kimen nicht vor. Im Zen-
trum stehen amor/ caritas/ dilectio sowie woluntas/intentio. Die Untersuchung
hebt bei der Theologia christiana an, wird uber die Collationes zum Rémerbrief-
kommentar gefihrt, leitet zur Theologia <scholariumn, um schlieBlich ihren ersten
Hohepunkt in der Ethica zu finden. Die wichtigsten Themenfelder sind aufge-
arbeitet. In der Vertiefung wendet sich der Autor sodann den Sentenzenbii-
chern der Abaelardschule sowie dem Commentarius Cantabrigiensis zu, um
schluBendlich auf den Briefwechsel zwischen Abaelard und Heloisa einzugehen.
In der Einschitzung der Sentenzenbiicher folgt er Mews, der diese als Mit-
schriften abaelardscher Vorlesungen ansieht. U.a. Marenbon (1997) und
Schroeter-Reinhard (1999) sind Mews hierin ebenfalls gefolgt. Die Echtheits-
frage beim Briefwechsel Heloisa-Abaelard will auch P. nicht entscheiden. Fir
ihn scheint aber Heloisas Part darin zu bestehen, als Projektionsfliche fir
Abaelards ethische Theorie zu dienen (269f., 278). Dies mul} selbst dann nicht
unterlaufen, wenn man nicht der Meinung zuneigt, Heloisa habe Abaelard ei-
gentlich erst den Ansto3 zur Ausarbeitung der Intentionsethik geliefert, wie
etwa Clanchy (1997) nahelegt.

An diesen Teil schlieBt ein komprimierter Uberblick iiber die erzielten
Resultate an, worin auch einige Desiderata dieses Ethikkonzepts benannt wer-



564 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

den. P. verortet es im Kontext von Spatantike und Mittelalter und verweist auf
Parallelititen hinsichtlich Kant. Er schlieBt mit locker skizzierten Uberlegun-
gen, inwieweit Abaelards Ethikansatz noch von Bedeutung sein kann.

P. untersucht Abaelards Ethikentwurf von der Seite der ihr zugrundelie-
genden Handlungstheorie her: «Abaelard fragt nicht, wie man gut handelt,
sondern wie man ein guter Mensch wird» (89). In der Durchfihrung dieses
methodologischen Grundgedankens sind sich Marenbon und P. sehr nahe.
Fir P. ergibt sich, daB Abaelards Theorie des guten Handelns fiir subjektiv
gutes und objektiv gutes Handeln, fir die Unterscheidung von gutem und
schlechtem Handeln seine Theorie der Liebe fundierend ist. Die willentliche
Liebe ist jedoch von der intentions- und handlungsreflektierenden Vernunft
nicht zu trennen. Folglich stehen der Willens- sowie der Vernunftbegriff, ja
eigentlich die immanente Verwiesenheit beider («Vernunftwille»), im Zentrum
der Untersuchung. Man will das Richtige in der persénlich zu realisierenden,
absolut zweckfreien Liebe zu Gott. Aber allein durch die Vernunfterkenntnis
wird das wahrhaft Gute zum Ziel des Willens, wie hinwiederum die Gottes-
liebe die Aufnahme der Vernunfterkenntnis im Handeln erméglicht (113). P.
arbeitet heraus, dal3 fur Abaelard die rationale Potenz des Menschen nicht
ausreichend ist, um dem Vernunftwillen die inhaltliche Richtigkeit der ihm die
Richtung weisenden Erkenntnis zu garantieren. Die absolute und interesselose
Unterwerfung unter die Liebe Gottes und die damit einhergehende Einiibung
des stindenfreien Lebens missen hinzutreten, wenn er fihig werden will, ohne
Fremdbestimmung seine Vernunfterkenntnis auch tatsichlich umzusetzen. In
der reinen Gottesliebe wird der Mensch frei, sich aus sich sittlich zu vervoll-
kommnen und nach dem erkannten Guten zu handeln. Die Erkenntnis er-
moglicht die Liebe, die Liebe ermdglicht die Erkenntnis. Nach P.” Analyse
wird das Bedingungsverhiltnis in ein Erginzungsverhiltnis dergestalt iiber-
fuhrt, da3 die caritas dahin reicht, wohin die Gotteserkenntnis nicht gelangt.
Das ist ein neuralgischer Punkt, denn gemil augustinischer Auslegungstradi-
tion kann das Erginzungsverhiltnis leicht in einen hierarchisch gedachten Lie-
bes-Ordo tibersetzt werden. Richard von St. Viktor (De guattuor gradibus violen-
tiae caritatis) und Wilhelm von St. Thierry (De contemplando Deo) fihren vor
Augen, wie das Gleichheitspotenzial der caritas im ménchischen Ordo aufgeht.
Diese Moglichkeit konstatiert P. auch fiur Abaelard, reflektiert die Folgen je-
doch kaum.

Fir Abaelard ergibt sich die sittliche Gite einer Handlung nicht aus deren
Zwecksetzung, sondern aus der sittlichen Giite der Intention, deren objektive
Giite durch die richtige Erkenntnis gewihrleistet ist. Zugleich ist das objektiv
Gute, der nur gut wollende Gott, um dieses reinen Guten willen zu lieben. Das
Wollen zum Guten erfolgt als freiwillige, vernunftunabhingige Zuwendung zu
Gott aus der Erkenntnis der immerwihrenden Gute Gottes. Zwar garantiert
die reine Gottesliebe die gute Intention, wie aber kann die inhaltliche Richtig-
keit einer Handlung fir die Intention — sowohl «Auge des Geistes» als auch
Ort der reinen Gottesliebe — verifiziert werden? Die liebende Unterordnung
des rational verantworteten Willens unter den fiir gut erkannten géttlichen Wil-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 565

len bleibt letztlich eine imitierende Handlung, ein Gehorsamsakt und 16st das
Problem nicht.

Die liebende Ubereinstimmung mit Gottes Willen setzt voraus, dall um
die Willensakte Gottes gewulit wird. Gregor d. Gr. folgend, hilt es Abaelard
fiur ausgemacht, dal Gott seine Absichten wechselt, den Gesamtplan aber bei-
behilt. Die bemerkliche Insuffizienz liebender Bemihung rei3t die Frage des
Zugangs zur objektiv giiltigen Normativitit stets aufs neue auf. Uberbriickt
Abaelard den Spalt zwischen menschlichem Wissen ums Gute und dem gottli-
chen Vorherwissen mit gliubigem Zutrauen an die liebende Weisheit Gottes?
Es muB so scheinen. P. dazu: «Er sieht in vollkommener Liebe eine Intention,
die zu gutem (objektiv und subjektiv gut; N.W.) Handeln befihigt. Liebe be-
deutet nicht nur, mit einer guten Motivation zu handeln, sondern den Willen
Gottes so weit verstanden zu haben, daB man nicht mehr generell unter das
Verdikt fillt, daf3 eine Intention, die einen Irrtum enthilt, nicht gut genannt
werden kann» (321). Stindigt der Mensch aus Unwissenheit, hat er den Willen
Gottes nicht begriffen; nach dem Cambridger Kommentar ist die Unwissen-
heit sogar die Strafe fiir vorhergehende Stinden, womit aber das grundlegende
Dilemma lediglich in einen kreisférmigen Verweisungszusammenhang umge-
polt wird. Zwar folgen die Christusmérder — so in der «Ethica» — ihrem Ge-
wissen, was sie schuldlos bleiben laft, aber ihre Intention irrt, weil das Auge
des Herzens nicht klar sehen kann. Warum aber ist das so? In anderer Ausle-
gung: weil sie als Heiden und Juden des Glaubens an die Offenbarung entbeh-
ren (s. Joh 3,18). Ihnen fehlt darum die reine Gottesliebe, die den Irrtum
ausgeschlossen hitte. Indes, auch diejenigen, die Gott lieben, irren. P. arbeitet
heraus, dall Abaelard «nicht glaubte, caritas fithre in jedem Fall zu vollig siind-
und irrtumslosem Handeln» (323). Aber nicht daBl der Mensch irren kann, ist
das Problem, sondern wie er das Wissensdefizit zu schlieBen vermag. Das
umgeht P. letztlich, wenn er die Vollkommenheit, durch die jemand in Uber-
einstimmung mit Gott handelt, zum «Leitideal» (324) verdinnt. Indem er es
darauf verschiebt, dafl sich der Mensch im erzielbaren Gut-Handeln weiter-
bildet und weitergebildet besser handelt, wirkt das Wissens-Dilemma subku-
tan weiter. Man kann mit guten Grinden annehmen, daf} sich Abaelard hier
an einem offenen Ende seines Entwurfs in verschiedenen Anliaufen abarbeitet,
ohne zu systematischer Geschlossenheit finden zu kénnen, wie P. dies nahelegt.

Das Wissen um jene Handlungsfolgen, die im Bannkreis unseres Willens
bleiben, ist bereits schwierig, noch problematischer wird dies fiir Handlungs-
folgen, die auBerhalb dessen wirken. Das verantwortlich auszuloten ist schon
schwierig, wenn der Verstand lediglich iber die Handlungsalternativen fiir
eine Person reflektiert. Hochkomplex wird der Vorgang, wenn er alle Folgen
seiner Entscheidung einbeziehen mul}, zumal dann, wenn das von ihm fir
schlecht Erkannte im Gesamtplan géttlicher Ordnung zum Guten niitzlich ist.
Abaelard kann nun annehmen, Gott lasse dem Suchenden das nétige Wissen
tber die antwortende Gottesliebe schon irgendwie zukommen. Wenn nun in
Erginzung dessen die caritas die gute Intention ist, durch die es dem Men-
schen ermdglicht wird, rein um Gottes Willen zu handeln, dann verlagert sich
das Kriterium der rechten Intention darauf, den Willen Gottes in der Unter-



566 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

werfung unter denselben zu erfillen. P. notiert: «In einer Ethik, in der sich
gut und bése am Ge- und MiBfallen Gottes orientiert, ist damit ein Kriterium
tir die Bewertung einzelner Handlungsalternativen gegeben» (194). Wenn nun
auch die caritas der Liebe zum Guten entspricht, so dall im Gegenzug alles
Schlechte gehalit wird, weil es vom Guten abweicht, so ist das, was gut ist,
zwar dergestalt dem Gewissen aufgegeben, aber es erweist sich schnell, wie
formal ein solches Kriterium bleiben muf3. Inhaltlich riickt man damit kein
Stiick voran, und letztlich bleibt alles an den positiven Geboten hingen — was
aber eher von Unterbestimmung zeugt. Der «gesetzesethische Zug» (333) von
Abaelards Ethik, den P. moniert, bringt eben das zum Ausdruck. Das Dilem-
ma zeigt sich ferner, wenn beispielsweise die Stinde um eines héheren Gutes
in Kauf zu nehmen ist, wenn also fiir die Komplexitit der Folgenbeurteilung
eines Handelns die Rationalitit des goéttlichen Weltenlenkungsplans doch
keinen Zugang gewihrt. War es dann auch nur aus einem anderen Theologie-
verstindnis gespeiste Nichtachtung, dal3 die ethische Theologie des Abaelard
in den kommenden Jahrhunderten so vorsichtig tradiert wurde? Der Riickbe-
zug auf das Gewissen, auf die Intention war kirchenrechtlich kaum zu kon-
trollieren, gewil3, aber lag die gepflegte Reserviertheit nicht auch daran, dal3
man mit dem intentionsethischen Ansatz so wenig von der Stelle kam und
stattdessen gezwungen war, die Werkgerechtigkeit dann doch wieder zu stabi-
lisieren?

LieB sich Abaelards Intentionsethik wirklich stringent entwickeln, oder
waren dem Konzept nicht immanent Grenzen gesetzt? Hegels Hinweis ist so
uberholt nicht: «Der Grundsatz: bei den Handlungen die Konsequenzen ver-
achten, und der andere: die Handlungen aus den Folgen beurteilen und sie
zum Mal3stabe dessen, was recht und gut sei, zu machen — ist beides gleich ab-
strakter Verstand» (Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 118). Man hitte
sich gewtinscht, da3 auf die zeitgendssische, begriindete Kritik an Abaelards
Entwurf, der ja im FlieBen war, cingegangen worden wire.

Traditionsbeziige sind nur erwihnt. Es herrscht der Eindruck, Abaelards
Ethik sei gleichsam organisch aus der Verarbeitung augustinischen Gedanken-
guts hervorgewachsen. Der Fall liegt nachweislich komplizierter, worauf schon
der sehr wohl vermerkte Rickgriff auf die stoische Ethik — hier geht Maren-
bon tiefer, so wenn er der iber Cicero tradierten Gottesfreundschaft nachgeht
— verweist. So verschwimmen dann auch die Bewertungen: Einmal wird Abae-
lard einer «augustinisch konzipierten christlichen Ethik» (66) zugeordnet, ein
andermal «entwickelt [er] sich eindeutig in die Richtung eines christianisierten
Stoizismus» (73). Es scheint, Abaelards Syntheseleistung der beiden Kompo-
nenten gestalte sich im Grunde recht harmonisch, punktuell wird jedoch ein
deutliches Abriicken vom augustinischen Standpunkt konstatiert — das jedoch
nicht tiefer untersucht ist. Somit ist auch beim Resiimee von P. Vorsicht ge-
boten: «Insgesamt zeigt sich diese Konzeption als eine Weiterentwicklung au-
gustinischer Gedanken durch die Aufnahme antiker, besonders stoischer Kon-
zepte, die in abaelardischer Gedankenschirfe radikal zusammengedacht wet-
den» (98).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 567

P Unschirfen beginnen mit der ungeniigenden Beriicksichtigung der
augustinischen ##/frui-Distinktion in dessen Liebestheologie (s. Brechtken,
Flasch), sie setzen sich fort, wenn die Abkoppelung des Willens von der Ver-
nunft beim spiten Augustinus nicht hinsichtlich der systematischen Folgen re-
flektiert wird. Wer den Romerbriefkommentar Abaelards liest — Peppermiil-
lers Analyse (1972) mitbedenkend — wird nur schwer die Spannung tbersehen
kénnen, in der sich Abaelards Ethikkonzept gerade gegeniiber dem tradierten
paulinisch/augustinischen-Willenskonzept befand, das zu diesen Zeiten ton-
angebend war. Unter der Hypothek, welche die spitaugustinische Gnadenleh-
re der paulinischen Willenskonzeption aufetlegte, ist Abaelards Ethikkonzept
nicht wirklich zur Entfaltung zu bringen. Abaelard ist zum Lavieren genotigt,
so etwa, wenn er auf die Verdammung der ungetauften Kinder zu sprechen
kommt. Insofern muBiten traditionalistisch eingestellte Theologen der Zeit es
damit wohl eher wie mit Origenes halten — man konnte nur Schweigen tber
dieses Werk breiten.

Die vorgebrachten Einwinde verdecken die Vorzige dieser Arbeit nicht.
Mit P.” Arbeit liegt eine solide, in sich geschlossene Aufarbeitung der Ethik
Abaelards vor, die zu Teilen als innovativ bezeichnet werden mul3. Die het-
ausragende Forschungsleistung wird kiinftig stets mitbedacht werden mussen.

NORBERT WINKLER

«La servante et la consolatrice». La philosophie dans ses rapports avec la théologie au
Moyen Age. Etudes réunies par Jean-Luc Solére et Zénon Kaluza. Paris: Vrin
2002. 258 p. (Textes et traditions). ISBN: 2-7116-1563-4.

La question qui consiste a savoir ce qu’était la philosophie au Moyen Age est
et restera une interrogation ouverte: en témoignent les multiples tentatives de
cerner une réalité qui résiste a se laisser appréhender en raison de sa «diversité
rebelle» (Vignaux, p. VII) et irréductible. Toute prétention a une réponse ex-
haustive a cette question et toute réduction a une unité (doctrinale) de ce qui
peut rentrer sous le terme de «philosophie médiévale» serait donc vaine, car
son objet se dérobe et se cache derriére une variété d’apparitions et de visages.
Cette donnée de fait n’autorise cependant pas a esquiver le probléme en se re-
tranchant derriére un relativisme facile: la tache doit donc étre entreprise qui
consiste 4 dégager, au-dela de sa diversité et de sa complexité, les différentes
modalités et formes que la philosophie a revétues au Moyen Age.

Les études réunies par J.-L. Solére et Z. Kaluza entendent précisément
contribuer a ce travail de déchiffrage et de clarification, en adoptant un pro-
cédé empirique — analyse ponctuelle d’auteurs et de textes — qui fait ’écono-
mie de «toute conception a priori de la philosophie», selon les termes de J.-L.
Solére dans son «Avant-propos» (p. VIII). Les deux figures classiques de la
philosophie, la «servante» et la «consolatrice», représentent ici les extrémes
d’un large éventail de modalités d’existence et de production de la pensée
médiévale. Ce volume est plus précisément consacré aux rapports entre philo-
sophie et théologie: les interférences entre ces deux domaines sont en effet



568 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

trop nombreuses et trop vastes pour étre négligées dans ’examen de ce qu’a
été la philosophie au Moyen Age. Réflexion philosophique et théologique se
sont d’ailleurs exercées le plus souvent sur la base des mémes matériaux, dans
les mémes cadres institutionnels et selon les mémes procédures, ce qui laisse
entrevoir une certaine «spécificité formelle» de la pensée médiévale (p. XI),
sous-jacente a la diversité «qu’il s’agit d’honorer dans ce travail» (p. XIII).

Des trois premieres études émerge un résultat commun: celui de la suboz-
dination de la philosophie par rapport a la théologie. La recherche fouillée et
innovatrice de J.-L. Solere sur «La philosophie des théologiens» (p. 1-44) re-
met en question la thése de P. Hadot (la philosophie au Moyen Age aurait ces-
sé d’étre une sagesse pour devenir un simple savoir) et met a ’épreuve ’hypo-
thése que «la philosophie au Moyen Age n’a pas dépéri en un pur jeu concep-
tuel, mais soit a revécu comme un idéal théorétique sous sa forme (péripaté-
ticienney, soit a été assimilée dans I’exercice méme de la théologie» (p. 14). Suite
a une large enquéte, 'auteur vérifie 'implication pratique de la philosophie
théorétique en tant qu’ordonnée au bonheur de ’homme, et montre de quelle
maniére elle est assumée par la théologie comme sagesse conduisant I’étre hu-
main vers sa finalité ultime (p. 36—39). Le fait d’avoir regu et redécouvert la
philosophie antique comme un «corpus» de textes et non comme une tradition
vivante, a conduit les médiévaux a la valoriser uniquement comme savoir
théorique et a transférer sa visée existentielle a la sagesse chrétienne (p. 40),
car «dans le monde des théologiens, il y a plus que ce que la philosophie peut
connaitre, (...) elle est donc «dpso facto limitée et subordonnée» (p. 43—44);
cette assimilation donne lieu 4 ce que I'auteur nomme «philosophie des théo-
logiens»: «philosophie), parce qu’elle parle de ce qui est accessible a la raison
et est conduite selon ses procédures démonstratives propres, «des théologiens»
parce qu’elle est mise en ceuvre par des esprits qui placent ce qu’ils énoncent
dans une perspective plus large que les seules certitudes ainsi obtenues» (p. 43).
— L’étude d’O. Boulnois sur «Le besoin de métaphysique. Théologie et struc-
ture des métaphysiques médiévales» (p. 45-94) met en exergue «la reprise et le
développement de la métaphysique comme discipline philosophique dont la
théologie a exprimé le besoin» (p. 50). Des trois formes de la métaphysique re-
levées ici — la métaphysique aristotélicienne comme théologie philosophique,
la métaphysique comme ontologie et la métaphysique comme science transcen-
dantale englobant I’étre et Dieu — c’est la deuxiéme qui «permet d’articuler la
métaphysique et la théologie I'une sur 'autre, comme des sciences portant sur
deux objets différents» (p. 79), et c’est de cette métaphysique que la théologie
«a besoin», notamment dans son versant apologétique, qui consiste a établir la
non-contradiction de la foi chrétienne et de la philosophie (p. 82). — Cette fi-
gure d’une philosophie au service de la théologie ressort également de la con-
tribution de C. Trottmann sur «Roger Bacon: de la philosophie a la théologie
et retour» (p. 95-116), qui illustre Iarticulation baconienne des deux discipli-
nes par le biais de I’éthique et considére que cette conception originale apporte
un «supplément d’ame» a la philosophie (p. 96); par I’éthique, la philosophie
se trouve en effet articulée a la théologie chrétienne, qui constitue ’horizon de
sagesse et I’achévement de la connaissance philosophique (p. 108). A travers sa



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 569

théorie de la subalternation, Bacon découvrirait — selon une étonnante for-
mule — «une démocratie des savoirs» ou «les services sont mutuels entre la
reine et ses suivantes» (p. 1106).

Dans une étude claire et concise qui porte sur «Métaphysique et théologie
dans les prologues de la (Lectura et de 1Ozrdinatio> de Jean Duns Scot» (p.
117-128), G. Sondag propose d’interpréter le statut de la métaphysique sco-
tiste a la lumiére de la doctrine du «status naturae lapsae» (p. 125), qui, faisant
suite au péché originel, détermine notamment les limites de I'intelligence hu-
maine. Il apparait ainsi que d’une part la métaphysique est la science de I’étre
tout entier, d’autre part dans I’état présent ’'homme n’est pas adéquat a cet
objet et ne parvient qu’a une connaissance partielle des choses par voie d’in-
duction. Il en va de méme de la théologie, qui ne congoit la nature divine que
de maniére imparfaite, bien qu’elle dispose, contrairement a la métaphysique,
des enseignements de I’Ecriture. Cet état de fait aboutit a la non-subalterna-
tion et a la distinction nette entre métaphysique et théologie en tant que scien-
ces ayant chacune son objet propre: ’étre pour la métaphysique et Dieu pour
la théologie; dés lors «la métaphysique ne peut englober la théologie, ni s’y
substituer» (p. 127). — La distinction claire des deux disciplines et la non-sou-
mission de la philosophie a la théologie marque aussi la position de Dante Ali-
ghieri: Th. Ricklin en étudie la conception telle qu’elle se présente dans le Con-
vivio (p. 129-150), afin de montrer que leur articulation obéit 4 un projet cul-
turel et 2 un besoin social. Dans cette perspective, la théologie s’avere étre une
«consolatrice impuissante» (p.129-130): seule la philosophie, dans sa forme la
plus élevée qu’est la philosophie morale, est 2 méme d’apporter 2 Dante et au
public auquel il s’adresse la consolation recherchée. La philosophie pratique
célébrée par le poéte se décline dans les vertus morales aristotéliciennes, que
Dante privilégie par rapport aux vertus intellectuelles et a la vie contempla-
tive, car elles correspondent mieux a son projet et au besoin de son public.
C’est donc 1a «loi du besoin social» ainsi que la «négation d’une conception éli-
tiste du <summum bonum» (p. 143) qui déterminent ici la maniere de conce-
voir et de faire de la philosophie, ce par quoi Dante s’oppose autant a 'idéal
des théologiens (bonheur dans 1’au-deld) qu’a celui des aristotéliciens radicaux
(bonheur par la philosophie spéculative). Le modéle dantesque du rapport en-
tre philosophie et théologie — le seul, parmi les études de ce volume, ou la phi-
losophie apparait comme «consolatrice» — ouvre sur un horizon nouveau et il-
lustre de maniére significative la diversité du Moyen Age.

Dans les trois études qui suivent, le rapport entre philosophie et théologie
se présente sous la forme d’interactions et d’une interdépendance accentuées:
A. Maieru, dans «Universaux et trinité du XII¢ au XIV® siecle» (p. 151-171),
examine la confrontation entre théologie et doctrine des universaux qui a
marqué le XII¢ siecle et qui a abouti en 1215 a la formulation du dogme tri-
nitaire par le IV¢ Concile du Latran. A partir de la émergent les notions d’iden-
tité¢ (de nature) et de distinction (des personnes) qui déterminent également les
formulations «réalistes» du rapport entre les universaux et les individus (p.
153). A travers un examen fouillé de plusieurs auteurs et textes allant du début
du XIII¢ jusqu’a la fin du XIV® siécle, 'auteur montre 'interaction constante



570 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

entre philosophie et théologie: des doctrines philosophiques viennent aider le
travail de clarification théologique et les besoins de la théologie se répercutent
sur nombre de conceptions philosophiques. — La question des universaux
revient dans I’étude de M. Hoenen sur «Jean Wiclif et les universalia realiam
(p. 173-192), ou il est question de la notion de wvirtus sermonis et des rappotts
entre philosophie et théologie au Moyen Age tardif. Le probleme de la démon-
trabilité des vérités théologiques et celle de la signification propre de I’Ecri-
ture et des autorités théologiques occupent le devant de la scéne (p. 174) et
provoquent une crise, dont témoignent les statuts de la faculté de théologie de
Paris de 1340 qui dénoncent linterprétation logique de ’Ecriture (p. 178). Dif-
férentes conceptions se dessinent alors quant au rapport entre philosophie et
théologie, qui marquent le Wegestreiz entre nominalistes et réalistes. L’auteur
insiste sur ce que cette querelle n’est pas étrangere a la problématique des uni-
versaux, a 1’égard de laquelle la position de Wiclif est particuliérement signi-
ficative (p. 180): adoptant la distinction formelle (au sens scotiste) pour expli-
quer le rapport de 'universel a I'individu, Wiclif considére cette distinction
nécessaire pour comprendre le dogme trinitaire en tant que rapport d’une
unité et d’une pluralité; la doctrine des universaux, qui donne ainsi accés aux
mystéres divins (p. 188), fonde également la thése de 'unité des sciences phi-
losophique et théologique. Il apparait alors — comme l'auteur le montre claire-
ment — que la doctrine des universaux «devient un véritable enjeu pour I'or-
thodoxie chrétienne» (189). — P. Bakker examine les rapports entre métaphysi-
que et théologie au XIV*® siécle par le biais d’une étude sur «Inhérence, univo-
cité et séparabilité des accidents eucharistiques» (p. 193-245): le probléme porte
ici sur la possibilité de démontrer philosophiquement le mystére de I’eucharis-
tie, qui pose la séparabilité des accidents par rapport a la substance. A l'issue
de ’examen de quatre commentaires de la Métaphysigue d’Aristote (J. Duns
Scot, Jean de Jandun, Jean Buridan et Marsile d’Inghen), un partage clair se
dessine entre ceux qui restent fideles a la conception aristotélicienne (Jean de
Jandun, Marsile d’Inghen) et ceux qui la modifient en fonction du dogme
eucharistique (Duns Scot, Jean Buridan), autrement dit: entre une philosophie
qui se veut autonome et une philosophie au service de la théologie; on saura
gré a lauteur d’avoir complété son étude par I’édition semi-critique de deux
questions des commentaires de la Métaphysique de Jean Buridan (Mét. IV, qu.
6) et de Marsile d’Inghen (Mét. IV, qu. 5).

Au terme de cette lecture, il convient de relever que ’ensemble des con-
tributions réunies dans ce volume confirme sans doute — conformément a I’in-
tention des éditeurs — «le caractere indispensable du détour par le Moyen Age
dans I’étude de I’histoire de la philosophie» (p. XV), mais il apparait aussi que
la diversité de la pensée médiévale n’y est que partiellement «honorée»: un cer-
tain déséquilibre se dessine en effet parmi les figures de la philosophie qui
ressortent des différentes études — celle de la «servante» restant dominante:
cela refléte-t-il la réalité des conceptions médiévales du rapport entre philoso-
phie et théologie ou simplement I’état des connaissances que nous en avons?
Nous pouvons espérer que la «diversité rebelle» du Moyen Age — dont ce vo-
lume rend déja partiellement compte — se laissera déchiffrer davantage afin de



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 571

permettre la recomposition d’un portrait de plus en plus varié et conforme a
sa réalité.
TIZIANA SUAREZ-NANI

Chemins de la pensée médiévale. Etudes offertes a Zénon Kaluga, éditées par Paul
J.J.M. Bakker avec la collaboration de Emmanuel Faye et Christophe Grel-
lard. Turnhout: Brepols 2002. XX1X+778 p. (Fédération Internat. des Instituts
d’Etudes Médiévales, Textes et études du Moyen Age, vol. 20). ISBN: 2-503-
51178-3.

Pour féter Zénon Kaluza, les éditeurs ont fait appel a 29 de ses amis du
monde entier, qui peuvent se féliciter d’avoir participé a I'un des plus volumi-
neux Festschriften de ces derniéres années: 25 contributions, pres de 800 pages.
L’honneur en revient d’abord au dédicataire de ce livre, un livre a I'image de
I’ceuvre (on en trouvera la liste provisoire de 1963 a 2001), et du rayonnement
de Zénon Kaluza, qui regoit la un second hommage de la communauté des
médiévistes, apres le numéro que la Freiburger Zeitschrift a consacré, en 1998, a
Albert le Grand et sa réception an Moyen Age.

Entre 'avant-propos de Stefan Swiezawski et I’épilogue de Jean Jolivet
(«La scolastique et ses entours vus par quelques auteurs frangais du XIXe sié-
clen, 727-754), les contributions sont classées en trois grandes parties: His-
toire de la philosophie, Histoire de la théologie, et une troisi¢me partie qui
contient a elle seule deux titres, «Histoire intellectuelle — histoire sociale». Les
éditeurs n’ont pas voulu s’enfermer dans un face-a-face abstrait et fantasma-
gorique entre théologie et philosophie: ce faisant, ils sont allés au-devant d’une
préoccupation majeure de celui qu’ils célébrent. I’auteur de ces lignes se sou-
vient qu’un jour a Villejuif, devant un auteur de rapports ministériels venu s’en-
quérir de ce que nous faisions, Zénon Kaluza avait expliqué qu’il s’occupait
pour sa part du Moyen Age, de ses philosophes et de la théologie qu’ils fai-
saient, de ses théologiens et de la philosophie qu’ils faisaient. Evidemment, ce
n’était ni une boutade ni une posture, simplement la description d’un travail, a
partir d’un constat serein: il y a eu des philosophes, il y a eu des théologiens,
c’étaient, comme aujourd’hui d’ailleurs, des statuts et des métiers, les théolo-
giens avaient, toujours, une formation et, parfois, des intéréts philosophiques,
les philosophes avaient, parfois, des intéréts, et, moins souvent, une formation
théologique, c’était d’abord une affaire de cursus, tout cela pouvait provoquer
des conflits, et ces conflits, c’est encore I’étude des universités médiévales qui
les fera le mieux connaitre. C’est ainsi qu’on dit souvent que Zénon Kaluza ne
sépare pas histoire doctrinale et histoire institutionnelle, ou encore qu’il s’inté-
resse au «contexte» politique, social et culturel des doctrines philosophiques et
théologiques du Moyen Age. Ce qui est vrai bien siir, 2 condition d’ajouter tout
de suite que la sérénité qui accompagne cette attitude est elle-méme le signe
infaillible d’une attitude philosophique.

C’est cette attitude philosophique que les éditeurs ont voulu honorer, en
insérant dans le volume, a égalité avec les autres, une section d’histoire intel-
lectuelle et d’histoire sociale, ou il est question des Universités et de la forma-



572 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tion des élites, de I’histoire des ordres religieux, des rapports de I'Eglise et de
PEtat, des théories médiévales de I’Etat et de la société. Il faut commencer par
14, parce que c’est cette section qui fait que ce Festschrift est bien celui de Zé-
non Kaluza, philosophe e historien du Moyen Age, philosophe parce gu’histo-
rien.

William Courtenay s’interroge sur I'identité de ceux qui furent convoqués
a Avignon en méme temps que Nicolas d’Autrécourt, et sur une possible liai-
son entre leur dossier et le sien: il conclut qu’en dépit de la diversité des char-
ges pesant sur chacun, cette convocation groupée renvoie a une communauté
de controverses sur les méthodes d’analyse et d’argumentation en vigueur a la
Faculté de théologie de Paris en 1339—-1340. Jacques Verger livre une synthése
de ses travaux sur 'Université d’Avignon, en se concentrant sur la Faculté de
théologie, ses personnels et ses étudiants, soit le cas souvent négligé d’une
institution d’enseignement «de fondation tardive, [...] de taille limitée et de
réputation modeste» (600), dont la fonction n’était pas tant de produire de la
haute doctrine que de pourvoir les ordres religieux en docteurs, c’est-a-dire,
en occurrence, en administrateurs. Dans un trés bel article, «La poverta e la
spada», Roberto Lambertini étudie 'interprétation franciscaine de Lc 22,35-38
(«Seigneur, il y a ici deux glaives»), du groupe de Michel de Céséne a2 Ockham.
Par leur enchalnement, ces versets ont offert selon lui un support a un déve-
loppement de la réflexion politique, du débat avec Jean XXII sur la pauvreté
(«que celui qui a une bourse la prenney) au complexe beaucoup plus vaste des
questions de nature ecclésiologico-politique réunies sous la métaphore des
deux glaives. Entre un #sus facti concédé aux moines en cas d’urgence et 'idée
d’un pouvoir temporel rattaché i# casu seulement a la papauté, c’est a Pémer-
gence d’une théorie politique qu’on assiste ici, 'intérét étant que ce processus
est identifié aux procédures concretes d’exégeése qui furent déployées a méme
les versets concernés. On ne pouvait pas rendre meilleur hommage a Zénon
Kaluza, penseur de I’Eglise et du clergé, qui, au-dela des généralisations faciles
sur la «théologie politique», nous a appris a voir dans Pecclésiologie médiévale
un formidable laboratoire de pensée.

Les articles suivants de Serge Lusignan et Max Lejbowicz soulévent a leur
tour des points de théorie politique, ou plutét, a nouveau, politique et sociale,
car Lejbowicz, a travers le concept d’«urbanité» chez Oresme, introduit a une
réflexion médiévale sur un ethos possible de ’existence collective, méme si ’on
peut étre surpris que le terrain choisi pour cette enquéte ait été celui de 'ceuvre
mathématique d’Oresme. Lusignan, pour sa part, fait apparaitre le remarqua-
ble travail d’approfondissement qui s’est opéré dans le commentaire de la Po/i-
tigue d’Aristote sur une période d’a peu pres un siécle allant de Gilles de Rome
a, encore, Oresme. Sensible aux efforts des commentateurs pour adapter le
texte d’Aristote aux réalités sociales de leur temps, I"auteur souligne en outre
chez Oresme le réle de la réflexion sur le langage comme, premiérement, mar-
queur de la destination sociale de '’homme et, deuxiémement, critére pour la
définition des frontiéres des communautés politiques, dans la controverse op-
posant PEmpire et ’Etat royal francais. On en retirera d’intéressants enseigne-
ments sur ’évolution sémantique des termes «communiquer/communication»



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 573

qui, 2 la faveur de cette réflexion sur le début de la Politigue, «s’orientent pour
la premiére fois vers leur sens moderne», linguistique (673), sans toutefois en-
core — ajoutera-t-on — se confondre avec lui. Le travail de contextualisation
est ici a saluer, méme si ’'on peut regretter que la concomitance entre la traduc-
tion de la Politigue d’Aristote d’une part, I’aspiration de ’Etat royal a ’autono-
mie d’autre part, soit présentée sur le mode d’une rencontre qui pourra parai-
tre un peu providentielle, alors méme que ’auteur mentionne les travaux sur la
réception de la Politigne (654—656).

La section se clot avec un article de Constant Mews sur le jugement de
Gerson et de Christine de Pisan sur I'histoire d’Héloise et Abélard. S’agissant
a présent des deux premiéres sections, la question sera de savoir comment la
sensibilité historique de Kaluza se retrouve dans les autres études rassemblées
dans le livre: on pourra alors déterminer ce qui, de ses travaux, s’est le plus
particulierement diffusé dans la recherche la plus récente sur la philosophie et
la théologie du Moyen Age.

Les statuts, condamnations et censures constituent évidemment un pre-
mier arc tendu au-dessus du livre. Olaf Pluta, dans un article-clin d’ceil intitulé
«Persecution and the Art of Writing», rappelle les stratégies de base que doit
connaitre celui qui veut lire entre les lignes, et les applique a I’étude comparée
de quelques textes cryptés de Hume et de Buridan censés selon lui illustrer la
thése de la mortalité de I’ame. Luca Bianchi analyse trés subtilement Iarticle
157 de la Condamnation de 1277 et son étrange formule qui dit que la béati-
tude que nous attendons, par la foi, dans la vie future, est d’autant plus acces-
sible qu’est plus parfaite la béatitude que nous pouvons dans cette vie attein-
dre par la raison. Bianchi établit que cet énoncé litigieux ne refléte pas la pen-
sée de Boece de Dacie (ou il décele une recherche des «conditions sociales et
individuelles» du bonheur [203]), Boéce ne se référant a la béatitude éternelle
que comme 2a une «idée-limite», un «critére» qui lui permet de mesurer
’adéquation de son concept de béatitude rationnelle a 'idée du souverain bien
accessible 2 Phomme fini (212). Ce qui revient a dire que les mentions de la
béatitude éternelle dans le De summo bono ne constituent ni, comme le pense
Celano, une trace de pensée #héologique, ni une «incursion» volontaire et provo-
catrice en territoire ennemi, comme le pense Piché.

Notons encore que c’est aussi une affaire de condamnation, qui plus est
fantéme, le faux statut perdu de 1340, qui introduit I’article ou Alain de Libe-
ra, dans la veine de La Référence vide, revisite la question du signifiable comple-
xement, en la traduisant dans les termes de 'ontologie contemporaine, trope
et truth-maker, avant — rétroversion — de replacer ces termes mémes dans leur
«grille de lecture proprement médiévale» (45), aliguid/ aligualiter: I'«oscillation»
(ibid.) entre les deux termes renvoie aux deux truth-makers possibles de la pro-
position Deum esse, soit Dieu, soit ’état de choses que-Dieu-est. C’est cette
méme grille qui réapparait dans I"autre grande étude de logique médiévale du
volume, «Linguaggio mentale et sincategoremi nel secolo XIV» par Alfonso
Maieru, sur un autre versant de la question du signifié propositionnel, celui de
I'unité de la proposition mentale. Dans la «doctrine du syncatégoréme comme
acte mental» reconstruite par 'auteur autour notamment de Blaise de Parme,



574 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

la solution de Pierre d’Ailly (également cité par de Libera [27]) consiste 4 po-
ser que les éléments de la proposition qui ne signifient pas quelque chose par
eux-mémes, signifient néanmoins aliqualiter, c’est-a-dire par le biais de ce que
d’autres auteurs ont appelé un «mode de conception» ou d’«intellection» (19—
20). L’ontologie du «quelque chose» et du «en quelque fagon» dessine un ré-
seau, relie des questions, établit des cohérences autour desquelles se réordon-
nent de vastes pans de la logique du XIV® si¢cle.

A c6té de Paccés procuré par les censures, statuts et condamnations, il y a
celui qu’ouvrent les éditions de textes, nombreuses dans le volume. Mention-
nons un cours de métaphysique pris en note par Beatus Rhenanus au Collége
du Cardinal Lemoine au tout début du XVIe si¢cle, et partiellement édité ici
par Emmanuel Faye et James Hirstein; le commentaire par Frangois de Mey-
ronnes du premier chapitre de la Théologie mystigue, par Guido Alliney, qui
donne aussi une intéressante introduction; deux distinctions de Guiral Ot sur
le premier livre des Sentences, par Chris Schabel; une g#aestio de Guillaume
Woodford sur ’Eucharistie, par Paul Bakker; un sermon-traité anti-hussite de
Stanislas de Scalbimiria sur la vision spirituelle, par Zofia Wlodek, en écho a
l’article de Kaluza «A propos de quelques textes anti-hussites polonais du pre-
mier quart du XV¢ siecle» dans les Mediaevalia Philosophica Polonoram 34 (2001),
103-114; enfin le trés dense Quadripartitus quaestionum, le Commentaire des
Sentences d’Heymeric de Campo, édité par Maarten Hoenen en témoignage de
la théologie académique de ce XV*© siécle si cher a Kaluza.

Pour finir, on pourra s’intéresser a 'image du Moyen Age qui se fixe dans
ce volume. Comme il est dit en introduction a I’édition de la guaestio sur les
futurs contingents conservée i Fribourg (379), les travaux de Zénon Kaluza
sont de ceux qui savent qu’il y a un salut en dehors de Thomas d’Aquin, Duns
Scot et Ockham. Il est vrai que cela laisse encore une certaine marge de choix.
On pourrait donc ajouter un constat, celui de la trés forte adéquation entre les
choix philosophiques de Kaluza et les récentes évolutions de la recherche en
histoire de la philosophie médiévale. Et il s’agit bien cette fois de choix philo-
sophigne, c’est-a-dire d’un choix pour la philosophie. Car le travail de Ihisto-
rien n’empéche pas de se chercher de nouveaux héros, il se pourrait méme qu’il
permette de les trouver, comme Kaluza le montre avec Autrécourt. L’article
de Stefano Caroti vient montrer tout ce que le regain d’intérét pour la physi-
que médiévale doit a la redécouverte du philosophe lorrain. En recherchant
d’éventuelles traces d’impact des theéses d’Autrécourt dans les débats parisiens,
il confirme aussi 'importance de la tradition d’interprétation du De Generatione
et corruptione i coté de celle de la Physigue, présente ici a travers I’étude d’Elz-
bieta Jung-Palczewska sur la théorie du mouvement local dans la «physique
spéculative» (133) de Richard Kilvington. Ce constat ressort aussi de I’article
trés clair et rigoureux que Jean Celeyrette et Jean-Luc Solére consacrent a la
théorie de la succession des formes, pour établir, contre Anneliese Maier no-
tamment, la présence de cette théorie dans I’ceuvre de Godefroid de Fontaines.

A coté du De Generatione et corruptione, les travaux de Kaluza mettent 2
I’honneur une autre tradition interprétative, celle de I’Ez‘bique a Nicomaque.
C’est ce qu’illustre article de Bianchi, qui cite un passage du commentaire de



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 37

Michel d’Ephése comme source possible de Boéce (204—206), et plus encore
l'article de Christophe Grellard, qui, dans une démarche analogue 4 celle de
Bianchi, se propose de reconstruire le contexte théorique d’une proposition
condamnée, celle, en 'occurrence, d’Autrécourt qui stipule qu’il faut aimer son
prochain plus que soi-méme. En ramenant cette thése 2 une autre thése au-
trécurienne, celle de la supériorité du philosophe, Grellard propose en outre
un modele pour linterprétation de I'éthique artienne a Paris. Une comparai-
son avec le commentaire de Buridan a ’Ethigue a Nicomaque conduit a affiner
I'image du rationalisme éthique au XIV® siécle, un rationalisme partagé selon
Pauteur entre la tentation, chez Autrécourt, d’une radicalisation de 1’élitisme
sigérien et une éthique buridanienne du souci de soi, qui a sa préférence. Pour
la suite de I’histoire, on attend I’article de Kaluza sur ’enseignement de PEthi-
que @ Nicomague dans les Actes du colloque de 2001 sur L’Université de Paris
aux XV* et X1I* siécles, qu’il a organisé a Paris avec Emmanuel Faye.

Parmi les auteurs chers a Kaluza et bien représentés dans le volume, il
faut encore mentionner Albert le Grand, 2 qui Henryk Anzulewicz consacre
un bel article, le motif du cercle et de la circulation chez Albert, a la recherche
d’une structure fondamentale de sa pensée. Egbert Bos propose pour sa part
une réflexion sur I'albertisme de Jean Le Tourneur, a partir de son commen-
taire aux Catégories. Au jeu des absents, on s’étonnera de trouver peu de cho-
ses, hormis ’article de Mews, sur Gerson, alors que Gerson est /e théologien
de Kaluza, comme Autrécourt est son philosophe. Il y aurait bien une expli-
cation, qui tient 2 ce que personne n’ose parler de Gerson avant que Zénon
Kaluza ne le refasse, mais I'intéressé sans doute ne 'admettrait pas. Et puis,
pout le dire d’une double négation un peu embarrassée, mais qui voudrait le
plus pudiquement possible témoigner de toute ’admiration de plusieurs géné-
rations de chercheurs: il n’y a pas que sur Gerson que Kaluza n’a pas dit son
dernier mot.

PHILIPPE BUTTGEN

Klaus Steigleder: Kants Moralphilosophie. Die Selbstbegiiglichkeit reiner prakti-
scher Vernanft. Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2002. XVII+300 S. ISBN: 3-
476-01886-5.

Dieser Arbeit kommt das Verdienst zu, Kants Moralphilosophie einer lectio dif-
ficilior zu unterziehen. Es geht nicht darum, durch Nachweis einzelner Wi-
derspriche den eigenen Scharfsinn unter Beweis zu stellen, ohne die Sache
selbst weiter zu bringen, sondern im Sinn des hermeneutischen «principle of
charity» Unstimmigkeiten zunichst dem eigenen Unverstindnis anzulasten
und zu versuchen, Kant in seinem eigenen Recht selbst besser zu verstehen.
Steigleders Durchfithrung dieses Vorhabens bietet aber iiber weite Strecken
eine systematische Verteidigung von Kants Moralphilosophie. Auf Grund der
klaren Unterscheidung der Gegenpositionen gibt die Arbeit einen guten Ein-
blick in den status quaestionis, der auch fir diejenigen niutzlich ist, die den Re-
sultaten des Autors nicht zustimmen.



576 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Das Buch gliedert sich in gwes Teile: (A) behandelt die Bestimmung und
Begrindung des Moralprinzips, (B) dessen Entfaltung in der Rechts- und Tu-
gendlehre der MS. Es handelt sich also nicht um eine Gesamtdarstellung der
Moralphilosophie Kants. Das hat nicht nur Folgen fir die Vollstindigkeit, son-
dern auch fir die Beurteilung der behandelten Teile. Das Weglassen einer Dar-
stellung der Dialektik der praktischen Vernunft, der Lehre vom héchsten Gut,
der Beziehung von Moral und Religion sowie des Volker- und Weltbirger-
rechts entbindet nicht nur von einer Diskussion zahlreicher héchst umstritte-
ner Theoriestlicke, sondern lduft Gefahr, die Sicht auf die gesellschaftskonsti-
tutive Dimension von Kants Morallehre im Zusammenhang seines ganzen phi-
losophischen Vorhabens zu versperren. Es kénnte der (vom Autor nicht ver-
tretene) aus der partiellen Lektiire hervorgehende Eindruck bestitigt werden,
es handle sich bei Kants Morallehre um einen selbstzentrierten Formalismus.

Zu A: Der Schliissel zum Verstindnis der Begriindung der Moral liegt
gemil Steigleder in der Tatsache, dal Kant die praktische Philosophie als eine
Theorie von praktischen Usteilen und Bewufitseinsakten eines urteilenden,
handlungsfihigen Subjekts versteht. Damit versucht er, Kant von der logisch-
semantischen Schule abzugrenzen, die «Urteil» mit «Satz» identifiziere und die
Beziehungen der Satzelemente als rein semantische Bezichungen verstehe. Mo-
ralische Imperative seien aber nicht Befehle oder imperative Sprechhandlun-
gen, sondern «reflexive Urteile» einer «handlungsfihigen Person tiber sich»
(XIV). In dieser Selbstbeziiglichkeit der handlungsfihigen Person sieht Steig-
leder die Moglichkeit reiner praktischer Vernunft begriindet.

Steigleders Ausfithrungen kénnten jene enttduschen, die davon ausgehen,
daB die sogenannt logisch-semantische Schule den signalisierten Unterschied
sehr wohl gesehen hat, aber auf Grund der nachhaltigen Kritik an der Selbst-
bewufltseinstheorie, etwa durch Wittgenstein und Tugendhat, die Moglichkeit
von Selbstbeztiglichkeit in Frage gestellt sehen. Es ist fiir diese logisch-seman-
tische Schule deshalb weniger folgenschwer, die von Steigleder vertretene «psy-
chologische Urteilsauffassungy» (32) zu verwerfen, als z.B. auf dem analytisch-
praktischen Charakter hypothetischer Imperative zu beharren. Diesen zuletzt
genannten Punkt will Steigleder ausdriicklich verteidigen. Er schreibt (S. 33):
«Nun kann gezeigt werden, dal} jeder, der das praktische Urteil trifft dch will
Z (erreichen)> logisch schrittweise zu weiteren praktischen Urteilen gendtigt
ist, die in der Perspektive des Urteilenden jeweils zwingend aus dem Aus-
gangsurteil folgen, auch wenn sie #icht semantisch durch das Ausgangsurteil, ge-
nauer gesagt: durch das sprachlich formulierte Ausgangsurteil impliziert sind.»
Auch wenn dieser psycho-logischen Auffassung zugestimmt werden sollte,
16st dies nicht die Schwierigkeit, dall Kant selbst Analytizitit als eine logisch-
semantische Beziehung verstanden hat (KtV A 6/B 10. B 190). Auch wenn
mit Steigleder von einem handlungsfihigen Subjekt ausgegangen wird, das ent-
schlossen ist, selbst die Erreichung von Z herbeizufiihren, i.e. sich als handeln-
de Ursache zu denken, andert dies nichts an der Tatsache, dal3 das Urteil, «M
ist fiir das Erreichen von Z notwendigy, ein synthetisches Urteil a posteriori
ist. Welches Mittel angewandt werden mul3, um ein Z zu erreichen, kann nicht
der Definition von Z entnommen werden. Kant formuliert aber: « ... dal},



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 577

wenn ich weill, durch solche Handlung allein kénne die gedachte Wirkung
geschehen, ich, wenn ich die Wirkung vollstindig will, auch die Handlung wol-
le, die dazu erforderlich ist, ist ein analytischer Satz; denn etwas als eine auf
gewisse Art durch mich mdégliche Wirkung und mich in Ansehung ihrer auf
dieselbe Art handelnd vorstellen, ist ganz einerlei» (AA IV 417). Nur der
Formalismus, daB3 man nicht konsistent ein Handlungsziel wollen, aber die
Mittel, die man selbst dazu fiir unentbehrlich und in der eigenen Macht ste-
hend hilt nicht wollen kann, wire demnach analytisch. Diese in der Kant-For-
schung prominent vertretene Auslegung (jungst Malte Hossenfelder: Der Wille
zum Recht, Minchen 2000, S. 46) wird von Steigleder aber explizit verworfen.
Wer Z hervorbringen will, mull auch die dazu notwendigen Mittel «mitwol-
len», er wird in seinem Wollen durch eine interne Konsistenzforderung gend-
tigt. Aber erst dann, kénnte man einwenden, wenn fiir ihn feststeht, daf3 ein
bestimmtes Mittel unentbehrlich und in seiner Macht stehend ist. Die prakti-
sche Notigung, auf die Steigleder zu Recht hinweist, hingt also, wenn man
nicht empirisch und kommunikativ auf objektive Zweck-Mittel-Verhiltnisse
Bezug nehmen will, von einer subjektiv-psychologischen Nétigung ab, sie er-
gibt sich nicht logisch aus der Wahl des Ziels, sie ist nicht im Begriff des Ziels
und somit auch nicht im einfachen Wollen des Ziels schon enthalten. Es miis-
sen zwei Elemente getrennt vorausgesetzt werden: das Wollen des Ziels und
die Uberzeugung der Unentbehrlichkeit eines bestimmten Mittels. Steigleders
Position kénnte darauf hinauslaufen, dal die Theorie der hypothetischen Im-
perative nur noch die psychologische Erklirung dafiir bietet, weshalb sich ein
Subjekt gebunden fiihlt, nimlich deshalb, weil es bestimmte Ziele erreichen
will und bestimmte Mittel dazu fir erforderlich und in seiner Macht stehend
hilt, also diese zu wollen zugleich sich genétigt sieht. Steigleder formuliert,
daB der hypothetische Imperativ als solcher immer nur «fir mich» gilt (37), er
ist unabhingig von objektiven Zweck-Mittel-Beurteilungen. Der Preis dieser
Verteidigung der hypothetischen Imperative ist also nicht nur ein subjektbe-
zogenes und psychologistisches Verstindnis des Usteils, sondern der Subjekti-
vitit iiberhaupt. Man kann sich fragen, ob dies nicht den von Kant verteidig-
ten Universalititsanspruch der Moral und die Méglichkeit einer reinen prakti-
schen Vernunft zu untergraben droht.

In der Begriindung des unbedingten Sollens setzt Steigleder seine Thesen
der Selbstbeziiglichkeit der reinen praktischen Vernunft fort und verteidigt
GMS III (S. 87f.) gegen H. Allison (Kant’s Theory of Freedom, 214-229; u.a.).
Die Unterscheidung zwischen Ding an sich und Erscheinung ist auch auf das
Selbst anzuwenden (AA IV 451), wir missen unser Selbst an sich als ver-
nunftiges Wesen mit nicht-sinnlichen Zwecksetzungen verstehen, also voraus-
setzen, daf} wir unter der Idee der Freiheit handeln kénnen (AA IV 452). Die-
sem eigenen Selbst an sich und jedem solchen verntnftigen Wesen miissen wir
einen unbedingten Wert zusprechen. Der Streitpunkt liegt im Status der von
der reinen praktischen Vernunft in Anspruch genommenen Einsicht in die ei-
gene Verstandeswelt. Er liegt fiir Steigleder mit Recht nicht im Anspruch ei-
ner Erkenntnis des noumenalen Selbst, sondern in der kritisch vertretbaren
Position, eine notwendige Idee der Freiheit bilden zu kénnen, die eine Aner-



578 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

kennung des moralischen Gesetzes gebietet. Auf Grund dieser Interpretation
von GMS III sieht sich Steigleder nicht genoétigt, die KpV als grundsatzliche
Revision dieser Position zu interpretieren (96£.). Vielmehr sieht er den Unter-
schied von Grundlegung 111 zu KpV darin, dal3 Kant in letzterer voraussetzt,
dall wir um die Realitit des Vermogens reiner praktischer Vernunft und der
Idee transzendentaler Freiheit nur insofern wissen, als wir uns des Sollensan-
spruchs bewulit sind, der sich daraus ergibt (99£.).

In weiteren Analysen (S. 113f.) erldutert der Autor den Begriff der Auto-
nomie in Auseinandersetzung mit R. Biffner (Moralisches Gebot oder Auto-
nomie, Miinchen 1983, 122-128). Etwas zu knapp ausgefallen sind die Erldu-
terungen zu den verschiedenen Formulierungen des kategorischen Imperativs,
was wohl damit zu rechtfertigen ist, daB3 sich daran eine ausfihrliche Erliute-
rung des Begriffs der Maxime als subjektiver und zum Teil sehr konkreter
Willensbestimmung anschlief3t, der fiir das addquate Verstindnis der verschie-
denen Varianten des kategorischen Imperativs zentral ist, was von Steigleder
deutlich hervorgehoben wird (118-128).

Im Tez/ B widmet der Autor den lingsten Abschnitt der Beziehung von
Recht und Moral. Die Position, gegen die der Autor seine Interpretation auf-
baut, geht von einer Unabhingigkeit von Recht und Moral aus, wie sie eigent-
lich in der Kantexegese kaum vertreten wird. Die Trennung zwischen Recht
und Moral betrifft einzelne Aspekte, wie z.B. die Position, das Rechtsgesetz
sei kein kategorischer Imperativ (Kersting), oder es sei ein kategorischer Im-
perativ aber kein ethisches Prinzip (Hé6ffe). Das Unterscheidungsmerkmal von
Rechts- und Tugendlehre ist fiir Steigleder die moralisch-mogliche Erzwing-
barkeit. Den moralischen oder rechtlichen Charakter des kategorischen Impe-
rativs siecht er in einem je unterschiedlichen Standpunkt der subjektiven
Selbstverpflichtung einerseits und der wechselseitigen Berechtigung anderer-
seits begrindet (147). Dem ist an sich nicht zu widersprechen, solange klar ist,
dal es auch vom subjektiven Standpunkt aus fir Kant die Méglichkeit gibt,
sich moralisch durch die Pflicht selbst zu binden oder eine andere Triebfeder,
zum Beispiel einen duBeren Zwang, anzunehmen. Die Legitimititsbedingun-
gen dieses Zwangs werden durch das Rechtsprinzip festgelegt, von dem O.
Hoffe aber mit Recht sagt, da3 es insofern kein ethisches Prinzip ist, als es
nicht gebietet, aus Pflicht zu handeln. Gerade wenn man mit Steigleder ak-
zeptiert, dall der Unterschied Rechtslehre-Tugendlehre nicht mit dem Unter-
schied Rechtspflicht-Tugendpflicht zusammenfillt, kann man ihn nicht auf die
moralisch-mogliche Erzwingbarkeit (oder Nicht-Erzwingbarkeit) von Pflich-
ten reduzieren. Auflerdem gilt es im Auge zu behalten, dal Recht und Moral
fur Kant nicht in Katalogen von Pflichten bestehen, sondern letzlich im con-
tractus originarius begrindete, allgemeine Ermdglichungsstrukturen verniinfti-
gen Handelns darstellen. In dieser Hinsicht unterscheidet Kant die Moral als
Reich der Zwecke vom Recht als einem System dullerer Freiheiten. Es handelt
sich in beiden Fillen um Prinzipien einer auf praktischer Vernunft beruhen-
den Gemeinschaft, wobei Kant aber nur die Rechtsgemeinschaft fir realisier-
bar hilt.

FRANCIS CHENEVAL



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 579

Martin Bondeli: Kantianismus nnd Fichteanismus in Bern. Zur philosophischen
Geistesgeschichte der Helvetik sowie zur Entstehung des nachkantischen Idea-
lismus. Basel, Schwabe & CO AG Verlag 2001. 419 S. (Schwabe Philosophica,
Bd. 2). ISBN 3-7965-1724-2.

Anno 2001 erschien beim Schwabe-Verlag in Basel eine Monographie, welche
einem Ausschnitt der Geistesgeschichte der Helvetik gewidmet ist. Martin
Bondeli, der trotz jungen Alters bereits zu den Klassikern zihlende Kantianer
und Hegelianer aus dem Berner Philosophenkreis, hat ein Stadium «bernischer
Umbruchsgeschichte», genauer: ein Stiick philosophischer Geschichte Berns
am Vorabend der helvetischen Revolution, so eindringlich und lebhaft nach-
gezeichnet und mit bisher unveréffentlichten Texten dokumentiert, dall man
manche, scheinbar lingst verschollenen Ideen der damaligen Hauptakteure (Jo-
hannes Iths, Philipp Albert Stapfers, Jens Baggesens und Rudolf Stecks) fur
noch aktuell und hervorragend halten kann. Ja sogar halten soll: Denn die po-
litische Gestalt der heutigen Schweiz ist gerade auch der intellektuellen Elite
zu verdanken, die in Bern 1787 das «Politische Institut» grindete und sich fir
den «Aufbau [einer] neuen Staats- und Gesellschaftsordnung» engagierte, dies
gegen alle Widerstinde des konservativen Bern und — so der Autor treffend in
der Einleitung — im Wissen, dal} «die Gelehrtennatur sich mit dem tagespoliti-
schen Geschift nicht immer vertrigt» (13).

Wie der Titel der Monographie verrit, stand das philosophische Denken
der bernisch-helvetischen Freiheitspropheten im Zeichen der revolutioniren
Denkart Kants und Fichtes. Dies macht auch den konzeptuellen Rahmen von
Bondelis Gesamtbild des bernischen Kantianismus und Fichteanismus aus. In
Konkretisierung dieses Bildes macht Bondeli deutlich, dafl Kantisch-Fichte-
sche Ideen, die um das Thema der sich realisierenden moralischen Freiheit
und der Vervollkommnung der menschlichen Natur kreisen, bei den betref-
fenden Berner Gelehrten sowohl zur allgemeinen Weltanschauung wurden als
auch zu eigenstindigen philosophischen Entwiirfen anregten. Im Zusammen-
hang dieser Ausfihrungen wird nicht zuletzt kenntlich gemacht, dall berni-
sches Philosophieren damals nicht nur den Geist der Helvetik befliigelte, son-
dern auch einen festen Bestandteil der europiischen Aufklirungsphilosophie
ausmachte und eng mit der Frithgeschichte des nachkantischen Idealismus
verstrickt war.

Nach Ansicht des Autors ist der Berner Kantianismus und Fichteanismus
wesentlich durch den Versuch geprigt, eine Antwort auf die Frage nach dem
Wohin der menschlichen Existenz zu finden, einer menschlichen Existenz, die
in ihrem kulturellen und gesellschaftlichen Kontext betracht und die eigens als
individuelles Lebensganzes oder als Gattungsgeschichte aufgefal3t wird. Als
nicht bloB an Ideengeschichte, sondern auch an praktischem, eingreifendem
Denken interessierter Philosoph befal3t sich Bondeli jedoch nicht weniger in-
tensiv mit der Folgefrage, mit welchen Mitteln sich die (End)Zwecke der
menschlichen Existenz verwirklichen lassen. Die Antwort auf diese Frage wird
von ihm in der Regel in Anlehnung an die anthropologische Sicht der damali-
gen bernischen Denker gegeben. Da aber der grundlegende Entwurf der An-
thropologie (der auf Johannes Ith, den Nestor der progressiven philosophi-



580 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

schen Bewegung Berns, zuriickgeht) schon als Gesamtsystem des Menschen
vorausgesetzt wurde, kann Bondeli nicht umhin, die betreffende Frage gleich-
falls in ihren moralischen, politischen, geschichtlichen, religiésen und meta-
physischen Dimensionen zu erdrtern. Natiirlich bleibt Bondeli dabei nicht von
Zweifeln unberihrt, ob wir heute, als Dialektiker der Aufklirung und als er-
tahrene und gewiefte Skeptiker, den republikanisch-christlichen Enthusiasmus
damaliger Apologeten der Idee eines «Reichs Gottes auf Erden» noch irgend-
wie teilen kénnen. Dies liB3t seine Darstellung den Leser selbst beurteilen.

Die Monographie gliedert sich in vier Hauptkapitel; hinzu kommt eine
mit dem Wesen des Buchs streng korrespondierende Anthologie unveroffent-
lichter Texte aus der Feder aller hier behandelten Autoren, die Martin Bondeli
sorgfiltig ausgewihlt hat. Im ersten Kapite/ wird auf das Denken von Jobhannes
Ith eingegangen. Dieser zwischen Kant und Reinhold hin- und hergerissene
Logiker, Psychologe, Theologe und Philosoph entfaltete mit seinem ersuch
einer Anthropologie oder Philosophie des Menschen (1794-95) die Grundziige eines
Systems des Menschen, in welchem dieser als «organisiertes» (und damit not-
wendigerweise auch organisch gedachtes) und nicht nur «intelligibles» Wesen
begriffen wird. Mit diesem eigenwilligen, zum Teil iber Kantische Vorgaben
hinausweisenden Projekt, das Ith in Vorlesungen schon am Ende der 80er Jah-
re des 18. Jahrhunderts in Angriff genommen hatte, wurde «eine Kantische Ara
in Bern» (20) eroffnet, die gleichzeitig Fichtesche Merkmale hatte. Sie teilte
mit Fichte insbesondere das Bestreben, ein Gesamtsystem des Menschen auf-
zubauen und die diversen theoretischen und praktischen Vermdégen des Men-
schen in einem zweckmiBigen geschichtlichen «Organon» zusammenzuschlies-
sen. Auf diesem Feld war Ith eine ausgesprochen paradigmatische Figur. Alles
in allem hielt er sich damit mehr an den Geist als an den Buchstaben der Kan-
tischen Lehre. Zudem vertrat er Ansichten, die eindeutige Verwandtschaften
zur vereinigungsphilosophischen Denkart des deutschen Idealismus aufwei-
sen. So griindet er beispielsweise seine Theorie des Vernunftvermigens auf einen
«Actus des Urtheils» (52), wodurch das «getrennte» in «ein Verhiltnis» gesetzt
wird.

Der epochale Ubergang ins «Praktische» und damit der Ausweg aus dem
bloBen «Idealismus» manifestiert sich bei Ith darin, dal} er den freien Willen
innovativ als ein Derivat der Urteilskraft fa3t, wobei die letztere gleichsam ein
sinnlich-erhabenes Lustgefihl generiert. Die in seinem Denken nach und nach
dominanter werdende empiristische Tendenz bringt Ith auch zu einer «realisti-
schen» Losung des bei Kant problematisch gebliebenen Bemithens, das logi-
sche Subjekt der Erkenntnis angemessen zu fundieren und den Dualismus von
intelligiblem und empirischem Ich zu tberwinden. Zwar hilt er das Ich, im Ein-
klang mit Kant, fir «keine reelle Substanz», jedoch glaubt er, gegen Kant, zei-
gen zu kénnen, dall es eine «reelle Krafts ist (119). Als zeitlose «Spontaneitit»
(oder mit Fichte gesprochen: Selbsttitigkeit) gestaltet diese Kraft sich weiter-
hin als diese oder jene wirkliche Betitigung des menschlichen Wesens. Eine
derartige Feststellung fithrt Ith schlieflich zur Annahme einer Seele-Leib Kon-
tinuitdt, der zufolge «der innere Sinn [...] auch ein wirklicher Sinny ist (120).
Von dieser psychologisch-anthropologischen Grundidee ausgehend, bahnt sich



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 581

Ith den Weg zu einer geschichtlichen Auffassung der Freiheit. In diesem Kon-
zept fallen die Heilsgeschichte und die Weltgeschichte zusammen. Dies soll
sich auch in der «Krénung» der individuellen Existenz widerspiegeln: der
Mensch hat «den Gegensatz zwischen intelligiblem und sinnlichem» Wesen
(83) durch eigene Kraft zu iberwinden und so das Schicksal (den Endzweck)
des Menschengeschlechts — nidmlich das héchste moralische Gut — selbst zu
erreichen. Es liegt auf der Hand, daB3 das System Iths unter dieser Vorausset-
zung auch zu einem Zusammenschlufl von Sittengesetz bzw. moralischer Frei-
heit und Postulatenlehre der praktischen Vernunft neigt: «Das Sittengesetz
oder die moralische Freiheit ist nichts anderes als der im rein Moralischen voll-
kommene oder géttlich gewordene Mensch» (85).

Im Rahmen der SchluB3folgerungen stellt Bondeli fest, dal} Johannes Ith
als Verteidiger der Ideen der moralischen Perfektibilitit und der «Veredelung»
des Menschen seinen anthropologischen Entwurf fiir ein Theoriestiick hielt,
das aus Kants Begriff der moralischen Religion ableitbar ist und mit dem so-
mit die Religion als notwendiges «Erziehungsmittel des Menschen» begriffen
wird. Daneben verstand Ith seine Anthropologie aber auch als «angewandten
Teil der praktischen Vernunftkritik» (89), der sich naturhistorischen Uberle-
gungen 6ffnet. Demzufolge definiert er sie als jene Gesamtdisziplin, die «die
Natur, die allgemeinsten Verhiltnisse und die Bestimmung des Menschen zum
Gegenstand haben muB» (90). Und als Folge davon hat sie allerlei Facetten der
(Selbst)Bestimmung zu behandeln, von der «physiologischen» iiber die «psy-
chologische» und «historische» bis zur «moralisch-teleologischen». Ith gemel-
dete sich auch als Anhinger des Blumenbachschen «Bildungstriebs» zu Wort,
eines Triebs, der «zwischen Physischem und Organischem» vermittelt (103)
und der sein Analogon im schépferischen «Spieltrieb» Schillers findet.

Im gweiten Hauptkapitel wendet sich Martin Bondeli einem zweiten ber-
nisch-helvetischen Kantianer zu, der die Idee einer kinftigen «Republik der
Geister» und ein entsprechendes didaktisches Programm pro bono hochgehal-
ten hat: Philipp Albert Stapfer (1766—1840), Schiler Iths, Humanist, allseitig stu-
dierter Philosoph, Theologe, Philologe, Lehrer am «Politischen Institut» Berns
und schlieBlich ab 1798 helvetischer Minister der Kiinste und Wissenschaften,
war alles andere als ein langweiliger Wissenschaftler. Wie Bondeli darlegt, ver-
stand er sich von frith an als universeller Gelehrter im Stile Herders und stell-
te sich damit dem «parteiischen», spezialisierten Schulwesen entgegen (158).
Was Stapfers philosophisch-politisches Credo im Vorfeld der helvetischen Re-
volution betrifft, 1iBt sich dieses mit zwei Direktiven wiedergeben: Erstens
soll Schluf} sein mit allem bisherigen, «rhapsodischen» Denken (eine Aufgabe,
die ihn klar mit Kant verbindet), zweitens sollen der Aufbau eines Gesamt-
systems der Philosophie und die Errichtung der Freiheitskultur zum erhaben-
sten «Menschenwerk» werden. Dabei weht in Stapfers Denken auch ein Hauch
von Konservativismus, insbesondere dann, wenn er sein philosophisches
Programm zu einem Stiick politischer Theologie macht oder wenn er Kants
moralische Religion fiir problemlos mit der «positiven» oder Offenbarungs-
religion vereinbar hilt.



582 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Ist die Rede von Philosophie und Geschichte, so denkt Stapfer zwangs-
liufig an zwei Namen: an Platon und an dessen Konigsberger Reinkarnation,
an Kant. Eindeutig liegt die «gottliche Vernunftstimme» der beiden Stapfers
aufgeklirtem Gedanken eines ethischen, politischen und kulturellen Fort-
schritts des Menschengeschlechts zugrunde. Solche und weitere Stapfersche
Eigenheiten kommen besonders in einer in Gelehrtenkreisen «cirkulirenden»
Inauguralrede aus dem Jahre 1792 («Die fruchtbarste Entwicklungsmethode
der Anlagen des Menschen zufolge eines kritisch-philosophischen Entwutfs
der Kulturgeschichte unseres Geschlechts») zum Vorschein. Dieser in Bern
gedruckte Text dokumentiert, dal3 es Stapfer, in Auseinandersetzung mit Kants
Konzept der Weltblirgergeschichte, sehr frith gelang, ein originelles geschichts-
philosophisches System der Vervollkommnung bzw. «Perfektibilitit des Men-
schen» zu erarbeiten und dartiber hinaus Gedanken zu einem Kantischen Sy-
stem der Freiheit, das von theoretischen, dsthetischen und praktischen «Die-
en» ausgehen sollte, zu fassen. Sein Ansatz war insgesamt ausgeprigt kultur-
geschichtlich und eindeutig weniger auf naturgeschichtliche Inhalte ausgerich-
tet als jener Iths.

Niher besehen erweist sich als fraglich, ob Stapfer Kants Konzept der
Weltbiirgergeschichte tatsichlich durch substantielle neue Einsichten berei-
chert hat. Bondeli macht darauf aufmerksam, dafl Stapfer cin fundamentales
Problem der Kantischen Geschichtsphilosophie, die wechselseitige Anmes-
sung von Ziel und Weg der Menschengeschichte, auf eigene Faust zu losen
unternahm, dabei aber nicht immer gliickliche Vorschlige unterbreitete. Ein
beachtliches neues Resultat erreichte seiner Meinung nach Stapfer aber im-
merhin mit der Tatsache, dal er den Gedanken der Aufklirung, Bildung und
Erziehung in Form einer Mythologie der Vernunft in sein Kantisches Ge-
schichtsdenken integrierte und auf diese Weise einer trockenen Aufklirungs-
vernunft den verniinftigen Mythos entgegensetzte. Dabei ging Stapfer davon
aus, dal3 die Mythologie nicht nur «ein vorbildliches Volksgut» und ein «g6ttli-
cher Funke» im Menschen, sondern auch und vor allem ein «Vorbild fur die
Versinnlichung der praktischen Vernunft» (198-199) sei. In der Folge dieser
Ubetlegung skizzierte Stapfer eine dreistufige Periodisierung der Menschenge-
schichte, die einer Trias des Geistesvermogens bei Kant (Sinnlichkeit, Einbil-
dungskraft, Vernunft) entspricht und bei der auf der letzten Stufe Vernunft
und Sinnlichkeit verséhnt werden. Was aus dem dreistufigen Plan einer so-
wohl heiligen als auch sikularen Geschichte resultieren soll, wurde dement-
sprechend nicht als Autokratie der Vernunft, sondern vielmehr als «Demokra-
tien bzw. «Hierarchie» aller menschlicher Geistesvermdgen verstanden.

Ohne Zweifel gehérte Stapfer, zusammen mit Pestalozzi und Fellenberg,
zu jenen Schweizer Denkern, welche die Aufklirung im Sinne der Volksbil-
dung in ihrer historischen Tragweite erkannten und deshalb sehr ernst nah-
men. Die «zur Bildung kultivierte(n) Volker» (198) — dies sieht man heute be-
sonders am Beispiel der Kulturkonflikte zwischen Orient und Okzident — ha-
ben eine groBere Chance, nicht mehr in einen barbarischen Zustand zuriickzu-
fallen. Eben darum plidierte Stapfer auch nicht einfach fiir einen zivilisatori-
schen «Fortschritt» der Menschheit, sondern fir jene tiefe «Veredelung» des



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 583

Menschen, die eine qualitative, weil sittliche Anderung der Mentalitit sowohl
im Einzelnen als auch in der Gesellschaft nach sich zieht.

Mit dem dritten Hanptkapitel geht Bondeli zum bernischen Fichteanismus
iber und befaflt sich eingehend mit Wirken und den philosophischen Refle-
xionen [ens Baggesens. Dieser mit Sophie von Haller verheiratete didnische Dich-
ter und Philosoph (1764-1826) lebte in den 90er Jahren hauptsichlich in Bern
und Umgebung. Als enfant terrible der «jungen Fichte-Bewegung» und beken-
nender Jakobiner gehorte er zu jenen Personlichkeiten, welche den Berner
Geist «mit beilendem Witz und Spott» belebten (263). Allerdings war Bagge-
sen mit seinen unzureichend ausformulierten philosophischen Ideen und mit
seinem Umdeutungsversuch der Fichteschen Ich-Lehre weniger erfolgreich als
viele seiner Mitstreiter um eine neue Philosophie aus einem ersten Prinzip.
Baggesen, zuvor in Jena ein Schiiler Reinholds, lernte Fichte Ende 1793 in
Bern persénlich kennen und stritt mit ihm in den folgenden Jahren heftig um
das richtige erste Prinzip der Philosophie. In wiederholten Anldufen machte
Baggesen den Primat des BewuBtseins vor dem Ich (im Sinne Fichtes) geltend.
Er setzte bei der BewuBtseinsphilosophie Reinholds an und verband diese mit
einer (offensichtlich neuplatonisierenden) «Seinsphilosophie». BewuB3tsein soll-
te als «unmittelbar bewul3ten Seins schlechthin» verstanden werden (268). In-
dem er auf dieser Basis Fichtes Ich-Philosophie einen «reinen Egoismus» vor-
warf, ibersah er allerdings die Dreieinheit des Grundsatzes aus Fichtes Grund-
lage der Wissenschaftslehre 1794 und verkannte die Praktizitit des Ich als «reines
Tun». Mit seinem Bekenntnis zu einer «Alles-Nichts-Lehre», die sich der Sache
nach zwischen der Cusanischen «coincidentia oppositorum» einerseits und der
Hegelschen Dialektik von «Sein und Nichts» andererseits situiert, tendierte
Baggesen zudem zu einer im Prinzip trefflichen, in der Anwendung jedoch
ziemlich kontroversen und diffusen Annahme. Diese wurde erst beim spiten
Fichte hinreichend deutlich gemacht, nimlich als Ubergang vom absoluten Ich
zum Absoluten schlechthin. Was den mit dem Streit um das Verhiltnis von
bewuBitem Sein und Ich angedeuteten Hauptpunkt von Baggesens Fichte-Kri-
tik, seinen Salto in der Auseinandersetzung mit Fichte, betrifft, zeichnet sich
dieser in einer unterschiedlichen Auslegung des Satzes «Ich bin» ab. Baggesen
interpretiert ihn so, daf} das «bin» iiber das «Ich» zu stehen kommt. Dieses Et-
gebnis 140t sich nach Bondeli anhand von Denkschritten des abendlindischen
Transzendentalismus darstellen, nimlich durch: 1. Descartes «cogito, ergo sumy;
2. Spinozas «ego sumy; 3. Fichtes «ich bin weil ich bin»; 4. Baggesens «sum,
ergo cogitoy, «volo, ergo sumy», und schlieBlich sein: «ich bin da und ich bin
ich», wobei der erste Teilsatz von ihm «Satz des BewuBtseins», der zweite
«Satz der Freiheit» genannt wird (271-275). Wichtiger als die Vergegenwir-
tigung dieser Abfolge ist schlieBlich aber der Befund, dal es sich beim er-
wihnten salto Baggesens um einen Salto vitale in dem Sinne handelt, daf} die-
ser Denker von einem «prireflexivy aufgefaBiten praktischen Ich (276) in die
Tiefe des authentischen Seins, der Existenz, eintaucht. Baggesen leistet damit
auf seine Weise einen Beitrag zum lebensphilosophischen Umbruch, den die
frihromantische Bewegung zu ihrer Losung erhebt. Zusammen mit Jacobi,
Hélderlin und Novalis ist Baggesen der Ansicht, da3 der bei Fichte da und



584 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dort auftauchende Begriff des «LLebens» in seiner radikalen Bedeutung freizu-
legen und damit letztlich gerade gegen den Anfang der Philosophie mit dem
«Ich» zu kehren ist.

Mit dem wvierten und letzten Hauptkapite! portritiert Bondeli einen weiteren
herausragenden Fichte-Interpreten aus dem Berner Kreis, nimlich Johann Rau-
dolf Steck (1772-1805). Als Rechtswissenschaftler und Hérer von Fichtes Je-
naer Vorlesungen in den Jahren 1795 und 1796 setzte er sich «die Verbesse-
rung der Gesellschaft mit padagogischen Mitteln zum Ziel» (286). Steck war
Mitbegriinder der Literarischen Gesellschaft Bern (1799), einer Nachfolge-
vereinigung der Literarischen Gesellschaft Jenas (auch «Bund der freier Min-
ner» genannt). Sein Fichtesches Denken ist vor allem belegt durch — im
Nachlal3 auffindbare — Aufzeichnungen zu einem «System der Selbstkenntnis».
Inhaltlich zeichnet es sich durch eine politisch-aktivistische Deutung von
Fichtes Ich- und Autonomieidee aus. Das Ich soll nicht nur als reines Ich,
sondern auch als Ich im Kontext politischer und individueller Verhiltnis be-
griffen werden; die berithmte Tathandlung des Ich ist dartiber hinaus nicht als
iberzeitlicher Akt, sondern «prisentistisch», als die «mit Spannung erwartete
grof3e historische Tat» (290), zu lesen. Zu diesen Neuerwigungen der Fichte-
schen Ich-Lehre gelangte Steck auf dem Weg iiber den Stoizismus und Skepti-
zismus. Durch die Bekanntschaft mit spiteren Werken Fichtes (v.a. mit der
«Wissenschaftslehre nova methodo» und Fichtes Vorlesungen tber Moral) er-
reichte er schlieBlich die Einsicht, da3 das selbsttatige Ich der alleinige und
entscheidende Ausgangspunkt der Philosophie ist, dal dieses Ich in seiner
«Selbstmacht» «keines Gottes» mehr bedarf und «in sich selbst» «alles» bleibt
(298).

Im Laufe weiterer Ubetlegungen bemiiht Steck sich auch wiederholt dar-
um, diese gefestigten Ich-Gedanken mit Fichtes Interpersonalititsthese zu
verbinden. In dieser Hinsicht wendet er sich verstirkt Fragen des «empiri-
schen» moralischen Selbstseins und des Mitseins zu. Zudem hat in Stecks Sy-
stem der Selbstkenntnis der von Ith geforderte teleologische oder — mit Kant
— technisch-praktische Denkansatz, die Erdrterung des Verhiltnisses von Mit-
tel und Zweck des Geschichtsziels, ein groBes Gewicht und wird in eigenwilli-
ger Form mit dem Erziehungsgedanken verbunden. Steck setzt voraus, «daf3
sich technisch-praktische» [im Klartext: natirliche, «listige»] Vernunft und
«moralische» Vernunft aufeinander beziehen (336), dies auf der Basis von zwei
«Grundtrieben», oder «Triebfedern unseres Handelns» (403). Den ersten nennt
et «Streben nach Sein in uns selbst», den zweiten «Streben nach Sein im An-
deren» (403). An diese Trieblehre wird eine Erziehungsidee gekniipft, die an
den «natirlichen» Menschen und an die Anerkennung des Anderen appelliert.
Der natiirliche Mensch ist kein formloser Stoff bzw. Klumpen, der im Bil-
dungsprozeB vollig neu geformt werden mul3. Dieser Einsicht gemill muf} die
Rolle des Erziehers neu definiert werden: Der moderne Erzieher ist ein Mei-
ster oder Kiinstler (so urspriinglich Schiller in seinen «Briefen iiber die dsthe-
tische Erziehung des Menschen»), der im Umgang mit seinem «Schiiler» kei-
neswegs Gewalt anwendet, der vielmehr den Schiler sozusagen frei sein lif3t.
Dies bedeutet nichts anderes, als dal durch Erziehung die Triebe zur Aktivitit



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 585

erweckt werden sollen. Demgemil3 ist der Mensch selber Schépfer seiner
selbst, wihrend der Erzieher nur dessen schopferische Krifte in Gang setzt.
Mit dieser heutzutage durchaus selbstverstindlichen SchluBfolgerung greift
Steck wohl wesentlich auf Rousseau zuriick. Zudem gibt es hier auch Uberein-
stimmungen mit Fichtes Idee eines pidagogischen «Eigenrechts», dem zufolge
«das Kind in seiner Naturlichkeit erhalten bleib[en]» mul3 (358). Dal3 dieser
Gedanke mit den gegenwirtigen, dsthetisch orientierten und deutlich «sinnen-
freundlichen» Erziehungstheorien in Einklang steht und nicht pure «Achtung
und Gehorsamy» verlangt, bedarf keines Beweises.

Als etwas paradox erscheint schlieflich, daB3 Steck seine Erziehungsidee
des Natiirlichen und der Anerkennung durch einen stoizistisch-naturalisti-
schen Grundgedanken erginzt. Steck geht davon aus, daf3 es «die Natur und
nicht die Gesellschaft» ist, die uns zeigt, «was wahre Sozietit ist. [...] Der rich-
tige Weg und Umweg zur Gesellschaft ist die Ruhe und Stirkung mit sich
bringende Natur. Die Passivitit des Selbst angesichts der Gesellschaft soll zu
seiner Aktivitit angesichts der Natur fiihren und so erst die Bedingung fiir
eine Harmonie von Selbstsein und Sein im Anderen schaffen» (368). In den
Zeiten der spiten, sich (jedenfalls in Europa und Amerika) vervollkommnen-
den Moderne kann kaum noch jemand mit den Frithromantikern glauben, es
reiche uns Menschen, die in der abendlindischen Freiheitskultur aufgewach-
sen sind, in die tiefste Tiefe unserer urspriinglichen Natur oder unseres
«Seins» zurlick zu tauchen; denn alle derartigen Projekte — darunter auch die-
jenigen von Fichte und Steck — kennzeichnen sich letzten Endes durch die
unaufgebbare Sehnsucht nach dem Sein, welches mit Anderen geteilt werde,
und dies ndmlich da, wo wir hertkommen: in der die Freiheit kultivierenden
und durch die letztere gerade zustande kommenden Gemeinschaft.

EwA NOWAK-JUCHACZ

Arend Kulenkampff: Esse est percipi. Untersuchungen gur Philosophie George Ber-
keleys. Basel: Schwabe & Co. AG 2001. 147 S. (Schwabe Philosophica, Bd.
ITI). ISBN: 3-7965-1731-5)

Der Immaterialismus Berkeleys wurde vor allem in den ersten hundert Jahren
nach seiner Niederschrift meist miverstanden und hiufig beldchelt, bevor er
im Laufe des 19. Jahrhunderts eine angemessenere Wiirdigung erfuhr. Gegen-
wirtig erlebt die Berkeley-Forschung eine Bliite, doch geht diese Entwicklung
an den deutschsprachigen Lindern weitgehend vorbei. Der Verfasser erklirt
letzteres mit dem Hinweis auf das mangelnde Interesse in Deutschland an er-
kenntnistheoretischen Fragestellungen im allgemeinen und an der Problematik
der metaphysischen Positionen des Realismus und Idealismus im besonderen.
Andere Faktoren fiir das Berkeley-Defizit in der deutschsprachigen philoso-
phiegeschichtlichen Forschung — etwa die im Vergleich zu Hume viel negati-
vere Bewertung Berkeleys durch Kant — werden nicht erwogen; dies wider-
spiegelt durchaus die Intention des vorliegenden Buches. Im Zentrum des
Interesses steht nimlich keineswegs Berkeley allein, sondern der Idealismus



586 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

als systematisches Problem. Dementsprechend wird von Berkeleys Werk nur
gerade dasjenige berticksichtigt, was fiir dieses Thema direkt relevant ist. Seine
rationalistische Ethik, seine konservativen politischen Auffassungen, die im
Querist vorgetragenen Fragen zu den Prinzipien der politischen Okonomie, der
Angriff auf die Freidenker in Aliphron, die Kritik an der Grundlegung der In-
finitesimalrechnung bleiben weitgehend ausgeklammert. Und obwohl auf die
philosophische Tradition reichlich Bezug genommen wird, handelt es sich da-
bei fast ausschlieBlich um Stellungnahmen zum Idealismusproblem.

Dal3 die neue Theorie des Sehens in einem eigenen Kapitel besprochen
wird, dirfte vordergriindig damit zu tun haben, dal3 sie Berkeley selbst als eine
wesentliche Stitze fiir den Idealismus betrachtete (15). Die Theorie erfreute
sich jedoch, anders als der Rest seiner Epistemologie, einer sofortigen positi-
ven Rezeption, die bis heute andauert. Das Revolutionire an der Theorie be-
steht darin, daB sie iberzeugende Argumente gegen die Common-Sense-Ubet-
zeugung liefert, dal wir mit dem Sehen und mit dem Tasten denselben Ge-
genstand wahrnehmen. Kulenkampff beschreibt den von Berkeley aufgedeck-
ten Fehler mit der Formulierung, dal3 es zu einer Verwechslung von Objekti-
dentitit und assoziativen Verkniipfungen kommt (10). Die neue Theorie ba-
siert auf der Unterscheidung zwischen mittelbarer und unmittelbarerer Wahr-
nehmung, etwa zwischen einem ratternden Geriusch und dem Geriusch einer
auf Pflastersteinen vorbeifahrenden Kutsche. Letzteres kommt nur mittels Sug-
gestion, d.h. assoziativer Verknipfungen, zustande, ersteres direkt, ohne Zu-
hilfenahme solcher geistiger Leistungen. Die Anwendung dieser Distinktion
auf das Sehen erlaubt Berkeley die Behauptung, dall wir Entfernung, Lage und
Grofe nicht unmittelbar wahrnehmen, sondern aufgrund bestimmter anderer,
auch haptischer Wahrnehmungen, die als Zeichen fungieren, in einem auf
Gewohnheit und Assoziation beruhenden Prozel3 unbewul3t erschliefen; der
Verfasser falit diesen Vorgang treffend mit den Ausdriicken «Erfahrung von
regelmiBiger Koexistenz» (11) bzw. «verkiirzte Induktionschlisse auf der
Grundlage konstanter intersensueller Zusammenhinge» (18) zusammen. Wenn
jedoch Berkeley aus seiner Leugnung einer unmittelbar wahrnehmbaren Di-
mensionalitit des visuellen Feldes auf die Idealitit von Gegenstinden schlie-
Ben will, so erachtet das Kulenkampff fiir wenig iiberzeugend, da es sich beim
ersteren um eine Tatsachenfrage handle, beim letzteren jedoch um ein nicht
einfach zu beantwortendes philosophisches Problem (110f.).

SchlieBt man jedoch mit Berkeley aus, daB die Ubereinstimmung hapti-
scher und visueller Wahrnehmungen, ja sogar jegliche GesetzmifBligkeit der
Abfolge unserer Ideen extramentalen Gegenstinden zu verdanken ist, wie er-
klirt man sie dann? Berkeley fand die Antwort in der Firsorge und Vorsehung
Gottes, dessen Existenz gerade durch die neue Theorie des Sehens bewiesen
werde (Kap. 2). Kulenkampff zeigt, dal Berkeley — im Gegensatz etwa zu
Hume — jede Ordnung als eine intentionale auffal3t und fir sie demzufolge ei-
nen Triger voraussetzen mul, der sie willentlich hervorbringt; er riumt ein,
dal3 ein solcher auf einer «voluntaristisch-theologischen Naturauffassung» (39)
grindende «rationalistische Apriorismus» bei Berkeley oft verkannt wird (35),



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 587

behandelt dieses Thema jedoch auch nur relativ knapp, und zwar vermutlich
darum, weil es zum systematischen Problem des Idealismus wenig beitrigt.

In einem dritten Kapitel, das ebenfalls hauptsichlich der Vorbereitung ei-
ner Diskussion des Idealismusproblems dient, beschiftigt sich der Verfasser
mit Berkeleys Leugnung abstrakter Ideen. Er zeigt, dal diese Theorie an sich
nicht radikal ist. Berkeley unterscheidet zwischen der Bildung abstrakter, d.h.
unvollstindig bestimmter Ideen, in denen etwa eine Farbe ohne Ausdehnung
vorgestellt wiirde, und dem Betrachten (to consider) von etwas als etwas.
Wihrend ersteres unmoglich ist, steht letzterem nichts im Wege. Diese zulis-
sige, operational aufgefaBBte Allgemeinheit kommt dem Zeichen, nicht dem
Bezeichneten zu. Berkeley driickt den Unterschied mit der Distinktion zwi-
schen «Begriff» (notion) und «Idee» aus. Mittels Begriffen kénnen wir durch-
aus abstrakt denken und Kenntnis von Geistern und Relationen erlangen, ob-
wohl uns beide mittels Ideen nicht zuginglich sind.

Mit dem Idealismus im engeren Sinne des Wortes beschiftigt sich Kulen-
kampff in zwei Kapiteln. Das erste dient fast ausschlieBlich der Beantwortung
der Frage, warum der Idealismus anfinglich als eine absurde, aber schwer zu
widerlegende Theorie eingeschitzt wurde. Zunichst definiert der Verfasser
den Idealismus (oder, in Berkeleys Sprache, den Immaterialismus) als eine
Theorie, die nur BewuBtsein und BewuBtseinsbestimmungen als seiend aner-
kennt und die Klasse der physischen Ereignisse als leer ansieht (58, 60). Soll
der Idealist glaubwiirdig sein, so mull er zweierlei leisten: zum einen «die
Ubereinstimmung einer aktuellen Wahrnehmung mit den bisher beobachteten
RegelmiBigkeiten im Lauf der Dinge» erkliren, zum anderen fruchtbare Pro-
gnosen aufstellen (62f.). Kulenkampff weist nach, dal Berkeley beide Krite-
rien voll anerkannte, seine Kritiker aber dieses Faktum bersahen. So entstand
die irrige Meinung, daB3 der Idealismus die nomologische Ordnung der Natur-
ereignisse nicht akzeptiere und demzufolge zwischen halluzinatorischer und
tatsachengemiller Wahrnehmung nicht unterscheiden kénne. Diese Kritik setz-
te gerade die von Berkeley bestrittene Annahme des Common Sense voraus,
daBl GesetzmiBigkeit nur unter der Voraussetzung der Materie garantiert wer-
den konne. Berkeley wurde auf diese Weise gegen seine Intentionen den Skep-
tikern zugerechnet (66—68, vgl. 118). Als mogliche Quelle des Irrtums der Ber-
keley-Kritiker identifiziert der Verfasser die Mehrdeutigkeit des Ausdrucks
«real». Dieser kann «an sich existierend» oder «durch RegelmiBigkeit, Lebhaf-
tigkeit, Bestindigkeit gekennzeichnet» bedeuten. Sowohl Berkeley als auch die
Skeptiker anerkannten «Realitit» nur in der zweiten Bedeutung, doch hielten
die letzteren die Dinge an sich fiir existent, wenn auch fiir unerkennbar, wih-
rend der erstere sie schlicht leugnete (69).

Im zweiten Idealismus-Kapitel wird gezeigt, dal3 Berkeley insofern als ein
«dogmatischer» Idealist bezeichnet werden mul, als er Uberzeugt war, die
Unmoglichkeit der Materie mit apriorischen Argumenten bewiesen zu haben.
Als Schlissel seiner Epistemologie nimmt auch Kulenkampff den Satz «esse
est percipi», dessen Bedeutung und Verwendung er ausfihrlich erldutert: Ber-
keley behauptete, da3 Existenz und Wahrgenommenwerden gleichwertig sind
(78) oder sich logisch implizieren (75) und hielt dementsprechend ihre ab-



588 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

straktive Sonderung fiir unméglich. Der Verfasser zeigt, dal3 sich Berkeley des
«begriffsanalytischen Charakters des Satzes» durchaus bewulit war. Dennoch
bestreitet er, dall dieser den Satz als einen bloflen Akt der sprachlichen Not-
mierung im Sinne A.J. Ayers verstand; vielmehr glaubte er, mit dem Satz «die
Erkenntnis eines Wesenszusammenhanges» zum Ausdruck gebracht zu haben
(82).

In den letzten drei Kapiteln werden verschiedene, zuvor nicht behandelte
Thesen von Berkeleys Philosophie diskutiert, die mit dem Prinzip «esse est
percipi» in einem mehr oder weniger direkten Zusammenhang stehen. Zu-
nichst wird der Phinomenalismus als eine mit Berkeleys strengem Idealismus
im Konflikt stehende Theorie erortert, die bedingte Wahrnehmungsmdoglich-
keiten in der Terminologie der Sinnesdaten erklirt, die also die Existenz nicht
wahrgenommener Dinge zulifit und sie durch die Angabe von Normalbedin-
gungen, unter denen sie wahrgenommen werden kénnten, begriindet. Kulen-
kampff versteht den Phinomenalismus fiir Berkeley als eine Riickzugsposi-
tion, aus der er Angriffe des Common Sense abzuwehren vermag, denen der
Idealismus nicht standhilt (96). Das systematische Interesse an dieser Position
ergibt sich daraus, dal man auf sie dann ausweichen miil3te, wenn der Begriff
des BewuBtseins Gottes aus Berkeleys System eliminiert wire (97). Weiter
wird die Rolle von Geistern diskutiert, die Berkeley als einziges Seiendes ne-
ben Ideen zulif3t. In der vieldiskutierten Frage nach der Art der Relation zwi-
schen Geist und Idee weist Kulenkampff nach, dal Berkeley diese keineswegs
als eine Inhirenzbeziehung verstand, sondern als ein schlichtes mentales Ha-
ben (104f.). Berkeleys Argument gegen die Locke’sche Unterscheidung prima-
rer und sekundirer Qualititen hilt der Verfasser zwar fur iberzeugend, wertet
es aber nicht als Beitrag zum Beweis des Idealismus: Berkeley zeige nur, daB3
die primiren Qualititen im dulleren Objekt mit den Sinnen nicht erkennbar
sind, nicht aber, dal3 sie nicht existieren (117). Schliellich werden als Konse-
quenzen des Idealismus Berkeleys Antwort auf Zenos Paradoxien und seine
Widerlegung von Newtons Konzeption des absoluten Raumes behandelt.

Die Frage nach den Vorziigen des Realismus bzw. Idealismus durchzieht
das ganze Buch. Kulenkampff sieht die zwei Positionen als philosophische Auf-
fassungen, die sich nicht mit Griinden als wahr oder falsch bezeichnen lassen
(101). Die Schwichen des Realismus werden wiederholt hervorgehoben. So
heiB3t es, zwischen Dingen im Geist und extramentalen Dingen klaffe «eine lo-
gische Liicke» (61f.), die nur eine Art von «gnoseologischer unio mystica»
schlieBen konne (100). Ferner: Externe Objekte seien entweder Dinge an sich,
dann aber unerkennbar, oder sie gehdrten zur phinomenalen Ordnung, dann
kénnten wir aber zwischen der ihnen zugeschriebenen GesetzmiBigkeit und
der nomologischen Ordnung der Sinnesempfindungen nicht unterscheiden
(68f.). Doch der Verfasser verschweigt auch die Nachteile des Idealismus nicht,
stelle sich dieser doch letztlich gegen die feste Uberzeugung des Common
Sense von einer extramentalen Realitit. Er rdumt ein, daB man diese Uberzeu-
gung erkliren miBte, was Berkeley selbst aber nicht unternehme (60). Wenn
aber das Prinzip «esse est percipi» mit der umgangssprachlichen Auffassung
nicht ibereinstimme, so mifte man hoffen, es durch philosophische Begriffs-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 589

analyse als einer tieferliegenden semantischen Schicht angehérig zu begriinden
(84).

Dieses ausgezeichnete, philosophisch spannende Buch diirfte sowohl fiir
Berkeley-Kenner wie auch fiir Leser von Interesse sein, die sich mit der Pro-
blematik des Idealismus bzw. Realismus beschiftigen. Da es tiberdies in einer
klaren, allgemeinverstindlichen Sprache verfal3t ist, kann es auch als Begleit-
lektiire fir Studierende wirmstens empfohlen werden, die sich ihren Weg durch
Berkeleys Principles oder Three Dialogues zu bahnen versuchen.

VILEM MUDROCH

Cirillo Bergamaschi (ed.): Grande digionario antologico del pensiero di Antonio
Rosmini. 4 vol. Roma: Citta Nuova Editrice 2001. 903, 945, 918, 911 p. ISBN:
88-311-9260-4.

Endlich ist in Italien das «GrofB3e anthologische Lexikon» zu einem Denker er-
schienen, der den meisten deutschen Lesern allerdings nicht einmal dem Na-
men nach ein Begriff ist. Fir diejenigen aber, die Antonio Rosmini-Serbati
(1797-1855) kennenlernen oder sich mit diesem beschiftigen, wird dieses Le-
xikon fortan eine wertvolle Hilfe sein.

Im Jahr 1997 veranstalteten K.-H. Menke und A. Autiero in Bonn ein
Symposion anliBllich des 200. Geburtstages von Rosmini. Bereits der Titel
«Briickenbauer zwischen Kirche und Gesellschaft — A. Rosmini, J.H. New-
man, M. Blondel und R. Guardini» zeigt die Bedeutung des rosminischen Den-
kens im Kontext der neuzeitlichen Problematik der Vermittlung von Glaube
und Vernunft, von Theologie und Philosophie, von Kirche und Gesellschaft
an. Bereits vor Maréchal und den Vordenkern des Zweiten Vatikanums ist es
Rosmini gelungen, zwischen neuzeitlichem Denken und einer der Tradition
verhafteten Theologie zu vermitteln. Als guter Kenner Kants und des Deu-
schen Idealismus begriff er den Ausgangspunkt der neuzeitlichen Philosophie
beim subjektiven BewuBtsein als Chance fir die christliche Philosophie und
die Theologie. So konnte er aufzeigen, dall man, wenn man denkend vom Men-
schen ausgeht, durchaus zu denselben Ergebnissen gelangt wie die «theologi-
sche Schule», deren System stets mehr oder weniger bei einem vorausge-
setzten, objektiven Gottesbegriff ansetzte. Vor diesem Hintergrund gelangte
Rosmini zu einer Interpretation der Werke des Augustinus und des Thomas,
welche in vielen Punkten dem Stand seiner Zeit weit vorauslag. Die Enzyklika
Fides et ratio anerkennt dieses Verdienst ausdriicklich und stellt Rosmini dies-
bezlglich in eine Reihe mit J.H. Newman, J. Maritain, E. Gilson und E. Stein
(Nr1. 74).

Rosmini war davon tberzeugt, dafl das Christentum bis in alle Bereiche
menschlichen Denkens und Handelns hinein seine Wirksamkeit entfalten kann.
So kristallisierte sich bereits in seiner Jugend das Projekt heraus, eine «christli-
che Enzyklopidie» zu verfassen, welche er als in ausdricklichem Gegensatz
zur Enzyklopiddie der franzosischen Aufklirer verstand. Suchten diese ledig-
lich, moéglichst das gesamte Wissen additiv aneinanderzureihen, besteht eine



590 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

«christliche Enzyklopddie» nach rosminischem Verstindnis darin, den inneren
Zusammenhang der Wissensinhalte zu erkennen und diesen von der christli-
chen Offenbarung aus zu erhellen. Einerseits steht die «Enzyklopddie» christ-
lich-rosminischer Prigung zwar in vielen Punkten der hegelschen Enzyklopi-
die nahe. Doch wihrend die hegelsche «Idee» fiir Rosmini immanentistisch
verkurzt ist, erhilt diese bei Rosmini eine transzendente Bedeutungsdimen-
sion, sie ist das «gottliche Element in der Natur»: Dadurch ist die «Natur» auf
ihren géttlichen Ursprung selbst hin finalisiert und offen fiir die Offenbarung.
Gemil dieser enzyklopiddischen Intention Rosminis umfassen seine Schriften
weite Bereiche philosophischen Denkens: Erkenntnislehre, Moralphilosophie,
Anthropologie, Philosophie der Politik, Rechtsphilosophie, Pidagogik, Logik
und Ontologie. Die im Jahre 1976 begonnene kritische Gesamtausgabe, wel-
che nur die wichtigsten Werke Rosminis erfal3t, ist auf insgesamt 80 Binde an-
gelegt. Ins Deutsche wurden bislang nur sehr wenige Schriften tbersetzt, u.a.
die Philosophie der Politik. Wihrend in Italien die Bedeutung Rosminis in den
letzten Jahrzehnten entdeckt wurde, befindet sich eine solche Entwicklung im
deutschsprachigen Raum also erst am Anfang.

Mit einem solchen Projekt sah sich das rosminische Denken natiirlich so-
wohl zeitlebens als auch posthum harter Kritiken ausgesetzt; seine vermit-
telnde Position schien v.a. den traditionellen Denkern nicht mehr orthodox.
Dagegen stellt Rosmini immer wieder heraus, daB3 sich diese Kritiker nicht ge-
nug Mihe geben, seine ecigentliche Aussageintention zu verstehen. Sie kon-
zentrieren sich auf einzelne Begriffe und Sitze, welchen jedoch innerhalb des
Kontexts rosminischen Denkens eine ganz andere Bedeutungsdimension eig-
net, als ihnen von auflen prijudiziert wird. Da Rosmini die neuzeitliche Me-
thode auf die traditionellen Inhalte anwendete und so auch die philosophisch-
theologische Terminologie modifizierte, schien es vielen, als sei Rosmini der
«italienische Kant» oder der «italienische Hegel». Diese Vorwiirfe, den neu-
zeitlichen Subjektivismus inklusive dessen Konsequenzen auf philosophi-
schem und theologischem Gebiet unbesehen ibernommen zu haben, fithren
auch zur posthumen Verurteilung von vierzig Sitzen aus seinen Werken im
Jahr 1888. Die philosophischen Konsequenzen einer solchen Interpretation
bestanden v.a. darin, Rosmini als einen Vertreter des Ontologismus und Pan-
theismus zu brandmarken, als welcher er heute noch zum Teil in den Lehrbi-
chern zu finden ist.

Gegen eine solche Verzeichnung dieses Denkers bemiihte man sich in
Italien in den letzten 50 Jahren verstirkt darum, Rosmini aus sich heraus zu
verstehen und die Forschung an den Originaltexten voranzutreiben. Die erste
Gesamtausgabe der rosminischen Texte (1934—77) begriff sich bereits aus die-
ser Intention heraus. Der 200. Jahrestag seiner Geburt im Jahr 1997 und die
«Notifikation zur Bedeutung der lehramtlichen Dekrete beziiglich des Den-
kens und der Werke des Priesters Antonio Rosmini Serbati», mit der die Ver-
urteilung Rosminis am 01.07.2001 offiziell aufgehoben wurde, gaben der Ros-
miniforschung neue Impulse.

In diesen Rahmen ordnet sich auch das «GroBe anthologische Lexikon
des Denkens Antonio Rosminis» ein: Dieses stellt eine Sammlung von Textab-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 591

schnitten dar, welche anhand der zentralen Begriffe Rosminis aus seinen Wer-
ken ausgewihlt und sodann diesen Zentralbegriffen zugeordnet wurden. Da-
durch wird gewissermaBBen Rosmini selbst zum Interpreten seines eigenen
Denkens gemacht. P. Cirillo Bergamaschi, selbst Mitglied der von Rosmini ge-
grindeten Ordensgemeinschaft, stellte die Passagen in vier Binden zusam-
men. Diese Methodik entspricht dabei der inneren Struktur des rosminischen
Denkens selbst, welches sich durch eine bemerkenswert grofle begriffliche
Klarheit auszeichnet. Jede philosophische Untersuchung mufl nach Rosmini
auf einer exakten Begriffsanalytik fuBen, um argumentativ erfolgreich sein zu
kénnen. Daher begegnen auch in allen groBlen philosophisch-theologischen
Werken Rosminis immer wieder Definitionen und Umschreibungen der wich-
tigsten Begriffe, welche in diesem Lexikon zusammengetragen sind: «Die ein-
fache und formalisierte Definition der Begriffe wiirde dem Studierenden nicht
viel weiterhelfen; erhellend sind dagegen die erschépfenden Erliuterungen
und Klirungen, welche diese entwickeln und ihnen folgen. Rosmini ist duflerst
anspruchsvoll, was die Klarheit der Sprache angeht, und klagt stets den unei-
gentlichen und verdunkelnden Sprachgebrauch an», so der Herausgeber im
Vorwort (VII).

Grundlage fir die Moglichkeit eines solchen synthetischen Digionario
antologico ist die Erkenntnis Bergamaschis, dafl es bei Rosmini durchaus als
Ausnahme zu bezeichnen sei, wenn «ein von ihm verwendeter terminus tech-
nicus in der Entwicklung seiner vielgestaltigen Spekulation die Bedeutung ver-
andert» (XIV). Dieser behaupteten dullersten begrifflichen Klarheit Rosminis
konnte allerdings die Beobachtung widersprechen, dal sich Rosmini nur in
den seltensten Fillen auf eine einzige Definition des jeweiligen Begriffs
beschrinkt und im Laufe seiner Werke durchaus vielfiltige Umschreibungen
desselben Begriffs anzutreffen sind. Einem solchen Einwand ist jedoch eine
methodische sowie eine inhaltliche Begrindung entgegenzuhalten: einerseits
widersprechen sich die einzelnen Umschreibungen nicht, deren Unterschied-
lichkeit durchaus von dem Kontext herrithren, auf welchen sie argumentativ
zielen, andererseits ergibt sich diese Vielfalt aus dem genuinen philosophi-
schen Ansatz Rosminis selbst, nimlich seinem Bemiihen einer Vermittlung
traditionellen Philosophierens in das neuzeitliche Denken hinein. Gerade vor
diesem Hintergrund beklagt er jene «Verdunkelung», welche die deutsche Phi-
losophie seiner Zeit in die philosophische Sprache eingefihrt habe (Introdu-
zione alla filosofia, S. 369); diese sei die logische Folge daraus, dal3 diese Phi-
losophen sich nicht die Mihe gemacht hitten, zunichst in analytischer Weise
nach dem «durch die Jahrhunderte konstanten Gebrauch der Worte» gefragt
zu haben (Psicologia, Nr. 52), wodurch sie sich allerdings selbst des Funda-
ments ihres Denkens beraubten, so der rosminische Vorwurf. Rosmini selbst
macht sich dagegen an die Aufgabe einer Vermittlung der philosophischen
Termini in das neuzeitliche Denken, welche den Boden der Tradition nicht
verldB3t, habe ihn doch sein Studium davon tberzeugt, «dal die Kimpfe der
Philosophen untereinander meistens daher rithren, dafB3 sie sich nicht verste-
hen» (Introduzgione alla filosofia, S. 368). So zicht Rosmini stets die Klarheit der



592 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Freiheit des Ausdrucks vor; in diesem Sinn tritt er stets fiir den eigentlichen
Wortgebrauch ein.

Zu guter Letzt gibt der Herausgeber Rechenschaft iber die Auswahl der
zusammengestellten Begriffe: Im BewuBtsein, dafl es «in der rosminischen
Sprechweise keinen Ausdruck [gibt], welcher es nicht verdiente, angefihrt zu
werden» (XIV), weist er darauf hin, dafl die «geschichtlichen Ausdriicke» be-
wuBlt ausgelassen sind, d.h. jene Begriffe, mit welchen Rosmini die Theorien
anderer Denker beschreibt. Dieses Lexikon sei: «a) nicht ein Index aller Be-
griffe, die Rosmini gebraucht; b) nicht ein erschépfender Sachindex, welcher
viel breiter ausfallen wiirde; ¢) sondern eine Sammlung der Definitionen und
der bedeutendsten teminologischen Begriffe Rosminisy (XV).

Fir die italienischen Rosministudien, welche gerade im letzten Jahrzehnt
einen neuen Aufschwung nahmen, ist dieser Digionario ein Meilenstein; er
witd fur alle kiinftigen Forschungsarbeiten katalysatorische Wirkung zeitigen.
Der noch in den Kinderschuhen steckenden deutschsprachigen Rosminifor-
schung wird es dagegen den Start erleichtern. An‘diesem «Lebenswerk» Berga-
maschis — wie man es mit allem Recht bezeichnen kann — werden alle kiinfti-
gen Rosminiarbeiten partizipieren; dessen Bedeutung fiir das Erbe Rosminis
kann kaum tberschitzt werden.

MARKUS KRIENKE

Klaus Demmer: Angewandte Theologie des Ethischen. Freiburg Schweiz: Univer-
sitatsverlag; Freiburg i.Br. Herder 2003. (Studien zur theologischen Ethik, Bd.
100). ISBN: 3-7278-1412-8; 3-451-28072-8.

Wie um das gesamte Werk seines Denkweges zusammenzufassen, verdffent-
licht der Moraltheologe Klaus Demmer die beiden Binde Fundamentale Theolo-
gie des Ethischen (1999, 320 S., SthE, Bd. 82) und Angewandte Theologie des Ethi-
schen. In dichter Form und Konzentration wird hier noch einmal sein theolo-
gisch-ethischer Ansatz, angefangen bei den grundsitzlichen Fragen moraltheo-
logischer Methodik und Grundlagen bis hin zu konkreten Feldern moralischer
Konflikte, ausgearbeitet. Wihrend der Beitrag zur Fundamentalmoral die Fra-
gen der transzendental-theologischen Kehre der Moraltheologie, der Interpre-
tation von Gewissensentscheidung und Normfindung in diesem Horizont the-
matisiert, widmet sich das nun votrliegende Buch konkreten Praxisfeldern, auf
denen die hermeneutische und existentielle Moraltheologie Demmers ange-
wandt wird.

Auch dieser Band ruft noch einmal — wie zur Erinnerung — den Rahmen
theologischer und philosophischer Primissen auf, die fiir Demmer im Hinter-
grund der konkreten Positionen in den Sachfragen der Ethik eine Rolle spie-
len. So widmet sich Tei/ 7 dem «Wechselspiel von Glaube und Vernunft als
Einweisung in Fragen konkreter Ethik» (13-56). Der Autor macht gegeniiber
gegenwirtigen ethischen Theorieelementen (Systemtheorie, Kohirentismus,
Diskursethik usw.) noch einmal seine dezidiert transzendental-theologische
und die naturrechtliche Metaphysik transzendental-theologisch vertiefende,
hermeneutische Denkform deutlich. Damit grenzt er sich sowohl gegen das tra-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 595

ditionelle Naturrecht als auch gegen allzu rasch tibernommene moderne philo-
sophische Voraussetzungen ab.

Teil 2 «Von der Unsichtbarkeit Gottes zur Sichtbarkeit der Welt — Weg-
marken der Bewihrungy, 57-101, eréffnet auf diesem Hintergrund ein erstes
Feld konkreter Ethik: Vor aller Auseinandersetzung mit normativen Fragen
etwa des Lebensschutzes oder der Sicherung von Demokratie und Frieden
wird die Kultur des Gebetes als wesentliche Dimension moralischer Verant-
wortung bedacht. Ganz pointiert kommt hier der existentiell-theologische Aus-
gangspunkt Demmers zur Geltung. Sei es der Umgang mit der Zeit, mit den
Herausforderungen der Arbeit oder die Verantwortung fiir die Schépfung: All
diese moralischen Fragen missen aus der Haltung der Gottverwiesenheit und
aus einem Denken bewiltigt werden, das mit der Erfahrung der Transzendenz
rechnet.

So vermag Tei/ 3 «Treue zur empfangenen Berufung als Lebensgrund von
Wahrhaftigkeits, 103—147, auch die Frage nach der Wahrheit nicht nur als
partielles Ethos korrekter Sprache oder rationaler Sachrichtigkeit zu themati-
sieren. Vielmehr wird Wahrheit von der Authentizitit der Lebensentscheidung
innerhalb menschlicher Biographie her in ihrem innersten Anspruch verstind-
lich — Authentizitit, die menschliche Kommunikation bis in die sozialen Fel-
der der Institutionen, der Politik und der Medien auf den Raum von Wahrt-
haftigkeit und Objektivitit hin offen hilt.

Teil 4 «Das Geschenk chelicher Liebe als Ermichtigung zur Familie», 149
—194, der den Erfahrungen menschlicher Liebe in Ehe und Familie nachgeht,
verliert sich deshalb auch nicht in einer kleinlichen Kasuistik sexueller Hand-
lungsweisen und korperlicher Intimitdt. Vielmehr geht es hier in allen Fragen
um eine Sensibilitit fiir natirliche und personal integrierte Gestaltung von
Geschlechtlichkeit und partnerschaftlicher Begegnung. Der Autor setzt auf die
kommunikative und geistige Durchdringung der chelichen Lebensform der
Liebe, die die Partner in einer gemeinsamen spirituellen Biographie die leib-
seelischen Herausforderungen bewiltigen und die Ressourcen ehelicher Liebe
erfahren 1dBt. Demmer kann so auch die Grenzen der kirchenrechtlichen Ein-
bindung solcher Liebe artikulieren, wenn er nicht nur fiir den Beginn der Ehe,
sondern auch beim Scheitern der Ehe eine angemessene Prisenz der theolo-
gisch-ethischen und pastoralen Begleitung einfordert.

Teil 5 «Der Zugriff auf das Leben — ausgewihlte Anwege und Eckpunkte
einer unabgeschlossenen Diskussion», 195-241, wendet den Blick auf die Pro-
bleme des Lebensschutzes, wie er in der gegenwirtigen bioethischen Debatte
immer wieder in Frage steht. Kenntnisreich wird zu Fragen des Lebensbeginns,
der Reproduktionsmedizin und Sterilititstherapie, dem Schwangerschaftsab-
bruch usw. Stellung bezogen. Teilweise geht die Argumentation bei der Fiille
der Themen in knapper Darstellung von Fragenkreis zu Fragenkreis, ohne all-
zu tief auf die Einzeldiskussionen eingehen zu kénnen.

Tez/ 6 «Staat, Recht und Gewissen — christliche Zeugenschaft in demokra-
tischer Kultur», 243-289, schlieBlich greift noch einmal die im spateren Werk
Demmers immer wieder aufgeworfenen Fragen nach dem Verhiltnis zwischen
Staat, Recht und Gewissen innerhalb der demokratischen Kultur auf. Ein-



594 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

drucksvoll kommt noch einmal das Plidoyer des Moraltheologen, der die Pro-
zesse der personalen Wende katholischer Moraltheologie nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil entscheidend begleitet und mitgetragen hat, fiir den
ethischen und theologischen Wert der demokratischen Mitverantwortung zur
Geltung. Von hier aus kann Demmer auch ganz unbefangen das neue Verhilt-
nis von Staat und Kirche im Rahmen demokratischer Vollziige ansprechen.

Teil 7 «Das Ethos tendenzieller Gewaltlosigkeit und die Verantwortung
fir den Frieden», 291-309, traut in diesem Sinne der demokratischen Rechts-
politik die entscheidenden Impulse fir eine globale Friedenspolitik zu, in der
die Gewaltpotentiale der komplexen Welt gleichsam theologisch-ethisch von
innen heraus trockengelegt werden.

Das Buch belastet sich nicht mit langwierigen Sammlungen von Daten
und Analysen aus natur- und humanwissenschaftlichen, medizinischen oder so-
ziologischen Zusammenhingen. Aus der Position des kritischen Umgangs mit
der Tradition katholischer Moraltheologie im Horizont der transzendental-
theologischen Revision, wie Demmer sie in seiner Fundamentalmoral vorge-
nommen hat, werden die konkreten Kasuistiken angesprochen und reflektiert.
Reizvoll und unnachahmlich ist dabei, wie der Autor aus der Kenntnis der
Tradition die vielen Details moraltheologischer Kasuistik auf die existentiell-
sensible und personorientierte Hermeneutik hin aufbricht. In dieser Funktion
besteht freilich auch eine gewisse Grenze, insofern sprachliche und gedank-
liche Motive diesem Anliegen verhaftet sind.

Der Band Klaus Demmers ist der 100. Band in der Reihe der Studien ur theo-
logischen Ethik. Der Theologe der vorsichtigen und umsichtigen Revision na-
turrechtlicher katholischer Moraltheologie symbolisiert damit zugleich auch
den groBlen Erfolg einer Reihe moraltheologischer Werke, die in beispielloser
Weise die sachliche und philosophische Kompetenz, die 6kumenische Offen-
heit und den theologischen Anspruch der nachkonziliaren Moraltheologie wi-
derspiegelt. Wer etwas liber diese Moraltheologie kennenlernen will, der findet
in den Studien zur theologischen Ethik (hrsg. vom Departement fiir Moraltheo-
logie und Ethik, Universitit Freiburg Schweiz, unter der Leitung von Adrian
Holderegger) die facettenreichste und zuverldssigste Antwort. Zu dieser Lei-
stung kann man den Herausgebern nur gratulieren und einen groBen Dank
sagen.

JOSEF ROMELT

Christoph Baumgartner/Dietmar Mieth (Hgg.): Patente am Leben. Ethische,
rechtliche und politische Aspekte der Biopatentierung. Paderborn: Mentis-Verlag
2003. 332 S. ISBN: 3-89785-382-5.

Der vorliegende Band geht auf eine internationale Tagung mit dem Titel «So-
zialethische Aspekte der Biopatentierungy» zuriick, veranstaltet im Jahre 2002
vom Interfakultiren Zentrum fiir Ethik in den Wissenschaften (IZEW) der
Universitit Tibingen. Uber die damaligen Referate hinaus finden sich in dem
Band weitere Beitrige, «um die in diesem Buch angestrebte Ubersicht tiber
verschiedene Aspekte und Problemfelder der Biopatentierug zu erreichen» (15).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 595

Es finden sich Beitrige zu folgenden Themenbereichen: Eckpositionen der
Debatte um die Biopatentierung, Ethische Aspekte, Juridische Aspekte, Reich-
weite und Folgen des Stoffschutzes und der geistigen Eigentumsrechte; schlief3-
lich finden sich ein Dokumentationsteil mit drei wichtigen EU-Dokumenten
und ein Glossar zur Erklirung von Fachausdriicken.

Der erste Teil umfaBt Stimmen aus dem Euwropdischen Patentamt, der Arg-
neimittelindustrie, der Politik und von Greenpeace. Symptomatisch ist der Titel
des Greenpeace-Vertreters (Christoph Ten): «Gen-Patente. Ein systematischer
MiB3brauch des Patentrechts». Dagegen findet sich etwa am Ende des Beitrags
von Reinhard Hermann (Europiisches Patentamt) die Aussage: «Die Blasphe-
mie liegt meiner Uberzeugung nach daher nicht in der Patentierung und tech-
nischen Verwertung von isolierten DNA-Abschnitten, sondern eher in der
Fehl- und Uberbewertung der Eigenschaften isolierter Gene» (30). Der Ver-
treter der Industrie (Dieter Laudien, Warum brauchen wir Biopatente?) betont
u.a. die Notwendigkeit von Stoffpatenten, «weil die DNA den Schlissel zur
gentechnologischen Herstellung des Arzneimittels darstellt» (51). AuBerdem
nimmt er Stellung zum deutschen Entwurf zur Umsetzung der Europiischen
Biopatentrichtlinie, tiber die vorher Dietrich Welp (Justizministerium) berich-
tet hat.

Im ethischen Teil widmet sich zunichst Dietmar Mieth den sozialethischen
Aspekten der Biopatentierung. Die Unterscheidung von Erfindungen und
Entdeckungen und der Ausschluf letzterer von der Patentierung diene dem
Zweck, «dal3 a) nicht Monopole an etwas ohnehin Bestehendem gewihrt wer-
den, und daf3 b) zu breite und deshalb volkswirtschaftlich schiddliche Schutz-
rechte, die die Entwicklung von ganzen Technikbereichen hemmen kénnen,
ausgeschlossen werden» (81). Fir Mieth ist auch nicht erkennbar, «warum eine
gentechnische Innovation gegeniiber der klassischen Ziichterleistung privile-
giert werden sollte» (83). Problematisch und kontrovers ist in diesem Bereich
vor allem die Gewidhrung von Stoffpatenten (vgl. ebd. 84-87). Besonders er-
hellend erscheint mir der Beitrag von Klaus Peter Rippe, insofern dieser die
Argumente, die hinter der Parole «Kein Patent auf Leben!» stecken, prizisiert
und abwigt (Kommodifizierung und Wiirde, Entdeckungen und Erfindungen,
Erbe der Menschheit). Frans W.A. Brom (Niederlande) widmet sich einer spe-
ziellen Frage im Grenzgebiet von Recht und Moral: «has biopatenting legisla-
tion a specific moral meaning with regard to society’s fundamental values?»
(117).

Unter den juridischen Beitragen finden sich zwei, die sich kritisch mit (den
am Schlul3 dokumentierten) EU-Direktiven befassen (Deryck Beylefeld, Geer-
trui Van Overwalle) sowie ein rechtsethischer Beitrag von Christine Godt
«Kommerzialisierte Grundlagenforschung: Biopatentierung als rechtsethische
Herausforderung». Godt zeigt auf, wie «die klassischen Verhaltensnormen der
Wissenschaft unter Verdnderungsdruck» (159) geraten. Da die Grenze zwi-
schen Grundlagenforschung und angewandter Forschung gefallen ist, ist die
Kommerzialisierung nicht mehr auf letztere beschrinkt. Die Zeiten, in denen
idealtypisch kein Interessenkonflikt zwischen Wahrheit und Geld bestand,
sind somit vorbei. Godt zeigt die fundamentalen Anderungen im Selbstver-



596 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

stindnis und im Ethos der Wissenschaft auf, die sich aus neuen Entwicklun-
gen ergeben, und fordert zu einer aktiven, reflektierten forschungsspezifi-
schen Patentpolitik auf, die sich des Unterschieds zu einer industriellen Pa-
tentpolitik bewulBt bleibt.

Der letzte Teil tber die Probleme des Stoffschutzes enthilt funf Beitrige. Ing-
rid Schneider diskutiert Ansitze der Beschrinkung des Stoffschutzes auf spe-
zifische Funktionen, Bernd Nilles (von MISEREOR) iiber Biopatente aus ent-
wicklungspolitischer Perspektive. Die Brisanz dieses Themas ergibt sich u.a.
aus folgender Tatsache: «Wihrend 90 % der biologischen Vielfalt in den Ent-
wicklungslindern anzutreffen ist, liegen heute 95 % aller Biopatente in den
Hinden von Akteuren aus den Industrielindern» (217). Bemerkenswert sind
auch die referierten Beispiele von Biopiraterie (217-219). Die globale Perspek-
tive untersucht auch Henk von den Beld («Enclosing the Genetic Commons:
Biopatenting on a Global Scale»). Der bezeichnende Titel seines ersten Ab-
schnitts: «The fences of free trade». Uber die Sicht der Pflanzenschiitzer (u.a.
tber Sortenschutz und Patentschutz) referieren Christoph Herrlinger, Petra
Jorasch, Frank P. Jolter. Eine dhnliche Thematik berihrt der letzte Beitrag
von Achim Seiler «Der Internationale Saatgutvertrag der FAO: Farmers Rights
— geistige Eigentumsrechte — Zugang zu genetischen Ressourcen».

Die Thematik dieses Bandes betrifft eine Materie, die nicht leicht zu er-
fassen und zu iberschauen ist. Der vorliegende Band bietet dafiir eine wich-
tige Hilfe zum Verstindnis der jeweiligen Positionen und der vielfiltigen rele-
vanten Aspekte. Er stellt damit einen beachtlichen Beitrag zur 6ffentlichen
Debatte um die Biopatentierung dar.

WERNER WOLBERT

Rafael Capurro: Ezhik im Netz. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag 2003, 278 S.
(Medienethik, hrsg. von R. Capurro und P. Grimm, Bd. 2). ISBN: 3-515-
08173-9.

Der vorliegende Band 2 der Schriftenreihe Medienethik enthilt eine Reihe von
Beitrigen, die iber die letzten sieben Jahre entstanden sind. Als Griinder des
International Center for Informations Ethics (ICIE) befaB3t sich R. Capurro heute
vorwiegend mit ethischen Reflexionen tGber das Internet und die Medienethik,
wobei die Uberginge vom einen zum anderen flieBend sind. Er ist einer der
wenigen Ethiker, welche tUber das empirisch-technische Wissen einer rasant
sich entwickelnden Domine verfiigen und es verstehen, die Briicke aus dem
reichen Fundus der praktischen Philosophie hin zu den neu entstehenden
Kommunikationstechnologien zu schlagen.

Das Buch ist in vier groBle Teile gegliedert, die von der «Vernetzung als
Lebenskunst» Uber «Begrindungen einer Netzethik» und «Ethik im Cyber-
space» bis zur «Informatik als praktische Philosophie» reichen.

Im ersten Teil (§.21-64) «Vernetzung als Lebenskunst» wirft der Autor ei-
nen zusammenfassenden Blick auf die Geschichte der Informationstechnolo-
gie von der Aufklirung zur Moderne bis hin zur «postmodernen Moderne»
(W. Welsch). Insbesondete werden die kommunikations- und kulturkritischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 507

Thesen des italienischen Philosophen Gianni Vattimo dargestellt und erldu-
tert. Was auch immer der Begriff «fraktale Vernunft» (S. 28) bedeuten mag; er
indiziert jedenfalls ein Programm fiir eine anti-metaphysische Lektiire der in-
einanderflieBenden Real- und Cyber-Welten. — «Reparaturethik» (J. Mittelstrass)
versus «Vernunftethik» (I. Kant) und die Ambivalenz einer Gesellschaft, die
durch Informationstechnologie geprigt ist, sind weitere Themen des ersten
Teiles. Bringen uns die neuen Technologien auf den Weg zu einer technischen
und kulturellen Kolonialisierung? Wie kann gewihrleistet werden, dafl die
Nutzen der Informationstechnologie nicht nur gleichmiBig verteilt werden,
sondern auch von den Menschen so eingesetzt werden kénnen, dal3 sie ithnen
bei der Gestaltung ihres eigenen Lebens helfen? — Inzwischen ist es zur Bin-
senwahrheit geworden: Die Vernetzung der Weltoffentlichkeit wirkt sich auch
auf unsere Auffassung der Realitit und unser Selbstverstindnis aus. Das for-
mal Neue besteht hier wohl darin, daf} «wir deshalb Medien erfinden, wez/ wir
selbst Medien und Boten sind» (S. 56). Dem Einzelnen ist die Méglichkeit ge-
geben, sich im Medium der digitalen Weltvernetzung zu exponieren (= digita-
le Selbstinszenierung). Ein Beitrag tber die ethische Chance der Informa-
tions- und Kommunikationstechnologien rundet den ersten Teil des Buches
ab. Capurro bezieht sich hier vor allem auf Wolfgang Siitzls Interpretation der
Thesen Gianni Vattimos, insbesondere auf dessen Kernthese des «astheti-
schen Pazifismus» als Alternative zur Gewalt.

Der zweite Teil (S. 67-132) «Begrindungen einer Netzethik» sucht nach
Antworten auf Fragen im Zusammenhang mit der Informationsethik. Kant,
Heidegger, Habermas u.a. kommen hier zu Wort. Kants programmatische
Aufforderung, den eigenen Verstand oOffentlich zu gebrauchen, scheint sich
auf den ersten Blick mit dem Medium Internet zu verwirklichen. Allerdings
dachte Kant eher an eine Art 6ffentliche «Gelehrtenrepublik» (Habermas),
und weniger an eine Informationsgesellschaft, in der riesige Informations-
quanten zur Disposition stehen und damit nur im entfernten Sinne mit der
«Herausfiihrung aus der Unmiindigkeit» zu tun haben (vgl. S. 78ff.). Haber-
mas’ Diagnose der politischen Offentlichkeit und seine Vorschlige fiir eine
«international vernetzte Zivilgesellschaft» betrachtet Capurro als defizitir.
Denn es stehe fest, dal wir heute nicht mehr um ein Minimum an Mitteilungs-
und Meinungsfreiheit kimpfen missen, sondern — jedenfalls was die Erstwelt
anbelangt — vor der Qual der Wahl und vor der Frage nach dem gerechten
Zugang stehen. Wir miissen deshalb nach neuen Strukturen fir einen sozialen
Informationsmarkt suchen.

Das Internet als Ort der Gleichzeitigkeit des Denkens und Handelns stellt
uns vor neue ethische Fragen: Mit D. Debatin unterscheidet Capurro drei Funk-
tionsbereiche (vgl. S. 85ff.): Wissen (wie kénnen Mitteilungen in den neuen
Medien ausgewihlt und bewertet werden?), Freiheit (welche Chancen bietet
ein solches offentliches Forum fiir die Demokratie?) und Identitit (wie defi-
nieren wir unser leibliches, psychisches und kulturelles Sein?). Die Frage nach
den Grenzen der Ethik im Internet ist gleichzeitig die Frage nach der (infor-
mationellen) Selbstbegrenzung. — Wie kann aber eine Netzethik begriindet
werden? Nach Capurro miissen drei Aspekte reflektiert werden: die Bildung



598 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

neuer Formen von Traditionen im Bereich der Kommunikation und ihre ge-
genseitige Beeinflussung, die Darstellung der elektronischen Virtualitit als
zeitlose Prisenz und ihre wirkungsgeschichtlichen Zusammenhinge, und der
Ausdruck von unvorhersehbaren Konstellationen und ihre Legitimierung in
der multikulturellen Vielfalt.

Der Beitrag «Theorie der Botschaft» klirt die begrifflichen Grundlagen (S.
105ff.). Der Autor untersucht die «Botschaft» — dies ist ein zentrales Anliegen
des Autors — in ihrer semantischen, sapientialen und philosophischen Dimen-
sion. Der VermittlungsprozeB ist zu beschreiben als Ubertragung von Bot-
schaften aus einer Informationsquelle iber ein Ubertragungssystem mit entspre-
chenden Signalen iiber einen Kanal an einen Empfinger, bis sie schlieBlich
ihre Bestimmung erreichen. Die heutige massenmediale Botschaftsverbreitung,
das sogenannte iufotainment, tuhrt dazu, daB3 wir die eigentliche Botschaft iber
der MaBle vergessen (P. Sloterdijk). Es entsteht die Frage, ob das Internet ei-
nen neuen Raum mit der Chance fiir neue Botschaftssynergien und untet-
schiedliche Formen der Lebensgestaltung schaffen kann (vgl. S. 122). Die ein-
tihrenden Bemerkungen zu einer Netzethik, die allerdings eher aphoristischer
Natur sind, leiten Gber zum nichsten Teil des Bandes.

Die acht Beitrige des dritten Teiles (S.135-216) sind mit «Ethik im Cyber-
space» (Ethik der digitalisierten Welt) iiberschrieben. Die ersten beiden Bei-
trige setzen sich mit Ethik bzw. mit einem Ethos im Cyberspace auseinander.
Wie kann mit der Spannung zwischen Frezheit der Kommunikation und dem
Schuty der Privatsphire umgegangen werden, bzw. wie ist lebensweltlich ori-
entiertes Leben im Informationszeitalter moglich? Ezhik im Cyberspace ist
letztlich Nachdenken tiber das (Wunden des Dialoges, wihrend Ezhos des Cy-
berspace das Problemfeld einer iber die Grenzen der Nationalstaaten hinaus-
wachsenden Weltkultur ausdriickt und normativ thematisiert. Zwar tragen
technische Normen und gesetzliche RegulierungsmaBBnahmen zu einer mini-
malen «Versittlichung» bei, aber die duBerst komplexen Probleme verlangen
nach einer ebenso komplexen Loésung. Die Problematik wird veranschaulicht
mit der Geschichte von der Reise ins mythische Land der Phosphoren; sie
dient der Veranschaulichung der philosophischen Wurzeln des Cyberspace,
der Erhellung der verborgenen theologischen Motive und der Frage, inwiefern
der Cyberspace als Strategie der Weltflucht gelten kann. Die pidagogisch-ver-
fihrerische Antwort lautet: «Wir sind in der Welt in der Weise, daB} wir die an-
schauliche Welt stets zum Schein werden lassen konnen» (S. 155).

Der Notwendigkeit, internationale Organisationen (insbesondere die Ver-
einten Nationen) in die aktive Gestaltung der Weltvernetzung mit einzubezie-
hen, ist ein weiterer, (englischsprachiger) Beitrag des Buches gewidmet (S. 156
—-169). Zwischen Oktober 1997 und April 1998 fithrte die UNESCO in zwei
Runden ein weltweites virtuelles Forum tGber Informationsethik durch, an dem
der Autor teilnahm. Die vielen ungelésten Fragen des Forums brachten ihn
schliellich dazu, das «International Center for Information Ethics» (ICIE) zu
griinden. Wo stehen wir heute, zu Beginn des neuen Jahrhunderts, als Infor-
mationsgesellschaft? Die Antwort lautet: Wir befinden uns in einem Ubet-
gangsstadium zwischen einer Pyramidenstruktur der Botschaftsibermittlung



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 599

und einer eher horizontalen Struktur der Botschaftsproduktion tiber «dialogi-
sche Medien». Die moderne Trennung in Massenmedien und individuelle
Medien wird durch die Vorstellung von vernetzten Individuen und Gesell-
schaften ersetzt. Dynamische horizontale Prozesse der Informationsproduk-
tion verdringen einige der Hierarchien der Informationsgesellschaft des 20.
Jahrhunderts. Die kommende Informationsgesellschaft wird durch eine un-
glaubliche Vielfalt der Botschaftsproduktion und -verteilung gekennzeichnet
sein. Dies erfordert ein neues wissenschaftliches «Problemverarbeitungsmo-
dell». In diesem Zusammenhang hat sich die Rolle der Massenmedien und ihre
Haltung gegeniiber dem Internet in letzter Zeit drastisch verindert (vgl. S.
171ff.). Der Kampf um die Aufmerksamkeit der Besucher ist entbrannt, und
die Zeit der Oligopole der privaten oder 6ffentlichen Sender ist vorbei. Der
Online-Journalismus ist auf dem Vormarsch und mit der Internet-Revolution
werden die Massenmedien sich unwiederbringlich verindern. Fest steht vor-
erst nur, dal3 wir erst am Anfang einer Entwicklung stehen, und man kann
vermuten, dal} die mediale Offentlichkeit des 21. Jahrhunderts sich grundsitz-
lich von der des 20. Jahrhunderts unterscheiden wird. Die Frage nach der Ent-
stehung eines neuen Weltinformationsethos kann heute jedoch noch nicht be-
antwortet werden.

Der Beitrag «Die mediale (R)evolution» (S. 182-197) beschreibt in grofien
Linien die Entwicklung vom gesprochenen iiber das geschriebene Wort, von
der Antike bis in unsere Zeit, von der Schriftrolle zum Bildschirm, von Sokra-
tes, Platon und Aristoteles bis hin zu Kant. Wahrend fur die Neuzeit das Pro-
blem der freien Mitteilung des Gedruckten in der Einschrinkung der Macht
von Politik und Kirche bestand, stellt sich das Problem aus heutiger Sicht eher
umgekehrt dar: Regierungen und Parlamente stehen vor der Frage, wie sie an-
gesichts der weltweiten Vernetzung ihre relative Autonomie aufrecht erhalten
kénnen. Die digitale Welt, anfinglich nicht mehr als eine Spielerei, ist zu ei-
nem dominanten Bestandteil unserer Gesellschaft geworden, was zur Frage
der sozialen Gestaltung und der politischen Einbindung der Cyberkultur fihrt.
— LiBt sich Wissen managen? Diese und #hnliche Fragen stellte man sich —
wie der Autor meint — schon zur sokratischen Zeit (vgl. S. 206ff.). Trivial stel-
len wir fest, dal3 wir viel wissen und noch mehr wissen kénnten. Offen bleibt
aber die Frage der Nutzung des Wissens. In der heutigen betriebswirtschaft-
lichen Diskussion um das Wissensmanagement kommen klassische Fragen aus
den Traditionen der Hermeneutik, der Wissenschaftstheorie und aus der aris-
totelischen Wissenstypologie zum Zuge. Im betrieblichen Management spielen
die verschiedenen Wissensarten eine besondere Rolle. Gemeint sind hier im
Anschlul an R. Sanchez know-how, know-why und know-what, deren Ursprung
bereits bei Aristoteles (empeirira, episteme und phronesis) zu finden seien.

Die zwei Beitrage des vierten Teiles (S.217-248) befassen sich mit der «In-
formatik als praktische[r] Philosophie» bzw. mit der Berufsethik von Infor-
matikern. Da Informatiker mit ihrer Programmiertitigkeit Natur und Gesell-
schaft mitbestimmen, mul3 das Fach Informatik umfassender definiert werden,
wobei der Mensch als tangiertes Wesen zentral mit zu beriicksichtigen ist.
Diese Neubestimmung der Informatik ist nur méglich, wenn zwischen techni-



600 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

schem und ethischem Handeln unterschieden wird. Detr Mensch wird also in-
direkt zum Gegenstand der Informatik, und zwar in Bezug auf die technische
Gestaltung seiner Interaktionen in der Welt. Informatik soll zu einer um die
Anthropologie erweiterten Disziplin werden. — Der letzte Beitrag (S. 234-248)
ist dem Sinn und Gehalt von Ethik Kodizes fiir Informatiker gewidmet. Diese
Kodizes sind in der Realitit Moral- oder Verhaltenskodizes, die in vielen In-
stitutionen eine sinnvolle Erginzung zu individual-ethischen Handlungsmaxi-
men sein konnen. Solche Kodizes sind aber nicht als absolute Normvorgaben,
sondern als Diskussionsbasis und Orientierungsstandards zu verstehen. Sie
sind keine Uberwachungsinstrumente, sondern dienen der Orientierung, denn
nach Kant ist es «der Beruf eines jeden Menschen, selbst zu denken.
Capurros Buch eréffnet einen Blick in die faszinierende, stindig sich ver-
indernde «digitalisierte Welt», die er unter ethischen Gesichtspunkten zu de-
chiffrieren versucht. Der Autor ist einerseits sehr prizise mit den neuesten
technischen Entwicklungen vertraut, andererseits aber auch mit den philoso-
phisch-ethischen Traditionen. Hier stellt er manch ungewohnte Verknipfung
beider Welten her, die demjenigen, der mit beiden Dimensionen einigermalen
vertraut ist, Einsichten und Klirungen vermitteln, aber auch Nachfragen pro-
vozieren. Es ist dem Autor zu danken, dal3 er sich in der relativ jungen Diszi-
plin der Medienethik in ein Feld vorwagt, das in seiner Vielfalt von ethischer
Seite her bislang nur wenig bedacht worden ist.
ADRIAN HOLDEREGGER

Beat Sitter-Liver: Der Einspruch der Geisteswissenschaften. Ausgewahlte Schrif-
ten, hrsg. im Auftrag der SAGW von Rainer J. Schweizer, Freiburg i.Ue.: Uni-
versititsverlag 2002. 584 S. ISBN: 3-7278-1318-0.

Der vorliegende Band ist eine Sammlung ausgewihlter Schriften von Beat Sit-
ter-Liver, herausgegeben zu seinem Abschied als Generalsekretir der Schwei-
zerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften, deren Geschicke
er wihrend Jahrzehnten wesentlich mitbestimmt hat. Der umfangreiche Band
dokumentiert nicht blo3 das nach-denkliche und beharrliche Schaffen eines
vielfiltig interessierten Philosophen und sensiblen Zeitgenossen, sondern auch
das eines Wissenschaftlers, der an vorderster Front — gleichsam aus der Tiefe
seiner Reflexion schopfend — an einer wichtigen Schaltstelle der Wissen-
schaftspolitik unseres Landes maflgeblich und im wortlichen Sinne richtung-
gebend war. Die einprigsame, ehemals provozierende, doch heute kaum mehr
aufregende Formel von Odo Marquard, daf}, je moderner die moderne Welt,
desto unvermeidlicher die Geisteswissenschaften, 148t sich zwar nicht exakt
auf die Position B. Sitter-Livers Gbertragen, wohl aber auf die Vehemenz und
Leidenschaft seines Reflektierens, das in eine dhnliche Richtung zielt. Der
Herausgeber Rainer J. Schweizer schreibt treffend im Vorwort: «In diesen
Texten ermittelt [der Autor| die Hauptachsen der geistes- und sozial-
wissenschaftlichen Forschungen von heute und stirkt damit nicht blof die
Kulturwissenschaften in ihrem Selbstverstindnis, sondern iberzeugt auch die
Naturwissenschaften sowie die technischen wie die medizinischen Wissenschaf-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 601

ten von deren kulturellen Wirkungsweisen und Abhingigkeiten» (S. 11). In der
Tat legt sich fast wie ein Credo tber die gesammelten Aufsitze, dafl die Sach-
logik der modernen Gesellschaft wie der «exakten» Wissenschaften an die
«geschichtlichen Herkunftswelten» (W. Dilthey) zuriickgebunden werden muf3,
will der moderne Mensch — und hier zeigt sich B. Sitter-Liver als aufmerksa-
mer Heidegger-Schiiler — sein Dasein nicht verpassen.

Der Band gliedert sich in fiinf Teile, die mit den signifikanten Uber-
schriften: «Geisteswissenschaften und Zukunft» (S. 15-147), «Philosophie und
Praxis» (S. 151-223), «Wissenschaft und Verantwortung» (S. 227-319), Natur
und Recht» (5. 323-460), «Bios und Gerechtigkeit» (S. 463—-584) versehen sind.
Sie widerspiegeln exakt die wissenschaftlichen Schwerpunkte des Vf., die alle-
samt wiederum mit einer bestimmten praktischen Herausforderung, einer ge-
sellschafts-politischen Fragestellung oder einer wissenschafts-politischen Pro-
vokation im Zusammenhang stehen und durch sie angeregt wurden. Der Un-
tertitel des Sammelbandes «Ausgewihlte Schriften» macht zudem deutlich, daf3
es sich hier lediglich um die wichtigsten, allerdings fiir den jeweiligen Schwer-
punkt bedeutsamsten Arbeiten handelt. Diese missen wiederum als Ergin-
zung zur wichtigen editorischen Titigkeit des Vf. gesehen werden, die das
Anliegen dokumentieren, Themen in ihrer Perspektivenvielfalt wie auch im
gegenseitigen Dialog der Fachdisziplinen wahrzunehmen und zu bearbeiten
(vgl. die vom V{. herausgegebenen und aus den Kolloquien der SAGW ent-
standenen Sammelbinde: Geschlechterdifferenz und Macht (2001), Herausge-
forderte Verfassung (1999), Der Mensch — ein Egoist? Fir und Wider die Aus-
breitung des methodischen Utilitarismus in den Kulturwissenschaften (1998)
u.a.m.

Die Geisteswissenschaft und ihre Bedeutung nimmt in diesem Band eine
zentrale Stellung ein. Fur B. Sitter-Liver ist es a priori klar, da} die Geistes-
wissenschaften (mitgemeint sind immer auch die Sozialwissenschaften) nicht
erst dann in Funktion zu treten und ihre Existenzberechtigung auszuweisen
haben, wenn es um die bekannten «ambivalenten Folgen» geht, welche die Na-
turwissenschaften und die Technik zeitigen. In diesem Fall wiirden die Gei-
steswissenschaften zur Kompensationsfunktion (vgl. J. Ritter) degradiert, und
sie wiirden ihre Existenzberechtigung gleichsam aus den Defiziten der «exak-
ten Schwestern» beziehen. Wozu also Geisteswissenschaften? Der Vi. weist
ihnen eine fundamentale Aufgabe zu, indem sie — freilich angesichts zwiespal-
tiger naturwissenschaftlicher und technischer Entwicklungen — nach dem zu
fragen haben, «wer wir sind, was wir in der Welt wollen, welche Grenzen die
Welt und vorab wir selbst uns setzen» (S. 91). Letztlich vollzieht sich in den
Geisteswissenschaften die «Besinnung» des Menschen auf sich selbst und auf
seine von ihm geschaffene Welt. Und dies aus zweierlei Grinden: Zum einen
ist jedes Erkennen und Forschen selbst wertbesetzt, das aus einem umfassen-
den Verstindnis des Menschen — seine Endlichkeit und Hinfilligkeit zu beto-
nen ist dem Vf. wichtig — immer wieder der Aufklirung bedarf; zum andern
sind die Naturwissenschaften tendenziell sowohl in ihren Vorstellungen wie in
ihren Forschungsobjekten unbegrenzt. Gerade deswegen sind die Geisteswis-
senschaften notwendig. Beat Sitter-Liver liBt seine Grundthese in das bil-



602 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dungspolitische Postulat einmiinden, daf die «geisteswissenschaftliche Bildungy»
(S. 94) auf allen Stufen unseres Bildungswesens eine hervorragende Rolle zu
spielen habe. Inzwischen haben die Geisteswissenschaften die Kulturwissen-
schaften hervorgebracht — fiir den Vf. umfassen sie die Klassen der Geistes-
und der Sozialwissenschaften; dieser Sammelbegriff markiert die Geschichts-,
Kultur- und Kontextgebundenheit der Geistes- und Sozialwissenschaften (vgl.
S. 99£f.). Kulturwissenschaft ist ein elastisches «Eigenschaftsywort, das bereits
das ZerflieBen der Fachgrenzen ankundigt, insofern der klassische Ficherka-
non aufgebrochen und neu — gleichsam modular — zusammengefiigt wird. Und
damit wendet sich der Blick wiederum zurtck auf die Geisteswissenschaften,
die ihr Selbstverstindnis neu zu definieren haben.

Es ist nur folgerichtig, wenn der V. Macht bzw. Interessenbestimmtheit
und Verantwortung in den Wissenschaften eigens thematisiert. Dieses Thema
wird heute zumeist unter dem griffigen Leit-Titel Ethik in den Wissenschaften
verhandelt (vgl. den programmatischen Aufsatz B. Sitter-Livers «Die kon-
struktive und dekonstruktive Wechselwirkung von Wissenschaft und Ethik»,
S. 227-266): Wissenschaft als Teil der gesellschaftlichen Praxis spielt sich in-
nerhalb von gesellschaftlichen Interessenfeldern ab und partizipiert insofern
an Macht im Sinne von M. Weber, als auch ihre Inzeressen mit Macht durchge-
setzt werden missen (vgl. S. 273). Andererseits besitzt die Wissenschaft als Iz-
stitution selbst Macht, insofern das menschliche Dasein von ihren theoreti-
schen und praktischen Leistungen abhidngt und insofern sie definiert und ver-
allgemeinert und dadurch gerade Entscheidungen vornimmt. Die Subjekte der
Wissenschaft iben dadurch Macht aus, dal3 ihre wissenschaftlichen Aktivititen
von subjektiven, gesellschaftlichen und politischen Interessen geleitet sind
und dal} sie das Orientierungswissen durch Selektion, Priferierung und Ak-
zentuierung steuern. Wie lapidar und programmatisch die These des Vf. auch
klingen mag, dal diese «Machtausiibung in den Wissenschaften nur dann ge-
rechtfertigt ist, wenn sie unter dem Gesichtspunkt des Richtigen und Guten

. ausdricklich verantwortet wird» (S. 302), so anspruchsvoll erweist sie sich
— und dafiir hat der Vf. immer ein kritisches Auge — in der Umsetzung (z.B.
Forschungspolitik, Wissenschaftspolitik, Aufklirung der Konkurrenzverhalt-
nisse).

«Die 6kologische Problematik als kulturphilosophische Herausforderung»:
Unter diesem Stichwort 148t sich an ganzer Reigen von Arbeiten von B. Sitter-
Liver vereinen: Sie reichen von der 6kologischen Moraltheorie, der Gentech-
nik (exemplarisch: Transgene Tiere. Chance oder Schicksal [S. 489ff.]) iber die
Rechtsfihigkeit der Natur (S. 323-383) bis zur Begriffsklirung des Schweizer
Verfassungsbegriffes «Wiirde der Kreatur» (S. 463—487). Einerseits macht sich
der Vf. die Erkenntnisse der noch jungen 6kologischen Ethik zunutze, ande-
rerseits versucht er, sie gewichtend und verwertend, eigenstindig eine Art bi-
polare 6kologische Ethik zu entwerfen, die sowohl die Aporien des starken An-
thropozentrismus (vgl. S. 305ff. die Interpretation des kategorischen Impera-
tivs) wie auch die Aporien des Physiozentrismus (vielleicht mif3te man hier
eher von Holismus sprechen) vermeiden. Sitter-Livers Entwurf einer 6kologi-
schen Ethik erschlieBt sich wohl am besten aus dem Aufsatz «Tiefenékologie:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 603

Kontrapunkt im aktuellen Kulturgescheen» (S. 427-460). Die Sympathien fir
A. Naess’ «<Deep Ecology» von 1973 sind deutlich. Leitend ist dort der Gedan-
ke, Natur «tiefer» zu denken, als etwa der biozentrische Ansatz es tut, und die
Natur nicht durch Zuschreibung aufzuwerten, sondern die Natur zu schiitzen,
indem sich der Mensch in sie hineinzudenken und -integrieren versucht. Da-
raus entstehen Solidaritit und Gewaltfreiheit. Das Plidoyer des Vf. fiir die Ei-
genwertigkeit der natiirlichen Wesen und den daraus erfolgenden Anspruchs-
rechten (vgl. S. 418ff.) reiht sich in diese Perspektive ein, mit der sich daseins-
ontologische Elemente im Sinne Heideggers verbinden. Weil der VE. einerseits
die subjektintern begriindete Ethik der Moderne nicht aufgeben will und weil
er andererseits die mit der subjektextern begriindeten Physiozentrik entste-
hende Problematik der Begriindung der Rechtsanspriiche ernst nimmt, schligt
er eine vertragstheoretische Vermittlung vor. Der Biozentrismus 16st das Pro-
blem mit Zuschreibung; der Holismus — so der Vorschlag von B. Sitter-Liver
— soll es durch Vertrag 16sen (vgl. S. 549ft.). Dieses Paradigma 16st zum einen
den fundamentalen Gedanken des Mitseins aller Seienden ein, zum andern er-
weist es sich als verfassungs- und gesetzestauglich. Auch hier erkennt man wie-
der den Philosophen mit praktischer Absicht, dem es ein Anliegen ist, theore-
tisch-spekulative Kohidrenz zu erreichen, sie aber auch der alltagspolitischen
Bewihrung auszusetzen.

Es gibt die Klage, daB} sich die Geisteswissenschaften in die alles relativie-
renden und fragmentierten Kulturwissenschaften auflésen wirden. Der hier
vorgelegte Band bietet hierfiir ein gegliicktes Gegenbeispiel: Die Verbindlich-
keit des Denkens und des Standpunktes missen nicht aufgegeben werden, auch
wenn man sich selbst als Kulturphilosophen versteht.

ADRIAN HOLDEREGGER

Ulrich Willers (Hg.): Theodigee im Zeichen des Dionysos. Nietgsches Fragen jenseits
von Moral und Religion. Minster, Hamburg, London: LIT-Verlag 2003, 238 S.
(Religion — Geschichte — Gesellschaft. Fundamentaltheologische Studien Bd.
25). ISBN: 3-8258-5561-9.

In den letzten Jahren erschienen zahlreiche Publikationen zur theologischen
Rezeption Nietzsches. Von theologischer Seite wird nun meist eine Bereit-
schaft signalisiert, von Nietzsche als einem der leidenschaftlichsten Gegner
des Christentums zu lernen, statt ihn mit Abscheu oder Herablassung zu be-
handeln. Die leitende Frage lautet: Was Christen und Nicht-Christen von Niet-
zsche lernen kénnen (vgl. Hans King, Existiert Go##?). Von philosophischer
Seite — etwa in Lutger Litkehaus: Nichts (2. Auflage 2002) — wurde kenntnis-
reich nachgewiesen, dall Nietzsches Denken in Kontinuitit und Abgrenzung
von Schopenhauer um Themen wie Leiden, Erlosung und «Erlésung vom Er-
16ser» kreist. Aus der Theodizee werden Fragen der «Biodizee», d.h. einer Recht-
fertigung oder Bewiltigung des Lebens mit allen seinen diisteren Seiten ohne
Bezugnahme auf eine géttliche Transzendenz.

Die im Titel angekiindigte Konzentration auf die Theodizee-Problematik
in dem vom Ulrich Willers herausgegebenen und hier zu besprechenden Sam-



604 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

melband ist zwar nicht konsequent durchgehalten; gleichwohl wird das Thema
in mehreren Beitrigen behandelt. Dartiber hinaus finden sich gehaltvolle Bei-
trige von Josef Simon, Christoph Tircke und Ralf Witzler (unter dem Obet-
titel «Nietzsche neu lesen»), Johann Figl, Hans Gerald Hoedl und Elisabeth
Heinrich (unter dem Obertitel «Denker des Religiosen — religidser Denker?»),
Jorg Salaquarda, Ulrich Willers und Lydia Bendel-Maidl, zusammen mit Rainer
Bendel (unter dem Obertitel «Jidisch-christliche Traditionen: Herausgefordert
durch den (Antichristeny»), Werner Stegmaier, Andreas Urs Sommer und Ma-
gnus Striet (unter dem Obertitel «Nietzsche — der neue Theologe?»).

Die Komplexitiat von Nietzsches Denken ist auch im Focus auf das The-
ma Theodizee schwer zusammenzufassen. Stark vereinfachend kénnte man sa-
gen, dal3 Nietzsche — neben vielen anderen Themen — das Problem des Sinnes
der menschlichen Existenz und insbesondere des Sinnes der Leiden umkreist.
Dies wird etwa besonders deutlich im letzten Abschnitt seiner Schrift Zur Ge-
nealogie der Moral. Auch seine Philosophie ist — wie jene Schopenhauers — an
Erlésung interessiert. Fand Schopenhauer die Erlésung in der asketischen
Verneinung des Willens, so findet sie Nietzsche in der Bejahung des Lebens.
Wie lassen sich aber so negative Erfahrungen wie jene des Leidens bejahen
oder irgendwie als sinnvoll deuten? Leiden — so lautet eine Richtung von
Nietzsches Antwort — sind die Kehrseite des intensiven und schopferischen
Lebens. Leiden gehéren zum Sinn des Lebens wie der Schatten zum Licht.
Stirke, Lebens- und Kulturenergie bemessen sich nach Nietzsche danach, in-
wiefern eine Person grausame Wahrheiten akzeptieren und auch die Leiden als
integralen Bestandteil eines erfillten und groBartigen Lebens bejahen kann.
Zur vorbehaltlosen Bejahung des Lebens seien jedoch nur sehr wenige Men-
schen fihig. Die echten religiésen Virtuosen sind so diinn iber die Jahrhun-
derte gesit wie die echten Genies.

Nietzsches Vorschlag eciner vorbehaltlosen (oder «dionysischen») Beja-
hung des Lebens ist zahlreichen Einwidnden ausgesetzt. Zum einen stellt sich
die Frage, ob bei der Metapher des Dionysos eine Art Rausch oder Ekstase im
Spiel ist, die in sich die Gefahr des Rea/itdtsverlustes birgt. Nietzsche glaubt,
das Theodizee-Problem durch die Leugnung Gottes entschirfen und durch
die Bezugnahme auf den (erdichteten) Dionysos besser beantworten zu kon-
nen. Dies ist aber zweifelhaft, wenn man bedenkt, dal Dionysos keine hel-
fende oder tréstende Instanz ist, sondern lediglich eine Metapher fiir mensch-
liche Ausgelassenheit in Tanz, Gesang und anderen Exaltationen.

Zum anderen ist es unwahrscheinlich, dal3 sich a//e Leiden bzw. die Lei-
den aller Art als notwendige Katalysatoren oder unvermeidbare Nebenwirkun-
gen eines grofBartigen und schopferischen Lebens deuten lassen. Wie steht es
mit den Leiden unschuldiger Opfer? Gibt es etwa keine exzessiven Leiden, die
lediglich hemmen und verdummen und weder als Preis der Selbstiiberwindung
noch gar als Anreiz zu einem erhabenen Leben verstanden werden kénnen?

Man wird sich fragen, warum diese beiden Einwinde im vorliegenden Sam-
melband nicht frontal und argumentativ angegangen werden. Ein solches Vor-
gehen ist der kiirzeste Weg zur Prifung seines Denkens. Doch Nietzsches Stir-
ke liegt nicht in der systematischen Behandlung oder gar Losung eines iiberlie-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 605

ferten Problems, sondern in der Intensitit und Eindringlichkeit seines Fra-
gens. Nietzsche denkt und etlebt Probleme; er hat die Frage nach dem Sinn
des Lebens bzw. des Leidens zugespitzt, er hat den Verdacht ausgesprochen,
daBl die Gefahr des Nihilismus dem Christentum nicht von auflen oder von
der Moderne droht, sondern in seiner tiefliegenden Tendenz zur Selbstvernei-
nung und Selbstverkleinerung des leibhaftigen Menschen angelegt ist, und er
hat eine Teilmenge der unnétigen und fruchtlosen Leiden als Produkt von As-
kese und Priesterherrschaft gedeutet. Vielleicht hat er die dringenden Fragen
nach dem Sinn und Wert des Lebens selber nicht auf eine intersubjektiv giil-
tige Weise beantwortet. Gelegentlich hat er sich explizit damit begniigt, in au-
tobiographischer Stilisierung (etwa in seinem Buch Ecce Homo) zu skizzieren,
wie er selber dazu gekommen ist, das Leben trotz erlittener Krankheiten und
Enttiuschungen zu lieben und nicht in Neid oder Gram zu versinken. Niet-
zsche versteht seine Liebe zum Leben als Ausdruck oder Symptom seiner per-
sonlichen Konstitution. Er kann letztlich gar nicht anders, als das Leben als
Ganzes (seiner Existenz und aller sie umfassenden Bedingungen) ohne Wenn
und Aber zu bejahen. Vielleicht erklirt diese teils grimmige, teils heitere Fata-
litit einen Aspekt von Nietzsches Anziehungskraft als Personlichkeit und Au-
tor. Die Haltung des amor fati wirft zwei weitere Folgeprobleme auf: Lif3t sich
die prinzipielle Bejahung des Sinnes oder Wertes des Lebens vereinbaren mit
einet radikal kulturkritischen und antimodernistischen Haltung? Kann diese
Bejahung den Charakter einer kulturellen Leistung oder einer bewundernswer-
ten («verdienstvollen») Selbstiberwindung haben, obwohl sie ganz und gar de-
terminiert ist durch den Charakter einer Person?

Ergiebig ist der Sammelband als facettenreiche Darstellung von Nietz-
sches Moral- und Religionskritik. Informativ und anregend ist der Uberblick
«Christliche Mystik als Zugangsweise zu Nietzsche. Theodor Steinbiichel und
Joseph Bernhart im Vergleich» von Lydia Bendel-Maidl und Rainer Bendel.
Bernhart, der sich selber als halb Poet, halb Gelehrten bezeichnete, wird in
seiner rhapsodischen Weise den Kontrasten und Gegensitzen in Nietzsches
Denken letztlich gerechter. «Die Widerspriiche sind ihm Zeichen fir das Un-
abgeschlossene, fiir das Suchen, das bei aller Liebe zur Erde doch immer auch
auf ein Hoéheres auslangt. Darin ist ihm Nietzsche ein zutiefst religiGser
Mensch» (158). Leider wird der Antiprotestantismus der beiden behandelten
Autoren zu einer Hirde; im Vergleich von Nietzsche und Meister Eckhart
geht beiden Autoren der Sinn fir den enormen Zeitenabstand verloren. Die
These von Theodor Steinbiichel, welche besagt, der eigentliche und tiefste In-
terpret Nietzsches sei der Theologe (oder die Theologin), kénnte als Provo-
kation zu einer Regeneration der Theologie verstanden werden, welche die
Fragen der Theodizee wieder ernst nimmt, sie als Abgriinde und Aporien ak-
zeptiert, statt sie voreilig beiseite zu schieben oder zu historisieren (als iiber-
holte Fragestellung aus der Epoche der Aufklirung).

In diesem Sinne wird auch im gedankenreichen Epilog des Herausgebers
argumentiert (vgl. S. 332). Nach Willers kann Nietzsches Variation der Theo-
dizee als «reframingy» der alten Fragen verstanden werden. Nun geht es nicht
mehr um eine Anklage Gottes vor dem Gerichtshof der Vernunft, sondern um



606 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

eine Einordnung und Bewiltigung von Leiden in einer gottlosen Welt. Sein
Atheismus, so Willers, sei vielmehr ein «Agnostizismus, der eigentlich eine
Option fir die weiteren Horizonte ist» (235). Damit wird die «Ambivalenz der
Welterfahrung» so gedacht, «daB@ sie konstitutiv alles Denken und Handeln
durchstimmt» (ebd.). Nietzsche verhilft mit anderen Worten den sogenannten
Kontingenzfragen «Wie, wenn es anders wire, als wir stets dachten?» «Stell dir
vor, wir hitten uns bisher in fundamentalen Annahmen geirrt?» etc. zur nach-
haltigen existenziellen und kulturkritischen Resonanz.

Andreas Urs Sommer, Philosoph und Verfasser des ersten umfassenden
Kommentars zu Nietzsches Antichrist, hebt unter den Anfragen einer Theolo-
gie nach Nietzsche die Frage hervor, «wie es sich legitimieren lasse, jemandem
«Glauben> und Uberzeugungens anzusinnen und ihn damit gar nicht nur po-
tentiell daran zu hindern, seine eigene Welt zu entwerfen» (188). Sommers An-
fragen lieflen sich folgendermaflien weiterspinnen: Die Funktion von Religion
als Gesinnungskontrolle und Glaubenszwang, als Zensurinstanz zur Repres-
sion von Wiinschen und Phantasien kénnte nach Nietzsche abgelost werden
durch kraftvolle neue Mythopoesen in Erinnerung an den freien Umgang der
frithen griechischen Mythopoeten Hesiod und Aischylos oder — trotz aller
kritischer Vorbehalte — an Richard Wagners freie Umbildung alter Mytholo-
gien und Traditionen in modernen Gesamtkunstwerken. Nietzsche hat mit sei-
nem Zarathustra selber ein vielschichtiges und tiefsinniges Exemplar litera-
rischer Gestaltung religiser Ubetlieferung vorgelegt, das auf der Héhe seiner
radikalen Sprachkritik steht, der gemidlB alle buchstiblich geglaubten Gotter
«Dichter-Erschleichnisse» und Fehlleistungen der Grammatik seien. Als Dich-
tungen und im Rahmen fiktionaler Kontexte werden héhere Menschen und
andere Gotter jedoch lebendig und wirksam. Nietzsche hat diese Hinterttire
zu neuen und nachchristlichen Formen der Religiositit nicht verschlossen.

AbschlieBfend und erginzend zu dieser Besprechung nun noch einige
Hinweise und Belege fiir das groBe Interesse an Nietzsche in der neueren
Theologie. Die Nietzsche-Rezeption wird neuerdings im Rahmen einer syste-
matischen Konstruktion von Nietzsches Verwendung und Erlduterung des
«Begriffs des Lebens» in dessen Gesamtwerk ausfuhrlich dargestellt von Tom
Kleffmann: Nietzsches Begriff des Lebens und die evangelische Theologie (Beitrige
zur historischen Theologie 120), Tubingen: Mohr Siebeck 2003, 633 S.). Al-
bert Schweitzer, Paul Tillich und Karl Barth werden eigene Kapitel gewidmet.
Andere Akzente legt die Studie von Daniel Mourkojannis: Ezhik der Lebens-
kunst. Zur Nietzsche-Rezeption in der evangelischen Theologie (Studien zur syste-
matischen Theologie und Ethik, Bd. 23) Minster, Hamburg, London: LIT-Ver-
lag 2000, 231 S. Ausgehend von einigen neueren philosophischen Deutungen,
wird die Nietzscherezeption der liberalen Theologie (Troeltsch), der dialekti-
schen Theologie, des Neuluthertums und der konservativen Kulturlutheraner
behandelt.

Auf katholischer Seite sind die zahlreichen Arbeiten von Eugen Biser ein-
fluBreich, welche Nietzsches Texte exegetisch und mit Riicksicht auf ihre lite-
rarischen Formen ausloten. AufschluBlreich ist der vielsagende Untertitel in
Eugen Biser: Nietgsche. Zerstorer oder Ernenerer des Christentums? Darmstadt: Wis-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 607

senschaftliche Buchgesellschaft 2002, 178 S. Beachtenswert sind die Aufsitze
von Alois Maria Haas (in Buchform nun erschienen unter dem Titel Niesgsche
gwischen Dionysos und Christus, Wald: Drei Punkt-Verlag 2003, 105 S.), die Nietz-
sche kundig und vorsichtig mit der Tradition der Mystik in Verbindung brin-
gen. Der katholischen Rezeption hat sich insbesondere Peter Késter gewid-
met: Der verbotene Philosoph. Studien zu den Anfingen der katholischen Nietgsche-
Rezeption in Dentschland (1890—1918), Berlin, New York: Walter de Gruyter
1998, 389 S. Koster hat soeben eine Aufsatzsammlung verdffentlicht unter
dem Titel Kontroversen um WNietgsche. Untersuchungen zur theologischen Regeption,
Zurich: Theologischer Verlag 2003, 384 S., in der auch Einzelstudien zu Bon-
hoeffer, Max Scheler und Hans Urs von Balthasar enthalten sind.

Die theologische Literatur hat eine intensivere Spezialisierung erfahren in
der Erforschung der Kindheits- und Jugendzeit (Einflu3 des Pastorenhauses,
des fruhen Verlustes des Vaters, der Rolle der ihn umsorgenden Frauen, Aus-
wertung der Schulaufsitze etc.) und des Bildes von Jesus (Ulrich Willers: Fried-
rich Nietgsches antichristliche Christologie. Eine theologische Rekonstruktion, Inns-
bruck, Wien 1988, 383 S.) und Paulus (Daniel Havemann: Der «Aposte/ der Ra-
che, Berlin, New York: Walter de Gruyter 2002, 312 S.).

JEAN-CLAUDE WOLF

Winfried Schréder: Moralischer Nibilismus. Typen radikaler Moralkritik von den
Sophisten bis Nietgsche. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog Verlag
2002. 283 S. (Quaestiones 15). ISBN: 3-7728-2232-0.

In Zeiten wie heute, da die lang wirksamen moralischen Geltungen sich aufl6-
sen, ist Nachfrage notwendig nach diesen Geltungen und ihren leitenden Ma-
ximen. Nachfrage bedeutet stets auch Riickfrage; in der Rickfrage wird die
Geschichte als Lehrmeisterin fir die Gegenwart besucht, so dal die Gegen-
wart besser verstanden und in ihr besser gehandelt werden kann. — Genau das
beschreibt die Ausgangslage und das Gefiige von Schréders Untersuchungen
zum moralischen Nihilismus, in der er von der Gegenwart zurtck schreitet,
markante moralkritische Positionen aufsucht und schlieSlich in der entlegenen
Zeit der historischen Sophisten moralkritische und moralhiitende Konturen
findet, die sich in der Problemlage der Gegenwart widerspiegeln. Diese Ver-
mittlung von Kritik und Affirmation bildet Schréders Leitperspektive, durch
die er in der Entfaltung radikal nihilistischer Moralpositionen deren Unnach-
vollziehbarkeit findet: Radikaler Nihilismus liquidiert am Ende alles Leb- und
Sagbare und damit auch sich selbst.

Zunichst bahnt Schréder einen Zugang in «I. Formen der Moralkritik»
(9-19). Begriffen wird der moralische Nihilismus mit G. Harman als die «ex-
treme Behauptung tiber die Moral, die die Grundannahme aller moralphiloso-
phischen Ansitze in Frage stellt. Es ist die These, die Moral sei einfach eine
Tiduschung: nichts sei jemals richtig oder falsch, gerecht oder ungerecht, gut
oder schlecht» (Harman zit. 13). Ihr verfillt selbst die sogenannte «Minimal-
moral» (14), die grundsitzlich mitmenschliches Zusammenleben sichert.

Den ersten und uns zeitlich am nichsten liegenden Entwurf eines morali-
schen Nihilismus bietet Schréder in «JI. Kritik der Moral und Ethik der Vor-



608 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

nehmbheit: Nietzsches Spitwerk» (21-64). Nietzsche bot aber weder begriffli-
che Klarheiten an noch Erklidrungen fiir seine Verneinung von Moral, sondern
verfuhr deskriptiv und dekretierend. Zudem spricht gegen Nietzsches ver-
meintlich stringente Destruktion der Moral im Zeichen der «Moral der Stirk-
sten» (62) und des Hasses auf die hebridischen Sklaven, die ihre Schwiche als
Gite verklirten (32), daBl er mit der Entfaltung seiner Auffassung von Vor-
nehmbheit eine klar «ethnisch-rassische Komponente» (53) anzog, die zu einer
Abwertung sogenannter minderwertiger Menschen fihrte und spiter politi-
sche Praxis wurde. Immoralitit wird dreifaltiges Gebot: «Hiérte und Mitleidlo-
sigkeit», «Asymmetrie zwischen sich selbst und den rechtlosen Minderwerti-
gen», «Machtsteigerung der Starken und die Vernichtung der Schwachen» (58).
Schréders zutreffender SchluB3: «Der Moralkritiker Nietzsche kommt mit vol-
lem Mund daher, er hat tatsichlich nicht wenige ethikgeschichtliche und psy-
chologische Einsichten zu bieten, aber er steht, was triftige Griinde fir seinen
Immoralismus angeht, mit leeren Hinden da» (64).

Ahnlich massiv hat knapp davor Kietkegaard die Relevanz des Ethischen
bestritten («IIl. Suspension des Ethischen — Christentum und Moral: Kietke-
gaard» [65-97]) und damit die Meinung widerlegt, das Christentum stiitze Ethik
ab. Denn das Christentum kenne das «Paradox, das einen Mord in eine Gott
wohlgefillige Handlung zu verkehren vermagy (Kierkegaard zit. 73). Diese
«Degradierung des Ethischen» (77) kann im Namen Gottes den Uberschritt
iber die Moral zur Pflicht machen. Dabei versucht Schréder nachzuweisen,
dafl Kierkegaard mit dieser These nur freilegt, was in der Ambivalenz bibli-
scher Tradition schon zu finden ist: «Das biblische Lehrgut prisentiert ein
Nebeneinander von moralkompatiblen und moraldestruktiven Elementen. Es
bietet Grundlagen oder zumindest Anhaltspunkte fiir eine irritierende Vielfalt
von Positionen» (88); so i3t sich nach Schréder dartun, dafl der «moralische
Nihilismus der jadisch-christlichen Religion, auf den Kierkegaard aufmerksam
gemacht hat, ... prinzipieller Natur» (95) ist. Dabei tibersieht Schréder jedoch,
daB3 es Briiche gibt zwischen der biblischen Rede von Gott einerseits und der
theologisch reflexiven Rede andererseits — ein Ubersehen, das ihm Kierkegaard
leicht gemacht hat, weil der Didne Theologie immer als Anweisung verstanden
hat, die das Sprungbrett schauen li3t, von dem es dann — jenseits ihrer Mog-
lichkeiten — in den Glauben geht.

Zeitgleich mit Kierkegaard versuchten Marx und Engels, die Moral zu ent-
larven (100), und zwar als Ideologie, der die Spuren ihrer Urheber anhaften
und die abhingig ist von der jeweiligen materiellen Basis («II”. Moral, Ideolo-
gie und Geschichtsproze3: Marx und Engels» [99-124]). Wie bei Nietzsche, so
finden sich auch hier nach Schréder grobe Simplifizierungen; doch gerade die-
se «pauschale Simplizitit des Ideologievorwurfs stand dem immensen Erfolg
der Diffamierung der Moral und der Menschenrechtsidee in der kommunisti-
schen Welt des 20. Jahrhunderts nicht im Wege. In der Sache ist sie eine der
erheblichsten Schwachstellen der marxistischen Moralkritik» (108). Denn es
geht primir nicht um Moral und deren Kritik, sondern um politische Inten-
tionen und deren Durchsetzung im revolutioniren Prozel3. Das hat moralkri-
tische Implikationen: «Die moralisch motivierte Milderung des Elends und der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 609

Ungerechtigkeit nihme den Druck aus dem Kessel, und es kime nicht zur Ex-
plosion» (117). Marx und Engels sind also einer ganz bestimmten Doktrin von
Geschichte verschrieben, in deren Gefiige sie alles pressen.

Im Abschnitt «I”. Aufklirung und moralischer Nihilismusy (125-156)
taucht mit Marquis de Sade ein Vorginger Nietzsches auf, «der hundert Jahre
vor Nietzsche der Moral den Todessto3 zu geben versuchte» (125). Seine
brutale Lehre: Alles ist erlaubt. Ihr Pflichtkatalog entspricht ihr: Pflicht zur
Grausamkeit und Pflicht der tiberwindenden Stirke. Das sind «echte Impera-
tive» (135), gewonnen aus seinem ungeziigelten, misotheistischen (151) Vita-
lismus. Er zielt auf eine seltsame Form von Lebenskunst als «Aufruf zum Ge-
horsam gegeniiber neuen, anti-moralischen Geboten» (155). Das aber ist eine
strenge Moral, in der die bisherigen inhaltlichen Geltungen, nicht aber der
Grundsatz verneint wird, dall Moral und mit ihr ein Gebotenes iiberhaupt sei.

Mit dem Abschnitt «I7I. Apologien des Egoismus und der Ungerechtig-
keit: Die Sophisten bei Platon» (157-188) gelangt Schréder in die Vorhalle sei-
nes Zentrums. In der vielfach tendenziésen Darstellung der Sophisten bei Pla-
ton sind gleichwohl viele Keime spiterer Moralkritik zu entdecken: das Recht
des Stdarkeren; die Entscheidung gegen die Gerechtigkeit, wenn mit ihr per-
sonliche Nachteile verbunden sind; schlieBlich der stirkste Einwand im Mund
des Trasymachos, wonach die auf den Anderen gerichtete Gerechtigkeit irra-
tional sei, weil ich doch das tun mul}, was gut fiir mich ist. Doch das alles er-
schiitterte nach Schréder Moral nicht fundamental, auch nicht das erfundene
Modell eines vollkommen ungerechten Mannes, weil es nicht einsichtig gewor-
den ist, «daBl der unmoralische Lebensentwurf die bessere, attraktivere, ver-
niinftigere Option ist» (187).

Also scheint der moralische Nihilismus auf dem Weg dieser Riickfragen
an sein Ende gebracht zu sein. Deshalb spielt er sich im vorletzten Abschnitt
«I/1I. Eigeninteresse und Gerechtigkeit: Die historischen Sophisten» (189—
225), dem thematischen Zentrum von Schréders Schrift, auch nicht mehr in
den Vordergrund. Trotz radikaler religiéser und gesellschaftlicher Briiche im
5. Jahrhundert v. Chr. hat nach heutiger Kenntnislage keiner der historischen
Sophisten den «Schritt von der Feststellung der Vielfalt der Sitten hin zu der
Behauptung der Relativitit der moralischen Pringipien» (198) getan. Daftr
spricht der gedimpfte Egoismus, der von selbst auf Interessenausgleiche fith-
re, die moralischen Charakter annehmen. So taucht bei den Sophisten in der
Einschitzung Schréders erstmals der «Grundgedanke der kontraktualistischen
Normenbegrindung» (209) auf, und das auf der Basis fundamentaler Nachfra-
gen nach Geltungen von Moral. Dieser Anfang moraltheoretischer Tradition
Europas zeigt nach Schroder: «Die radikale Infragestellung der Moral ist kein
Spezifikum der Neuzeit. Die Krise der Ethik ist ... keineswegs ein modernes,
erst nach (oder mit) der Traditionskritik der Aufklirung entstandenes Phino-
men. Die globale verfallstheoretische Sicht simplifiziert» (224). «Die Krise der
Ethik begann, als die Reflexion auf Sitten und moralische Normen cinsetzte»
(225

Zum Schluf3 kehrt Schroder in die Gegenwart zuriick («171II. Die Inkon-
gruenz des «guten> und des moralischen» Lebens: Moralkritik in der zeitgends-



610 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sischen Ethik» [227-253]) und konstatiert als Befund, dal} sowohl radikale
Moralkritik als auch radikale Moralaffirmation heute abwegig erscheinen. Das
zeigt sich sowohl an Michael Slotes Idee eines Kinstlers, der sich zugunsten
seines Werkes amoralisch verhalte, wie an den gegenliufigen moralistischen
Bildern, die Susan Wolf und Bernard Williams gezeichnet haben mit einer ei-
gentiimlichen «expansive(n) Dynamik dieses hypertrophen Ideals» (241). — So
bleibt nach Schroder als Aufgabe, seit den Sophisten bekannt, das «Austarie-
ren der Anspriiche der Moral einerseits und der Bediirfnisse ihrer Adressaten
andererseits» (252). Damit sind sowohl nihilistische als auch hoch spekulative
moraltheoretische Ansitze in einer sehr pragmatischen Grundsicht unterge-
gangen. Schréder weil3 das auch, wenn er in seiner «desillusionierende(n) Ein-
sicht» (253) die Moralskepsis der Gegenwart an die Anfinge ethischer Refle-
xion zuruckbindet und dort wieder findet. Damit hat er auch versucht, die zu
Anfang genannte «Alterungsbestindigkeit» (18) bestimmter ethischer Positio-
nen nachzuweisen.

Im Ganzen liegt eine sprachlich sehr gut und einladend gemachte Schrift
vor, in der am Ende eines jeden Abschnittes treffende Zusammenfassungen
geboten werden. Auch das spekulative Niveau in den historischen Entfaltun-
gen ist addquat; und selbst die pragmatischen Absenkungen des Denkens in
der Gefihrtenschaft der Sophisten weist auf eine kritische Rettung der Moral,
ohne die humanes Zusammenleben niemals méglich wire. Damit steht Schro-
der im Zug der Zeit, die sich von den hohen Konstruktionen und ihren Vor-
gaben abwendet und in einer Art simplicitas des Anfangs nach basalen Prozes-
sen sucht, durch die moralische Geltungen erzielt werden sollen. Problema-
tisch ist dabei allerdings — und zwar in einem fundamentalanthropologischen
Sinn —, daBl Schroder den Moralbegriff nicht differenziert hat, ihn offenbar
mit Ethik identifiziert und den gesamten Themenbereich der Moralitit (Ge-
wissen, Gesinnung, Autonomie) ausfallen lieB. Gerade seine (sparsamen) Be-
zlige zum Rassismus oder seine treffenden Ausfithrungen zu Marquis de Sade
hitten zeigen kénnen, dall Moral stets auch der individuellen oder der kollek-
tiven Verblendung erliegen kann und sich damit auch die Frage der Moralitit
stellt. Insofern zwingt das Buch Schréders an dieser offenen Stelle zum Wei-
terdenken.

WOLFGANG KLAGHOFER-TREITLER

James Franklin: The Science of Conjecture. Evidence and Probability before Pascal.
Baltimore-London: John Hopkins University Press 2001. XIII+497 S. ISBN:
0-8018-7109-3 (Paperback-Ausg. 2002).

Rudolf Schiissler: Moral im Zweifel. Bd. I: Die scholastische Theorie des Entschei-
dens unter moralischer Unsicherheit. Paderborn: Mentis Verlag 2003. 334 S. ISBN:
3-89785-206-3.

Ian Hackings The Emergence of Probability lenkte 1975 die Aufmerksamkeit auf
jenen Wahrscheinlichkeitsbegriff, der, so Hacking, erst einen Strukturwandel
hatte durchmachen miissen, ehe es im 17. Jh. nicht nur mit der Wahrschein-
lichkeitsrechnung im engeren Sinn, sondern iiberhaupt mit induktiver Evi-
denz, statistischer Beweisfithrung usw., kurz: ehe es wissenschaftlich mit dem



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 611

«Projekt der Moderne» losgehen konnte. Hackings kithne Thesen zu dem alea-
torisch-epistemischen Doppelcharakter der neuzeitlichen Wahrscheinlichkeit,
der diesen Durchbruch erméglicht habe, waren verdienstvoll, weil sie ein ech-
tes Thema aus dem Ghetto der Mathematikgeschichte herausfithrten, in das es
bis dahin gesperrt gewesen war. Dies geschah indessen um den Preis einer
kruden Neuzeitmythologie. Sowohl Hacking selber als auch die anschlieBen-
den Monographien von Barbara Shapiro (1983) und Lorraine Daston (1989)
berticksichtigten nicht eine einzige untibersetzte lateinische Quelle. Nun ist,
wenn wir das 20. Jh. Revue passieren lassen, wohl auf keinem geisteswissen-
schaftlichen Forschungszweig mehr geschehen als in der philosophisch-theo-
logischen Medidvistik. Angesichts der Hartndckigkeit, mit welcher das aus
dem 19. Jh. stammende Geschichtsbild der Modernititstraditionalisten immer
noch die abgedroschensten Gemeinplitze tber Mittelalter, Renaissance und
Neuzeit reproduziert, ist dadurch philosophie- und wissenschaftsgeschichtlich
ein enormer Nachholbedarf entstanden. Die wichtigste Wirkung, die Hackings
Buch gehabt hat, ist daher die Ungeduld, die es inzwischen in vielen Képfen
erzeugt, mit diesem Anachronismus aufzurdumen. Auf zwei Neuerscheinun-
gen, die sich der filligen Revision widmen, sei hier hingewiesen.

James Franklins Science of conjecture trigt zusammen, was aus der Zeit vor
der Erfindung der Wahrscheinlichkeitsrechnung, also bis etwa zur Mitte des
17. Jhs., an Vorstellungen zur Erlangung von induktiver Evidenz bekannt ist.
Das ist betrichtlich und noch nie auch nur annihernd in dieser Fille ausge-
breitet worden, denn dazu bedarf es des sicheren Griffs fiir die mdglichen
Quellen, und der hat Seltenheitswert. Ausgerechnet einem australischen Ma-
thematikprofessor blieb es vorbehalten, eine Frage, die sich wissenschaftsge-
schichtlich geradezu aufdringt, in der einzig angemessenen Form abzuhan-
deln. Franklin nimmt es ernst, dal3 vier Faktoren fur die akademische Kultur
Europas bestimmend waren: die Absage an die Nationalsprachlichkeit, der
Aristotelismus, das rémische Recht und die christliche Theologie. «Jede Gene-
ration muB} aufs neue die geistesgeschichtliche Wichtigkeit des Aristoteles und
der Scholastik beigebracht bekommen. Jede Generation ist dariiber genauso
verblufft wie die vorhergehende, denn jeder nihert sich den Aristotelikern mit
gewissen Fabeln im Kopf. Sogar heute noch ist das einzige «Faktum», das
viele mit den mittelalterlichen Theologen verbinden, dal sie dariiber disputiert
hitten, wie viele Engel auf einer Nadelspitze tanzen kénnen. Diese licherliche
Verleumdung wird spitestens seit Chillingworth (1638) kolportiert. Eine
schon aus inneren Griinden so unwahrscheinliche Fabel kann sich nur halten,
weil sie in einem Stutzkorsett noch allgemeinerer Mythen steckt: daB3 Aristo-
teles Wissenschaft ohne Empirie getrieben habe, dall die Scholastiker sich ge-
weigert hitten, durch die ersten Fernrohre zu schauen, und dann dberhaupt
der Renaissancemythos ...» (S. 343). Die von Franklin dagegen bezogene kriti-
sche Position, die den Aufbau seines Buches bestimmt, liegt auf der Linie der
von Harold Berman 1983 in Law and Revolution vorgetragenen These, wonach
nicht das 16. Jh., sondern die «Papstrevolution» des 11.—13. Jhs. den groflen
Innovationsschub darstellt: Kirchenrecht, Rechtsgelehrsamkeit, Universititen.
Das Buch beginnt daher mit der juristischen Diskussion um die MaB3stibe det



612 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Beweiswiirdigung. Ohne die Einbeziehung auch der drei anderen Fakultiten,
Philosophie, Theologie und Medizin, bliebe eine Rationalisierungsgeschichte
des SchlieBens, welches unter der Bedingung von UngewiBheit erfolgt, indes-
sen unvollstindig. Nach dem forum externum werden daher nacheinander das
forum internum des Gewissens (Probabilismus), Logik und Rhetorik, die Be-
weisfiihrung in empirischen Wissenschaften, die philosophische Theorie der
Induktion, der kosmologische Gottesbeweis, die scholastische Befassung mit
dem Versicherungswesen und speziell natiirlich das Wirfelspiel behandelt.
Von Fall zu Fall, besonders bei der Philosophie und Medizin, wird der Helle-
nismus ausfithtlich mitbedacht. Umgekehrt gravitiert die Behandlung von (Mo-
ral-)Theologie und Astronomie mehr zum 17. Jh. Es ist hier nicht der Ort, auf
Einzelheiten dieser Besichtigung eines Jahrtausends einzugehen. Zum Schluf3
gibt Franklin seine Antwort auf die seit dem 18. Jh. schwelende und in den
letzten dreilig Jahren lebhaft diskutierte Frage, wieso es eigentlich nicht frii-
her zur Erfindung der Wahrscheinlichkeitsrechnung gekommen ist. Franklin
ist fiir Entdramatisierung. Obwohl er im GroBen und Ganzen eine Fort-
schrittsgeschichte geschrieben hat, ist er weder darauf aus, iberall Vorstufen
einer mathematischen Behandlung zu entdecken, noch zeigt er sich, wo ihm
dergleichen tatsichlich entgegentritt, davon besonders angetan. Manch skepti-
scher Seitenblick fillt in diesem Zusammenhang auf den Erkenntniswert stati-
stischer Methoden in den Humanwissenschaften heute. Der trockene Witz,
der an Stephen Jay Gould erinnernde lockere Ton der Darstellung diirfen
nicht dariber hinwegtiuschen, daB3 hier ein dickes Brett gebohrt ist. Dieses
Urteil bezieht sich nicht nur auf die immense Quellenkenntnis, sondern auch
auf die Beherrschung der Forschungsliteratur zu jedem einzelnen der durch-
streiften Fachgebiete. Franzosische, italienische und deutschsprachige Beitrage
werden fair beriicksichtigt. Herausgekommen ist dabei nicht mehr und nicht
weniger als ein Ariadnefaden durch das Labyrinth «Abendland» — keine behi-
bige Kulturgeschichte alten Stils, sondern etwas auch fiir jeden Fachhistoriker
duBerst Anregendes, da die hier praktizierte Interdisziplinaritit endlich einmal
ihr fundamentum in re hat. Wenn Max Weber Recht gehabt hat und «Rationa-
lisierung» das groBe abendlindische Thema ist, dann verdanken wir Franklin
wohl die erste geschichtliche Darstellung tiberhaupt, die sowohl stofflich als
auch methodisch auf der Héhe dieses Themas ist. Schwergewichte der For-
schung werden erfahrungsgemil3 nur zégernd rezipiert. Dal3 dieses Buch als-
bald ins Deutsche lbersetzt erscheint, ist leider kaum zu hoffen, schon der
ausgiebigen Zitate wegen. Wenn aber doch, wire es wiinschenswert, daf diese
nicht, wie jetzt, nur in Ubersetzung, sondern auch im Original geboten wiir-
den.

Wihrend Franklin mehr der objektive, theoretische Aspekt der Wahr-
scheinlichkeit beschiftigt, konzentriert sich das zweite hier anzuzeigende
Buch mit dem vielsagend schillernden Titel Moral im Zweifel auf den subjekti-
ven, praktischen Aspekt. Trotzdem gehéren beide zusammen. In beiden Bi-
chern spielt Juan Caramuel y Lobkowitz (1606—82) eine prominente Rolle:
Monch, Mathematiker, Philosoph, Jurist, Astronom und moraltheologisch
Erzprobabilist. Das ist kein Zufall. Es ist das Indiz einer revisionistisch verdn-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 613

derten Choreographie. Am Probabilismus der frithen Neuzeit scheiden sich
immer noch die Geister. Die 1577 aufgekommene Skandalthese, dal man in
Gewissensdingen auch die weniger wahrscheinliche Ansicht sich zu eigen ma-
chen diirfe, war wihrend des 17. Jhs. der Gegenstand einer umfangreichen,
2.T. monographischen, Literatur, die als das gréBte lateinische Reflexionsfo-
rum zum Thema Wahrscheinlichkeit tiberhaupt gelten mufl und doch gerade
unter diesem Aspekt terra incognita ist. Hacking hatte es seinerzeit bei ein
paar billigen Reminiszenzen an Pascals antiprobabilistische Polemik bewenden
lassen. Der Revisionismus kntlipft dagegen an die zwischen 1880 und 1950 flo-
rierende theologiegeschichtliche Aufarbeitung der sog. «Liguori-Moral» an.
Deren Primisse und zugleich Hauptsorge war es gewesen, dall die Subjekte
sich in ihrer praktischen Urteilsfindung auf einen Expertendiskurs sollen stiit-
zen konnen. «Rigorismus» und «Laxismus» lauten, schlagwortartig, die zwei
Extreme solcher Gewissensberatung, deren erstes ein jansenistisches Air hat,
wihrend das zweite in den langen Listen von Lehrverurteilungen von 1665/66
und 1679 greifbar ist, die man in Denzingers Enchiridion Symbolorum nachlesen
kann.

Obwohl Rudolf Schiissler gelegentlich andeutet, am Probabilismus, weil
er die Handlungsspielriume erweiterte, das dem Individualismus und Libera-
lismus der Neuzeit zusagende Moralprinzip zu haben, ist ihm dessen Ambiva-
lenz doch bewul3t. Ganz richtig betont er, dal der Probabilismus im Dienst
kontrirer sozialer Interessen stand (S. 151). Wer, wie Schiissler, nach der Ge-
genwartsbedeutsamkeit des Probabilismus fragt, wird sie also nicht auf dieser
Ebene suchen. Der moraltheologische Probabilismus, so die These, sei viel-
mehr methodisch der eigentliche Vorlidufer der modernen Entscheidungstheo-
rie. Auf dem Erfahrungshintergrund der gegenwirtigen Hochkonjunktur der
Praktischen Ethik hilt Schiissler es fir den Kardinalfehler aller nachscholasti-
schen Moralphilosophie, daB3 sie ein jahrhundertelang kultiviertes Problembe-
wulltsein in der Bewiltigung moralischer Unsicherheit schlicht verleugnet hat.
«Die modernen Ethiken Kants und des Utilitarismus zogen sich auf diesem
Weg ein Problem zu. Auf der einen Seite wurden diese Ethiken mit wesentli-
chen quasi-juridischen Elementen ausgestattet, auf der anderen Seite wurden
die Weiterungen der quasi-juridischen Perspektive nicht beachtet» (S. 310).
Dieser Kritik wird der angekiindigte 2. Teil von Schiisslers Werk gewidmet
sein. Der hier vorgelegte erste Teil legt dafiir die Basis, indem er, bezogen so-
wohl auf die Zeit vor als auch nach 1577, die scholastische Entscheidungs-
theorie entfaltet. Anhand einer Reihe kanonischer Autoren, die freilich schon
lange nicht mehr systematisch zueinander in Beziehung gesetzt worden sind
(die Dominikaner Cajetan und Medina, die Jesuiten Vazquez, Suirez, T. Sin-
chez), werden die ethischen Primissen des in dem zweiten Stadium erfolgten
und zunehmend reflektierten Ubergangs zum Probabilismus analysiert. Zwei
im 16. Jh. gefiihrte naturrechtliche Diskussionen, die um die spanische Land-
nahme in Amerika und die um die Grenzen des Gehorsams, exemplifizieren
das erste Stadium. Besonders instruktiv ist das Licht, das von dem zweiten
Stadium auf den Fall Galilei fillt. Schussler gibt Pierre Duhems bekannter
These, derzufolge Kardinal Bellarmin wissenschaftstheoretisch die aufgeklir-



614 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tere Position vertreten habe, noch ein Pointe: 1656, direkt unter den Augen
des Papsts Alexander VII., wurde von Caramuel die RechtmiBigkeit der Ver-
urteilung Galileis ausfihrlich diskutiert. Wenn Galilei — im Sinne Caramuels —
nur etwas gewitzter gewesen wire, behauptet Schussler, wiirde sogar die unbe-
streitbare extrinsische Probabilitit des Kopernikanismus ausgereicht haben,
um diesen «mit den Mitteln des Probabilismus legitimerweise vertreten zu
konnen» (S. 245). Von Caramuels Votum hat die Wissenschaftsgeschichte so
gut wie keine Notiz genommen. Das liegt daran, dal3 es nicht in einer astro-
nomischen Abhandlung steht, sondern in Caramuels Moraltheologie. Ein Um-
stand, der Schissler in seiner ethischen Lesart des Falls Galilei bestiarkt: Im
Grunde hatte Galilei gegen die «Wissenschaftsethik» seiner Zeit verstoBen.
Was daraus zu lernen ist — der Bayreuther Ethikprofessor hilt damit nicht
hinterm Berge: «Sofern Gutachterkommissionen im Auftrag von Regierungen
oder Organisationen tber die Einhaltung ethischer Normen wachen, wie es
zunehmend in der Praktischen Ethik der Gegenwart propagiert und auch in
der Praxis umgesetzt wird, kénnten sich Ethikgutachter in der Situation Bell-
armins wiederfinden.» Schussler warnt, dafl «wir in Zukunft mit ein, zwel,
vielen Galilei-Fillen zu rechnen haben, wenn die ethische Kontrolle naturwis-
senschaftlicher Forschung ernsthaft betrieben werden sollte» (S. 263).

Da Schiisslers Buch trotz seiner systematischen Absicht auch ein Beitrag
zur Geschichtsschreibung ist, muB es sich Einwinde von historischer Seite ge-
fallen lassen. Die Menge der aufgefithrten Quellenliteratur ist gewil3 beein-
druckend. Bei der Anlage des Buchs fehlt trotzdem zu viel und zu Wichtiges,
als dafB3 auf die Skandierung Verlal} wire. Das Kirchenrecht kommt praktisch
nicht vor, iiber die 88 hochinteressanten Rechtsregeln im Sechsten Buch der
Dekretalen und deren Kommentierungstradition fallt kein Wort. Am anderen
Ende kommt ausgerechnet die Systematisierungshochblite des Probabilismus
genauso schlecht weg wie seit eh und je. Die ihm eigens gewidmeten Mono-
graphien fallen allesamt erst in die zweite Hilfte des 17. Jhs. (z.B. in demsel-
ben Jahr 1669 die beiden von Francesco Bordoni und Antonio Terillo), wet-
den kaum oder gar nicht ausgewertet. Uberhaupt ist der Umgang mit den
Quellen kein besonders pfleglicher. Allzu sparsam dosiert sind die Zitate. Wo
sie eine Kontrolle des Texts ermdglichen, ergeben sich mitunter erhebliche
Dissonanzen, z.B. bei der Wiedergabe von Liguoris gewil3 nicht nebensichli-
cher Unterscheidung zwischen der probabilitas facti und der probabilitas iuris (8.
297/98). Allzu eilig wird generalisiert. So trifft es nicht zu, dal «die iberischen
Autoren ... in ihrer Ablehnung von Adrians Sondermeinung zu Befehl und
Gehorsam tbereinstimmeny» (S. 139). Von dem Jesuitenkardinal Juan de Lugo
(T 1660), einem der bedeutendsten Moraltheologen der Schule von Salamanca,
habe ich 1993 nachgewiesen, dal3 er dieselbe strikt tutioristische Fassung der
Gehorsamspflicht oder, anders gesagt, dieselbe weit gefaBBte Moglichkeit zur
Befehlsverweigerung verteidigt, die, wie ich jetzt aus Schissler lerne, auf Ad-
rian von Utrecht (den spiteren Papst Hadrian VI.) zuriickgeht. Wieso ausge-
rechnet Hugo Grotius sich nachsagen lassen muB, in dem einschligigen Kapi-
tel seines Hauptwerks seine scholastischen Gewidhrsleute unterschlagen zu
haben (S. 275f.), wird jedem unerfindlich sein, der eine ungekiirzte Ausgabe



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 615

von De iure belli ac pacis konsultiert. Dort bezieht sich Grotius unter anderem
ausdriicklich auf Vitoria, Medina und Vizquez. So abrupt, wie Schiissler es
darstellt, ist der Faden der Uberlieferung also nicht abgerissen. Erst jiingst
wieder ist darauf von Paola Negro in ihrem Beitrag zu Dalla prima alla seconda
Scolastica (Hg. Alessandro Ghisalberti, Bologna 2000) hingewiesen worden.

Monita dieser Art zeigen freilich, daBl die Erforschung des in den beiden
hier vorgestellten Studien mutig betretenen Kontinents immer noch in den
Anfingen steckt. Bevor man sehr viel weiter kommt, wire literargeschichtlich
erst einmal geduldig das Gelinde zu vermessen. Bis dahin wird jeder auch
noch so ambitionierten Arbeit auf diesem Feld leicht nachzuweisen sein, dal3
auch sie im Nebel stochert.

SVEN K. KNEBEL



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

