
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Michael Menke-Peitzmeyer: Subjektivität und Selbstinterpretation des dreifaltigen

Gottes. Eine Studie zur Genese und Explikation des Paradigmas
«Selbstoffenbarung Gottes» in der Theologie Karl Barths. Münster: Aschendorff
Verlag, 2002. 640 S. (Münsterische Beiträge zur Theologie 60). ISBN: 3-402-
03966-4.

Les études sur la théologie trinitaire et la doctrine de la révélation de Karl
Barth ne se comptent plus. Ce sujet demeure d'actualité: que l'on s'accorde
avec Barth ou qu'on lui préfère d'autres voies, il faut reconnaître que sa
doctrine trinitaire contribue aujourd'hui encore, et de façon souvent déterminante,

à dessiner les contours de la réflexion sur la Trinité et la révélation. Le
volumineux ouvrage de M. Menke-Peitzmeyer a le mérite de reprendre ce
thème avec profondeur et de façon étendue, en considérant la genèse de la pensée

barthienne et ses sources, mais aussi sa réception et les critiques qu'elle a

suscitées. Ce livre étudie le traitement systématique que la notion d'«autorévé-
lation», issue de Hegel, reçut chez Barth, par qui elle devint un concept central

de la théologie du XXe siècle. Avec la notion d'autorévélation, la doctrine
de la révélation et celle de la Trinité se nouent en effet jusqu'à s'identifier, de
manière à constituer le fondement d'un discours théologique orienté vers la
souveraine subjectivité de Dieu.

L'étude de M. Menke-Peitzmeyer comporte deux parties, toutes deux
historiques et systématiques. Dans la première partie (39-260), l'auteur établit
que l'élaboration de la notion d'autorévélation résulte de la discussion de Karl
Barth avec quatre auteurs en particulier: Schleiermacher, dont Barth critique le

subjectivisme anthropocentrique auquel il reproche de vider la révélation de

son objectivité; Feuerbach, illustrant la radicalisation du subjectivisme que
Barth veut éviter; Anselme de Cantorbéry, dont l'interprétation transcendantale
fournit à Barth la voie vers une conception positive de la révélation, assurant
en particulier les conditions de possibilité de l'auto-interprétation de Dieu
dans l'histoire du salut, la restitution de l'objet de la théologie (Dieu lui-même,
conçu comme Sujet et connu par lui-même) et le statut spécifique de la
rationalité théologique; Hegel enfin qui, malgré les critiques que lui adresse Barth
(identification de la doctrine trinitaire avec la logique dialectique, oubli de la
liberté de Dieu menaçant la liberté humaine), n'exerce pas moins une influence

déterminante, notamment par la conception du Sujet absolu et de son
auto-manifestation. L'influence conjuguée de ces auteurs est exposée de façon
très éclairante. Il faut remarquer l'attention prêtée ici à saint Anselme: ce dernier

joue un rôle important dans le retour barthien à Dieu-Sujet, par-delà la

subjectivité libérale, de telle sorte qu'en réunissant la conception de la révélation

et celle de la Trinité dans une «théologie trinitaire de la révélation», Barth
ne fait rien d'autre que montrer «comment Dieu doit être en lui-même pour
avoir pu se révéler tel qu'il s'est effectivement révélé» (238).

La seconde partie de l'ouvrage de M. Menke-Peitzmeyer (261—609)
présente et discute le contenu de la doctrine trinitaire de la révélation proposée



556 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

par la Dogmatique de Barth, en considérant également la doctrine de la
prédestination. Trois thèmes centraux de la Kirchliche Dogmatik sont ainsi posés dans

une détermination christologique: révélation, Trinité et prédestination. Relevons

quelques-uns des accents soulignés par l'auteur. La nouvelle fondation
de la dogmatique repose sur une manière de penser transcendantale grâce à

laquelle Barth redécouvre que Dieu est le sujet de la théologie: Dieu se communique

par lui-même et il n'est connu que par lui-même (263—264). En caractérisant

Dieu par la relation du Père, du Fils et du Saint-Esprit (plutôt qu'en
déterminant Dieu par le monde), Barth peut ressaisir la souveraineté et la liberté
de Dieu (278). L'inscription de la théologie trinitaire dans les Prolégomènes de la

Dogmatique, et non plus seulement dans un simple traité particulier, signifie
donc le refus de partir de l'anthropologie, de l'autorité de l'Eglise ou d'une théorie

de la religion: en partant de l'Ecriture et de la révélation, c'est-à-dire de

Dieu lui-même, Barth assigne à la doctrine trinitaire la tâche de fournir les
critères de toute l'entreprise théologique (337). En écartant le mot «personnes»
au profit de l'expression «modes d'être» (Seinsweisen) pour parler du Père, du
Fils et du Saint-Esprit, Barth ne fait que poursuivre une conception de la Trinité

tirée du concept de révélation, car les propriétés de ces trois «modes
d'être» sont précisément celles que l'on découvre dans la notion même de
révélation: le révélateur, la révélation, et l'être-révélé (360). A tous les plans, M.
Menke-Peitzmeyer souligne les implications de l'identification de la doctrine
de la révélation et de la théologie trinitaire: Barth saisit l'être de Dieu comme
révélation et la révélation comme être de Dieu (540), au risque d'une insuffisante

différenciation entre la Trinité immanente et la Trinité économique. Le
cas de la prédestination (418—554) n'est pas le moins intéressant: la préexistence

du Verbe éternel (théologie trinitaire) et la prédestination (christologie)
coïncident, de telle sorte que la liberté éternelle qui est l'être même de Dieu
est saisie comme l'élection du Fils pour les hommes: dans une sorte de cercle,
l'élection définit ce qu'est la doctrine trinitaire de la révélation (537).

M. Menke-Peitzmeyer adresse cependant de très nombreuses critiques à

Karl Barth (en reprenant souvent les réflexions de plusieurs autres auteurs,
W. Pannenberg notamment). Ces critiques ne sont pas nouvelles, mais leur
réunion systématique montre bien les difficultés de la réception de Barth. En
déduisant la théologie trinitaire du concept même de révélation, Barth n'a pas
développé sa doctrine trinitaire à partir du contenu de la révélation biblique,
comme son programme l'exigeait, mais plutôt à partir d'une représentation
formelle (404). L'influence de Hegel demeure déterminante: la doctrine trinitaire
de la révélation repose sur la subjectivité divine, c'est-à-dire sur l'auto-conscience

de l'Esprit absolu fondant sa manifestation ad extra. Contrairement à

ses explications concernant les vestiges de la Trinité, Barth a paradoxalement
développé sa doctrine trinitaire sur la base de l'image de Dieu dans l'âme
humaine (doctrine du sujet), et non pas seulement à partir de la révélation de

Dieu en Jésus (405). Sa doctrine de la Parole de Dieu, en définitive, n'est pas
le développement trinitaire annoncé mais plutôt l'explicitation du concept de

révélation. La doctrine de la Trinité court dès lors le risque d'être réduite à

une simple condition transcendantale de la révélation. Les rapports de la Tri-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 557

nité immanente et de la Trinité économique sont insuffisamment traités chez
Barth (408). Suivant M. Menke-Peitzmeyer, l'omission de la différence entre la

nature et la grâce, entre la liberté et la grâce ou entre la raison et la révélation,
provient de l'identification de l'auto-constitution de Dieu (Trinité immanente)
et de son auto-interprétation dans l'histoire (Trinité économique : 543). Dans
ce contexte, il manque à Barth une doctrine de la création par le Père (406).
Quant au Saint-Esprit, réduit à assurer l'accueil de la révélation dans les sujets
humains, il est insuffisamment honoré (410—411). L'accent principal de la

pensée barthienne demeure placé sur l'irréductible subjectivité de Dieu,
jusqu'à l'hypertrophie, afin d'assurer la Seigneurie absolue de Dieu, au risque de

menacer la liberté humaine (412-413). En développant la liberté absolue de
Dieu comme Sujet de son auto-révélation, la théologie trinitaire de Barth a

pour fonction de garantir la subjectivité absolue de Dieu, l'événement de son
auto-interprétation dans l'histoire et ses conditions de possibilité. Cette
doctrine barthienne apparaît bien comme l'un des plus purs fruits de l'idéalisme
allemand (cf. 540).

En raison de ces difficultés, M. Menke-Peitzmeyer esquisse en conclusion
une alternative au système de Barth (588—609). Cette alternative s'inspire de la
Théodramatique de Balthasar et, plus encore, de la théologie de la liberté de Th.
Pröpper. On se demande un peu pourquoi l'auteur a voulu esquisser si
sommairement un tel programme après une étude aussi intéressante et volumineuse

sur Barth. Cette alternative, tout en maintenant la fondation trinitaire de

la révélation, propose un retour au donné biblique et conçoit l'auto-révélation
de Dieu au moyen d'une saisie transcendantale de la liberté. Comparé à la
synthèse barthienne, et malgré les difficultés de cette dernière, cet appendice
apparaît un peu décevant. Il aurait été plus intéressant d'examiner comment les

disciples de Barth, notamment dans la théologie anglo-saxonne, ont poursuivi
son propos trinitaire en corrigeant certaines de ses lacunes. Mais le livre de M.
Menke-Peitzmeyer donne hélas l'impression qu'il n'y a pas de réception de
Barth au-delà de la sphère germanophone. Par ailleurs, on pourra hésiter à

admettre que la notion kantienne de la liberté constitue la seule issue. Ce n'est
sans doute pas dans cette alternative conclusive, mais plutôt dans l'exposé
historique et systématique de Karl Barth, très bien mené, que réside l'intérêt du
livre de M. Menke-Peitzmeyer. Enfin, on aurait pu attendre un examen plus
détaillé du contenu de la doctrine trinitaire de Barth. Car en attachant aussi
étroitement la doctrine trinitaire à la révélation de Dieu et à l'histoire du salut,
Barth a joué un rôle déterminant, le plus décisif sans doute parmi tous les

théologiens du XXe siècle, pour remettre la doctrine trinitaire à l'honneur et
lui redonner sa place centrale en théologie.

Gilles Emery

Georg Essen: Die Freiheit Jesu. Der neuchalkedonische Tinhypostasiebegriff im
Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Tersonphilosophie. Regensburg: Pustet 2001. 374
S. (ratio fidei Bd. 5). ISBN: 3-79717-1743-X.

Die Habilitationsschrift, die Georg Essen, Systematiker aus Nijmegen, in neun
Einzelkapitel gegliedert und in der Reihe ratio fidei publiziert hat, wird mit ei-



558 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

ner sehr sachkundigen dogmengeschichtlichen Profilierung der Hypostasenfrage

begonnen. Um Namen wie Apollinarios, Leontios von Byzanz und Leon-
tius von Jerusalem (letzterer entwickelte die «wirkungsgeschichtlich so bedeutsame

Lehre von der Enhypostasie» [41]), Origenes, Maximus Confessor, Cyrill
von Alexandrien und Nestorios baut Essen einsichtig die Kardinalfrage für die

Folgezeit auf: «Wie ist das Verhältnis von Gott und Mensch in Christus
überhaupt zu denken und wie das Verhältnis der einen Hypostase zu ihren beiden
Naturen?» (36). Mit dieser hochspekulativen Frage geht Essen auf einem Pfad,
der zwar theologiegeschichtlich einsichtig ist; dabei wird aber die soteriologische

Frage marginalisiert, die das Zweite Vatikanische Konzil mit seinem Blick auf
die Veritas salutaris (DV 11; GS 28) nachdrücklich erinnert hat. Die hohen
Theoreme tendieren bei Essen auf eine logisch-spekulative Christologie, die
ihre Spannung nicht aus soteriologischen Implikationen zieht, sondern aus der
Anlage der Arbeit: Durchgängig konfrontiert Essen patristische Ansätze und
gegenwärtige Dogmatik, woran seine eigenen Intentionen gut ablesbar werden.

Besonders deutlich zeigen sich diese im 2. Kapitel, wo er sich mit Rahner
und Schoonenberg beschäftigt und klar macht: Er begnügt sich nicht mit
Rahners Ansatz, wonach bei Jesus Christus kreatürlicher Selbststand seiner
Freiheit einerseits und Abhängigkeit von Gott andererseits in gleichem Maß
wachsen, so daß er als die «kreatürliche Selbstaussage des Wortes Gottes» (72)
gedacht werden kann; Essen will mehr, er will dieses Verhältnis «in seiner

eigenen Ursprünglichkeit als transzendental Unbedingtes» denken (83). Hier
taucht das entscheidende, systemtragende Stichwort Essens auf: die Unbe-
dingtheit menschlicher Freiheit, näherhin ihre formale Unbedingtheit als

ursprüngliche Fähigkeit menschlicher Freiheit, «sich zu allem, zum eigenen
Dasein, der eigenen Bestimmung und zu Gott verhalten zu können» (85). Diese
Unbedingtheit wird von der materialen Bedingtheit (179) nicht beeinträchtigt,
wenn auch formale Unbedingtheit und materiale Bedingtheit in einem dauernden

Dilemma sich aneinander reiben (251f.). Genau dieses Dilemma will
Essen christologisch lösen.

Der Bezug zur Unbedingtheit gilt für Essen als neuzeitlich (140), er wurde
durch Descartes und Kant eingeführt (155) und von Fichte entscheidend
durchgedacht. Essen nimmt das in seinen eigenen Reflexionen später voll auf
(8. Kapitel, ab 242).

Die formale Unbedingtheit menschlicher Freiheit bestimmt Essen als «das

für die subjekthafte Freiheit fundamentale Moment des ursprünglichen
Entschlusses zu sich» (168), wodurch sich das «aus einer inneren Dynamik des

Aktivitätsmomentes sich generierende selbstreflexive Bewußtsein» (ebd.) setzt
und somit «Einheit durch sich selbst» (169) ist. M.E. werden hier die der Freiheit

und dem menschlichen Wesen als solchem (d.h. auch formal)
eingeschriebenen Kontingenzen freiheitslogisch so überspielt, daß formal die alte
Aseität des Absoluten anthropologisch angeeignet wird; semantisch erfährt
diese Spekulation ihren kongruenten Nachdruck in der Überbetonung der
Ursprünglichkeit und der Unbedingtheit (bes. 170-191; 199—204), der auch die

«Unbedingtheit des eigenen Wesens» (185) der Freiheit behaupten hilft und
ineins damit diese Form des Spekulativen mit den Kirchenvätern rechtfertigen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 559

will, durch die biblisches Wort «in eine technisch-begriffliche Sprache übersetzt

(worden ist), um aufbrechenden Reflexionsproblemen standhalten zu
können» (100).

Diese Übersetzung zog eine Unterschätzung nach sich, die sich in Essens
hoher Spekulation spiegelt, wenn er biblische Rückfragen stellt und dabei
einer unkritischen Aneignung erliegt, die besonders auffällig in seiner Auslegung

von Mk 14 wird. Darauf ist weiter unten noch zurückzukommen. —

Jedenfalls steht für Essen fest: Ausgangspunkt der Christologie und all ihrer
theologischen Folgen ist die «Geschichte Jesu als des Sohnes» (107). Die
unbedingte Freiheit und ihr Selbstverhältnis wird Basis und Brücke einer Hinga-
bechristologie (Kap. 7; 206—241), durch die Essen die Einheit des Gottessohnes
in seiner geschichtlichen und präexistenten Wirklichkeit denken will - begleitet

von W. Pannenbergs These: «Als dieser Mensch ist Jesus Gott.» (213).
Doch auch Pannenberg bleibe nach Essen in der Interpretation dieser These
ontologisch unklar, weil er den Enhypostasiebegriff nur als Grund von Jesu
menschlicher Existenz, nicht aber als deren Garantie ansieht. Essen folgert als

Desiderat: «Insofern wäre der Enhypostasiebegriff also nur dort wirklich
eingeholt, wo die präinkarnatorische Person des Gottessohnes als das Subjekt des

Inkarnationsgeschehens und also als das HandlungsSubjekt der Geschichte
Jesu selbst angesetzt wird» (217). So wird das ganze Inkarnationsgeschehen
dann doch «von Gott her gedacht» (221).

Diese Differenz zu Pannenberg spiegelt einen fundamental-anthropologischen
Dissens wider: Während Essen bei der Ursprünglichkeit des Selbstverhältnisses

menschlicher Freiheit ansetzt, sieht Pannenberg, daß «das Ich nur
im andern seiner selbst zu sich» (230) finden wird. Das entspreche nicht ganz
dem neuzeitlichen Niveau; und dieses Niveau sei nach Essen keineswegs das

(polemische) Gegenüber zum Christentum. Die sogenannte anthropologische
Wende habe nämlich «genuin Christliches geschichtlich zum Durchbruch»
(247) gebracht. M.E. hat Essen hier den Preis des Durchbruchs vergessen: die
radikale Zentrierung auf das Ich und sein indivdualisiertes, kirchlich, sozial und
politisch steriles Verhältnis zu seinem Gott; die damit verbundene Dekontex-
tualisierung und Desozialisierung des Christlichen in Bezug auf seine biblische
und also auch jüdische Basis; schließlich die Identifikation von unterschiedlichen

Bedeutungsgehalten, so etwa wenn Essen Würde und Gottebenbildlichkeit
identifiziert (247) und dabei übersieht, daß der Begriff der Würde das

aufklärerische Verbindungsstück zum modernen Begriff des Wertes des Menschen
ist, der schließlich ökonomisch verrechnet wird. - Ähnliches trifft für den
schon genannten unkritischen Umgang mit der biblischen Basis zu. Aus Mk 14
und der dort überlieferten, angeblichen Gotteslästerung Jesu, die auf seinen
Vollmachtsanspruch hinweise, erschließt Essen, daß «nur Gott allein noch
über die Wahrheit des Vollmachtsanspruchs Jesu und die Wirklichkeit des in
ihm behaupteten Gottes befinden» (264) konnte. Diese Aussage ist deshalb
schief, da mit ihr nicht mitkommt, daß die Evangelien allesamt — mit Ausnahme

von Lk - innerjüdische Auseinandersetzungen darstellen und der in ihnen
teils massive Antijudaismus von Außenstehenden ganz anders gelesen und
kritisiert werden muß, als das bei Essen geschieht. So ist es mit Blick auf die jü-



560 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

dische relecture Jesu klar geworden, daß Jesu Satz «Ich bin es» keine Gotteslästerung,

sondern eine bis heute übliche Affirmation in Bezug auf eine Frage
ist. Auch deutet das Zerreißen des Gewandes durch den Hohepriester einen
vorwegnehmenden Trauerritus darüber an, daß Jesus, da er seine Exponierung
nicht zurücknimmt, nicht mehr geholfen werden kann. Weiters kann nach
jüdischem Verstehen damals und heute jeder Mensch Ort der Gegenwart Gottes
sein. Essens Exklusivität Jesu lebt von einer Unkenntnis jüdischen Nachdenkens

gerade an dieser hoch sensiblen Stelle. Schließlich fällt in Essens christo-
logischem Steigerungsdenken an dieser Stelle die so wichtige Unterscheidung
und Relation von Israel-Christus-Völker aus, die den Druck genommen hätte,
bei Jesus unbedingt eine absolute Überbietung des Bisherigen denken zu müssen.

Die Probleme an dieser Stelle werden noch dadurch vertieft, daß bei
Essen die dissimilitude maior der Analogie im Zusammenhang der Thematisierung
der Selbstoffenbarung Gottes in Christus ausfällt und an ihrer Stelle
nachdrücklich Identität steht (266ff.), die es möglich macht zu schreiben, daß in
Christus «Gott selbst und zwar als er selbst uns begegnet! Daraus aber folgt,
daß Jesus zum Wesen des ewigen Gottes gehört und zwar so, daß Gott in keiner

Weise mehr ohne ihn gedacht werden kann» (269; ähnlich auch 292).
Gott ist also abhängig vom Ja des Menschen (304). Ob diese Konstruktion
noch unterscheidbar bleibt von Motiven historisch-gnostischer Dialektiken
der Dependenz Gottes, ist an diesen Stellen doch fraglich.

Die radikale Unterscheidung von Gott und Nichtgott abrahamitischer
Religionen fällt bei Essen christologisch aus. Damit aber zeigt sich ein generelles

Problem an: Gerade wenn auch betont worden ist, daß der Ausgang der
Christologie bei der Geschichte des Menschen Jesus genommen werden muß
(197, 314), so wird diese Geschichte einer strengen Logik unterworfen, durch
die sich das Geheimnishafte des Gottmenschen und seiner Relation zum Gott
Israels auflöst; Geheimnis wird denn auch allzu rasch als «Abbruch von Reflexion»

denunziert (275). Dem entspricht auch, daß Essen zwar (vorläufig)
zugibt, daß uns die «Innenansicht» (275) von Person und Leben Jesu verschlossen

bleibt; in der Kritik Hans Urs von Balthasars heißt es dann aber doch:
Was Balthasar gefehlt habe, «ist genau das, was im Enhypostasiebegriff angezeigt

wird: den inneren Grund zu benennen für die Gottessohnschaft des
Menschen Jesus» (294). Diesen findet er in einem innertrinitarischen Heilsbeschluß

(306), den Liebe trägt, die paradox ist. Denn die Liebe Gottes ist
unveränderlich und doch solcher Art, daß sie «sich ändert und Mensch wird»
(310); die Lebensgeschichte Jesu trägt ebenfalls gleichgestaltige paradoxe
Züge, denn sie bedeutet «für den inkarnierten ewigen Sohn eine Fortbestimmung

seines göttlichen Personseins die seine ewige Selbstidentität als

Sohn nicht aufhebt» (312). So gilt das Paradox, daß «die Geschichte Jesu

streng von der einen Person des ewigen Sohnes auszusagen» (314f.) ist.
Dieses Identitätsdenken erlaubt es Essen auch, sinnhafte traditionelle

Unterscheidungen wie die scholastische Differenz de Deo uno und de Deo trino
einer fundamentalen Kritik (320) zu unterziehen, weil sie etwas auseinanderhält,

was identisch sei und als Identisches zu denken sei. Hintergrund dieser



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 561

Kritik ist womöglich eine latente Identität von Denken und Sein, genauer: von
Trinitätstheologie und Gott sowie von Christologie und Christus. Doch war
nicht gerade diese scholastische Unterscheidung eine theologische Wache vor
dem Gottgeheimnis, das sich in den vielen Suchbewegungen nachgerade
aufzwang? Freilich, am Schluß seiner Arbeit gibt Essen zu, daß er am wahren
«Abgrund der Vernunft» (335) steht. Doch läßt sich von diesem Abgang her
fragen, ob nicht das ganze Werk bescheidener hätte angelegt werden sollen.

Dennoch: Es gehört zur Größe dieser Arbeit Essens, daß sie diese Gefahr
am Schluß sieht und er schon am Anfang diese Studie ausdrücklich einen
«Versuch» (17) nennt; es gehört auch zur Größe dieser Arbeit, daß sie jede/n
Leser/In stellt und zum Kampf fordert durch die Provokation ihres
Anspruchs, der in vielen Emphasen mitkommt (29f., 32£, 34, 47, 62, 77, 82, 89,
104, 115, 126, 128, 131, 139, 144, 189, 192, 199, 202, 294, 297, 299, 313). Der
Kampf mit ihr lohnt sich, denn sie reizt das christologische und trinitarische
Denken auf. Deshalb ist es dieser Studie zu wüschen, daß sie weitläufigen
Eingang in die systematische Theologie findet.

Wolfgang Klaghofer-Treitler

Constitutiones et Acta Capitulorum Generalium Ordinis Fratrum Praedicatorum 1232
-2001. CD-Rom. Auswahl: fr. Wolfram Hoyers OP, Dominikanisches
Historisches Institut Rom. Berlin: Directmedia Publishing 2003. (Digitale Bibliothek

Spezial). ISBN 3-932544-68-4.

C'est une heureuse initiative de l'Institut historique dominicain de Rome de

permettre désormais à l'historien des ordres religieux ou du droit, de consulter
sur un même CD-ROM l'ensemble de la législation dominicaine au niveau de

son gouvernement central. Le titre choisi n'est pas entièrement exact puisque
le recueil comprend les Constitutions des moniales dominicaines (celles de

1259, 1929 et 1980) ainsi que la Règle du laïcat dominicain de 1923 et de 1986.
C'était bien l'occasion d'utiliser la dénomination maintenant redevenue usuelle
de l'Ordre dominicain : Ordo Praedicatorum.

Une «Introduction» en allemand et en anglais de Wolfram Hoyer OP précise

le but de la publication qui est de permettre la consultation rapide de très
nombreux textes dispersés en des volumes différents et surtout de trouver
rapidement des expressions ou des thèmes, alors même que les éditions sont
dépourvus d'Index. Cette Introduction explique aussi que la législation primitive,

celle que reprennent les Constitutions de 1236, et la révision de 1241 par
Raymond de Pennafort, n'est pas rééditée ici, car on en possède des éditions
critiques valables, dont les références sont d'ailleurs indiquées. Le CD ne
reproduit pas non plus la Règle de Munio de Zamora de 1285, pour l'Ordre de
la Pénitence (première législation pour les laïcs dominicains) qu'on trouve dans
l'édition que le P. G.-G. Meersseman en a donnée à Fribourg/Suisse en 1961.

En ce qui concerne la législation des frères, sont donc mis à notre disposition

les Constitutions incorporées dans l'édition des livres liturgiques domi-



562 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

nicains fournie par Humbert de Romans en 1256. Sont ensuite reproduites la
version Cloche de 1690, car il n'a pas été possible de scanner l'édition ordonnée

par Bandello en 1505 ni celle de 1566 par Felice da Castelfranco. L'édition
des Constitutions Jandel de 1885 est accompagnée de toute la documentation
par le P. Lo-Cicero et publiée en révision du recueil de Fontana en 1862. Les
Constitutions les plus récentes sont celles de 1969 (chapitre de River Forest)
et celles de 1998, publiées par le Maître Timothy Radcliffe. Les Constitutions
Gillet de 1932, qui incorporent les changements exigés par le Codex juris Canonici

de 1918, doivent être trouvées dans les Actes du Chapitre général du Saul-
choir.

En effet le second grand bloc de textes est composé des Actes des Chapitres

généraux de 1232 à 2001, utilisant jusqu'au Chapitre général de Rome en
1844 l'édition critique de B.M. Reichert, malheureusement sans l'apparat critique,

puis les éditions particulières. Les Lettres encycliques des Maîtres de l'Ordre

dominicain de 1233 (Jourdain de Saxe) à 1322 (Hervé de Nédellec) sont
extraites de l'édition Reichert.

Les références à la pagination originale subsistent, ainsi que la division en

paragraphes, ce qui est évidemment nécessaire pour les citations que peuvent
en faire les spécialistes. En espérant que le prix de deux cent euros ne sera pas
trop dissuasif, il faut féliciter l'Institut historique dominicain de nous procurer
ainsi un instrument presque exhaustif pour mettre à notre portée près de huit
siècles de législation dominicaine.

Guy Bedouelle, OP

Matthias Perkams: Eiebe als Zentralbegriff der Ethik nach Veter Abaelard. Münster:

Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung 2001. 395 S. (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, NF 58). ISBN 3-402-
04009-3.

Der Veröffentlichung dieser Dissertation ist für die Abaelardforschung unbedingt

ein Gewinn. Sie enthält eine umfassende philosophische Aufarbeitung
der Ethik Abaelards. Wer sich bislang kundig machen wollte, sah sich in der
Hauptsache — neben diversen Studien und verstreut vorfindlichen Aufsätzen -
an die Arbeiten von Luscombe und neuerdings an Marenbons Buch The philosophy

of Peter Abelard (1997) verwiesen. Letzteres repräsentiert den Versuch,
das Werk Abaelards hinsichtlich seiner philosophischen Implikationen unter
systematischem Anspruch zu analysieren. P.' Studie ist ohne Marenbons
Resultate nur schwer zu denken. Marenbon begreift Abaelards ethischen Ansatz
als integralen Bestandteil einer umfassenden philosophisch-theologischen
Bemühung. Hierin ist ihm P. gefolgt, obgleich er sich auf die Ethik begrenzt. In
der konkreten TextausWertung ließ er sich an Marenbons Sichtweise nicht
binden. Indem P. die Quellentexte nüchtern auswertet, erarbeitet er sich eine

interpretatorische Souveränität, die sich nicht nur in der Luzidität seiner
Gedankenführung niederschlägt, sondern es ihm auch ermöglicht, mit den
vorliegenden Deutungsmustern auf sachlicher Basis kompetent umzugehen. P. ist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 563

nicht versucht, einen die Fußnoten aufblähenden Detaildiskurs im
Kleingedruckten aufzunehmen.

Die Arbeit wird von zwei Schwerpunkten strukturiert. Zunächst wird die
Unhaltbarkeit des Vorwurfs an Abaelards Ethik nachgewiesen, sie sei im Kern
subjektivistisch ausgerichtet und könne den Umgang mit objektiver Normge-
bung nicht wirklich bewältigen. P. macht einsichtig, daß ein solcher Vorwurf
an den Texten kaum Halt findet. Andererseits verlagert er den Fokus der Analyse

von einem nur einseitig betrachteten Rationalismus Abaelards hin zum
Willens- und Liebesverständnis, das sich ihm als der Zentralpunkt für Abaelards

Ethik erweist. P. nimmt diese Umakzentuierung fernab eines falsch
verstandenen Kampfes von Theologie und Philosophie um die theoretische
Oberhoheit vor. Er wendet sich gegen einen enggeführten, emphatischen
Begriff von Rationalität, der es ermöglicht, den Philosophen Abaelard unhistorisch

gegen den Theologen auszuspielen. Indem P. theologische Problemge-
füge wie Gottesliebe und Gnade analysiert, wendet er sich nicht von der
Philosophie ab. Er trägt seine philosophischen Implikationen an diese heran, um
einzig aus den Texten philosophisch zu folgern. Die sichere Verankerung
dieser Analyse im Text, die den theologischen Problemhorizont bei Abaelard
nicht ins Marginale abdrängt, sondern sich ihm ernsthaft stellt, ihn aber auch
dekodieren und übersetzen muß, verleiht der Untersuchung innere Stabilität
und systematische Geschlossenheit. Es bleibt dies in allen Teilen eine «genuin
philosophische Abaelard-Interpretation» (22). Es ist zu bedauern, daß er das

Phänomen des Glaubens, das Abaelard als Basis der Caritas ansieht («Ex fide
quam de Christo habemus, Caritas in nobis est propagata ...», Exp. in ep. ad
Rom. 3,22), nicht in ähnlicher Weise decodiert hat.

P. unterwirft die abaelardsche Ethik einer genetischen Betrachtungsweise.
Problematisch scheint die Annahme, Abaelard habe sein Konzept konsequent
perfektioniert — Schwankungen, gar Rücknahmen kämen nicht vor. Im
Zentrum stehen amor/Caritas/dilectio sowie voluntas/intentio. Die Untersuchung
hebt bei der Theologia Christiana an, wird über die Collationes zum Römerbriefkommentar

geführt, leitet zur Theologia <scholarium>, um schließlich ihren ersten
Höhepunkt in der Ethica zu finden. Die wichtigsten Themenfelder sind
aufgearbeitet. In der Vertiefung wendet sich der Autor sodann den Sentenzenbüchern

der Abaelardschule sowie dem Commentarius Cantabrigiensis zu, um
schlußendlich auf den Briefwechsel zwischen Abaelard und Heloisa einzugehen.
In der Einschätzung der Sentenzenbücher folgt er Mews, der diese als
Mitschriften abaelardscher Vorlesungen ansieht. U.a. Marenbon (1997) und
Schroeter-Reinhard (1999) sind Mews hierin ebenfalls gefolgt. Die Echtheitsfrage

beim Briefwechsel Heloisa-Abaelard will auch P. nicht entscheiden. Für
ihn scheint aber Heloisas Part darin zu bestehen, als Projektionsfläche für
Abaelards ethische Theorie zu dienen (269f., 278). Dies muß selbst dann nicht
unterlaufen, wenn man nicht der Meinung zuneigt, Heloisa habe Abaelard
eigentlich erst den Anstoß zur Ausarbeitung der Intentionsethik geliefert, wie
etwa Clanchy (1997) nahelegt.

An diesen Teil schließt ein komprimierter Überblick über die erzielten
Resultate an, worin auch einige Desiderata dieses Ethikkonzepts benannt wer-



564 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

den. P. verortet es im Kontext von Spätantike und Mittelalter und verweist auf
Parallelitäten hinsichtlich Kant. Er schließt mit locker skizzierten Überlegungen,

inwieweit Abaelards Ethikansatz noch von Bedeutung sein kann.
P. untersucht Abaelards Ethikentwurf von der Seite der ihr zugrundeliegenden

Handlungstheorie her: «Abaelard fragt nicht, wie man gut handelt,
sondern wie man ein guter Mensch wird» (89). In der Durchführung dieses

methodologischen Grundgedankens sind sich Marenbon und P. sehr nahe.
Für P. ergibt sich, daß Abaelards Theorie des guten Handelns für subjektiv
gutes und objektiv gutes Handeln, für die Unterscheidung von gutem und
schlechtem Handeln seine Theorie der Liebe fundierend ist. Die willentliche
Liebe ist jedoch von der intentions- und handlungsreflektierenden Vernunft
nicht zu trennen. Folglich stehen der Willens- sowie der Vernunftbegriff, ja
eigentlich die immanente Verwiesenheit beider («Vernunftwille»), im Zentrum
der Untersuchung. Man will das Richtige in der persönlich zu realisierenden,
absolut zweckfreien Liebe zu Gott. Aber allein durch die Vernunfterkenntnis
wird das wahrhaft Gute zum Ziel des Willens, wie hinwiederum die Gottesliebe

die Aufnahme der Vernunfterkenntnis im Handeln ermöglicht (113). P.

arbeitet heraus, daß für Abaelard die rationale Potenz des Menschen nicht
ausreichend ist, um dem Vemunftwillen die inhaltliche Richtigkeit der ihm die

Richtung weisenden Erkenntnis zu garantieren. Die absolute und interesselose
Unterwerfung unter die Liebe Gottes und die damit einhergehende Einübung
des sündenfreien Lebens müssen hinzutreten, wenn er fähig werden will, ohne
Fremdbestimmung seine Vernunfterkenntnis auch tatsächlich umzusetzen. In
der reinen Gottesliebe wird der Mensch frei, sich aus sich sittlich zu
vervollkommnen und nach dem erkannten Guten zu handeln. Die Erkenntnis
ermöglicht die Liebe, die Liebe ermöglicht die Erkenntnis. Nach P.' Analyse
wird das Bedingungsverhältnis in ein Ergänzungsverhältnis dergestalt
überführt, daß die Caritas dahin reicht, wohin die Gotteserkenntnis nicht gelangt.
Das ist ein neuralgischer Punkt, denn gemäß augustinischer Auslegungstradition

kann das Ergänzungsverhältnis leicht in einen hierarchisch gedachten Lie-
bes-Ordo übersetzt werden. Richard von St. Viktor (De quattuor gradibus violen-
tiae caritatis) und Wilhelm von St. Thierry (De contemplando Deo) führen vor
Augen, wie das Gleichheitspotenzial der Caritas im mönchischen Ordo aufgeht.
Diese Möglichkeit konstatiert P. auch für Abaelard, reflektiert die Folgen
jedoch kaum.

Für Abaelard ergibt sich die sittliche Güte einer Handlung nicht aus deren
Zwecksetzung, sondern aus der sittlichen Güte der Intention, deren objektive
Güte durch die richtige Erkenntnis gewährleistet ist. Zugleich ist das objektiv
Gute, der nur gut wollende Gott, um dieses reinen Guten willen zu lieben. Das
Wollen zum Guten erfolgt als freiwillige, vernunftunabhängige Zuwendung zu
Gott aus der Erkenntnis der immerwährenden Güte Gottes. Zwar garantiert
die reine Gottesliebe die gute Intention, wie aber kann die inhaltliche Richtigkeit

einer Handlung für die Intention — sowohl «Auge des Geistes» als auch
Ort der reinen Gottesliebe — verifiziert werden? Die liebende Unterordnung
des rational verantworteten Willens unter den für gut erkannten göttlichen Wil-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 565

len bleibt letztlich eine imitierende Handlung, ein Gehorsamsakt und löst das

Problem nicht.
Die liebende Ubereinstimmung mit Gottes Willen setzt voraus, daß um

die Willensakte Gottes gewußt wird. Gregor d. Gr. folgend, hält es Abaelard
für ausgemacht, daß Gott seine Absichten wechselt, den Gesamtplan aber
beibehält. Die bemerkliche Insuffizienz liebender Bemühung reißt die Frage des

Zugangs zur objektiv gültigen Normativität stets aufs neue auf. Uberbrückt
Abaelard den Spalt zwischen menschlichem Wissen ums Gute und dem göttlichen

Vorherwissen mit gläubigem Zutrauen an die liebende Weisheit Gottes?
Es muß so scheinen. P. dazu: «Er sieht in vollkommener Liebe eine Intention,
die zu gutem (objektiv und subjektiv gut; N.W.) Handeln befähigt. Liebe
bedeutet nicht nur, mit einer guten Motivation zu handeln, sondern den Willen
Gottes so weit verstanden zu haben, daß man nicht mehr generell unter das

Verdikt fällt, daß eine Intention, die einen Irrtum enthält, nicht gut genannt
werden kann» (321). Sündigt der Mensch aus Unwissenheit, hat er den Willen
Gottes nicht begriffen; nach dem Cambridger Kommentar ist die Unwissenheit

sogar die Strafe für vorhergehende Sünden, womit aber das grundlegende
Dilemma lediglich in einen kreisförmigen Verweisungszusammenhang umgepolt

wird. Zwar folgen die Christusmörder — so in der «Ethica» — ihrem
Gewissen, was sie schuldlos bleiben läßt, aber ihre Intention irrt, weil das Auge
des Herzens nicht klar sehen kann. Warum aber ist das so? In anderer Auslegung:

weil sie als Heiden und Juden des Glaubens an die Offenbarung entbehren

(s. Joh 3,18). Ihnen fehlt darum die reine Gottesliebe, die den Irrtum
ausgeschlossen hätte. Indes, auch diejenigen, die Gott lieben, irren. P. arbeitet
heraus, daß Abaelard «nicht glaubte, Caritas führe in jedem Fall zu völlig sünd-
und irrtumslosem Handeln» (323). Aber nicht daß der Mensch irren kann, ist
das Problem, sondern wie er das Wissensdefizit zu schließen vermag. Das

umgeht P. letztlich, wenn er die Vollkommenheit, durch die jemand in
Ubereinstimmung mit Gott handelt, zum «Leitideal» (324) verdünnt. Indem er es

darauf verschiebt, daß sich der Mensch im erzielbaren Gut-Handeln weiterbildet

und weitergebildet besser handelt, wirkt das Wissens-Dilemma subkutan

weiter. Man kann mit guten Gründen annehmen, daß sich Abaelard hier
an einem offenen Ende seines Entwurfs in verschiedenen Anläufen abarbeitet,
ohne zu systematischer Geschlossenheit finden zu können, wie P. dies nahelegt.

Das Wissen um jene Handlungsfolgen, die im Bannkreis unseres Willens
bleiben, ist bereits schwierig, noch problematischer wird dies für Handlungsfolgen,

die außerhalb dessen wirken. Das verantwortlich auszuloten ist schon
schwierig, wenn der Verstand lediglich über die Handlungsalternativen für
eine Person reflektiert. Hochkomplex wird der Vorgang, wenn er alle Folgen
seiner Entscheidung einbeziehen muß, zumal dann, wenn das von ihm für
schlecht Erkannte im Gesamtplan göttlicher Ordnung zum Guten nützlich ist.
Abaelard kann nun annehmen, Gott lasse dem Suchenden das nötige Wissen
über die antwortende Gottesliebe schon irgendwie zukommen. Wenn nun in
Ergänzung dessen die Caritas die gute Intention ist, durch die es dem
Menschen ermöglicht wird, rein um Gottes Willen zu handeln, dann verlagert sich
das Kriterium der rechten Intention darauf, den Willen Gottes in der Unter-



566 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

werfung unter denselben zu erfüllen. P. notiert: «In einer Ethik, in der sich

gut und böse am Ge- und Mißfallen Gottes orientiert, ist damit ein Kriterium
für die Bewertung einzelner Handlungsalternativen gegeben» (194). Wenn nun
auch die Caritas der Liebe zum Guten entspricht, so daß im Gegenzug alles
Schlechte gehaßt wird, weil es vom Guten abweicht, so ist das, was gut ist,
zwar dergestalt dem Gewissen aufgegeben, aber es erweist sich schnell, wie
formal ein solches Kriterium bleiben muß. Inhaltlich rückt man damit kein
Stück voran, und letztlich bleibt alles an den positiven Geboten hängen — was
aber eher von Unterbestimmung zeugt. Der «gesetzesethische Zug» (333) von
Abaelards Ethik, den P. moniert, bringt eben das zum Ausdruck. Das Dilemma

zeigt sich ferner, wenn beispielsweise die Sünde um eines höheren Gutes
in Kauf zu nehmen ist, wenn also für die Komplexität der Folgenbeurteilung
eines Handelns die Rationalität des göttlichen Weltenlenkungsplans doch
keinen Zugang gewährt. War es dann auch nur aus einem anderen
Theologieverständnis gespeiste Nichtachtung, daß die ethische Theologie des Abaelard
in den kommenden Jahrhunderten so vorsichtig tradiert wurde? Der Rückbe-

zug auf das Gewissen, auf die Intention war kirchenrechtlich kaum zu
kontrollieren, gewiß, aber lag die gepflegte Reserviertheit nicht auch daran, daß

man mit dem intentionsethischen Ansatz so wenig von der Stelle kam und
stattdessen gezwungen war, die Werkgerechtigkeit dann doch wieder zu
stabilisieren?

Ließ sich Abaelards Intentionsethik wirklich stringent entwickeln, oder
waren dem Konzept nicht immanent Grenzen gesetzt? Hegels Hinweis ist so
überholt nicht: «Der Grundsatz: bei den Handlungen die Konsequenzen
verachten, und der andere: die Handlungen aus den Folgen beurteilen und sie

zum Maßstabe dessen, was recht und gut sei, zu machen - ist beides gleich
abstrakter Verstand» (Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 118). Man hätte
sich gewünscht, daß auf die zeitgenössische, begründete Kritik an Abaelards
Entwurf, der ja im Fließen war, eingegangen worden wäre.

Traditionsbezüge sind nur erwähnt. Es herrscht der Eindruck, Abaelards
Ethik sei gleichsam organisch aus der Verarbeitung augustinischen Gedankenguts

hervorgewachsen. Der Fall liegt nachweislich komplizierter, worauf schon
der sehr wohl vermerkte Rückgriff auf die stoische Ethik — hier geht Marenbon

tiefer, so wenn er der über Cicero tradierten Gottesfreundschaft nachgeht
— verweist. So verschwimmen dann auch die Bewertungen: Einmal wird Abaelard

einer «augustinisch konzipierten christlichen Ethik» (66) zugeordnet, ein
andermal «entwickelt [er] sich eindeutig in die Richtung eines christianisierten
Stoizismus» (73). Es scheint, Abaelards Syntheseleistung der beiden Komponenten

gestalte sich im Grunde recht harmonisch, punktuell wird jedoch ein
deutliches Abrücken vom augustinischen Standpunkt konstatiert - das jedoch
nicht tiefer untersucht ist. Somit ist auch beim Resümee von P. Vorsicht
geboten: «Insgesamt zeigt sich diese Konzeption als eine Weiterentwicklung au-
gustinischer Gedanken durch die Aufnahme antiker, besonders stoischer
Konzepte, die in abaelardischer Gedankenschärfe radikal zusammengedacht
werden» (98).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 567

P.' Unscharfen beginnen mit der ungenügenden Berücksichtigung der
augustinischen »rf//h«'-Distinktion in dessen Liebestheologie (s. Brechtken,
Flasch), sie setzen sich fort, wenn die Abkoppelung des Willens von der
Vernunft beim späten Augustinus nicht hinsichtlich der systematischen Folgen
reflektiert wird. Wer den Römerbriefkommentar Abaelards liest - Peppermül-
lers Analyse (1972) mitbedenkend — wird nur schwer die Spannung übersehen
können, in der sich Abaelards Ethikkonzept gerade gegenüber dem tradierten
paulinisch/augustinischen-Willenskonzept befand, das zu diesen Zeiten
tonangebend war. Unter der Hypothek, welche die spätaugustinische Gnadenlehre

der paulinischen Willenskonzeption auferlegte, ist Abaelards Ethikkonzept
nicht wirklich zur Entfaltung zu bringen. Abaelard ist zum Lavieren genötigt,
so etwa, wenn er auf die Verdammung der ungetauften Kinder zu sprechen
kommt. Insofern mußten traditionalistisch eingestellte Theologen der Zeit es

damit wohl eher wie mit Origenes halten — man konnte nur Schweigen über
dieses Werk breiten.

Die vorgebrachten Einwände verdecken die Vorzüge dieser Arbeit nicht.
Mit P.' Arbeit liegt eine solide, in sich geschlossene Aufarbeitung der Ethik
Abaelards vor, die zu Teilen als innovativ bezeichnet werden muß. Die
herausragende Forschungsleistung wird künftig stets mitbedacht werden müssen.

Norbert Winkler

«La servante et la consolatrice». La philosophie dans ses rapports avec la théologie au

Moyen Age. Etudes réunies par Jean-Luc Solère et Zénon Kaluza. Paris: Vrin
2002. 258 p. (Textes et traditions). ISBN: 2-7116-1563-4.

La question qui consiste à savoir ce qu'était la philosophie au Moyen Age est
et restera une interrogation ouverte: en témoignent les multiples tentatives de

cerner une réalité qui résiste à se laisser appréhender en raison de sa «diversité
rebelle» (Vignaux, p. VII) et irréductible. Toute prétention à une réponse
exhaustive à cette question et toute réduction à une unité (doctrinale) de ce qui
peut rentrer sous le terme de «philosophie médiévale» serait donc vaine, car
son objet se dérobe et se cache derrière une variété d'apparitions et de visages.
Cette donnée de fait n'autorise cependant pas à esquiver le problème en se

retranchant derrière un relativisme facile: la tâche doit donc être entreprise qui
consiste à dégager, au-delà de sa diversité et de sa complexité, les différentes
modalités et formes que la philosophie a revêtues au Moyen Age.

Les études réunies par J.-L. Solère et Z. Kaluza entendent précisément
contribuer à ce travail de déchiffrage et de clarification, en adoptant un
procédé empirique - analyse ponctuelle d'auteurs et de textes - qui fait l'économie

de «toute conception a priori de la philosophie», selon les termes de J.-L.
Solère dans son «Avant-propos» (p. VIII). Les deux figures classiques de la

philosophie, la «servante» et la «consolatrice», représentent ici les extrêmes
d'un large éventail de modalités d'existence et de production de la pensée
médiévale. Ce volume est plus précisément consacré aux rapports entre
philosophie et théologie: les interférences entre ces deux domaines sont en effet



568 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

trop nombreuses et trop vastes pour être négligées dans l'examen de ce qu'a
été la philosophie au Moyen Age. Réflexion philosophique et théologique se

sont d'ailleurs exercées le plus souvent sur la base des mêmes matériaux, dans
les mêmes cadres institutionnels et selon les mêmes procédures, ce qui laisse
entrevoir une certaine «spécificité formelle» de la pensée médiévale (p. XI),
sous-jacente à la diversité «qu'il s'agit d'honorer dans ce travail» (p. XIII).

Des trois premières études émerge un résultat commun: celui de la
subordination de la philosophie par rapport à la théologie. La recherche fouillée et
innovatrice de J.-L. Solère sur «La philosophie des théologiens» (p. 1—44)

remet en question la thèse de P. Hadot (la philosophie au Moyen Age aurait cessé

d'être une sagesse pour devenir un simple savoir) et met à l'épreuve l'hypothèse

que «la philosophie au Moyen Age n'a pas dépéri en un pur jeu conceptuel,

mais soit a revécu comme un idéal théorétique sous sa forme (péripatéticienne),

soit a été assimilée dans l'exercice même de la théologie» (p. 14). Suite
à une large enquête, l'auteur vérifie l'implication pratique de la philosophie
théorétique en tant qu'ordonnée au bonheur de l'homme, et montre de quelle
manière elle est assumée par la théologie comme sagesse conduisant l'être
humain vers sa finalité ultime (p. 36—39). Le fait d'avoir reçu et redécouvert la

philosophie antique comme un «corpus» de textes et non comme une tradition
vivante, a conduit les médiévaux à la valoriser uniquement comme savoir
théorique et à transférer sa visée existentielle à la sagesse chrétienne (p. 40),
car «dans le monde des théologiens, il y a plus que ce que la philosophie peut
connaître, elle est donc <ipso facto) limitée et subordonnée» (p. 43—44);

cette assimilation donne lieu à ce que l'auteur nomme «philosophie des

théologiens»: «(philosophie), parce qu'elle parle de ce qui est accessible à la raison
et est conduite selon ses procédures démonstratives propres, (des théologiens)
parce qu'elle est mise en œuvre par des esprits qui placent ce qu'ils énoncent
dans une perspective plus large que les seules certitudes ainsi obtenues» (p. 43).
— L'étude d'O. Boulnois sur «Le besoin de métaphysique. Théologie et structure

des métaphysiques médiévales» (p. 45-94) met en exergue «la reprise et le

développement de la métaphysique comme discipline philosophique dont la

théologie a exprimé le besoin» (p. 50). Des trois formes de la métaphysique
relevées ici - la métaphysique aristotélicienne comme théologie philosophique,
la métaphysique comme ontologie et la métaphysique comme science transcen-
dantale englobant l'être et Dieu — c'est la deuxième qui «permet d'articuler la

métaphysique et la théologie l'une sur l'autre, comme des sciences portant sur
deux objets différents» (p. 79), et c'est de cette métaphysique que la théologie
«a besoin», notamment dans son versant apologétique, qui consiste à établir la
non-contradiction de la foi chrétienne et de la philosophie (p. 82). — Cette
figure d'une philosophie au service de la théologie ressort également de la
contribution de C. Trottmann sur «Roger Bacon: de la philosophie à la théologie
et retour» (p. 95—116), qui illustre l'articulation baconienne des deux disciplines

par le biais de l'éthique et considère que cette conception originale apporte
un «supplément d'âme» à la philosophie (p. 96); par l'éthique, la philosophie
se trouve en effet articulée à la théologie chrétienne, qui constitue l'horizon de

sagesse et l'achèvement de la connaissance philosophique (p. 108). A travers sa



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 569

théorie de la subalternation, Bacon découvrirait — selon une étonnante
formule - «une démocratie des s,avoirs» où «les services sont mutuels entre la
reine et ses suivantes» (p. 116).

Dans une étude claire et concise qui porte sur «Métaphysique et théologie
dans les prologues de la <Lectura> et de l'<Ordinatio> de Jean Duns Scot» (p.
117—128), G. Sondag propose d'interpréter le statut de la métaphysique sco-
tiste à la lumière de la doctrine du «status naturae lapsae» (p. 125), qui, faisant
suite au péché originel, détermine notamment les limites de l'intelligence
humaine. Il apparaît ainsi que d'une part la métaphysique est la science de l'être
tout entier, d'autre part dans l'état présent l'homme n'est pas adéquat à cet
objet et ne parvient qu'à une connaissance partielle des choses par voie
d'induction. Il en va de même de la théologie, qui ne conçoit la nature divine que
de manière imparfaite, bien qu'elle dispose, contrairement à la métaphysique,
des enseignements de l'Ecriture. Cet état de fait aboutit à la non-subalterna-
tion et à la distinction nette entre métaphysique et théologie en tant que sciences

ayant chacune son objet propre: l'être pour la métaphysique et Dieu pour
la théologie; dès lors «la métaphysique ne peut englober la théologie, ni s'y
substituer» (p. 127). — La distinction claire des deux disciplines et la non-sou-
mission de la philosophie à la théologie marque aussi la position de Dante
Alighieri: Th. Ricklin en étudie la conception telle qu'elle se présente dans le Con-
vivio (p. 129—150), afin de montrer que leur articulation obéit à un projet
culturel et à un besoin social. Dans cette perspective, la théologie s'avère être une
«consolatrice impuissante» (p.129—130): seule la philosophie, dans sa forme la
plus élevée qu'est la philosophie morale, est à même d'apporter à Dante et au
public auquel il s'adresse la consolation recherchée. La philosophie pratique
célébrée par le poète se décline dans les vertus morales aristotéliciennes, que
Dante privilégie par rapport aux vertus intellectuelles et à la vie contemplative,

car elles correspondent mieux à son projet et au besoin de son public.
C'est donc la «loi du besoin social» ainsi que la «négation d'une conception éli-
tiste du <summum bonum>» (p. 143) qui déterminent ici la manière de concevoir

et de faire de la philosophie, ce par quoi Dante s'oppose autant à l'idéal
des théologiens (bonheur dans l'au-delà) qu'à celui des aristotéliciens radicaux
(bonheur par la philosophie spéculative). Le modèle dantesque du rapport entre

philosophie et théologie — le seul, parmi les études de ce volume, où la
philosophie apparaît comme «consolatrice» — ouvre sur un horizon nouveau et
illustre de manière significative la diversité du Moyen Age.

Dans les trois études qui suivent, le rapport entre philosophie et théologie
se présente sous la forme d'interactions et d'une interdépendance accentuées:
A. Maierù, dans «Universaux et trinité du XIIe au XIVe siècle» (p. 151—171),
examine la confrontation entre théologie et doctrine des universaux qui a

marqué le XIIe siècle et qui a abouti en 1215 à la formulation du dogme tri-
nitaire par le IVe Concile du Latran. A partir de là émergent les notions d'identité

(de nature) et de distinction (des personnes) qui déterminent également les
formulations «réalistes» du rapport entre les universaux et les individus (p.
153). A travers un examen fouillé de plusieurs auteurs et textes allant du début
du XIIIe jusqu'à la fin du XIVe siècle, l'auteur montre l'interaction constante



570 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

entre philosophie et théologie: des doctrines philosophiques viennent aider le
travail de clarification théologique et les besoins de la théologie se répercutent
sur nombre de conceptions philosophiques. - La question des universaux
revient dans l'étude de M. Hoenen sur «Jean Wiclif et les omiversalia realia»>

(p. 173—192), où il est question de la notion de virtus sermonis et des rapports
entre philosophie et théologie au Moyen Age tardif. Le problème de la démon-
trabilité des vérités théologiques et celle de la signification propre de l'Ecriture

et des autorités théologiques occupent le devant de la scène (p. 174) et
provoquent une crise, dont témoignent les statuts de la faculté de théologie de

Paris de 1340 qui dénoncent l'interprétation logique de l'Ecriture (p. 178).
Différentes conceptions se dessinent alors quant au rapport entre philosophie et
théologie, qui marquent le Wegestreit entre nominalistes et réalistes. L'auteur
insiste sur ce que cette querelle n'est pas étrangère à la problématique des

universaux, à l'égard de laquelle la position de Wiclif est particulièrement
significative (p. 180): adoptant la distinction formelle (au sens scotiste) pour expliquer

le rapport de l'universel à l'individu, Wiclif considère cette distinction
nécessaire pour comprendre le dogme trinitaire en tant que rapport d'une
unité et d'une pluralité; la doctrine des universaux, qui donne ainsi accès aux
mystères divins (p. 188), fonde également la thèse de l'unité des sciences
philosophique et théologique. Il apparaît alors - comme l'auteur le montre clairement

— que la doctrine des universaux «devient un véritable enjeu pour
l'orthodoxie chrétienne» (189). - P. Bakker examine les rapports entre métaphysique

et théologie au XIVe siècle par le biais d'une étude sur «Inhérence, univo-
cité et séparabilité des accidents eucharistiques» (p. 193—245): le problème porte
ici sur la possibilité de démontrer philosophiquement le mystère de l'eucharistie,

qui pose la séparabilité des accidents par rapport à la substance. A l'issue
de l'examen de quatre commentaires de la Métaphysique d'Aristote (J. Duns
Scot, Jean de Jandun, Jean Buridan et Marsile d'Inghen), un partage clair se

dessine entre ceux qui restent fidèles à la conception aristotélicienne (Jean de

Jandun, Marsile d'Inghen) et ceux qui la modifient en fonction du dogme
eucharistique (Duns Scot, Jean Buridan), autrement dit: entre une philosophie
qui se veut autonome et une philosophie au service de la théologie; on saura
gré à l'auteur d'avoir complété son étude par l'édition semi-critique de deux

questions des commentaires de la Métaphysique de Jean Buridan (Mét. IV, qu.
6) et de Marsile d'Inghen (Mét. IV, qu. 5).

Au terme de cette lecture, il convient de relever que l'ensemble des
contributions réunies dans ce volume confirme sans doute — conformément à

l'intention des éditeurs — «le caractère indispensable du détour par le Moyen Age
dans l'étude de l'histoire de la philosophie» (p. XV), mais il apparaît aussi que
la diversité de la pensée médiévale n'y est que partiellement «honorée»: un
certain déséquilibre se dessine en effet parmi les figures de la philosophie qui
ressortent des différentes études - celle de la «servante» restant dominante:
cela reflète-t-il la réalité des conceptions médiévales du rapport entre philosophie

et théologie ou simplement l'état des connaissances que nous en avons?
Nous pouvons espérer que la «diversité rebelle» du Moyen Age — dont ce
volume rend déjà partiellement compte — se laissera déchiffrer davantage afin de



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 571

permettre la recomposition d'un portrait de plus en plus varié et conforme à

sa réalité.
Tiziana Suarez-Nani

Chemins de la pensée médiévale. Etudes offertes à Zénon Kaluga, éditées par Paul
J.J.M. Bakker avec la collaboration de Emmanuel Faye et Christophe Grel-
lard. Turnhout: Brepols 2002. XXIX+778 p. (Fédération Internat, des Instituts
d'Etudes Médiévales, Textes et études du Moyen Âge, vol. 20). ISBN: 2-503-
51178-3.

Pour fêter Zénon Kaluza, les éditeurs ont fait appel à 29 de ses amis du
monde entier, qui peuvent se féliciter d'avoir participé à l'un des plus volumineux

Festschriften de ces dernières années: 25 contributions, près de 800 pages.
L'honneur en revient d'abord au dédicataire de ce livre, un livre à l'image de

l'œuvre (on en trouvera la liste provisoire de 1963 à 2001), et du rayonnement
de Zénon Kaluza, qui reçoit là un second hommage de la communauté des

médiévistes, après le numéro que la Freiburger Zeitschrift a consacré, en 1998, à

Albert le Grand et sa réception au Moyen Age.
Entre l'avant-propos de Stefan Swiezawski et l'épilogue de Jean Jolivet

(«La scolastique et ses entours vus par quelques auteurs français du XIXe
siècle», 727—754), les contributions sont classées en trois grandes parties:
Histoire de la philosophie, Histoire de la théologie, et une troisième partie qui
contient à elle seule deux titres, «Histoire intellectuelle - histoire sociale». Les
éditeurs n'ont pas voulu s'enfermer dans un face-à-face abstrait et fantasmagorique

entre théologie et philosophie: ce faisant, ils sont allés au-devant d'une
préoccupation majeure de celui qu'ils célèbrent. L'auteur de ces lignes se
souvient qu'un jour à Villejuif, devant un auteur de rapports ministériels venu
s'enquérir de ce que nous faisions, Zénon Kaluza avait expliqué qu'il s'occupait
pour sa part du Moyen Âge, de ses philosophes et de la théologie qu'ils
faisaient, de ses théologiens et de la philosophie qu'ils faisaient. Evidemment, ce
n'était ni une boutade ni une posture, simplement la description d'un travail, à

partir d'un constat serein: il y a eu des philosophes, il y a eu des théologiens,
c'étaient, comme aujourd'hui d'ailleurs, des statuts et des métiers, les théologiens

avaient, toujours, une formation et, parfois, des intérêts philosophiques,
les philosophes avaient, parfois, des intérêts, et, moins souvent, une formation
théologique, c'était d'abord une affaire de cursus, tout cela pouvait provoquer
des conflits, et ces conflits, c'est encore l'étude des universités médiévales qui
les fera le mieux connaître. C'est ainsi qu'on dit souvent que Zénon Kaluza ne
sépare pas histoire doctrinale et histoire institutionnelle, ou encore qu'il s'intéresse

au «contexte» politique, social et culturel des doctrines philosophiques et
théologiques du Moyen Âge. Ce qui est vrai bien sûr, à condition d'ajouter tout
de suite que la sérénité qui accompagne cette attitude est elle-même le signe
infaillible d'une attitude philosophique.

C'est cette attitude philosophique que les éditeurs ont voulu honorer, en
insérant dans le volume, à égalité avec les autres, une section d'histoire
intellectuelle et d'histoire sociale, où il est question des Universités et de la forma-



572 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tion des élites, de l'histoire des ordres religieux, des rapports de l'Église et de

l'Etat, des théories médiévales de l'État et de la société. Il faut commencer par
là, parce que c'est cette section qui fait que ce Festschrift est bien celui de Zé-
non Kaluza, philosophe et historien du Moyen Âge, philosophe parce ^historien.

William Courtenay s'interroge sur l'identité de ceux qui furent convoqués
à Avignon en même temps que Nicolas d'Autrécourt, et sur une possible liaison

entre leur dossier et le sien: il conclut qu'en dépit de la diversité des charges

pesant sur chacun, cette convocation groupée renvoie à une communauté
de controverses sur les méthodes d'analyse et d'argumentation en vigueur à la
Faculté de théologie de Paris en 1339—1340. Jacques Verger livre une synthèse
de ses travaux sur l'Université d'Avignon, en se concentrant sur la Faculté de

théologie, ses personnels et ses étudiants, soit le cas souvent négligé d'une
institution d'enseignement «de fondation tardive, [...] de taille limitée et de

réputation modeste» (600), dont la fonction n'était pas tant de produire de la
haute doctrine que de pourvoir les ordres religieux en docteurs, c'est-à-dire,
en l'occurrence, en administrateurs. Dans un très bel article, «La povertà e la

spada», Roberto Lambertini étudie l'interprétation franciscaine de Le 22,35—38

(«Seigneur, il y a ici deux glaives»), du groupe de Michel de Césène à Ockham.
Par leur enchaînement, ces versets ont offert selon lui un support à un
développement de la réflexion politique, du débat avec Jean XXII sur la pauvreté
(«que celui qui a une bourse la prenne») au complexe beaucoup plus vaste des

questions de nature ecclésiologico-politique réunies sous la métaphore des

deux glaives. Entre un usus facti concédé aux moines en cas d'urgence et l'idée
d'un pouvoir temporel rattaché in casu seulement à la papauté, c'est à l'émergence

d'une théorie politique qu'on assiste ici, l'intérêt étant que ce processus
est identifié aux procédures concrètes d'exégèse qui furent déployées à même
les versets concernés. On ne pouvait pas rendre meilleur hommage à Zénon
Kaluza, penseur de l'Église et du clergé, qui, au-delà des généralisations faciles
sur la «théologie politique», nous a appris à voir dans l'ecclésiologie médiévale
un formidable laboratoire de pensée.

Les articles suivants de Serge Lusignan et Max Lejbowicz soulèvent à leur
tour des points de théorie politique, ou plutôt, à nouveau, politique et sociale,
car Lejbowicz, à travers le concept d'«urbanité» chez Oresme, introduit à une
réflexion médiévale sur un ethos possible de l'existence collective, même si l'on
peut être surpris que le terrain choisi pour cette enquête ait été celui de l'œuvre
mathématique d'Oresme. Lusignan, pour sa part, fait apparaître le remarquable

travail d'approfondissement qui s'est opéré dans le commentaire de la
Politique d'Aristote sur une période d'à peu près un siècle allant de Gilles de Rome
à, encore, Oresme. Sensible aux efforts des commentateurs pour adapter le

texte d'Aristote aux réalités sociales de leur temps, l'auteur souligne en outre
chez Oresme le rôle de la réflexion sur le langage comme, premièrement,
marqueur de la destination sociale de l'homme et, deuxièmement, critère pour la
définition des frontières des communautés politiques, dans la controverse
opposant l'Empire et l'État royal français. On en retirera d'intéressants enseignements

sur l'évolution sémantique des termes «communiquer/communication»



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 573

qui, à la faveur de cette réflexion sur le début de la Politique, «s'orientent pour
la première fois vers leur sens moderne», linguistique (673), sans toutefois
encore — ajoutera-t-on — se confondre avec lui. Le travail de contextualisation
est ici à saluer, même si l'on peut regretter que la concomitance entre la traduction

de la Politique d'Aristote d'une part, l'aspiration de l'État royal à l'autonomie

d'autre part, soit présentée sur le mode d'une rencontre qui pourra paraître

un peu providentielle, alors même que l'auteur mentionne les travaux sur la

réception de la Politique (654—656).
La section se clôt avec un article de Constant Mews sur le jugement de

Gerson et de Christine de Pisan sur l'histoire d'Héloïse et Abélard. S'agissant
à présent des deux premières sections, la question sera de savoir comment la
sensibilité historique de Kaluza se retrouve dans les autres études rassemblées
dans le livre: on pourra alors déterminer ce qui, de ses travaux, s'est le plus
particulièrement diffusé dans la recherche la plus récente sur la philosophie et
la théologie du Moyen Âge.

Les statuts, condamnations et censures constituent évidemment un
premier arc tendu au-dessus du livre. Olaf Pluta, dans un article-clin d'œil intitulé
«Persecution and the Art of Writing», rappelle les stratégies de base que doit
connaître celui qui veut lire entre les lignes, et les applique à l'étude comparée
de quelques textes cryptés de Hume et de Buridan censés selon lui illustrer la
thèse de la mortalité de l'âme. Luca Bianchi analyse très subtilement l'article
157 de la Condamnation de 1277 et son étrange formule qui dit que la béatitude

que nous attendons, par la foi, dans la vie future, est d'autant plus accessible

qu'est plus parfaite la béatitude que nous pouvons dans cette vie atteindre

par la raison. Bianchi établit que cet énoncé litigieux ne reflète pas la pensée

de Boèce de Dacie (où il décèle une recherche des «conditions sociales et
individuelles» du bonheur [203]), Boèce ne se référant à la béatitude éternelle

que comme à une «idée-limite», un «critère» qui lui permet de mesurer
l'adéquation de son concept de béatitude rationnelle à l'idée du souverain bien
accessible à l'homme fini (212). Ce qui revient à dire que les mentions de la
béatitude éternelle dans le De summo bono ne constituent ni, comme le pense
Celano, une trace de pensée théologique, ni une «incursion» volontaire et provocatrice

en territoire ennemi, comme le pense Piché.
Notons encore que c'est aussi une affaire de condamnation, qui plus est

fantôme, le faux statut perdu de 1340, qui introduit l'article où Alain de Libera,

dans la veine de Da Déférence vide, revisite la question du signifiable comple-
xement, en la traduisant dans les termes de l'ontologie contemporaine, trope
et truth-maker, avant — rétroversion — de replacer ces termes mêmes dans leur
«grille de lecture proprement médiévale» (45), aliquid/aliqualiter: l'«oscillation»
(ibid.) entre les deux termes renvoie aux deux truth-makers possibles de la
proposition Deum esse, soit Dieu, soit l'état de choses que-Dieu-est. C'est cette
même grille qui réapparaît dans l'autre grande étude de logique médiévale du
volume, «Linguaggio mentale et sincategoremi nel secolo XIV» par Alfonso
Maierù, sur un autre versant de la question du signifié propositionnel, celui de

l'unité de la proposition mentale. Dans la «doctrine du syncatégorème comme
acte mental» reconstruite par l'auteur autour notamment de Biaise de Parme,



574 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

la solution de Pierre d'Ailly (également cité par de Libera [27]) consiste à poser

que les éléments de la proposition qui ne signifient pas quelque chose par
eux-mêmes, signifient néanmoins aliqualiter, c'est-à-dire par le biais de ce que
d'autres auteurs ont appelé un «mode de conception» ou d'«intellection» (19—

20). L'ontologie du «quelque chose» et du «en quelque façon» dessine un
réseau, relie des questions, établit des cohérences autour desquelles se réordonnent

de vastes pans de la logique du XIVe siècle.

A côté de l'accès procuré par les censures, statuts et condamnations, il y a

celui qu'ouvrent les éditions de textes, nombreuses dans le volume. Mentionnons

un cours de métaphysique pris en note par Beatus Rhenanus au Collège
du Cardinal Lemoine au tout début du XVIe siècle, et partiellement édité ici
par Emmanuel Faye et James Hirstein; le commentaire par François de Mey-
ronnes du premier chapitre de la Théologie mystique, par Guido Alliney, qui
donne aussi une intéressante introduction; deux distinctions de Guiral Ot sur
le premier livre des Sentences, par Chris Schabel; une quaestio de Guillaume
Woodford sur l'Eucharistie, par Paul Bakker; un sermon-traité anti-hussite de

Stanislas de Scalbimiria sur la vision spirituelle, par Zofia Wlodek, en écho à

l'article de Kaluza «A propos de quelques textes anti-hussites polonais du
premier quart du XVe siècle» dans les Mediaevalia Philosophica Polonorum 34 (2001),
103—114; enfin le très dense Quadripartite!s quaestionum, le Commentaire des
Sentences d'Heymeric de Campo, édité par Maarten Hoenen en témoignage de

la théologie académique de ce XVe siècle si cher à Kaluza.
Pour finir, on pourra s'intéresser à l'image du Moyen Age qui se fixe dans

ce volume. Comme il est dit en introduction à l'édition de la quaestio sur les

futurs contingents conservée à Fribourg (379), les travaux de Zénon Kaluza
sont de ceux qui savent qu'il y a un salut en dehors de Thomas d'Aquin, Duns
Scot et Ockham. Il est vrai que cela laisse encore une certaine marge de choix.
On pourrait donc ajouter un constat, celui de la très forte adéquation entre les

choix philosophiques de Kaluza et les récentes évolutions de la recherche en
histoire de la philosophie médiévale. Et il s'agit bien cette fois de choix
philosophique, c'est-à-dire d'un choix pour la philosophie. Car le travail de l'historien

n'empêche pas de se chercher de nouveaux héros, il se pourrait même qu'il
permette de les trouver, comme Kaluza le montre avec Autrécourt. L'article
de Stefano Caroti vient montrer tout ce que le regain d'intérêt pour la physique

médiévale doit à la redécouverte du philosophe lorrain. En recherchant
d'éventuelles traces d'impact des thèses d'Autrécourt dans les débats parisiens,
il confirme aussi l'importance de la tradition d'interprétation du De Generations

et corruptione à côté de celle de la Physique, présente ici à travers l'étude d'Elz-
bieta Jung-Palczewska sur la théorie du mouvement local dans la «physique
spéculative» (133) de Richard Kilvington. Ce constat ressort aussi de l'article
très clair et rigoureux que Jean Celeyrette et Jean-Luc Solère consacrent à la

théorie de la succession des formes, pour établir, contre Anneliese Maier
notamment, la présence de cette théorie dans l'œuvre de Godefroid de Fontaines.

À côté du De Generatione et corruptione, les travaux de Kaluza mettent à

l'honneur une autre tradition interprétative, celle de l'Ethique à Nicomaque.
C'est ce qu'illustre l'article de Bianchi, qui cite un passage du commentaire de



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 575

Michel d'Éphèse comme source possible de Boèce (204—206), et plus encore
l'article de Christophe Grellard, qui, dans une démarche analogue à celle de

Bianchi, se propose de reconstruire le contexte théorique d'une proposition
condamnée, celle, en l'occurrence, d'Autrécourt qui stipule qu'il faut aimer son
prochain plus que soi-même. En ramenant cette thèse à une autre thèse au-
trécurienne, celle de la supériorité du philosophe, Grellard propose en outre
un modèle pour l'interprétation de l'éthique artienne à Paris. Une comparaison

avec le commentaire de Buridan à l'Éthique à Nicomaque conduit à affiner
l'image du rationalisme éthique au XIVe siècle, un rationalisme partagé selon
l'auteur entre la tentation, chez Autrécourt, d'une radicalisation de l'élitisme
sigérien et une éthique buridanienne du souci de soi, qui a sa préférence. Pour
la suite de l'histoire, on attend l'article de Kaluza sur l'enseignement de l'Éthique

à Nicomaque dans les Actes du colloque de 2001 sur "L'Université de Paris
aux XV' et XVI' siècles, qu'il a organisé à Paris avec Emmanuel Faye.

Parmi les auteurs chers à Kaluza et bien représentés dans le volume, il
faut encore mentionner Albert le Grand, à qui Henryk Anzulewicz consacre
un bel article, le motif du cercle et de la circulation chez Albert, à la recherche
d'une structure fondamentale de sa pensée. Egbert Bos propose pour sa part
une réflexion sur l'albertisme de Jean Le Tourneur, à partir de son commentaire

aux Catégories. Au jeu des absents, on s'étonnera de trouver peu de choses,

hormis l'article de Mews, sur Gerson, alors que Gerson est le théologien
de Kaluza, comme Autrécourt est son philosophe. Il y aurait bien une
explication, qui tient à ce que personne n'ose parler de Gerson avant que Zénon
Kaluza ne le refasse, mais l'intéressé sans doute ne l'admettrait pas. Et puis,
pour le dire d'une double négation un peu embarrassée, mais qui voudrait le

plus pudiquement possible témoigner de toute l'admiration de plusieurs
générations de chercheurs: il n'y a pas que sur Gerson que Kaluza n'a pas dit son
dernier mot.

Philippe Büttgen

Klaus Steigleder: Kants Moralphilosophie. Die Selbstbesfiglichkeit reiner praktischer

Vernunft. Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2002. XVII+300 S. ISBN: 3-
476-01886-5.

Dieser Arbeit kommt das Verdienst zu, Kants Moralphilosophie einer lectio dif-
ficilior zu unterziehen. Es geht nicht darum, durch Nachweis einzelner
Widersprüche den eigenen Scharfsinn unter Beweis zu stellen, ohne die Sache
selbst weiter zu bringen, sondern im Sinn des hermeneutischen «principle of
charity» Unstimmigkeiten zunächst dem eigenen Unverständnis anzulasten
und zu versuchen, Kant in seinem eigenen Recht selbst besser zu verstehen.
Steigleders Durchführung dieses Vorhabens bietet aber über weite Strecken
eine systematische Verteidigung von Kants Moralphilosophie. Auf Grund der
klaren Unterscheidung der Gegenpositionen gibt die Arbeit einen guten
Einblick in den status quaestionis, der auch für diejenigen nützlich ist, die den
Resultaten des Autors nicht zustimmen.



576 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Das Buch gliedert sich in %wei Teile: (A) behandelt die Bestimmung und
Begründung des Moralprinzips, (B) dessen Entfaltung in der Rechts- und
Tugendlehre der MS. Es handelt sich also nicht um eine Gesamtdarstellung der

Moralphilosophie Kants. Das hat nicht nur Folgen für die Vollständigkeit,
sondern auch für die Beurteilung der behandelten Teile. Das Weglassen einer
Darstellung der Dialektik der praktischen Vernunft, der Lehre vom höchsten Gut,
der Beziehung von Moral und Religion sowie des Völker- und Weltbürgerrechts

entbindet nicht nur von einer Diskussion zahlreicher höchst umstrittener

Theoriestücke, sondern läuft Gefahr, die Sicht auf die gesellschaftskonsti-
tutive Dimension von Kants Morallehre im Zusammenhang seines ganzen
philosophischen Vorhabens zu versperren. Es könnte der (vom Autor nicht
vertretene) aus der partiellen Lektüre hervorgehende Eindruck bestätigt werden,
es handle sich bei Kants Morallehre um einen selbstzentrierten Formalismus.

Zu A: Der Schlüssel zum Verständnis der Begründung der Moral liegt
gemäß Steigleder in der Tatsache, daß Kant die praktische Philosophie als eine
Theorie von praktischen Urteilen und Bewußtseinsakten eines urteilenden,
handlungsfähigen Subjekts versteht. Damit versucht er, Kant von der
logischsemantischen Schule abzugrenzen, die «Urteil» mit «Satz» identifiziere und die

Beziehungen der Satzelemente als rein semantische Beziehungen verstehe.
Moralische Imperative seien aber nicht Befehle oder imperative Sprechhandlungen,

sondern «reflexive Urteile» einer «handlungsfähigen Person über sich»

(XIV). In dieser Selbstbezüglichkeit der handlungsfähigen Person sieht Steigleder

die Möglichkeit reiner praktischer Vernunft begründet.
Steigleders Ausführungen könnten jene enttäuschen, die davon ausgehen,

daß die sogenannt logisch-semantische Schule den signalisierten Unterschied
sehr wohl gesehen hat, aber auf Grund der nachhaltigen Kritik an der
Selbstbewußtseinstheorie, etwa durch Wittgenstein und Tugendhat, die Möglichkeit
von Selbstbezüglichkeit in Frage gestellt sehen. Es ist für diese logisch-semantische

Schule deshalb weniger folgenschwer, die von Steigleder vertretene
«psychologische Urteilsauffassung» (32) zu verwerfen, als z.B. auf dem
analytischpraktischen Charakter hypothetischer Imperative zu beharren. Diesen zuletzt
genannten Punkt will Steigleder ausdrücklich verteidigen. Er schreibt (S. 33):
«Nun kann gezeigt werden, daß jeder, der das praktische Urteil trifft <Ich will
Z (erreichen)) logisch schrittweise zu weiteren praktischen Urteilen genötigt
ist, die in der Perspektive des Urteilenden jeweils zwingend aus dem
Ausgangsurteil folgen, auch wenn sie nicht semantisch durch das Ausgangsurteil,
genauer gesagt: durch das sprachlich formulierte Ausgangsurteil impliziert sind.»
Auch wenn dieser psycho-logischen Auffassung zugestimmt werden sollte,
löst dies nicht die Schwierigkeit, daß Kant selbst Analytizität als eine
logischsemantische Beziehung verstanden hat (KrV A 6/B 10. B 190). Auch wenn
mit Steigleder von einem handlungsfähigen Subjekt ausgegangen wird, das

entschlossen ist, selbst die Erreichung von Z herbeizuführen, i.e. sich als handelnde

Ursache zu denken, ändert dies nichts an der Tatsache, daß das Urteil, «M
ist für das Erreichen von Z notwendig», ein synthetisches Urteil a posteriori
ist. Welches Mittel angewandt werden muß, um ein Z zu erreichen, kann nicht
der Definition von Z entnommen werden. Kant formuliert aber: « daß,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 577

wenn ich weiß, durch solche Handlung allein könne die gedachte Wirkung
geschehen, ich, wenn ich die Wirkung vollständig will, auch die Handlung wolle,

die dazu erforderlich ist, ist ein analytischer Satz; denn etwas als eine auf
gewisse Art durch mich mögliche Wirkung und mich in Ansehung ihrer auf
dieselbe Art handelnd vorstellen, ist ganz einerlei.» (AA IV 417). Nur der
Formalismus, daß man nicht konsistent ein Handlungsziel wollen, aber die

Mittel, die man selbst dazu für unentbehrlich und in der eigenen Macht
stehend hält nicht wollen kann, wäre demnach analytisch. Diese in der Kant-Forschung

prominent vertretene Auslegung (jüngst Malte Hossenfelder. Der Wille
zum Recht, München 2000, S. 46) wird von Steigleder aber explizit verworfen.
Wer Z hervorbringen will, muß auch die dazu notwendigen Mittel «mitwollen»,

er wird in seinem Wollen durch eine interne Konsistenzforderung genötigt.

Aber erst dann, könnte man einwenden, wenn für ihn feststeht, daß ein
bestimmtes Mittel unentbehrlich und in seiner Macht stehend ist. Die praktische

Nötigung, auf die Steigleder zu Recht hinweist, hängt also, wenn man
nicht empirisch und kommunikativ auf objektive Zweck-Mittel-Verhältnisse
Bezug nehmen will, von einer subjektiv-psychologischen Nötigung ab, sie

ergibt sich nicht logisch aus der Wahl des Ziels, sie ist nicht im Begriff des Ziels
und somit auch nicht im einfachen Wollen des Ziels schon enthalten. Es müssen

zwei Elemente getrennt vorausgesetzt werden: das Wollen des Ziels und
die Uberzeugung der Unentbehrlichkeit eines bestimmten Mittels. Steigleders
Position könnte darauf hinauslaufen, daß die Theorie der hypothetischen
Imperative nur noch die psychologische Erklärung dafür bietet, weshalb sich ein
Subjekt gebunden fühlt, nämlich deshalb, weil es bestimmte Ziele erreichen
will und bestimmte Mittel dazu für erforderlich und in seiner Macht stehend
hält, also diese zu wollen zugleich sich genötigt sieht. Steigleder formuliert,
daß der hypothetische Imperativ als solcher immer nur «für mich» gilt (37), er
ist unabhängig von objektiven Zweck-Mittel-Beurteilungen. Der Preis dieser
Verteidigung der hypothetischen Imperative ist also nicht nur ein subjektbezogenes

und psychologistisches Verständnis des Urteils, sondern der Subjektivität

überhaupt. Man kann sich fragen, ob dies nicht den von Kant verteidigten

Universalitätsanspruch der Moral und die Möglichkeit einer reinen praktischen

Vernunft zu untergraben droht.
In der Begründung des unbedingten Sollens setzt Steigleder seine Thesen

der Selbstbezüglichkeit der reinen praktischen Vernunft fort und verteidigt
GMS III (S. 87f.) gegen H. Allison (Kant's Theory of Freedom, 214—229; u.a.).
Die Unterscheidung zwischen Ding an sich und Erscheinung ist auch auf das

Selbst anzuwenden (AA IV 451), wir müssen unser Selbst an sich als

vernünftiges Wesen mit nicht-sinnlichen Zwecksetzungen verstehen, also voraussetzen,

daß wir unter der Idee der Freiheit handeln können (AA IV 452). Diesem

eigenen Selbst an sich und jedem solchen vernünftigen Wesen müssen wir
einen unbedingten Wert zusprechen. Der Streitpunkt liegt im Status der von
der reinen praktischen Vernunft in Anspruch genommenen Einsicht in die

eigene Verstandeswelt. Er liegt für Steigleder mit Recht nicht im Anspruch
einer Erkenntnis des noumenalen Selbst, sondern in der kritisch vertretbaren
Position, eine notwendige Idee der Freiheit bilden zu können, die eine Aner-



578 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

kennung des moralischen Gesetzes gebietet. Auf Grund dieser Interpretation
von GMS III sieht sich Steigleder nicht genötigt, die KpV als grundsätzliche
Revision dieser Position zu interpretieren (96f.). Vielmehr sieht er den Unterschied

von Grundlegung III zu KpV darin, daß Kant in letzterer voraussetzt,
daß wir um die Realität des Vermögens reiner praktischer Vernunft und der
Idee transzendentaler Freiheit nur insofern wissen, als wir uns des Sollensan-
spruchs bewußt sind, der sich daraus ergibt (99f.).

In weiteren Analysen (S. 113f.) erläutert der Autor den Begriff der
Autonomie in Auseinandersetzung mit R. Bittner (Moralisches Gebot oder
Autonomie, München 1983, 122-128). Etwas zu knapp ausgefallen sind die

Erläuterungen zu den verschiedenen Formulierungen des kategorischen Imperativs,
was wohl damit zu rechtfertigen ist, daß sich daran eine ausführliche Erläuterung

des Begriffs der Maxime als subjektiver und zum Teil sehr konkreter
Willensbestimmung anschließt, der für das adäquate Verständnis der verschiedenen

Varianten des kategorischen Imperativs zentral ist, was von Steigleder
deutlich hervorgehoben wird (118-128).

Im Teil B widmet der Autor den längsten Abschnitt der Beziehung von
Recht und Moral. Die Position, gegen die der Autor seine Interpretation
aufbaut, geht von einer Unabhängigkeit von Recht und Moral aus, wie sie eigentlich

in der Kantexegese kaum vertreten wird. Die Trennung zwischen Recht
und Moral betrifft einzelne Aspekte, wie z.B. die Position, das Rechtsgesetz
sei kein kategorischer Imperadv (Kersting), oder es sei ein kategorischer
Imperativ aber kein ethisches Prinzip (Höffe). Das Unterscheidungsmerkmal von
Rechts- und Tugendlehre ist für Steigleder die moralisch-mögliche Erzwing-
barkeit. Den moralischen oder rechtlichen Charakter des kategorischen Imperativs

sieht er in einem je unterschiedlichen Standpunkt der subjektiven
Selbstverpflichtung einerseits und der wechselseitigen Berechtigung andererseits

begründet (147). Dem ist an sich nicht zu widersprechen, solange klar ist,
daß es auch vom subjektiven Standpunkt aus für Kant die Möglichkeit gibt,
sich moralisch durch die Pflicht selbst zu binden oder eine andere Triebfeder,
zum Beispiel einen äußeren Zwang, anzunehmen. Die Legitimitätsbedingungen

dieses Zwangs werden durch das Rechtsprinzip festgelegt, von dem O.
Höffe aber mit Recht sagt, daß es insofern kein ethisches Prinzip ist, als es

nicht gebietet, aus Pflicht zu handeln. Gerade wenn man mit Steigleder
akzeptiert, daß der Unterschied Rechtslehre-Tugendlehre nicht mit dem Unterschied

Rechtspflicht-Tugendpflicht zusammenfällt, kann man ihn nicht auf die

moralisch-mögliche Erzwingbarkeit (oder Nicht-Erzwingbarkeit) von Pflichten

reduzieren. Außerdem gilt es im Auge zu behalten, daß Recht und Moral
für Kant nicht in Katalogen von Pflichten bestehen, sondern letzlich im
contractus originarius begründete, allgemeine Ermöglichungsstrukturen vernünftigen

Handelns darstellen. In dieser Hinsicht unterscheidet Kant die Moral als

Reich der Zwecke vom Recht als einem System äußerer Freiheiten. Es handelt
sich in beiden Fällen um Prinzipien einer auf praktischer Vernunft beruhenden

Gemeinschaft, wobei Kant aber nur die Rechtsgemeinschaft für realisierbar

hält.
Francis Cheneyal



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 579

Martin Bondeli: Kantianismus und Fichteanismus in Fern. Zur philosophischen
Geistesgeschichte der Helvetik sowie zur Entstehung des nachkantischen
Idealismus. Basel, Schwabe & CO AG Verlag 2001. 419 S. (Schwabe Philosophica,
Bd. 2). ISBN 3-7965-1724-2.

Anno 2001 erschien beim Schwabe-Verlag in Basel eine Monographie, welche
einem Ausschnitt der Geistesgeschichte der Helvetik gewidmet ist. Martin
Bondeli, der trotz jungen Alters bereits zu den Klassikern zählende Kantianer
und Hegelianer aus dem Berner Philosophenkreis, hat ein Stadium «bernischer
Umbruchsgeschichte», genauer: ein Stück philosophischer Geschichte Berns
am Vorabend der helvetischen Revolution, so eindringlich und lebhaft
nachgezeichnet und mit bisher unveröffentlichten Texten dokumentiert, daß man
manche, scheinbar längst verschollenen Ideen der damaligen Hauptakteure
(Johannes Iths, Philipp Albert Stapfers, Jens Baggesens und Rudolf Stecks) für
noch aktuell und hervorragend halten kann. Ja sogar halten soll: Denn die
politische Gestalt der heutigen Schweiz ist gerade auch der intellektuellen Elite
zu verdanken, die in Bern 1787 das «Politische Institut» gründete und sich für
den «Aufbau [einer] neuen Staats- und Gesellschaftsordnung» engagierte, dies

gegen alle Widerstände des konservativen Bern und — so der Autor treffend in
der Einleitung - im Wissen, daß «die Gelehrtennatur sich mit dem tagespolitischen

Geschäft nicht immer verträgt» (13).
Wie der Titel der Monographie verrät, stand das philosophische Denken

der bernisch-helvetischen Freiheitspropheten im Zeichen der revolutionären
Denkart Kants und Fichtes. Dies macht auch den konzeptuellen Rahmen von
Bondelis Gesamtbild des bernischen Kantianismus und Fichteanismus aus. In
Konkretisierung dieses Bildes macht Bondeli deutlich, daß Kantisch-Fichte-
sche Ideen, die um das Thema der sich realisierenden moralischen Freiheit
und der Vervollkommnung der menschlichen Natur kreisen, bei den
betreffenden Berner Gelehrten sowohl zur allgemeinen Weltanschauung wurden als

auch zu eigenständigen philosophischen Entwürfen anregten. Im Zusammenhang

dieser Ausführungen wird nicht zuletzt kenntlich gemacht, daß bernisches

Philosophieren damals nicht nur den Geist der Helvetik beflügelte,
sondern auch einen festen Bestandteil der europäischen Aufklärungsphilosophie
ausmachte und eng mit der Frühgeschichte des nachkantischen Idealismus
verstrickt war.

Nach Ansicht des Autors ist der Berner Kantianismus und Fichteanismus
wesentlich durch den Versuch geprägt, eine Antwort auf die Frage nach dem
Wohin der menschlichen Existenz zu finden, einer menschlichen Existenz, die
in ihrem kulturellen und gesellschaftlichen Kontext betracht und die eigens als

individuelles Lebensganzes oder als Gattungsgeschichte aufgefaßt wird. Als
nicht bloß an Ideengeschichte, sondern auch an praktischem, eingreifendem
Denken interessierter Philosoph befaßt sich Bondeli jedoch nicht weniger
intensiv mit der Folgefrage, mit welchen Mitteln sich die (End)Zwecke der
menschlichen Existenz verwirklichen lassen. Die Antwort auf diese Frage wird
von ihm in der Regel in Anlehnung an die anthropologische Sicht der damaligen

bernischen Denker gegeben. Da aber der grundlegende Entwurf der
Anthropologie (der auf Johannes Ith, den Nestor der progressiven philosophi-



580 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sehen Bewegung Berns, zurückgeht) schon als Gesamtsystem des Menschen

vorausgesetzt wurde, kann Bondeli nicht umhin, die betreffende Frage gleichfalls

in ihren moralischen, politischen, geschichtlichen, religiösen und
metaphysischen Dimensionen zu erörtern. Natürlich bleibt Bondeli dabei nicht von
Zweifeln unberührt, ob wir heute, als Dialektiker der Aufklärung und als

erfahrene und gewiefte Skeptiker, den republikanisch-christlichen Enthusiasmus
damaliger Apologeten der Idee eines «Reichs Gottes auf Erden» noch irgendwie

teilen können. Dies läßt seine Darstellung den Leser selbst beurteilen.
Die Monographie gliedert sich in vier Hauptkapitel; hinzu kommt eine

mit dem Wesen des Buchs streng korrespondierende Anthologie unveröffentlichter

Texte aus der Feder aller hier behandelten Autoren, die Martin Bondeli
sorgfältig ausgewählt hat. Im ersten Kapitel wird auf das Denken von Johannes
Ith eingegangen. Dieser zwischen Kant und Reinhold hin- und hergerissene
Logiker, Psychologe, Theologe und Philosoph entfaltete mit seinem Versuch

einer Anthropologie oder Philosophie des Menschen (1794—95) die Grundzüge eines

Systems des Menschen, in welchem dieser als «organisiertes» (und damit
notwendigerweise auch organisch gedachtes) und nicht nur «intelligibles» Wesen

begriffen wird. Mit diesem eigenwilligen, zum Teil über Kantische Vorgaben
hinausweisenden Projekt, das Ith in Vorlesungen schon am Ende der 80er Jahre

des 18. Jahrhunderts in Angriff genommen hatte, wurde «eine Kantische Ära
in Bern» (20) eröffnet, die gleichzeitig Fichtesche Merkmale hatte. Sie teilte
mit Fichte insbesondere das Bestreben, ein Gesamtsystem des Menschen
aufzubauen und die diversen theoretischen und praktischen Vermögen des
Menschen in einem zweckmäßigen geschichtlichen «Organon» zusammenzuschlies-
sen. Auf diesem Feld war Ith eine ausgesprochen paradigmatische Figur. Alles
in allem hielt er sich damit mehr an den Geist als an den Buchstaben der
Kantischen Lehre. Zudem vertrat er Ansichten, die eindeutige Verwandtschaften
zur vereinigungsphilosophischen Denkart des deutschen Idealismus aufweisen.

So gründet er beispielsweise seine Theorie des Vernunftvermögens auf einen
«Actus des Urtheils» (52), wodurch das «getrennte» in «ein Verhältnis» gesetzt
wird.

Der epochale Übergang ins «Praktische» und damit der Ausweg aus dem
bloßen «Idealismus» manifestiert sich bei Ith darin, daß er den freien Willen
innovativ als ein Derivat der Urteilskraft faßt, wobei die letztere gleichsam ein
sinnlich-erhabenes Lustgefühl generiert. Die in seinem Denken nach und nach
dominanter werdende empiristische Tendenz bringt Ith auch zu einer «realistischen»

Lösung des bei Kant problematisch gebliebenen Bemühens, das logische

Subjekt der Erkenntnis angemessen zu fundieren und den Dualismus von
intelligiblem und empirischem Ich zu überwinden. Zwar hält er das Ich, im
Einklang mit Kant, für «keine reelle Substanz», jedoch glaubt er, gegen Kant,
zeigen zu können, daß es eine «reelle Kraft» ist (119). Als zeitlose «Spontaneität»
(oder mit Fichte gesprochen: Selbsttätigkeit) gestaltet diese Kraft sich weiterhin

als diese oder jene wirkliche Betätigung des menschlichen Wesens. Eine
derartige Feststellung führt Ith schließlich zur Annahme einer Seele-Leib
Kontinuität, der zufolge «der innere Sinn [...] auch ein wirklicher Sinn» ist (120).
Von dieser psychologisch-anthropologischen Grundidee ausgehend, bahnt sich



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 581

Ith den Weg zu einer geschichtlichen Auffassung der Freiheit. In diesem Konzept

fallen die Heilsgeschichte und die Weltgeschichte zusammen. Dies soll
sich auch in der «Krönung» der individuellen Existenz widerspiegeln: der
Mensch hat «den Gegensatz zwischen intelligiblem und sinnlichem» Wesen
(83) durch eigene Kraft zu überwinden und so das Schicksal (den Endzweck)
des Menschengeschlechts — nämlich das höchste moralische Gut — selbst zu
erreichen. Es liegt auf der Hand, daß das System Iths unter dieser Voraussetzung

auch zu einem Zusammenschluß von Sittengesetz bzw. moralischer Freiheit

und Postulatenlehre der praktischen Vernunft neigt: «Das Sittengesetz
oder die moralische Freiheit ist nichts anderes als der im rein Moralischen
vollkommene oder göttlich gewordene Mensch» (85).

Im Rahmen der Schlußfolgerungen stellt Bondeli fest, daß Johannes Ith
als Verteidiger der Ideen der moralischen Perfektibilität und der «Veredelung»
des Menschen seinen anthropologischen Entwurf für ein Theoriestück hielt,
das aus Kants Begriff der moralischen Religion ableitbar ist und mit dem
somit die Religion als notwendiges «Erziehungsmittel des Menschen» begriffen
wird. Daneben verstand Ith seine Anthropologie aber auch als «angewandten
Teil der praktischen Vernunftkritik» (89), der sich naturhistorischen Überlegungen

öffnet. Demzufolge definiert er sie als jene Gesamtdisziplin, die «die

Natur, die allgemeinsten Verhältnisse und die Bestimmung des Menschen zum
Gegenstand haben muß» (90). Und als Folge davon hat sie allerlei Facetten der

(Selbstbestimmung zu behandeln, von der «physiologischen» über die
«psychologische» und «historische» bis zur «moralisch-teleologischen». Ith gemeldete

sich auch als Anhänger des Blumenbachschen «Bildungstriebs» zu Wort,
eines Triebs, der «zwischen Physischem und Organischem» vermittelt (103)
und der sein Analogon im schöpferischen «Spieltrieb» Schillers findet.

Im £weiten Hauptkapitel wendet sich Martin Bondeli einem zweiten
bernisch-helvetischen Kantianer zu, der die Idee einer künftigen «Republik der
Geister» und ein entsprechendes didaktisches Programm pro bono hochgehalten

hat: Philipp Albert Stapfer (1766—1840), Schüler Iths, Humanist, allseitig
studierter Philosoph, Theologe, Philologe, Lehrer am «Politischen Institut» Berns
und schließlich ab 1798 helvetischer Minister der Künste und Wissenschaften,
war alles andere als ein langweiliger Wissenschaftler. Wie Bondeli darlegt,
verstand er sich von früh an als universeller Gelehrter im Stile Herders und stellte

sich damit dem «parteiischen», spezialisierten Schulwesen entgegen (158).
Was Stapfers philosophisch-politisches Credo im Vorfeld der helvetischen
Revolution betrifft, läßt sich dieses mit zwei Direktiven wiedergeben: Erstens
soll Schluß sein mit allem bisherigen, «rhapsodischen» Denken (eine Aufgabe,
die ihn klar mit Kant verbindet), zweitens sollen der Aufbau eines Gesamtsystems

der Philosophie und die Errichtung der Freiheitskultur zum erhabensten

«Menschenwerk» werden. Dabei weht in Stapfers Denken auch ein Hauch
von Konservativismus, insbesondere dann, wenn er sein philosophisches
Programm zu einem Stück politischer Theologie macht oder wenn er Kants
moralische Religion für problemlos mit der «positiven» oder Offenbarungsreligion

vereinbar hält.



582 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Ist die Rede von Philosophie und Geschichte, so denkt Stapfer zwangsläufig

an zwei Namen: an Piaton und an dessen Königsberger Reinkarnation,
an Kant. Eindeutig liegt die «göttliche Vernunftstimme» der beiden Stapfers
aufgeklärtem Gedanken eines ethischen, politischen und kulturellen
Fortschritts des Menschengeschlechts zugrunde. Solche und weitere Stapfersche
Eigenheiten kommen besonders in einer in Gelehrtenkreisen «cirkulirenden»
Inauguralrede aus dem Jahre 1792 («Die fruchtbarste Entwicklungsmethode
der Anlagen des Menschen zufolge eines kritisch-philosophischen Entwurfs
der Kulturgeschichte unseres Geschlechts») zum Vorschein. Dieser in Bern
gedruckte Text dokumentiert, daß es Stapfer, in Auseinandersetzung mit Kants
Konzept der Weltbürgergeschichte, sehr früh gelang, ein originelles geschichts-
philosophisches System der Vervollkommnung bzw. «Perfektibilität des
Menschen» zu erarbeiten und darüber hinaus Gedanken zu einem Kantischen
System der Freiheit, das von theoretischen, ästhetischen und praktischen «Die-
en» ausgehen sollte, zu fassen. Sein Ansatz war insgesamt ausgeprägt
kulturgeschichtlich und eindeutig weniger auf naturgeschichtliche Inhalte ausgerichtet

als jener Iths.
Näher besehen erweist sich als fraglich, ob Stapfer Kants Konzept der

Weltbürgergeschichte tatsächlich durch substantielle neue Einsichten bereichert

hat. Bondeli macht darauf aufmerksam, daß Stapfer ein fundamentales
Problem der Kantischen Geschichtsphilosophie, die wechselseitige Anmes-

sung von Ziel und Weg der Menschengeschichte, auf eigene Faust zu lösen
unternahm, dabei aber nicht immer glückliche Vorschläge unterbreitete. Ein
beachtliches neues Resultat erreichte seiner Meinung nach Stapfer aber
immerhin mit der Tatsache, daß er den Gedanken der Aufklärung, Bildung und
Erziehung in Form einer Mythologie der Vernunft in sein Kantisches
Geschichtsdenken integrierte und auf diese Weise einer trockenen Aufklärungsvernunft

den vernünftigen Mythos entgegensetzte. Dabei ging Stapfer davon
aus, daß die Mythologie nicht nur «ein vorbildliches Volksgut» und ein «göttlicher

Funke» im Menschen, sondern auch und vor allem ein «Vorbild für die

Versinnlichung der praktischen Vernunft» (198-199) sei. In der Folge dieser
Überlegung skizzierte Stapfer eine dreistufige Periodisierung der Menschengeschichte,

die einer Trias des Geistesvermögens bei Kant (Sinnlichkeit,
Einbildungskraft, Vernunft) entspricht und bei der auf der letzten Stufe Vernunft
und Sinnlichkeit versöhnt werden. Was aus dem dreistufigen Plan einer
sowohl heiligen als auch säkularen Geschichte resultieren soll, wurde
dementsprechend nicht als Autokratie der Vernunft, sondern vielmehr als «Demokratie»

bzw. «Hierarchie» aller menschlicher Geistesvermögen verstanden.
Ohne Zweifel gehörte Stapfer, zusammen mit Pestalozzi und Fellenberg,

zu jenen Schweizer Denkern, welche die Aufklärung im Sinne der Volksbildung

in ihrer historischen Tragweite erkannten und deshalb sehr ernst
nahmen. Die «zur Bildung kultivierte(n) Völker» (198) - dies sieht man heute
besonders am Beispiel der Kulturkonflikte zwischen Orient und Okzident —

haben eine größere Chance, nicht mehr in einen barbarischen Zustand zurückzufallen.

Eben darum plädierte Stapfer auch nicht einfach für einen zivilisatorischen

«Fortschritt» der Menschheit, sondern für jene tiefe «Veredelung» des



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 583

Menschen, die eine qualitative, weil sittliche Änderung der Mentalität sowohl
im Einzelnen als auch in der Gesellschaft nach sich zieht.

Mit dem dritten Hauptkapitel geht Bondeli zum bernischen Fichteanismus
über und befaßt sich eingehend mit Wirken und den philosophischen
Reflexionen Jens Baggesens. Dieser mit Sophie von Haller verheiratete dänische Dichter

und Philosoph (1764-1826) lebte in den 90er Jahren hauptsächlich in Bern
und Umgebung. Als enfant terrible der «jungen Fichte-Bewegung» und
bekennender Jakobiner gehörte er zu jenen Persönlichkeiten, welche den Berner
Geist «mit beißendem Witz und Spott» belebten (263). Allerdings war Bagge-
sen mit seinen unzureichend ausformulierten philosophischen Ideen und mit
seinem Umdeutungsversuch der Fichteschen Ich-Lehre weniger erfolgreich als

viele seiner Mitstreiter um eine neue Philosophie aus einem ersten Prinzip.
Baggesen, zuvor in Jena ein Schüler Reinholds, lernte Fichte Ende 1793 in
Bern persönlich kennen und stritt mit ihm in den folgenden Jahren heftig um
das richtige erste Prinzip der Philosophie. In wiederholten Anläufen machte
Baggesen den Primat des Bewußtseins vor dem Ich (im Sinne Fichtes) geltend.
Er setzte bei der Bewußtseinsphilosophie Reinholds an und verband diese mit
einer (offensichtlich neuplatonisierenden) «Seinsphilosophie». Bewußtsein sollte

als «unmittelbar bewußten Seins schlechthin» verstanden werden (268).
Indem er auf dieser Basis Fichtes Ich-Philosophie einen «reinen Egoismus»
vorwarf, übersah er allerdings die Dreieinheit des Grundsatzes aus Fichtes Grundlage

der Wissenschaftslehre 1794 und verkannte die Praktizität des Ich als «reines
Tun». Mit seinem Bekenntnis zu einer «Alles-Nichts-Lehre», die sich der Sache
nach zwischen der Cusanischen «coincidentia oppositorum» einerseits und der
Hegeischen Dialektik von «Sein und Nichts» andererseits situiert, tendierte
Baggesen zudem zu einer im Prinzip trefflichen, in der Anwendung jedoch
ziemlich kontroversen und diffusen Annahme. Diese wurde erst beim späten
Fichte hinreichend deutlich gemacht, nämlich als Obergang vom absoluten Ich
zum Absoluten schlechthin. Was den mit dem Streit um das Verhältnis von
bewußtem Sein und Ich angedeuteten Hauptpunkt von Baggesens Fichte-Kritik,

seinen Salto in der Auseinandersetzung mit Fichte, betrifft, zeichnet sich
dieser in einer unterschiedlichen Auslegung des Satzes «Ich bin» ab. Baggesen
interpretiert ihn so, daß das «bin» über das «Ich» zu stehen kommt. Dieses
Ergebnis läßt sich nach Bondeli anhand von Denkschritten des abendländischen
Transzendentalismus darstellen, nämlich durch: 1. Descartes «cogito, ergo sum»;
2. Spinozas «ego sum»; 3. Fichtes «ich bin weil ich bin»; 4. Baggesens «sum,
ergo cogito», «volo, ergo sum», und schließlich sein: «ich bin da und ich bin
ich», wobei der erste Teilsatz von ihm «Satz des Bewußtseins», der zweite
«Satz der Freiheit» genannt wird (271—275). Wichtiger als die Vergegenwärtigung

dieser Abfolge ist schließlich aber der Befund, daß es sich beim
erwähnten salto Baggesens um einen Salto vitale in dem Sinne handelt, daß dieser

Denker von einem «präreflexiv» aufgefaßten praktischen Ich (276) in die
Tiefe des authentischen Seins, der Existenz, eintaucht. Baggesen leistet damit
auf seine Weise einen Beitrag zum lebensphilosophischen Umbruch, den die
frühromantische Bewegung zu ihrer Losung erhebt. Zusammen mit Jacobi,
Hölderlin und Novalis ist Baggesen der Ansicht, daß der bei Fichte da und



584 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

dort auftauchende Begriff des «Lebens» in seiner radikalen Bedeutung freizulegen

und damit letztlich gerade gegen den Anfang der Philosophie mit dem
«Ich» zu kehren ist.

Mit dem vierten und letzten Hauptkapitel porträtiert Bondeli einen weiteren
herausragenden Fichte-Interpreten aus dem Berner Kreis, nämlich Johann
Rudolf Steck (1772—1805). Als Rechtswissenschaftler und Hörer von Fichtes
Jenaer Vorlesungen in den Jahren 1795 und 1796 setzte er sich «die Verbesserung

der Gesellschaft mit pädagogischen Mitteln zum Ziel» (286). Steck war
Mitbegründer der Literarischen Gesellschaft Bern (1799), einer
Nachfolgevereinigung der Literarischen Gesellschaft Jenas (auch «Bund der freier Männer»

genannt). Sein Fichtesches Denken ist vor allem belegt durch — im
Nachlaß auffindbare - Aufzeichnungen zu einem «System der Selbstkenntnis».
Inhaltlich zeichnet es sich durch eine politisch-aktivistische Deutung von
Fichtes Ich- und Autonomieidee aus. Das Ich soll nicht nur als reines Ich,
sondern auch als Ich im Kontext politischer und individueller Verhältnis
begriffen werden; die berühmte Tathandlung des Ich ist darüber hinaus nicht als

überzeitlicher Akt, sondern «präsentistisch», als die «mit Spannung erwartete
große historische Tat» (290), zu lesen. Zu diesen Neuerwägungen der Fichteschen

Ich-Lehre gelangte Steck auf dem Weg über den Stoizismus und
Skeptizismus. Durch die Bekanntschaft mit späteren Werken Fichtes (v.a. mit der
«Wissenschaftslehre nova methodo» und Fichtes Vorlesungen über Moral)
erreichte er schließlich die Einsicht, daß das selbsttätige Ich der alleinige und
entscheidende Ausgangspunkt der Philosophie ist, daß dieses Ich in seiner
«Selbstmacht» «keines Gottes» mehr bedarf und «in sich selbst» «alles» bleibt
(298).

Im Laufe weiterer Überlegungen bemüht Steck sich auch wiederholt darum,

diese gefestigten Ich-Gedanken mit Fichtes Interpersonalitätsthese zu
verbinden. In dieser Hinsicht wendet er sich verstärkt Fragen des «empirischen»

moralischen Selbstseins und des Mitseins zu. Zudem hat in Stecks
System der Selbstkenntnis der von Ith geförderte teleologische oder — mit Kant
— technisch-praktische Denkansatz, die Erörterung des Verhältnisses von Mittel

und Zweck des Geschichtsziels, ein großes Gewicht und wird in eigenwilliger
Form mit dem Erziehungsgedanken verbunden. Steck setzt voraus, «daß

sich technisch-praktische» [im Klartext: natürliche, «listige»] Vernunft und
«moralische» Vernunft aufeinander beziehen (336), dies auf der Basis von zwei
«Grundtrieben», oder «Triebfedern unseres Handelns» (403). Den ersten nennt
er «Streben nach Sein in uns selbst», den zweiten «Streben nach Sein im
Anderen» (403). An diese Trieblehre wird eine Erziehungsidee geknüpft, die an
den «natürlichen» Menschen und an die Anerkennung des Anderen appelliert.
Der natürliche Mensch ist kein formloser Stoff bzw. Klumpen, der im
Bildungsprozeß völlig neu geformt werden muß. Dieser Einsicht gemäß muß die
Rolle des Erziehers neu definiert werden: Der moderne Erzieher ist ein Meister

oder Künstler (so ursprünglich Schiller in seinen «Briefen über die ästhetische

Erziehung des Menschen»), der im Umgang mit seinem «Schüler»

keineswegs Gewalt anwendet, der vielmehr den Schüler sozusagen frei sein läßt.
Dies bedeutet nichts anderes, als daß durch Erziehung die Triebe zur Aktivität



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 585

erweckt werden sollen. Demgemäß ist der Mensch selber Schöpfer seiner
selbst, während der Erzieher nur dessen schöpferische Kräfte in Gang setzt.
Mit dieser heutzutage durchaus selbstverständlichen Schlußfolgerung greift
Steck wohl wesentlich auf Rousseau zurück. Zudem gibt es hier auch
Ubereinstimmungen mit Fichtes Idee eines pädagogischen «Eigenrechts», dem zufolge
«das Kind in seiner Natürlichkeit erhalten bleib[en]» muß (358). Daß dieser
Gedanke mit den gegenwärtigen, ästhetisch orientierten und deutlich
«sinnenfreundlichen» Erziehungstheorien in Einklang steht und nicht pure «Achtung
und Gehorsam» verlangt, bedarf keines Beweises.

Als etwas paradox erscheint schließlich, daß Steck seine Erziehungsidee
des Natürlichen und der Anerkennung durch einen stoizistisch-naturalisti-
schen Grundgedanken ergänzt. Steck geht davon aus, daß es «die Natur und
nicht die Gesellschaft» ist, die uns zeigt, «was wahre Sozietät ist. [...] Der richtige

Weg und Umweg zur Gesellschaft ist die Ruhe und Stärkung mit sich
bringende Natur. Die Passivität des Selbst angesichts der Gesellschaft soll zu
seiner Aktivität angesichts der Natur führen und so erst die Bedingung für
eine Harmonie von Selbstsein und Sein im Anderen schaffen» (368). In den
Zeiten der späten, sich (jedenfalls in Europa und Amerika) vervollkommnenden

Moderne kann kaum noch jemand mit den Frühromantikern glauben, es

reiche uns Menschen, die in der abendländischen Freiheitskultur aufgewachsen

sind, in die tiefste Tiefe unserer ursprünglichen Natur oder unseres
«Seins» zurück zu tauchen; denn alle derartigen Projekte — darunter auch
diejenigen von Fichte und Steck — kennzeichnen sich letzten Endes durch die
unaufgebbare Sehnsucht nach dem Sein, welches mit Anderen geteilt werde,
und dies nämlich da, wo wir herkommen: in der die Freiheit kultivierenden
und durch die letztere gerade zustande kommenden Gemeinschaft.

Ewa Nowak-Juchacz

Arend Kulenkampff: Esse est percipi. Untersuchungen %ur Philosophie George
Berkeleys. Basel: Schwabe & Co. AG 2001. 147 S. (Schwabe Philosophica, Bd.

III). ISBN: 3-7965-1731-5)

Der Immaterialismus Berkeleys wurde vor allem in den ersten hundert Jahren
nach seiner Niederschrift meist mißverstanden und häufig belächelt, bevor er
im Laufe des 19. Jahrhunderts eine angemessenere Würdigung erfuhr. Gegenwärtig

erlebt die Berkeley-Forschung eine Blüte, doch geht diese Entwicklung
an den deutschsprachigen Ländern weitgehend vorbei. Der Verfasser erklärt
letzteres mit dem Hinweis auf das mangelnde Interesse in Deutschland an
erkenntnistheoretischen Fragestellungen im allgemeinen und an der Problematik
der metaphysischen Positionen des Realismus und Idealismus im besonderen.
Andere Faktoren für das Berkeley-Defizit in der deutschsprachigen
philosophiegeschichtlichen Forschung — etwa die im Vergleich zu Hume viel negativere

Bewertung Berkeleys durch Kant - werden nicht erwogen; dies
widerspiegelt durchaus die Intention des vorliegenden Buches. Im Zentrum des

Interesses steht nämlich keineswegs Berkeley allein, sondern der Idealismus



586 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

als systematisches Problem. Dementsprechend wird von Berkeleys Werk nur
gerade dasjenige berücksichtigt, was für dieses Thema direkt relevant ist. Seine
rationalistische Ethik, seine konservativen politischen Auffassungen, die im
Querist vorgetragenen Fragen zu den Prinzipien der politischen Ökonomie, der

Angriff auf die Freidenker in Alciphron, die Kritik an der Grundlegung der
Infinitesimalrechnung bleiben weitgehend ausgeklammert. Und obwohl auf die

philosophische Tradition reichlich Bezug genommen wird, handelt es sich dabei

fast ausschließlich um Stellungnahmen zum Idealismusproblem.
Daß die neue Theorie des Sehens in einem eigenen Kapitel besprochen

wird, dürfte vordergründig damit zu tun haben, daß sie Berkeley selbst als eine
wesentliche Stütze für den Idealismus betrachtete (15). Die Theorie erfreute
sich jedoch, anders als der Rest seiner Epistemologie, einer sofortigen positiven

Rezeption, die bis heute andauert. Das Revolutionäre an der Theorie
besteht darin, daß sie überzeugende Argumente gegen die Common-Sense-Über-

zeugung liefert, daß wir mit dem Sehen und mit dem Tasten denselben
Gegenstand wahrnehmen. Kulenkampff beschreibt den von Berkeley aufgedeckten

Fehler mit der Formulierung, daß es zu einer Verwechslung von Objektidentität

und assoziativen Verknüpfungen kommt (10). Die neue Theorie
basiert auf der Unterscheidung zwischen mittelbarer und unmittelbarerer
Wahrnehmung, etwa zwischen einem ratternden Geräusch und dem Geräusch einer
auf Pflastersteinen vorbeifahrenden Kutsche. Letzteres kommt nur mittels
Suggestion, d.h. assoziativer Verknüpfungen, zustande, ersteres direkt, ohne
Zuhilfenahme solcher geistiger Leistungen. Die Anwendung dieser Distinktion
auf das Sehen erlaubt Berkeley die Behauptung, daß wir Entfernung, Lage und
Größe nicht unmittelbar wahrnehmen, sondern aufgrund bestimmter anderer,
auch haptischer Wahrnehmungen, die als Zeichen fungieren, in einem auf
Gewohnheit und Assoziation beruhenden Prozeß unbewußt erschließen; der
Verfasser faßt diesen Vorgang treffend mit den Ausdrücken «Erfahrung von
regelmäßiger Koexistenz» (11) bzw. «verkürzte Induktionschlüsse auf der
Grundlage konstanter intersensueller Zusammenhänge» (18) zusammen. Wenn
jedoch Berkeley aus seiner Leugnung einer unmittelbar wahrnehmbaren Di-
mensionalität des visuellen Feldes auf die Idealität von Gegenständen schließen

will, so erachtet das Kulenkampff für wenig überzeugend, da es sich beim
ersteren um eine Tatsachenfrage handle, beim letzteren jedoch um ein nicht
einfach zu beantwortendes philosophisches Problem (11 Of.).

Schließt man jedoch mit Berkeley aus, daß die Übereinstimmung haptischer

und visueller Wahrnehmungen, ja sogar jegliche Gesetzmäßigkeit der
Abfolge unserer Ideen extramentalen Gegenständen zu verdanken ist, wie
erklärt man sie dann? Berkeley fand die Antwort in der Fürsorge und Vorsehung
Gottes, dessen Existenz gerade durch die neue Theorie des Sehens bewiesen
werde (Kap. 2). Kulenkampff zeigt, daß Berkeley - im Gegensatz etwa zu
Hume — jede Ordnung als eine intentionale auffaßt und für sie demzufolge
einen Träger voraussetzen muß, der sie willentlich hervorbringt; er räumt ein,
daß ein solcher auf einer «voluntaristisch-theologischen Naturauffassung» (39)
gründende «rationalistische Apriorismus» bei Berkeley oft verkannt wird (35),



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 587

behandelt dieses Thema jedoch auch nur relativ knapp, und zwar vermutlich
darum, weil es zum systematischen Problem des Idealismus wenig beiträgt.

In einem dritten Kapitel, das ebenfalls hauptsächlich der Vorbereitung
einer Diskussion des Idealismusproblems dient, beschäftigt sich der Verfasser
mit Berkeleys Leugnung abstrakter Ideen. Er zeigt, daß diese Theorie an sich
nicht radikal ist. Berkeley unterscheidet zwischen der Bildung abstrakter, d.h.

unvollständig bestimmter Ideen, in denen etwa eine Farbe ohne Ausdehnung
vorgestellt würde, und dem Betrachten (to consider) von etwas als etwas.
Während ersteres unmöglich ist, steht letzterem nichts im Wege. Diese zulässige,

operational aufgefaßte Allgemeinheit kommt dem Zeichen, nicht dem
Bezeichneten zu. Berkeley drückt den Unterschied mit der Distinktion
zwischen «Begriff» (notion) und «Idee» aus. Mittels Begriffen können wir durchaus

abstrakt denken und Kenntnis von Geistern und Relationen erlangen,
obwohl uns beide mittels Ideen nicht zugänglich sind.

Mit dem Idealismus im engeren Sinne des Wortes beschäftigt sich Kulen-
kampff in zwei Kapiteln. Das erste dient fast ausschließlich der Beantwortung
der Frage, warum der Idealismus anfänglich als eine absurde, aber schwer zu
widerlegende Theorie eingeschätzt wurde. Zunächst definiert der Verfasser
den Idealismus (oder, in Berkeleys Sprache, den Immaterialismus) als eine
Theorie, die nur Bewußtsein und Bewußtseinsbestimmungen als seiend
anerkennt und die Klasse der physischen Ereignisse als leer ansieht (58, 60). Soll
der Idealist glaubwürdig sein, so muß er zweierlei leisten: zum einen «die

Übereinstimmung einer aktuellen Wahrnehmung mit den bisher beobachteten
Regelmäßigkeiten im Lauf der Dinge» erklären, zum anderen fruchtbare
Prognosen aufstellen (62f.). Kulenkampff weist nach, daß Berkeley beide Kriterien

voll anerkannte, seine Kritiker aber dieses Faktum übersahen. So entstand
die irrige Meinung, daß der Idealismus die nomologische Ordnung der
Naturereignisse nicht akzeptiere und demzufolge zwischen halluzinatorischer und
tatsachengemäßer Wahrnehmung nicht unterscheiden könne. Diese Kritik setzte

gerade die von Berkeley bestrittene Annahme des Common Sense voraus,
daß Gesetzmäßigkeit nur unter der Voraussetzung der Materie garantiert werden

könne. Berkeley wurde auf diese Weise gegen seine Intentionen den
Skeptikern zugerechnet (66—68, vgl. 118). Als mögliche Quelle des Irrtums der
Berkeley-Kritiker identifiziert der Verfasser die Mehrdeutigkeit des Ausdrucks
«real». Dieser kann «an sich existierend» oder «durch Regelmäßigkeit, Lebhaftigkeit,

Beständigkeit gekennzeichnet» bedeuten. Sowohl Berkeley als auch die

Skeptiker anerkannten «Realität» nur in der zweiten Bedeutung, doch hielten
die letzteren die Dinge an sich für existent, wenn auch für unerkennbar, während

der erstere sie schlicht leugnete (69).
Im zweiten Idealismus-Kapitel wird gezeigt, daß Berkeley insofern als ein

«dogmatischer» Idealist bezeichnet werden muß, als er überzeugt war, die

Unmöglichkeit der Materie mit apriorischen Argumenten bewiesen zu haben.
Als Schlüssel seiner Epistemologie nimmt auch Kulenkampff den Satz «esse

est percipi», dessen Bedeutung und Verwendung er ausführlich erläutert:
Berkeley behauptete, daß Existenz und Wahrgenommenwerden gleichwertig sind
(78) oder sich logisch implizieren (75) und hielt dementsprechend ihre ab-



588 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

straktive Sonderung für unmöglich. Der Verfasser zeigt, daß sich Berkeley des

«begriffsanalytischen Charakters des Satzes» durchaus bewußt war. Dennoch
bestreitet er, daß dieser den Satz als einen bloßen Akt der sprachlichen
Normierung im Sinne A.J. Ayers verstand; vielmehr glaubte er, mit dem Satz «die
Erkenntnis eines Wesenszusammenhanges» zum Ausdruck gebracht zu haben
(82).

In den letzten drei Kapiteln werden verschiedene, zuvor nicht behandelte
Thesen von Berkeleys Philosophie diskutiert, die mit dem Prinzip «esse est
percipi» in einem mehr oder weniger direkten Zusammenhang stehen.
Zunächst wird der Phänomenalismus als eine mit Berkeleys strengem Idealismus
im Konflikt stehende Theorie erörtert, die bedingte Wahrnehmungsmöglichkeiten

in der Terminologie der Sinnesdaten erklärt, die also die Existenz nicht
wahrgenommener Dinge zuläßt und sie durch die Angabe von Normalbedingungen,

unter denen sie wahrgenommen werden könnten, begründet. Kulen-
kampff versteht den Phänomenalismus für Berkeley als eine Rückzugsposition,

aus der er Angriffe des Common Sense abzuwehren vermag, denen der
Idealismus nicht standhält (96). Das systematische Interesse an dieser Position
ergibt sich daraus, daß man auf sie dann ausweichen müßte, wenn der Begriff
des Bewußtseins Gottes aus Berkeleys System eliminiert wäre (97). Weiter
wird die Rolle von Geistern diskutiert, die Berkeley als einziges Seiendes
neben Ideen zuläßt. In der vieldiskutierten Frage nach der Art der Relation
zwischen Geist und Idee weist Kulenkampff nach, daß Berkeley diese keineswegs
als eine Inhärenzbeziehung verstand, sondern als ein schlichtes mentales
Haben (104f.). Berkeleys Argument gegen die Locke'sche Unterscheidung primärer

und sekundärer Qualitäten hält der Verfasser zwar für überzeugend, wertet
es aber nicht als Beitrag zum Beweis des Idealismus: Berkeley zeige nur, daß
die primären Qualitäten im äußeren Objekt mit den Sinnen nicht erkennbar
sind, nicht aber, daß sie nicht existieren (117). Schließlich werden als

Konsequenzen des Idealismus Berkeleys Antwort auf Zenos Paradoxien und seine

Widerlegung von Newtons Konzeption des absoluten Raumes behandelt.
Die Frage nach den Vorzügen des Realismus bzw. Idealismus durchzieht

das ganze Buch. Kulenkampff sieht die zwei Positionen als philosophische
Auffassungen, die sich nicht mit Gründen als wahr oder falsch bezeichnen lassen

(101). Die Schwächen des Realismus werden wiederholt hervorgehoben. So

heißt es, zwischen Dingen im Geist und extramentalen Dingen klaffe «eine

logische Lücke» (61 f.), die nur eine Art von «gnoseologischer unio mystica»
schließen könne (100). Ferner: Externe Objekte seien entweder Dinge an sich,
dann aber unerkennbar, oder sie gehörten zur phänomenalen Ordnung, dann
könnten wir aber zwischen der ihnen zugeschriebenen Gesetzmäßigkeit und
der nomologischen Ordnung der Sinnesempfindungen nicht unterscheiden
(68f.). Doch der Verfasser verschweigt auch die Nachteile des Idealismus nicht,
stelle sich dieser doch letztlich gegen die feste Überzeugung des Common
Sense von einer extramentalen Realität. Er räumt ein, daß man diese Überzeugung

erklären müßte, was Berkeley selbst aber nicht unternehme (60). Wenn
aber das Prinzip «esse est percipi» mit der umgangssprachlichen Auffassung
nicht übereinstimme, so müßte man hoffen, es durch philosophische Begriffs-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 589

analyse als einer tieferliegenden semantischen Schicht angehörig zu begründen
(84).

Dieses ausgezeichnete, philosophisch spannende Buch dürfte sowohl für
Berkeley-Kenner wie auch für Leser von Interesse sein, die sich mit der
Problematik des Idealismus bzw. Realismus beschäftigen. Da es überdies in einer
klaren, allgemeinverständlichen Sprache verfaßt ist, kann es auch als Begleitlektüre

für Studierende wärmstens empfohlen werden, die sich ihren Weg durch
Berkeleys Principles oder Three Dialogues zu bahnen versuchen.

Vilem Mudroch

Cirillo Bergamaschi (ed.): Grande diiçionario antologico del pensiero di Antonio
ILosmini. 4 vol. Roma: Città Nuova Editrice 2001. 903, 945, 918, 911 p. ISBN:
88-311-9260-4.

Endlich ist in Italien das «Große anthologische Lexikon» zu einem Denker
erschienen, der den meisten deutschen Lesern allerdings nicht einmal dem
Namen nach ein Begriff ist. Für diejenigen aber, die Antonio Rosmini-Serbati
(1797-1855) kennenlernen oder sich mit diesem beschäftigen, wird dieses
Lexikon fortan eine wertvolle Hilfe sein.

Im Jahr 1997 veranstalteten K.-H. Menke und A. Autiero in Bonn ein

Symposion anläßlich des 200. Geburtstages von Rosmini. Bereits der Titel
«Brückenbauer zwischen Kirche und Gesellschaft — A. Rosmini, J.H. Newman,

M. Blondel und R. Guardini» zeigt die Bedeutung des rosminischen Denkens

im Kontext der neuzeitlichen Problematik der Vermittlung von Glaube
und Vernunft, von Theologie und Philosophie, von Kirche und Gesellschaft
an. Bereits vor Maréchal und den Vordenkern des Zweiten Vatikanums ist es

Rosmini gelungen, zwischen neuzeitlichem Denken und einer der Tradition
verhafteten Theologie zu vermitteln. Als guter Kenner Kants und des Deu-
schen Idealismus begriff er den Ausgangspunkt der neuzeitlichen Philosophie
beim subjektiven Bewußtsein als Chance für die christliche Philosophie und
die Theologie. So konnte er aufzeigen, daß man, wenn man denkend vom
Menschen ausgeht, durchaus zu denselben Ergebnissen gelangt wie die «theologische

Schule», deren System stets mehr oder weniger bei einem vorausgesetzten,

objektiven Gottesbegriff ansetzte. Vor diesem Hintergrund gelangte
Rosmini zu einer Interpretation der Werke des Augustinus und des Thomas,
welche in vielen Punkten dem Stand seiner Zeit weit vorauslag. Die Enzyklika
Fides et ratio anerkennt dieses Verdienst ausdrücklich und stellt Rosmini
diesbezüglich in eine Reihe mit J.H. Newman, J. Maritain, E. Gilson und E. Stein
(Nr. 74).

Rosmini war davon überzeugt, daß das Christentum bis in alle Bereiche
menschlichen Denkens und Handelns hinein seine Wirksamkeit entfalten kann.
So kristallisierte sich bereits in seiner Jugend das Projekt heraus, eine «christliche

Enzyklopädie» zu verfassen, welche er als in ausdrücklichem Gegensatz
zur Enzyklopädie der französischen Aufklärer verstand. Suchten diese lediglich,

möglichst das gesamte Wissen additiv aneinanderzureihen, besteht eine



590 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

«christliche Enzyklopädie» nach rosminischem Verständnis darin, den inneren
Zusammenhang der Wissensinhalte zu erkennen und diesen von der christlichen

Offenbarung aus zu erhellen. Einerseits steht die «Enzyklopädie» christ-
lich-rosminischer Prägung zwar in vielen Punkten der hegelschen Enzyklopädie

nahe. Doch während die hegelsche «Idee» für Rosmini immanentistisch
verkürzt ist, erhält diese bei Rosmini eine transzendente Bedeutungsdimension,

sie ist das «göttliche Element in der Natur»: Dadurch ist die «Natur» auf
ihren göttlichen Ursprung selbst hin finalisiert und offen für die Offenbarung.
Gemäß dieser enzyklopädischen Intention Rosminis umfassen seine Schriften
weite Bereiche philosophischen Denkens: Erkenntnislehre, Moralphilosophie,
Anthropologie, Philosophie der Politik, Rechtsphilosophie, Pädagogik, Logik
und Ontologie. Die im Jahre 1976 begonnene kritische Gesamtausgabe, welche

nur die wichtigsten Werke Rosminis erfaßt, ist auf insgesamt 80 Bände
angelegt. Ins Deutsche wurden bislang nur sehr wenige Schriften übersetzt, u.a.
die Philosophie der Politik. Während in Italien die Bedeutung Rosminis in den
letzten Jahrzehnten entdeckt wurde, befindet sich eine solche Entwicklung im
deutschsprachigen Raum also erst am Anfang.

Mit einem solchen Projekt sah sich das rosminische Denken natürlich
sowohl zeitlebens als auch posthum harter Kritiken ausgesetzt; seine vermittelnde

Position schien v.a. den traditionellen Denkern nicht mehr orthodox.
Dagegen stellt Rosmini immer wieder heraus, daß sich diese Kritiker nicht
genug Mühe geben, seine eigentliche Aussageintention zu verstehen. Sie

konzentrieren sich auf einzelne Begriffe und Sätze, welchen jedoch innerhalb des

Kontexts rosminischen Denkens eine ganz andere Bedeutungsdimension
eignet, als ihnen von außen präjudiziert wird. Da Rosmini die neuzeitliche
Methode auf die traditionellen Inhalte anwendete und so auch die philosophischtheologische

Terminologie modifizierte, schien es vielen, als sei Rosmini der
«italienische Kant» oder der «italienische Hegel». Diese Vorwürfe, den
neuzeitlichen Subjektivismus inklusive dessen Konsequenzen auf philosophischem

und theologischem Gebiet unbesehen übernommen zu haben, führen
auch zur posthumen Verurteilung von vierzig Sätzen aus seinen Werken im
Jahr 1888. Die philosophischen Konsequenzen einer solchen Interpretation
bestanden v.a. darin, Rosmini als einen Vertreter des Ontologismus und
Pantheismus zu brandmarken, als welcher er heute noch zum Teil in den Lehrbüchern

zu finden ist.
Gegen eine solche Verzeichnung dieses Denkers bemühte man sich in

Italien in den letzten 50 Jahren verstärkt darum, Rosmini aus sich heraus zu
verstehen und die Forschung an den Originaltexten voranzutreiben. Die erste
Gesamtausgabe der rosminischen Texte (1934—77) begriff sich bereits aus dieser

Intention heraus. Der 200. Jahrestag seiner Geburt im Jahr 1997 und die
«Notifikation zur Bedeutung der lehramtlichen Dekrete bezüglich des Denkens

und der Werke des Priesters Antonio Rosmini Serbati», mit der die
Verurteilung Rosminis am 01.07.2001 offiziell aufgehoben wurde, gaben der
Rosminiforschung neue Impulse.

In diesen Rahmen ordnet sich auch das «Große anthologische Lexikon
des Denkens Antonio Rosminis» ein: Dieses stellt eine Sammlung von Textab-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 591

schnitten dar, welche anhand der zentralen Begriffe Rosminis aus seinen Werken

ausgewählt und sodann diesen Zentralbegriffen zugeordnet wurden.
Dadurch wird gewissermaßen Rosmini selbst zum Interpreten seines eigenen
Denkens gemacht. P. Cirillo Bergamaschi, selbst Mitglied der von Rosmini
gegründeten Ordensgemeinschaft, stellte die Passagen in vier Bänden zusammen.

Diese Methodik entspricht dabei der inneren Struktur des rosminischen
Denkens selbst, welches sich durch eine bemerkenswert große begriffliche
Klarheit auszeichnet. Jede philosophische Untersuchung muß nach Rosmini
auf einer exakten Begriffsanalytik fußen, um argumentativ erfolgreich sein zu
können. Daher begegnen auch in allen großen philosophisch-theologischen
Werken Rosminis immer wieder Definitionen und Umschreibungen der
wichtigsten Begriffe, welche in diesem Lexikon zusammengetragen sind: «Die
einfache und formalisierte Definition der Begriffe würde dem Studierenden nicht
viel weiterhelfen; erhellend sind dagegen die erschöpfenden Erläuterungen
und Klärungen, welche diese entwickeln und ihnen folgen. Rosmini ist äußerst
anspruchsvoll, was die Klarheit der Sprache angeht, und klagt stets den
uneigentlichen und verdunkelnden Sprachgebrauch an», so der Herausgeber im
Vorwort (VII).

Grundlage für die Möglichkeit eines solchen synthetischen Difionario
antologico ist die Erkenntnis Bergamaschis, daß es bei Rosmini durchaus als

Ausnahme zu bezeichnen sei, wenn «ein von ihm verwendeter terminus tech-
nicus in der Entwicklung seiner vielgestaltigen Spekulation die Bedeutung
verändert» (XIV). Dieser behaupteten äußersten begrifflichen Klarheit Rosminis
könnte allerdings die Beobachtung widersprechen, daß sich Rosmini nur in
den seltensten Fällen auf eine einzige Definition des jeweiligen Begriffs
beschränkt und im Laufe seiner Werke durchaus vielfältige Umschreibungen
desselben Begriffs anzutreffen sind. Einem solchen Einwand ist jedoch eine
methodische sowie eine inhaltliche Begründung entgegenzuhalten: einerseits

widersprechen sich die einzelnen Umschreibungen nicht, deren Unterschiedlichkeit

durchaus von dem Kontext herrühren, auf welchen sie argumentativ
zielen, andererseits ergibt sich diese Vielfalt aus dem genuinen philosophischen

Ansatz Rosminis selbst, nämlich seinem Bemühen einer Vermittlung
traditionellen Philosophierens in das neuzeitliche Denken hinein. Gerade vor
diesem Hintergrund beklagt er jene «Verdunkelung», welche die deutsche
Philosophie seiner Zeit in die philosophische Sprache eingeführt habe (Introdu-
fione alla filosofia, S. 369); diese sei die logische Folge daraus, daß diese
Philosophen sich nicht die Mühe gemacht hätten, zunächst in analytischer Weise
nach dem «durch die Jahrhunderte konstanten Gebrauch der Worte» gefragt
zu haben (Psicologia, Nr. 52), wodurch sie sich allerdings selbst des Fundaments

ihres Denkens beraubten, so der rosminische Vorwurf. Rosmini selbst
macht sich dagegen an die Aufgabe einer Vermittlung der philosophischen
Termini in das neuzeitliche Denken, welche den Boden der Tradition nicht
verläßt, habe ihn doch sein Studium davon überzeugt, «daß die Kämpfe der
Philosophen untereinander meistens daher rühren, daß sie sich nicht verstehen»

(Jntrodufione alla filosofia, S. 368). So zieht Rosmini stets die Klarheit der



592 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Freiheit des Ausdrucks vor; in diesem Sinn tritt er stets für den eigentlichen
Wortgebrauch ein.

Zu guter Letzt gibt der Herausgeber Rechenschaft über die Auswahl der
zusammengestellten Begriffe: Im Bewußtsein, daß es «in der rosminischen
Sprechweise keinen Ausdruck [gibt], welcher es nicht verdiente, angeführt zu
werden» (XIV), weist er darauf hin, daß die «geschichtlichen Ausdrücke»
bewußt ausgelassen sind, d.h. jene Begriffe, mit welchen Rosmini die Theorien
anderer Denker beschreibt. Dieses Lexikon sei: «a) nicht ein Index aller
Begriffe, die Rosmini gebraucht; b) nicht ein erschöpfender Sachindex, welcher
viel breiter ausfallen würde; c) sondern eine Sammlung der Definitionen und
der bedeutendsten teminologischen Begriffe Rosminis» (XV).

Für die italienischen Rosministudien, welche gerade im letzten Jahrzehnt
einen neuen Aufschwung nahmen, ist dieser Di^ionario ein Meilenstein; er
wird für alle künftigen Forschungsarbeiten katalysatorische Wirkung zeitigen.
Der noch in den Kinderschuhen steckenden deutschsprachigen Rosminiforschung

wird es dagegen den Start erleichtern. An'diesem «Lebenswerk» Berga-
maschis - wie man es mit allem Recht bezeichnen kann — werden alle künftigen

Ro s miniarbeiten partizipieren; dessen Bedeutung für das Erbe Rosminis
kann kaum überschätzt werden.

Markus Krienke

Klaus Demmer: Angewandte Theologie des Ethischen. Freiburg Schweiz:
Universitätsverlag; Freiburg i.Br. Herder 2003. (Studien zur theologischen Ethik, Bd.
100). ISBN: 3-7278-1412-8; 3-451-28072-8.

Wie um das gesamte Werk seines Denkweges zusammenzufassen, veröffentlicht

der Moraltheologe Klaus Demmer die beiden Bände Fundamentale Theologie

des Ethischen (1999, 320 S., SthE, Bd. 82) und Angewandte Theologie des

Ethischen. In dichter Form und Konzentration wird hier noch einmal sein
theologisch-ethischer Ansatz, angefangen bei den grundsätzlichen Fragen moraltheologischer

Methodik und Grundlagen bis hin zu konkreten Feldern moralischer
Konflikte, ausgearbeitet. Während der Beitrag zur Fundamentalmoral die Fragen

der transzendental-theologischen Kehre der Moraltheologie, der Interpretation

von Gewissensentscheidung und Normfindung in diesem Horizont
thematisiert, widmet sich das nun vorliegende Buch konkreten Praxisfeldern, auf
denen die hermeneutische und existentielle Moraltheologie Demmers
angewandt wird.

Auch dieser Band ruft noch einmal - wie zur Erinnerung — den Rahmen
theologischer und philosophischer Prämissen auf, die für Demmer im Hintergrund

der konkreten Positionen in den Sachfragen der Ethik eine Rolle spielen.

So widmet sich Teil 1 dem «Wechselspiel von Glaube und Vernunft als

Einweisung in Fragen konkreter Ethik» (13-56). Der Autor macht gegenüber
gegenwärtigen ethischen Theorieelementen (Systemtheorie, Kohärentismus,
Diskursethik usw.) noch einmal seine dezidiert transzendental-theologische
und die naturrechtliche Metaphysik transzendental-theologisch vertiefende,
hermeneutische Denkform deutlich. Damit grenzt er sich sowohl gegen das tra-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 593

ditionelle Naturrecht als auch gegen allzu rasch übernommene moderne
philosophische Voraussetzungen ab.

Teil 2 «Von der Unsichtbarkeit Gottes zur Sichtbarkeit der Welt —

Wegmarken der Bewährung», 57—101, eröffnet auf diesem Hintergrund ein erstes
Feld konkreter Ethik: Vor aller Auseinandersetzung mit normativen Fragen
etwa des Lebensschutzes oder der Sicherung von Demokratie und Frieden
wird die Kultur des Gebetes als wesentliche Dimension moralischer
Verantwortung bedacht. Ganz pointiert kommt hier der existentiell-theologische
Ausgangspunkt Demmers zur Geltung. Sei es der Umgang mit der Zeit, mit den

Herausforderungen der Arbeit oder die Verantwortung für die Schöpfung: All
diese moralischen Fragen müssen aus der Haltung der Gottverwiesenheit und
aus einem Denken bewältigt werden, das mit der Erfahrung der Transzendenz
rechnet.

So vermag Teil 3 «Treue zur empfangenen Berufung als Lebensgrund von
Wahrhaftigkeit», 103—147, auch die Frage nach der Wahrheit nicht nur als

partielles Ethos korrekter Sprache oder rationaler Sachrichtigkeit zu thematisieren.

Vielmehr wird Wahrheit von der Authentizität der Lebensentscheidung
innerhalb menschlicher Biographie her in ihrem innersten Anspruch verständlich

— Authentizität, die menschliche Kommunikation bis in die sozialen Felder

der Institutionen, der Politik und der Medien auf den Raum von
Wahrhaftigkeit und Objektivität hin offen hält.

Teil 4 «Das Geschenk ehelicher Liebe als Ermächtigung zur Familie», 149

—194, der den Erfahrungen menschlicher Liebe in Ehe und Familie nachgeht,
verliert sich deshalb auch nicht in einer kleinlichen Kasuistik sexueller
Handlungsweisen und körperlicher Intimität. Vielmehr geht es hier in allen Fragen
um eine Sensibilität für natürliche und personal integrierte Gestaltung von
Geschlechtlichkeit und partnerschaftlicher Begegnung. Der Autor setzt auf die
kommunikative und geistige Durchdringung der ehelichen Lebensform der
Liebe, die die Partner in einer gemeinsamen spirituellen Biographie die
leibseelischen Herausforderungen bewältigen und die Ressourcen ehelicher Liebe
erfahren läßt. Demmer kann so auch die Grenzen der kirchenrechtlichen
Einbindung solcher Liebe artikulieren, wenn er nicht nur für den Beginn der Ehe,
sondern auch beim Scheitern der Ehe eine angemessene Präsenz der
theologisch-ethischen und pastoralen Begleitung einfordert.

Teil 5 «Der Zugriff auf das Leben — ausgewählte Anwege und Eckpunkte
einer unabgeschlossenen Diskussion», 195—241, wendet den Blick auf die
Probleme des Lebensschutzes, wie er in der gegenwärtigen bioethischen Debatte
immer wieder in Frage steht. Kenntnisreich wird zu Fragen des Lebensbeginns,
der Reproduktionsmedizin und Sterilitätstherapie, dem Schwangerschaftsabbruch

usw. Stellung bezogen. Teilweise geht die Argumentation bei der Fülle
der Themen in knapper Darstellung von Fragenkreis zu Fragenkreis, ohne allzu

tief auf die Einzeldiskussionen eingehen zu können.
Teil 6 «Staat, Recht und Gewissen — christliche Zeugenschaft in demokratischer

Kultur», 243—289, schließlich greift noch einmal die im späteren Werk
Demmers immer wieder aufgeworfenen Fragen nach dem Verhältnis zwischen
Staat, Recht und Gewissen innerhalb der demokratischen Kultur auf. Ein-



594 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

drucksvoll kommt noch einmal das Plädoyer des Moraltheologen, der die
Prozesse der personalen Wende katholischer Moraltheologie nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil entscheidend begleitet und mitgetragen hat, für den
ethischen und theologischen Wert der demokratischen Mitverantwortung zur
Geltung. Von hier aus kann Demmer auch ganz unbefangen das neue Verhältnis

von Staat und Kirche im Rahmen demokratischer Vollzüge ansprechen.
Teil 7 «Das Ethos tendenzieller Gewaltlosigkeit und die Verantwortung

für den Frieden», 291—309, traut in diesem Sinne der demokratischen Rechtspolitik

die entscheidenden Impulse für eine globale Friedenspolitik zu, in der
die Gewaltpotentiale der komplexen Welt gleichsam theologisch-ethisch von
innen heraus trockengelegt werden.

Das Buch belastet sich nicht mit langwierigen Sammlungen von Daten
und Analysen aus natur- und humanwissenschaftlichen, medizinischen oder
soziologischen Zusammenhängen. Aus der Position des kritischen Umgangs mit
der Tradition katholischer Moraltheologie im Horizont der transzendentaltheologischen

Revision, wie Demmer sie in seiner Fundamentalmoral
vorgenommen hat, werden die konkreten Kasuistiken angesprochen und reflektiert.
Reizvoll und unnachahmlich ist dabei, wie der Autor aus der Kenntnis der
Tradition die vielen Details moraltheologischer Kasuistik auf die existentiell-
sensible und personorientierte Hermeneutik hin aufbricht. In dieser Funktion
besteht freilich auch eine gewisse Grenze, insofern sprachliche und gedankliche

Motive diesem Anliegen verhaftet sind.

Der Band Klaus Demmers ist der 100. Band in der Reihe der Studien %ur
theologischen Ethik. Der Theologe der vorsichtigen und umsichtigen Revision
naturrechtlicher katholischer Moraltheologie symbolisiert damit zugleich auch
den großen Erfolg einer Reihe moraltheologischer Werke, die in beispielloser
Weise die sachliche und philosophische Kompetenz, die ökumenische Offenheit

und den theologischen Anspruch der nachkonziliaren Moraltheologie
widerspiegelt. Wer etwas über diese Moraltheologie kennenlernen will, der findet
in den Studien sptr theologischen Ethik (hrsg. vom Departement für Moraltheologie

und Ethik, Universität Freiburg Schweiz, unter der Leitung von Adrian
Holderegger) die facettenreichste und zuverlässigste Antwort. Zu dieser
Leistung kann man den Herausgebern nur gratulieren und einen großen Dank
sagen.

Josef Römelt

Christoph Baumgartner/Dietmar Mieth (Hgg.): Tatente am Eeben. Ethische,
rechtliche und politische Aspekte der Tiopatentierung. Paderborn: Mentis-Verlag
2003. 332 S. ISBN: 3-89785-382-5.

Der vorliegende Band geht auf eine internationale Tagung mit dem Titel
«Sozialethische Aspekte der Biopatentierung» zurück, veranstaltet im Jahre 2002

vom Interfakultären Zentrum für Ethik in den Wissenschaften (IZEW) der
Universität Tübingen. Über die damaligen Referate hinaus finden sich in dem
Band weitere Beiträge, «um die in diesem Buch angestrebte Übersicht über
verschiedene Aspekte und Problemfelder der Biopatentierug zu erreichen» (15).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 595

Es finden sich Beiträge zu folgenden Themenbereichen: Eckpositionen der
Debatte um die Biopatentierung, Ethische Aspekte, Juridische Aspekte, Reichweite

und Folgen des Stoffschutzes und der geistigen Eigentumsrechte; schließlich

finden sich ein Dokumentationsteil mit drei wichtigen EU-Dokumenten
und ein Glossar zur Erklärung von Fachausdrücken.

Der erste Teil umfaßt Stimmen aus dem Europäischen Patentamt, der Ar%-
neimittelindustrie, der Politik und von Greenpeace. Symptomatisch ist der Titel
des Greenpeace-Vertreters (Christoph Ten): «Gen-Patente. Ein systematischer
Mißbrauch des Patentrechts». Dagegen findet sich etwa am Ende des Beitrags
von Reinhard Hermann (Europäisches Patentamt) die Aussage: «Die Blasphemie

liegt meiner Uberzeugung nach daher nicht in der Patentierung und
technischen Verwertung von isolierten DNA-Abschnitten, sondern eher in der
Fehl- und Überbewertung der Eigenschaften isolierter Gene» (30). Der
Vertreter der Industrie (Dieter Laudien, Warum brauchen wir Biopatente?) betont
u.a. die Notwendigkeit von Stoffpatenten, «weil die DNA den Schlüssel zur
gentechnologischen Herstellung des Arzneimittels darstellt» (51). Außerdem
nimmt er Stellung zum deutschen Entwurf zur Umsetzung der Europäischen
Biopatentrichtlinie, über die vorher Dietrich Welp (Justizministerium) berichtet

hat.
Im ethischen Teil widmet sich zunächst Dietmar Mieth den sozialethischen

Aspekten der Biopatentierung. Die Unterscheidung von Erfindungen und
Entdeckungen und der Ausschluß letzterer von der Patentierung diene dem
Zweck, «daß a) nicht Monopole an etwas ohnehin Bestehendem gewährt werden,

und daß b) zu breite und deshalb volkswirtschaftlich schädliche Schutzrechte,

die die Entwicklung von ganzen Technikbereichen hemmen können,
ausgeschlossen werden» (81). Für Mieth ist auch nicht erkennbar, «warum eine

gentechnische Innovation gegenüber der klassischen Züchterleistung privilegiert

werden sollte» (83). Problematisch und kontrovers ist in diesem Bereich
vor allem die Gewährung von Stoffpatenten (vgl. ebd. 84—87). Besonders
erhellend erscheint mir der Beitrag von Klaus Peter Rippe, insofern dieser die

Argumente, die hinter der Parole «Kein Patent auf Leben!» stecken, präzisiert
und abwägt (Kommodifizierung und Würde, Entdeckungen und Erfindungen,
Erbe der Menschheit). Frans W.A. Brom (Niederlande) widmet sich einer
speziellen Frage im Grenzgebiet von Recht und Moral: «has biopatenting legislation

a specific moral meaning with regard to society's fundamental values?»

(117).
Unter den juridischen Beiträgen finden sich zwei, die sich kritisch mit (den

am Schluß dokumentierten) EU-Direktiven befassen (Deryck Beylefeld, Geer-
trui Van Overwalle) sowie ein rechtsethischer Beitrag von Christine Godt
«Kommerzialisierte Grundlagenforschung: Biopatentierung als rechtsethische
Herausforderung». Godt zeigt auf, wie «die klassischen Verhaltensnormen der
Wissenschaft unter Veränderungsdruck» (159) geraten. Da die Grenze
zwischen Grundlagenforschung und angewandter Forschung gefallen ist, ist die

Kommerzialisierung nicht mehr auf letztere beschränkt. Die Zeiten, in denen

idealtypisch kein Interessenkonflikt zwischen Wahrheit und Geld bestand,
sind somit vorbei. Godt zeigt die fundamentalen Änderungen im Selbstver-



596 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

ständnis und im Ethos der Wissenschaft auf, die sich aus neuen Entwicklungen

ergeben, und fordert zu einer aktiven, reflektierten forschungsspezifischen

Patentpolitik auf, die sich des Unterschieds zu einer industriellen
Patentpolitik bewußt bleibt.

Der letzte Teil über die Probleme des StoffSchutzes enthält fünf Beiträge. Ingrid

Schneider diskutiert Ansätze der Beschränkung des Stoffschutzes auf
spezifische Funktionen, Bernd Nilles (von MISEREOR) über Biopatente aus

entwicklungspolitischer Perspektive. Die Brisanz dieses Themas ergibt sich u.a.
aus folgender Tatsache: «Während 90 % der biologischen Vielfalt in den
Entwicklungsländern anzutreffen ist, liegen heute 95 % aller Biopatente in den
Händen von Akteuren aus den Industrieländern» (217). Bemerkenswert sind
auch die referierten Beispiele von Biopiraterie (217—219). Die globale Perspektive

untersucht auch Henk von den Beld («Enclosing the Genetic Commons:
Biopatenting on a Global Scale»). Der bezeichnende Titel seines ersten
Abschnitts: «The fences of free trade». Über die Sicht der Pflanzenschützer (u.a.
über Sortenschutz und Patentschutz) referieren Christoph Herrlinger, Petra
Jorasch, Frank P. Jolter. Eine ähnliche Thematik berührt der letzte Beitrag
von Achim Seiler «Der Internationale Saatgutvertrag der FAO: Farmers Rights
— geistige Eigentumsrechte — Zugang zu genetischen Ressourcen».

Die Thematik dieses Bandes betrifft eine Materie, die nicht leicht zu
erfassen und zu überschauen ist. Der vorliegende Band bietet dafür eine wichtige

Hilfe zum Verständnis der jeweiligen Positionen und der vielfältigen
relevanten Aspekte. Er stellt damit einen beachtlichen Beitrag zur öffentlichen
Debatte um die Biopatentierung dar.

Werner Wolbert

Rafael Capurro: Ethik im Net%. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag 2003, 278 S.

(Medienethik, hrsg. von R. Capurro und P. Grimm, Bd. 2). ISBN: 3-515-
08173-9.

Der vorliegende Band 2 der Schriftenreihe Medienethik enthält eine Reihe von
Beiträgen, die über die letzten sieben Jahre entstanden sind. Als Gründer des

International Center for Informations Ethics (ICIE) befaßt sich R. Capurro heute
vorwiegend mit ethischen Reflexionen über das Internet und die Medienethik,
wobei die Übergänge vom einen zum anderen fließend sind. Er ist einer der
wenigen Ethiker, welche über das empirisch-technische Wissen einer rasant
sich entwickelnden Domäne verfügen und es verstehen, die Brücke aus dem
reichen Fundus der praktischen Philosophie hin zu den neu entstehenden
Kommunikationstechnologien zu schlagen.

Das Buch ist in vier große Teile gegliedert, die von der «Vernetzung als

Lebenskunst» über «Begründungen einer Netzethik» und «Ethik im Cyberspace»

bis zur «Informatik als praktische Philosophie» reichen.
Im ersten Teil (S.21-64) «Vernetzung als Lebenskunst» wirft der Autor

einen zusammenfassenden Blick auf die Geschichte der Informationstechnologie

von der Aufklärung zur Moderne bis hin zur «postmodernen Moderne»
(W. Welsch). Insbesondere werden die kommunikations- und kulturkritischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 597

Thesen des italienischen Philosophen Gianni Vattimo dargestellt und erläutert.

Was auch immer der Begriff «fraktale Vernunft» (S. 28) bedeuten mag; er
indiziert jedenfalls ein Programm für eine anti-metaphysische Lektüre der
ineinanderfließenden Real- und Cyber-Welten. — «Reparaturethik» Q. Mittelstrass)
versus «Vernunftethik» (I. Kant) und die Ambivalenz einer Gesellschaft, die
durch Informationstechnologie geprägt ist, sind weitere Themen des ersten
Teiles. Bringen uns die neuen Technologien auf den Weg zu einer technischen
und kulturellen Kolonialisierung? Wie kann gewährleistet werden, daß die
Nutzen der Informationstechnologie nicht nur gleichmäßig verteilt werden,
sondern auch von den Menschen so eingesetzt werden können, daß sie ihnen
bei der Gestaltung ihres eigenen Lebens helfen? - Inzwischen ist es zur
Binsenwahrheit geworden: Die Vernetzung der Weltöffentlichkeit wirkt sich auch
auf unsere Auffassung der Realität und unser Selbstverständnis aus. Das formal

Neue besteht hier wohl darin, daß «wir deshalb Medien erfinden, weil wir
selbst Medien und Boten sind» (S. 56). Dem Einzelnen ist die Möglichkeit
gegeben, sich im Medium der digitalen Weltvernetzung zu exponieren digitale

Selbstinszenierung). Ein Beitrag über die ethische Chance der Informations-

und Kommunikationstechnologien rundet den ersten Teil des Buches
ab. Capurro bezieht sich hier vor allem auf Wolfgang Sützls Interpretation der
Thesen Gianni Vattimos, insbesondere auf dessen Kernthese des «ästhetischen

Pazifismus» als Alternative zur Gewalt.
Der zweite Teil (S. 67—132) «Begründungen einer Netzethik» sucht nach

Antworten auf Fragen im Zusammenhang mit der Informationsethik. Kant,
Heidegger, Habermas u.a. kommen hier zu Wort. Kants programmatische
Aufforderung, den eigenen Verstand öffentlich zu gebrauchen, scheint sich
auf den ersten Blick mit dem Medium Internet zu verwirklichen. Allerdings
dachte Kant eher an eine Art öffentliche «Gelehrtenrepublik» (Habermas),
und weniger an eine Informationsgesellschaft, in der riesige Informationsquanten

zur Disposition stehen und damit nur im entfernten Sinne mit der
«Herausführung aus der Unmündigkeit» zu tun haben (vgl. S. 78ff.). Habermas'

Diagnose der politischen Öffentlichkeit und seine Vorschläge für eine
«international vernetzte Zivilgesellschaft» betrachtet Capurro als defizitär.
Denn es stehe fest, daß wir heute nicht mehr um ein Minimum an Mitteilungsund

Meinungsfreiheit kämpfen müssen, sondern - jedenfalls was die Erstwelt
anbelangt — vor der Qual der Wahl und vor der Frage nach dem gerechten
Zugang stehen. Wir müssen deshalb nach neuen Strukturen für einen sozialen
Informationsmarkt suchen.

Das Internet als Ort der Gleichzeitigkeit des Denkens und Handelns stellt
uns vor neue ethische Fragen: Mit D. Debatin unterscheidet Capurro drei
Funktionsbereiche (vgl. S. 85ff.): Wissen (wie können Mitteilungen in den neuen
Medien ausgewählt und bewertet werden?), Freiheit (welche Chancen bietet
ein solches öffentliches Forum für die Demokratie?) und Identität (wie
definieren wir unser leibliches, psychisches und kulturelles Sein?). Die Frage nach
den Grenzen der Ethik im Internet ist gleichzeitig die Frage nach der
(informationellen) Selbstbegrenzung. — Wie kann aber eine Netzethik begründet
werden? Nach Capurro müssen drei Aspekte reflektiert werden: die Bildung



598 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

neuer Formen von Traditionen im Bereich der Kommunikation und ihre
gegenseitige Beeinflussung, die Darstellung der elektronischen Virtualität als

zeitlose Präsenz und ihre wirkungsgeschichtlichen Zusammenhänge, und der
Ausdruck von unvorhersehbaren Konstellationen und ihre Legitimierung in
der multikulturellen Vielfalt.

Der Beitrag «Theorie der Botschaft» klärt die begrifflichen Grundlagen (S.

105ff.). Der Autor untersucht die «Botschaft» — dies ist ein zentrales Anliegen
des Autors - in ihrer semantischen, sapientialen und philosophischen Dimension.

Der Vermittlungsprozeß ist zu beschreiben als Übertragung von
Botschaften aus einer Informationsquelle über ein Übertragungssystem mit
entsprechenden Signalen über einen Kanal an einen Empfänger, bis sie schließlich
ihre Bestimmung erreichen. Die heutige massenmediale Botschaftsverbreitung,
das sogenannte infotainment, führt dazu, daß wir die eigentliche Botschaft über
der Maße vergessen (P. Sloterdijk). Es entsteht die Frage, ob das Internet
einen neuen Raum mit der Chance für neue Botschaftssynergien und
unterschiedliche Formen der Lebensgestaltung schaffen kann (vgl. S. 122). Die
einführenden Bemerkungen zu einer Netzethik, die allerdings eher aphoristischer
Natur sind, leiten über zum nächsten Teil des Bandes.

Die acht Beiträge des dritten Teiles (S. 135—216) sind mit «Ethik im Cyberspace»

(Ethik der digitalisierten Welt) überschrieben. Die ersten beiden
Beiträge setzen sich mit Ethik bzw. mit einem Ethos im Cyberspace auseinander.
Wie kann mit der Spannung zwischen Freiheit der Kommunikation und dem
Schut\ der Privatsphäre umgegangen werden, bzw. wie ist lebensweltlich
orientiertes Leben im Informationszeitalter möglich? Ethik im Cyberspace ist
letztlich Nachdenken über das <Wunder> des Dialoges, während Ethos des

Cyberspace das Problemfeld einer über die Grenzen der Nationalstaaten
hinauswachsenden Weltkultur ausdrückt und normativ thematisiert. Zwar tragen
technische Normen und gesetzliche Regulierungsmaßnahmen zu einer
minimalen «Versittlichung» bei, aber die äußerst komplexen Probleme verlangen
nach einer ebenso komplexen Lösung. Die Problematik wird veranschaulicht
mit der Geschichte von der Reise ins mythische Land der Phosphoren; sie

dient der Veranschaulichung der philosophischen Wurzeln des Cyberspace,
der Erhellung der verborgenen theologischen Motive und der Frage, inwiefern
der Cyberspace als Strategie der Weltflucht gelten kann. Die pädagogisch-verführerische

Antwort lautet: «Wir sind in der Welt in der Weise, daß wir die
anschauliche Welt stets zum Schein werden lassen können» (S. 155).

Der Notwendigkeit, internationale Organisationen (insbesondere die
Vereinten Nationen) in die aktive Gestaltung der Weltvernetzung mit einzubezie-
hen, ist ein weiterer, (englischsprachiger) Beitrag des Buches gewidmet (S. 156

-169). Zwischen Oktober 1997 und April 1998 führte die UNESCO in zwei
Runden ein weltweites virtuelles Forum über Informationsethik durch, an dem
der Autor teilnahm. Die vielen ungelösten Fragen des Forums brachten ihn
schließlich dazu, das «International Center for Information Ethics» (ICIE) zu
gründen. Wo stehen wir heute, zu Beginn des neuen Jahrhunderts, als

Informationsgesellschaft? Die Antwort lautet: Wir befinden uns in einem
Übergangsstadium zwischen einer Pyramidenstruktur der Botschaftsübermittlung



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 599

und einer eher horizontalen Struktur der Botschaftsproduktion über «dialogische

Medien». Die moderne Trennung in Massenmedien und individuelle
Medien wird durch die Vorstellung von vernetzten Individuen und
Gesellschaften ersetzt. Dynamische horizontale Prozesse der Informationsproduktion

verdrängen einige der Hierarchien der Informationsgesellschaft des 20.

Jahrhunderts. Die kommende Informationsgesellschaft wird durch eine
unglaubliche Vielfalt der Botschaftsproduktion und -Verteilung gekennzeichnet
sein. Dies erfordert ein neues wissenschaftliches «Problemverarbeitungsmodell».

In diesem Zusammenhang hat sich die Rolle der Massenmedien und ihre
Haltung gegenüber dem Internet in letzter Zeit drastisch verändert (vgl. S.

171 ff.). Der Kampf um die Aufmerksamkeit der Besucher ist entbrannt, und
die Zeit der Oligopole der privaten oder öffentlichen Sender ist vorbei. Der
Online-Journalismus ist auf dem Vormarsch und mit der Internet-Revolution
werden die Massenmedien sich unwiederbringlich verändern. Fest steht vorerst

nur, daß wir erst am Anfang einer Entwicklung stehen, und man kann
vermuten, daß die mediale Öffentlichkeit des 21. Jahrhunderts sich grundsätzlich

von der des 20. Jahrhunderts unterscheiden wird. Die Frage nach der
Entstehung eines neuen Weltinformationsethos kann heute jedoch noch nicht
beantwortet werden.

Der Beitrag «Die mediale (R)evolution» (S. 182—197) beschreibt in großen
Linien die Entwicklung vom gesprochenen über das geschriebene Wort, von
der Antike bis in unsere Zeit, von der Schriftrolle zum Bildschirm, von Sokra-

tes, Piaton und Aristoteles bis hin zu Kant. Während für die Neuzeit das
Problem der freien Mitteilung des Gedruckten in der Einschränkung der Macht
von Politik und Kirche bestand, stellt sich das Problem aus heutiger Sicht eher
umgekehrt dar: Regierungen und Parlamente stehen vor der Frage, wie sie

angesichts der weltweiten Vernetzung ihre relative Autonomie aufrecht erhalten
können. Die digitale Welt, anfänglich nicht mehr als eine Spielerei, ist zu
einem dominanten Bestandteil unserer Gesellschaft geworden, was zur Frage
der sozialen Gestaltung und der politischen Einbindung der Cyberkultur führt.
— Läßt sich Wissen managen? Diese und ähnliche Fragen stellte man sich -
wie der Autor meint — schon zur sokratischen Zeit (vgl. S. 206ff.). Trivial stellen

wir fest, daß wir viel wissen und noch mehr wissen könnten. Offen bleibt
aber die Frage der Nutzung des Wissens. In der heutigen betriebswirtschaftlichen

Diskussion um das Wissensmanagement kommen klassische Fragen aus
den Traditionen der Hermeneutik, der Wissenschaftstheorie und aus der
aristotelischen Wissenstypologie zum Zuge. Im betrieblichen Management spielen
die verschiedenen Wissensarten eine besondere Rolle. Gemeint sind hier im
Anschluß an R. Sanchez know-how, know-why und know-what, deren Ursprung
bereits bei Aristoteles (empeirira, episteme und phronesis) zu finden seien.

Die zwei Beiträge des vierten Teiles (S.217—248) befassen sich mit der
«Informatik als praktischefr] Philosophie» bzw. mit der Berufsethik von
Informatikern. Da Informatiker mit ihrer Programmiertätigkeit Natur und Gesellschaft

mitbestimmen, muß das Fach Informatik umfassender definiert werden,
wobei der Mensch als tangiertes Wesen zentral mit zu berücksichtigen ist.
Diese Neubestimmung der Informatik ist nur möglich, wenn zwischen techni-



600 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

schem und ethischem Handeln unterschieden wird. Der Mensch wird also
indirekt zum Gegenstand der Informatik, und zwar in Bezug auf die technische
Gestaltung seiner Interaktionen in der Welt. Informatik soll zu einer um die
Anthropologie erweiterten Disziplin werden. - Der letzte Beitrag (S. 234—248)
ist dem Sinn und Gehalt von Ethik Kodizes für Informatiker gewidmet. Diese
Kodizes sind in der Realität Moral- oder Verhaltenskodizes, die in vielen
Institutionen eine sinnvolle Ergänzung zu individual-ethischen Handlungsmaximen

sein können. Solche Kodizes sind aber nicht als absolute Normvorgaben,
sondern als Diskussionsbasis und Orientierungsstandards zu verstehen. Sie

sind keine Uberwachungsinstrumente, sondern dienen der Orientierung, denn
nach Kant ist es «der Beruf eines jeden Menschen, selbst zu denken».

Capurros Buch eröffnet einen Blick in die faszinierende, ständig sich
verändernde «digitalisierte Welt», die er unter ethischen Gesichtspunkten zu
dechiffrieren versucht. Der Autor ist einerseits sehr präzise mit den neuesten
technischen Entwicklungen vertraut, andererseits aber auch mit den
philosophisch-ethischen Traditionen. Hier stellt er manch ungewohnte Verknüpfung
beider Welten her, die demjenigen, der mit beiden Dimensionen einigermaßen
vertraut ist, Einsichten und Klärungen vermitteln, aber auch Nachfragen
provozieren. Es ist dem Autor zu danken, daß er sich in der relativ jungen Disziplin

der Medienethik in ein Feld vorwagt, das in seiner Vielfalt von ethischer
Seite her bislang nur wenig bedacht worden ist.

Adrian Holderegger

Beat Sitter-Liver: Der Einspruch der Geisteswissenschaften. Ausgewählte Schriften,

hrsg. im Auftrag der SAGW von Rainer J. Schweizer, Freiburg i.Ue.:
Universitätsverlag 2002. 584 S. ISBN: 3-7278-1318-0.

Der vorliegende Band ist eine Sammlung ausgewählter Schriften von Beat Sit-
ter-Liver, herausgegeben zu seinem Abschied als Generalsekretär der
Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften, deren Geschicke
er während Jahrzehnten wesentlich mitbestimmt hat. Der umfangreiche Band
dokumentiert nicht bloß das nach-denkliche und beharrliche Schaffen eines

vielfältig interessierten Philosophen und sensiblen Zeitgenossen, sondern auch
das eines Wissenschaftlers, der an vorderster Front — gleichsam aus der Tiefe
seiner Reflexion schöpfend — an einer wichtigen Schaltstelle der
Wissenschaftspolitik unseres Landes maßgeblich und im wörtlichen Sinne richtunggebend

war. Die einprägsame, ehemals provozierende, doch heute kaum mehr
aufregende Formel von Odo Marquard, daß, je moderner die moderne Welt,
desto unvermeidlicher die Geisteswissenschaften, läßt sich zwar nicht exakt
auf die Position B. Sitter-Livers übertragen, wohl aber auf die Vehemenz und
Leidenschaft seines Reflektierens, das in eine ähnliche Richtung zielt. Der
Herausgeber Rainer J. Schweizer schreibt treffend im Vorwort: «In diesen
Texten ermittelt [der Autor] die Hauptachsen der geistes- und
sozialwissenschaftlichen Forschungen von heute und stärkt damit nicht bloß die
Kulturwissenschaften in ihrem Selbstverständnis, sondern überzeugt auch die
Naturwissenschaften sowie die technischen wie die medizinischen Wissenschaf-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 601

ten von deren kulturellen Wirkungsweisen und Abhängigkeiten» (S. 11). In der
Tat legt sich fast wie ein Credo über die gesammelten Aufsätze, daß die Sachlogik

der modernen Gesellschaft wie der «exakten» Wissenschaften an die
«geschichtlichen Herkunftswelten» (W. Dilthey) zurückgebunden werden muß,
will der moderne Mensch - und hier zeigt sich B. Sitter-Liver als aufmerksamer

Heidegger-Schüler - sein Dasein nicht verpassen.
Der Band gliedert sich in fünf Teile, die mit den signifikanten

Uberschriften: «Geisteswissenschaften und Zukunft» (S. 15—147), «Philosophie und
Praxis» (S. 151—223), «Wissenschaft und Verantwortung» (S. 227-319), Natur
und Recht» (S. 323—460), «Bios und Gerechtigkeit» (S. 463—584) versehen sind.
Sie widerspiegeln exakt die wissenschaftlichen Schwerpunkte des Vf., die
allesamt wiederum mit einer bestimmten praktischen Herausforderung, einer ge-
sellschafts-politischen Fragestellung oder einer wissenschafts-politischen
Provokation im Zusammenhang stehen und durch sie angeregt wurden. Der
Untertitel des Sammelbandes «Ausgewählte Schriften» macht zudem deutlich, daß

es sich hier lediglich um die wichtigsten, allerdings für den jeweiligen Schwerpunkt

bedeutsamsten Arbeiten handelt. Diese müssen wiederum als Ergänzung

zur wichtigen editorischen Tätigkeit des Vf. gesehen werden, die das

Anliegen dokumentieren, Themen in ihrer Perspektivenvielfalt wie auch im
gegenseitigen Dialog der Fachdisziplinen wahrzunehmen und zu bearbeiten
(vgl. die vom Vf. herausgegebenen und aus den Kolloquien der SAGW
entstandenen Sammelbände: Geschlechterdifferenz und Macht (2001), Herausgeforderte

Verfassung (1999), Der Mensch — ein Egoist? Für und Wider die
Ausbreitung des methodischen Utilitarismus in den Kulturwissenschaften (1998)
u.a.m.

Die Geisteswissenschaft und ihre Bedeutung nimmt in diesem Band eine
zentrale Stellung ein. Für B. Sitter-Liver ist es a priori klar, daß die
Geisteswissenschaften (mitgemeint sind immer auch die Sozialwissenschaften) nicht
erst dann in Funktion zu treten und ihre Existenzberechtigung auszuweisen
haben, wenn es um die bekannten «ambivalenten Folgen» geht, welche die
Naturwissenschaften und die Technik zeitigen. In diesem Fall würden die
Geisteswissenschaften zur Kompensationsfunktion (vgl. J. Ritter) degradiert, und
sie würden ihre Existenzberechtigung gleichsam aus den Defiziten der «exakten

Schwestern» beziehen. Wozu also Geisteswissenschaften? Der Vf. weist
ihnen eine fundamentale Aufgabe zu, indem sie - freilich angesichts zwiespältiger

naturwissenschaftlicher und technischer Entwicklungen — nach dem zu
fragen haben, «wer wir sind, was wir in der Welt wollen, welche Grenzen die
Welt und vorab wir selbst uns setzen» (S. 91). Letztlich vollzieht sich in den
Geisteswissenschaften die «Besinnung» des Menschen auf sich selbst und auf
seine von ihm geschaffene Welt. Und dies aus zweierlei Gründen: Zum einen
ist jedes Erkennen und Forschen selbst wertbesetzt, das aus einem umfassenden

Verständnis des Menschen — seine Endlichkeit und Hinfälligkeit zu betonen

ist dem Vf. wichtig — immer wieder der Aufklärung bedarf; zum andern
sind die Naturwissenschaften tendenziell sowohl in ihren Vorstellungen wie in
ihren Forschungsobjekten unbegrenzt. Gerade deswegen sind die
Geisteswissenschaften notwendig. Beat Sitter-Liver läßt seine Grundthese in das bil-



602 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dungspolitische Postulat einmünden, daß die «geisteswissenschaftliche Bildung»
(S. 94) auf allen Stufen unseres Bildungswesens eine hervorragende Rolle zu
spielen habe. Inzwischen haben die Geisteswissenschaften die Kulturwissenschaften

hervorgebracht — für den Vf. umfassen sie die Klassen der Geistesund

der Sozialwissenschaften; dieser Sammelbegriff markiert die Geschichts-,
Kultur- und Kontextgebundenheit der Geistes- und Sozialwissenschaften (vgl.
S. 99ff.). Kulturwissenschaft ist ein elastisches «Eigenschafts»wort, das bereits
das Zerfließen der Fachgrenzen ankündigt, insofern der klassische Fächerkanon

aufgebrochen und neu — gleichsam modular — zusammengefügt wird. Und
damit wendet sich der Blick wiederum zurück auf die Geisteswissenschaften,
die ihr Selbstverständnis neu zu definieren haben.

Es ist nur folgerichtig, wenn der Vf. Macht bzw. Interessenbestimmtheit
und Verantwortung in den Wissenschaften eigens thematisiert. Dieses Thema
wird heute zumeist unter dem griffigen Leit-Titel Ethik in den Wissenschaften
verhandelt (vgl. den programmatischen Aufsatz B. Sitter-Livers «Die
konstruktive und dekonstruktive Wechselwirkung von Wissenschaft und Ethik»,
S. 227-266): Wissenschaft als Teil der gesellschaftlichen Praxis spielt sich
innerhalb von gesellschaftlichen Interessenfeldern ab und partizipiert insofern
an Macht im Sinne von M. Weber, als auch ihre Interessen mit Macht durchgesetzt

werden müssen (vgl. S. 273). Andererseits besitzt die Wissenschaft als

Institution selbst Macht, insofern das menschliche Dasein von ihren theoretischen

und praktischen Leistungen abhängt und insofern sie definiert und
verallgemeinert und dadurch gerade Entscheidungen vornimmt. Die Subjekte der

Wissenschaft üben dadurch Macht aus, daß ihre wissenschaftlichen Aktivitäten
von subjektiven, gesellschaftlichen und politischen Interessen geleitet sind
und daß sie das Orientierungswissen durch Selektion, Präferierung und
Akzentuierung steuern. Wie lapidar und programmatisch die These des Vf. auch

klingen mag, daß diese «Machtausübung in den Wissenschaften nur dann
gerechtfertigt ist, wenn sie unter dem Gesichtspunkt des Richtigen und Guten

ausdrücklich verantwortet wird» (S. 302), so anspruchsvoll erweist sie sich
— und dafür hat der Vf. immer ein kritisches Auge — in der Umsetzung (z.B.
Forschungspolitik, Wissenschaftspolitik, Aufklärung der Konkurrenzverhältnisse).

«Die ökologische Problematik als kulturphilosophische Herausforderung»:
Unter diesem Stichwort läßt sich an ganzer Reigen von Arbeiten von B. Sitter-
Liver vereinen: Sie reichen von der ökologischen Moraltheorie, der Gentechnik

(exemplarisch: Transgene Tiere. Chance oder Schicksal [S. 489ff.]) über die

Rechtsfähigkeit der Natur (S. 323—383) bis zur Begriffsklärung des Schweizer
Verfassungsbegriffes «Würde der Kreatur» (S. 463—487). Einerseits macht sich
der Vf. die Erkenntnisse der noch jungen ökologischen Ethik zunutze,
andererseits versucht er, sie gewichtend und verwertend, eigenständig eine Art
bipolare ökologische Ethik zu entwerfen, die sowohl die Aporien des starken An-
thropozentrismus (vgl. S. 305ff. die Interpretation des kategorischen Imperativs)

wie auch die Aporien des Physiozentrismus (vielleicht müßte man hier
eher von Holismus sprechen) vermeiden. Sitter-Livers Entwurf einer ökologischen

Ethik erschließt sich wohl am besten aus dem Aufsatz «Tiefenökologie:



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 603

Kontrapunkt im aktuellen Kulturgescheen» (S. 427—460). Die Sympathien für
A. Naess' «Deep Ecology» von 1973 sind deutlich. Leitend ist dort der Gedanke,

Natur «tiefer» zu denken, als etwa der biozentrische Ansatz es tut, und die
Natur nicht durch Zuschreibung aufzuwerten, sondern die Natur zu schützen,
indem sich der Mensch in sie hineinzudenken und -integrieren versucht.
Daraus entstehen Solidarität und Gewaltfreiheit. Das Plädoyer des Vf. für die
Eigenwertigkeit der natürlichen Wesen und den daraus erfolgenden Anspruchsrechten

(vgl. S. 418ff.) reiht sich in diese Perspektive ein, mit der sich daseins-

ontologische Elemente im Sinne Heideggers verbinden. Weil der Vf. einerseits
die subjektintern begründete Ethik der Moderne nicht aufgeben will und weil
er andererseits die mit der subjektextern begründeten Physiozentrik entstehende

Problematik der Begründung der Rechtsansprüche ernst nimmt, schlägt
er eine vertragstheoretische Vermittlung vor. Der Biozentrismus löst das
Problem mit Zuschreibung; der Holismus — so der Vorschlag von B. Sitter-Liver
— soll es durch Vertrag lösen (vgl. S. 549ff.). Dieses Paradigma löst zum einen
den fundamentalen Gedanken des Mitseins aller Seienden ein, zum andern
erweist es sich als verfassungs- und gesetzestauglich. Auch hier erkennt man wieder

den Philosophen mit praktischer Absicht, dem es ein Anliegen ist,
theoretisch-spekulative Kohärenz zu erreichen, sie aber auch der alltagspolitischen
Bewährung auszusetzen.

Es gibt die Klage, daß sich die Geisteswissenschaften in die alles relativierenden

und fragmentierten Kulturwissenschaften auflösen würden. Der hier
vorgelegte Band bietet hierfür ein geglücktes Gegenbeispiel: Die Verbindlichkeit

des Denkens und des Standpunktes müssen nicht aufgegeben werden, auch

wenn man sich selbst als Kulturphilosophen versteht.
Adrian Holderegger

Ulrich Willers (Hg.): Theodi^ee im Zeichen des Dionysos. Nietzsches Fragen jenseits
von Moral und Religion. Münster, Hamburg, London: LIT-Verlag 2003, 238 S.

(Religion — Geschichte — Gesellschaft. Fundamentaltheologische Studien Bd.
25). ISBN: 3-8258-5561-9.

In den letzten Jahren erschienen zahlreiche Publikationen zur theologischen
Rezeption Nietzsches. Von theologischer Seite wird nun meist eine Bereitschaft

signalisiert, von Nietzsche als einem der leidenschaftlichsten Gegner
des Christentums zu lernen, statt ihn mit Abscheu oder Herablassung zu
behandeln. Die leitende Frage lautet: Was Christen und Nicht-Christen von
Nietzsche lernen können (vgl. Hans Küng, Existiert Gott}). Von philosophischer
Seite — etwa in Lutger Lütkehaus: Nichts (2. Auflage 2002) — wurde kenntnisreich

nachgewiesen, daß Nietzsches Denken in Kontinuität und Abgrenzung
von Schopenhauer um Themen wie Leiden, Erlösung und «Erlösung vom
Erlöser» kreist. Aus der Theodizee werden Fragen der «Biodizee», d.h. einer
Rechtfertigung oder Bewältigung des Lebens mit allen seinen düsteren Seiten ohne
Bezugnahme auf eine göttliche Transzendenz.

Die im Titel angekündigte Konzentration auf die Theodizee-Problematik
in dem vom Ulrich Willers herausgegebenen und hier zu besprechenden Sam-



604 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

melband ist zwar nicht konsequent durchgehalten; gleichwohl wird das Thema
in mehreren Beiträgen behandelt. Darüber hinaus finden sich gehaltvolle
Beiträge von Josef Simon, Christoph Türcke und Ralf Witzler (unter dem Obertitel

«Nietzsche neu lesen»), Johann Figl, Hans Gerald Hoedl und Elisabeth
Heinrich (unter dem Obertitel «Denker des Religiösen - religiöser Denker?»),
Jörg Salaquarda, Ulrich Willers und Lydia Bendel-Maidl, zusammen mit Rainer
Bendel (unter dem Obertitel «Jüdisch-christliche Traditionen: Herausgefordert
durch den (Antichristen»)), Werner Stegmaier, Andreas Urs Sommer und
Magnus Striet (unter dem Obertitel «Nietzsche - der neue Theologe?»).

Die Komplexität von Nietzsches Denken ist auch im Focus auf das Thema

Theodizee schwer zusammenzufassen. Stark vereinfachend könnte man
sagen, daß Nietzsche — neben vielen anderen Themen — das Problem des Sinnes
der menschlichen Existenz und insbesondere des Sinnes der Leiden umkreist.
Dies wird etwa besonders deutlich im letzten Abschnitt seiner Schrift Zur
Genealogie der Moral. Auch seine Philosophie ist - wie jene Schopenhauers — an

Erlösung interessiert. Fand Schopenhauer die Erlösung in der asketischen
Verneinung des Willens, so findet sie Nietzsche in der Bejahung des Lebens.
Wie lassen sich aber so negative Erfahrungen wie jene des Leidens bejahen
oder irgendwie als sinnvoll deuten? Leiden — so lautet eine Richtung von
Nietzsches Antwort - sind die Kehrseite des intensiven und schöpferischen
Lebens. Leiden gehören zum Sinn des Lebens wie der Schatten zum Licht.
Stärke, Lebens- und Kulturenergie bemessen sich nach Nietzsche danach,
inwiefern eine Person grausame Wahrheiten akzeptieren und auch die Leiden als

integralen Bestandteil eines erfüllten und großartigen Lebens bejahen kann.
Zur vorbehaltlosen Bejahung des Lebens seien jedoch nur sehr wenige
Menschen fähig. Die echten religiösen Virtuosen sind so dünn über die Jahrhunderte

gesät wie die echten Genies.
Nietzsches Vorschlag einer vorbehaltlosen (oder «dionysischen») Bejahung

des Lebens ist zahlreichen Einwänden ausgesetzt. Zum einen stellt sich
die Frage, ob bei der Metapher des Dionysos eine Art Rausch oder Ekstase im
Spiel ist, die in sich die Gefahr des Realitätsverlustes birgt. Nietzsche glaubt,
das Theodizee-Problem durch die Leugnung Gottes entschärfen und durch
die Bezugnahme auf den (erdichteten) Dionysos besser beantworten zu können.

Dies ist aber zweifelhaft, wenn man bedenkt, daß Dionysos keine
helfende oder tröstende Instanz ist, sondern lediglich eine Metapher für menschliche

Ausgelassenheit in Tanz, Gesang und anderen Exaltationen.
Zum anderen ist es unwahrscheinlich, daß sich alle Leiden bzw. die Leiden

aller Art als notwendige Katalysatoren oder unvermeidbare Nebenwirkungen
eines großartigen und schöpferischen Lebens deuten lassen. Wie steht es

mit den Leiden unschuldiger Opfer? Gibt es etwa keine exzessiven Leiden, die

lediglich hemmen und verdummen und weder als Preis der Selbstüberwindung
noch gar als Anreiz zu einem erhabenen Leben verstanden werden können?

Man wird sich fragen, warum diese beiden Einwände im vorliegenden
Sammelband nicht frontal und argumentativ angegangen werden. Ein solches
Vorgehen ist der kürzeste Weg zur Prüfung seines Denkens. Doch Nietzsches Stärke

liegt nicht in der systematischen Behandlung oder gar Lösung eines überlie-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 605

ferten Problems, sondern in der Intensität und Eindringlichkeit seines

Fragens. Nietzsche denkt und erlebt Probleme; er hat die Frage nach dem Sinn
des Lebens bzw. des Leidens zugespitzt, er hat den Verdacht ausgesprochen,
daß die Gefahr des Nihilismus dem Christentum nicht von außen oder von
der Moderne droht, sondern in seiner tiefliegenden Tendenz zur Selbstverneinung

und Selbstverkleinerung des leibhaftigen Menschen angelegt ist, und er
hat eine Teilmenge der unnötigen und fruchtlosen Leiden als Produkt von
Askese und Priesterherrschaft gedeutet. Vielleicht hat er die drängenden Fragen
nach dem Sinn und Wert des Lebens selber nicht auf eine intersubjektiv gültige

Weise beantwortet. Gelegentlich hat er sich explizit damit begnügt, in
autobiographischer Stilisierung (etwa in seinem Buch Ecce Homo) zu skizzieren,
wie er selber dazu gekommen ist, das Leben trotz erlittener Krankheiten und

Enttäuschungen zu lieben und nicht in Neid oder Gram zu versinken.
Nietzsche versteht seine Liebe zum Leben als Ausdruck oder Symptom seiner
persönlichen Konstitution. Er kann letztlich gar nicht anders, als das Leben als

Ganzes (seiner Existenz und aller sie umfassenden Bedingungen) ohne Wenn
und Aber zu bejahen. Vielleicht erklärt diese teils grimmige, teils heitere Fatalität

einen Aspekt von Nietzsches Anziehungskraft als Persönlichkeit und Autor.

Die Haltung des amorfati wirft zwei weitere Folgeprobleme auf: Läßt sich
die prinzipielle Bejahung des Sinnes oder Wertes des Lebens vereinbaren mit
einer radikal kulturkritischen und antimodernistischen Haltung? Kann diese

Bejahung den Charakter einer kulturellen Leistung oder einer bewundernswerten

(«verdienstvollen») Selbstüberwindung haben, obwohl sie ganz und gar
determiniert ist durch den Charakter einer Person?

Ergiebig ist der Sammelband als facettenreiche Darstellung von Nietzsches

Moral- und Religionskritik. Informativ und anregend ist der Überblick
«Christliche Mystik als Zugangsweise zu Nietzsche. Theodor Steinbüchel und
Joseph Bernhart im Vergleich» von Lydia Bendel-Maidl und Rainer Bendel.
Bernhart, der sich selber als halb Poet, halb Gelehrten bezeichnete, wird in
seiner rhapsodischen Weise den Kontrasten und Gegensätzen in Nietzsches
Denken letztlich gerechter. «Die Widersprüche sind ihm Zeichen für das

Unabgeschlossene, für das Suchen, das bei aller Liebe zur Erde doch immer auch
auf ein Höheres auslangt. Darin ist ihm Nietzsche ein zutiefst religiöser
Mensch» (158). Leider wird der Antiprotestantismus der beiden behandelten
Autoren zu einer Hürde; im Vergleich von Nietzsche und Meister Eckhart
geht beiden Autoren der Sinn für den enormen Zeilenabstand verloren. Die
These von Theodor Steinbüchel, welche besagt, der eigentliche und tiefste
Interpret Nietzsches sei der Theologe (oder die Theologin), könnte als Provokation

zu einer Regeneration der Theologie verstanden werden, welche die
Fragen der Theodizee wieder ernst nimmt, sie als Abgründe und Aporien
akzeptiert, statt sie voreilig beiseite zu schieben oder zu historisieren (als überholte

Fragestellung aus der Epoche der Aufklärung).
In diesem Sinne wird auch im gedankenreichen Epilog des Herausgebers

argumentiert (vgl. S. 332). Nach Willers kann Nietzsches Variation der Theodizee

als «reframing» der alten Fragen verstanden werden. Nun geht es nicht
mehr um eine Anklage Gottes vor dem Gerichtshof der Vernunft, sondern um



606 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

eine Einordnung und Bewältigung von Leiden in einer gottlosen Welt. Sein

Atheismus, so Willers, sei vielmehr ein «Agnostizismus, der eigentlich eine

Option für die weiteren Horizonte ist» (235). Damit wird die «Ambivalenz der
Welterfahrung» so gedacht, «daß sie konstitutiv alles Denken und Handeln
durchstimmt» (ebd.). Nietzsche verhilft mit anderen Worten den sogenannten
Kontingenzfragen «Wie, wenn es anders wäre, als wir stets dachten?» «Stell dir
vor, wir hätten uns bisher in fundamentalen Annahmen geirrt?» etc. zur
nachhaltigen existenziellen und kulturkritischen Resonanz.

Andreas Urs Sommer, Philosoph und Verfasser des ersten umfassenden
Kommentars zu Nietzsches Antichrist, hebt unter den Anfragen einer Theologie

nach Nietzsche die Frage hervor, «wie es sich legitimieren lasse, jemandem
<Glauben> und (Überzeugungen) anzusinnen und ihn damit gar nicht nur
potentiell daran zu hindern, seine eigene Welt zu entwerfen» (188). Sommers
Anfragen ließen sich folgendermaßen weiterspinnen: Die Funktion von Religion
als Gesinnungskontrolle und Glaubenszwang, als Zensurinstanz zur Repression

von Wünschen und Phantasien könnte nach Nietzsche abgelöst werden
durch kraftvolle neue Mythopoesen in Erinnerung an den freien Umgang der
frühen griechischen Mythopoeten Hesiod und Aischylos oder - trotz aller
kritischer Vorbehalte — an Richard Wagners freie Umbildung alter Mythologien

und Traditionen in modernen Gesamtkunstwerken. Nietzsche hat mit
seinem Zarathustra selber ein vielschichtiges und tiefsinniges Exemplar
literarischer Gestaltung religiöser Überlieferung vorgelegt, das auf der Höhe seiner
radikalen Sprachkritik steht, der gemäß alle buchstäblich geglaubten Götter
«Dichter-Erschleichnisse» und Fehlleistungen der Grammatik seien. Als
Dichtungen und im Rahmen fiktionaler Kontexte werden höhere Menschen und
andere Götter jedoch lebendig und wirksam. Nietzsche hat diese Hintertüre
zu neuen und nachchristlichen Formen der Religiosität nicht verschlossen.

Abschließend und ergänzend zu dieser Besprechung nun noch einige
Hinweise und Belege für das große Interesse an Nietzsche in der neueren
Theologie. Die Nietzsche-Rezeption wird neuerdings im Rahmen einer
systematischen Konstruktion von Nietzsches Verwendung und Erläuterung des

«Begriffs des Lebens» in dessen Gesamtwerk ausführlich dargestellt von Tom
Kleffmann: Nietzsches Begriff des Lebens und die evangelische Theologie (Beiträge
zur historischen Theologie 120), Tübingen: Mohr Siebeck 2003, 633 S.).
Albert Schweitzer, Paul Tillich und Karl Barth werden eigene Kapitel gewidmet.
Andere Akzente legt die Studie von Daniel Mourkojannis: Lthik der Lebenskunst.

Zur Nietzsche-Kezeption in der evangelischen Theologie (Studien zur
systematischen Theologie und Ethik, Bd. 23) Münster, Hamburg, London: LIT-Ver-
lag 2000, 231 S. Ausgehend von einigen neueren philosophischen Deutungen,
wird die Nietzscherezeption der liberalen Theologie (Troeltsch), der dialektischen

Theologie, des Neuluthertums und der konservativen Kulturlutheraner
behandelt.

Auf katholischer Seite sind die zahlreichen Arbeiten von Eugen Biser
einflußreich, welche Nietzsches Texte exegetisch und mit Rücksicht auf ihre
literarischen Formen ausloten. Aufschlußreich ist der vielsagende Untertitel in
Eugen Biser: Nietzsche. Zerstörer oder Erneuerer des Christentums? Darmstadt: Wis-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 607

senschaftliche Buchgesellschaft 2002, 178 S. Beachtenswert sind die Aufsätze
von Alois Maria Haas (in Buchform nun erschienen unter dem Titel Nietzsche
Zwischen Dionysos und Christus, Wald: Drei Punkt-Verlag 2003, 105 S.), die Nietzsche

kundig und vorsichtig mit der Tradition der Mystik in Verbindung bringen.

Der katholischen Rezeption hat sich insbesondere Peter Köster gewidmet:

Der verbotene Philosoph. Studien zu den Anfängen der katholischen Nietzsche-
Rezeption in Deutschland (1890—1918), Berlin, New York: Walter de Gruyter
1998, 389 S. Köster hat soeben eine Aufsatzsammlung veröffentlicht unter
dem Titel Kontroversen um Nietzsche. Untersuchungen zur theologischen Rezeption,
Zürich: Theologischer Verlag 2003, 384 S., in der auch Einzelstudien zu Bon-
hoeffer, Max Scheler und Hans Urs von Balthasar enthalten sind.

Die theologische Literatur hat eine intensivere Spezialisierung erfahren in
der Erforschung der Kindheits- und Jugendzeit (Einfluß des Pastorenhauses,
des frühen Verlustes des Vaters, der Rolle der ihn umsorgenden Frauen,
Auswertung der Schulaufsätze etc.) und des Bildes von Jesus (Ulrich Willers: Friedrich

Nietzsches antichristliche Christologie. Eine theologische Rekonstruktion,
Innsbruck, Wien 1988, 383 S.) und Paulus (Daniel Havemann: Der <Apostel der
Rache>, Berlin, New York: Walter de Gruyter 2002, 312 S.).

Jean-Claude Wolf

Winfried Schröder: Moralischer Nihilismus. Typen radikaler Moralkritik von den

Sophisten bis Nietzsche. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog Verlag
2002. 283 S. (Quaestiones 15). ISBN: 3-7728-2232-0.

In Zeiten wie heute, da die lang wirksamen moralischen Geltungen sich auflösen,

ist Nachfrage notwendig nach diesen Geltungen und ihren leitenden
Maximen. Nachfrage bedeutet stets auch Rückfrage; in der Rückfrage wird die
Geschichte als Lehrmeisterin für die Gegenwart besucht, so daß die Gegenwart

besser verstanden und in ihr besser gehandelt werden kann. — Genau das

beschreibt die Ausgangslage und das Gefüge von Schröders Untersuchungen
zum moralischen Nihilismus, in der er von der Gegenwart zurück schreitet,
markante moralkritische Positionen aufsucht und schließlich in der entlegenen
Zeit der historischen Sophisten moralkritische und moralhütende Konturen
findet, die sich in der Problemlage der Gegenwart widerspiegeln. Diese
Vermittlung von Kritik und Affirmation bildet Schröders Leitperspektive, durch
die er in der Entfaltung radikal nihilistischer Moralpositionen deren Unnach-
vollziehbarkeit findet: Radikaler Nihilismus liquidiert am Ende alles Leb- und
Sagbare und damit auch sich selbst.

Zunächst bahnt Schröder einen Zugang in «7. Formen der Moralkritik»
(9—19). Begriffen wird der moralische Nihilismus mit G. Harman als die
«extreme Behauptung über die Moral, die die Grundannahme aller moralphilosophischen

Ansätze in Frage stellt. Es ist die These, die Moral sei einfach eine

Täuschung: nichts sei jemals richtig oder falsch, gerecht oder ungerecht, gut
oder schlecht» (Harman zit. 13). Ihr verfällt selbst die sogenannte «Minimalmoral»

(14), die grundsätzlich mitmenschliches Zusammenleben sichert.
Den ersten und uns zeitlich am nächsten liegenden Entwurf eines moralischen

Nihilismus bietet Schröder in «II. Kritik der Moral und Ethik der Vor-



608 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

nehmheit: Nietzsches Spätwerk» (21—64). Nietzsche bot aber weder begriffliche

Klarheiten an noch Erklärungen für seine Verneinung von Moral, sondern
verfuhr deskriptiv und dekretierend. Zudem spricht gegen Nietzsches
vermeintlich stringente Destruktion der Moral im Zeichen der «Moral der Stärksten»

(62) und des Hasses auf die hebräischen Sklaven, die ihre Schwäche als

Güte verklärten (32), daß er mit der Entfaltung seiner Auffassung von
Vornehmheit eine klar «ethnisch-rassische Komponente» (53) anzog, die zu einer
Abwertung sogenannter minderwertiger Menschen führte und später politische

Praxis wurde. Immoralität wird dreifaltiges Gebot: «Härte und Mitleidlo-
sigkeit», «Asymmetrie zwischen sich selbst und den rechtlosen Minderwertigen»,

«Machtsteigerung der Starken und die Vernichtung der Schwachen» (58).
Schröders zutreffender Schluß: «Der Moralkritiker Nietzsche kommt mit vollem

Mund daher, er hat tatsächlich nicht wenige ethikgeschichtliche und
psychologische Einsichten zu bieten, aber er steht, was triftige Gründe für seinen
Immoralismus angeht, mit leeren Händen da» (64).

Ähnlich massiv hat knapp davor Kierkegaard die Relevanz des Ethischen
bestritten («III. Suspension des Ethischen — Christentum und Moral: Kierkegaard»

[65—97]) und damit die Meinung widerlegt, das Christentum stütze Ethik
ab. Denn das Christentum kenne das «Paradox, das einen Mord in eine Gott
wohlgefällige Handlung zu verkehren vermag» (Kierkegaard zit. 73). Diese
«Degradierung des Ethischen» (77) kann im Namen Gottes den Überschritt
über die Moral zur Pflicht machen. Dabei versucht Schröder nachzuweisen,
daß Kierkegaard mit dieser These nur freilegt, was in der Ambivalenz
biblischer Tradition schon zu finden ist: «Das biblische Lehrgut präsentiert ein
Nebeneinander von moralkompatiblen und moraldestruktiven Elementen. Es
bietet Grundlagen oder zumindest Anhaltspunkte für eine irritierende Vielfalt
von Positionen» (88); so läßt sich nach Schröder dartun, daß der «moralische
Nihilismus der jüdisch-christlichen Religion, auf den Kierkegaard aufmerksam
gemacht hat, prinzipieller Natur» (95) ist. Dabei übersieht Schröder jedoch,
daß es Brüche gibt zwischen der biblischen Rede von Gott einerseits und der
theologisch reflexiven Rede andererseits - ein Übersehen, das ihm Kierkegaard
leicht gemacht hat, weil der Däne Theologie immer als Anweisung verstanden
hat, die das Sprungbrett schauen läßt, von dem es dann — jenseits ihrer
Möglichkeiten — in den Glauben geht.

Zeitgleich mit Kierkegaard versuchten Marx und Engels, die Moral zu
entlarven (100), und zwar als Ideologie, der die Spuren ihrer Urheber anhaften
und die abhängig ist von der jeweiligen materiellen Basis («IV. Moral, Ideologie

und Geschichtsprozeß: Marx und Engels» [99-124]). Wie bei Nietzsche, so
finden sich auch hier nach Schröder grobe Simplifizierungen; doch gerade diese

«pauschale Simplizität des Ideologievorwurfs stand dem immensen Erfolg
der Diffamierung der Moral und der Menschenrechtsidee in der kommunistischen

Welt des 20. Jahrhunderts nicht im Wege. In der Sache ist sie eine der
erheblichsten Schwachstellen der marxistischen Moralkritik» (108). Denn es

geht primär nicht um Moral und deren Kritik, sondern um politische
Intentionen und deren Durchsetzung im revolutionären Prozeß. Das hat moralkritische

Implikationen: «Die moralisch motivierte Milderung des Elends und der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 609

Ungerechtigkeit nähme den Druck aus dem Kessel, und es käme nicht zur
Explosion» (117). Marx und Engels sind also einer ganz bestimmten Doktrin von
Geschichte verschrieben, in deren Gefüge sie alles pressen.

Im Abschnitt «V. Aufklärung und moralischer Nihilismus» (125-156)
taucht mit Marquis de Sade ein Vorgänger Nietzsches auf, «der hundert Jahre
vor Nietzsche der Moral den Todesstoß zu geben versuchte» (125). Seine
brutale Lehre: Alles ist erlaubt. Ihr Pflichtkatalog entspricht ihr: Pflicht zur
Grausamkeit und Pflicht der überwindenden Stärke. Das sind «echte Imperative»

(135), gewonnen aus seinem ungezügelten, misotheistischen (151)
Vitalismus. Er zielt auf eine seltsame Form von Lebenskunst als «Aufruf zum
Gehorsam gegenüber neuen, anti-moralischen Geboten» (155). Das aber ist eine

strenge Moral, in der die bisherigen inhaltlichen Geltungen, nicht aber der
Grundsatz verneint wird, daß Moral und mit ihr ein Gebotenes überhaupt sei.

Mit dem Abschnitt «VI. Apologien des Egoismus und der Ungerechtigkeit:

Die Sophisten bei Piaton» (157—188) gelangt Schröder in die Vorhalle seines

Zentrums. In der vielfach tendenziösen Darstellung der Sophisten bei Piaton

sind gleichwohl viele Keime späterer Moralkritik zu entdecken: das Recht
des Stärkeren; die Entscheidung gegen die Gerechtigkeit, wenn mit ihr
persönliche Nachteile verbunden sind; schließlich der stärkste Einwand im Mund
des Trasymachos, wonach die auf den Anderen gerichtete Gerechtigkeit
irrational sei, weil ich doch das tun muß, was gut für mich ist. Doch das alles
erschütterte nach Schröder Moral nicht fundamental, auch nicht das erfundene
Modell eines vollkommen ungerechten Mannes, weil es nicht einsichtig geworden

ist, «daß der unmoralische Lebensentwurf die bessere, attraktivere,
vernünftigere Option ist» (187).

Also scheint der moralische Nihilismus auf dem Weg dieser Rückfragen
an sein Ende gebracht zu sein. Deshalb spielt er sich im vorletzten Abschnitt
«VII. Eigeninteresse und Gerechtigkeit: Die historischen Sophisten» (189—

225), dem thematischen Zentrum von Schröders Schrift, auch nicht mehr in
den Vordergrund. Trotz radikaler religiöser und gesellschaftlicher Brüche im
5. Jahrhundert v. Chr. hat nach heutiger Kenntnislage keiner der historischen
Sophisten den «Schritt von der Feststellung der Vielfalt der Sitten hin zu der
Behauptung der Relativität der moralischen Prinzipien» (198) getan. Dafür
spricht der gedämpfte Egoismus, der von selbst auf Interessenausgleiche führe,

die moralischen Charakter annehmen. So taucht bei den Sophisten in der
Einschätzung Schröders erstmals der «Grundgedanke der kontraktualistischen
Normenbegründung» (209) auf, und das auf der Basis fundamentaler Nachfragen

nach Geltungen von Moral. Dieser Anfang moraltheoretischer Tradition
Europas zeigt nach Schröder: «Die radikale Infragestellung der Moral ist kein
Spezifikum der Neuzeit. Die Krise der Ethik ist keineswegs ein modernes,
erst nach (oder mit) der Traditionskritik der Aufklärung entstandenes Phänomen.

Die globale verfallstheoretische Sicht simplifiziert» (224). «Die Krise der
Ethik begann, als die Reflexion auf Sitten und moralische Normen einsetzte»
(225).

Zum Schluß kehrt Schröder in die Gegenwart zurück («VIII. Die
Inkongruenz des <guten> und des (moralischem Lebens: Moralkritik in der zeitgenös-



610 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

sischen Ethik» [227—253]) und konstatiert als Befund, daß sowohl radikale
Moralkritik als auch radikale Moralaffirmation heute abwegig erscheinen. Das
zeigt sich sowohl an Michael Slotes Idee eines Künstlers, der sich zugunsten
seines Werkes amoralisch verhalte, wie an den gegenläufigen moralistischen
Bildern, die Susan Wolf und Bernard Williams gezeichnet haben mit einer
eigentümlichen «expansive(n) Dynamik dieses hypertrophen Ideals» (241). — So

bleibt nach Schröder als Aufgabe, seit den Sophisten bekannt, das «Austarieren

der Ansprüche der Moral einerseits und der Bedürfnisse ihrer Adressaten
andererseits» (252). Damit sind sowohl nihilistische als auch hoch spekulative
moraltheoretische Ansätze in einer sehr pragmatischen Grundsicht untergegangen.

Schröder weiß das auch, wenn er in seiner «desillusionierende(n)
Einsicht» (253) die Moralskepsis der Gegenwart an die Anfänge ethischer Reflexion

zurückbindet und dort wieder findet. Damit hat er auch versucht, die zu
Anfang genannte «Alterungsbeständigkeit» (18) bestimmter ethischer Positionen

nachzuweisen.
Im Ganzen liegt eine sprachlich sehr gut und einladend gemachte Schrift

vor, in der am Ende eines jeden Abschnittes treffende Zusammenfassungen
geboten werden. Auch das spekulative Niveau in den historischen Entfaltungen

ist adäquat; und selbst die pragmatischen Absenkungen des Denkens in
der Gefährtenschaft der Sophisten weist auf eine kritische Rettung der Moral,
ohne die humanes Zusammenleben niemals möglich wäre. Damit steht Schröder

im Zug der Zeit, die sich von den hohen Konstruktionen und ihren
Vorgaben abwendet und in einer Art simplicitas des Anfangs nach basalen Prozessen

sucht, durch die moralische Geltungen erzielt werden sollen. Problematisch

ist dabei allerdings - und zwar in einem fundamentalanthropologischen
Sinn -, daß Schröder den Moralbegriff nicht differenziert hat, ihn offenbar
mit Ethik identifiziert und den gesamten Themenbereich der Moralität
(Gewissen, Gesinnung, Autonomie) ausfallen ließ. Gerade seine (sparsamen)
Bezüge zum Rassismus oder seine treffenden Ausführungen zu Marquis de Sade

hätten zeigen können, daß Moral stets auch der individuellen oder der kollektiven

Verblendung erliegen kann und sich damit auch die Frage der Moralität
stellt. Insofern zwingt das Buch Schröders an dieser offenen Stelle zum
Weiterdenken.

Wolfgang Klaghofer-Treitler

James Franklin: The Science of Conjecture. Evidence and Probability before Pascal.

Baltimore-London: John Hopkins University Press 2001. XIII+497 S. ISBN:
0-8018-7109-3 (Paperback-Ausg. 2002).
Rudolf Schüssler: Moral im Zweifel. Bd. I: Die scholastische Theorie des Entschei-
dens unter moralischer Unsicherheit. Paderborn: Mentis Verlag 2003. 334 S. ISBN:
3-89785-206-3.

Ian Hackings The Emergence of Probability lenkte 1975 die Aufmerksamkeit auf
jenen Wahrscheinlichkeitsbegriff, der, so Hacking, erst einen Strukturwandel
hatte durchmachen müssen, ehe es im 17. Jh. nicht nur mit der
Wahrscheinlichkeitsrechnung im engeren Sinn, sondern überhaupt mit induktiver
Evidenz, statistischer Beweisführung usw., kurz: ehe es wissenschaftlich mit dem



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 611

«Projekt der Moderne» losgehen konnte. Hackings kühne Thesen zu dem alea-

torisch-epistemischen Doppelcharakter der neuzeitlichen Wahrscheinlichkeit,
der diesen Durchbruch ermöglicht habe, waren verdienstvoll, weil sie ein echtes

Thema aus dem Ghetto der Mathematikgeschichte herausführten, in das es

bis dahin gesperrt gewesen war. Dies geschah indessen um den Preis einer
kruden Neuzeitmythologie. Sowohl Hacking selber als auch die anschließenden

Monographien von Barbara Shapiro (1983) und Lorraine Daston (1989)
berücksichtigten nicht eine einzige unübersetzte lateinische Quelle. Nun ist,
wenn wir das 20. Jh. Revue passieren lassen, wohl auf keinem geisteswissenschaftlichen

Forschungszweig mehr geschehen als in der philosophisch-theologischen

Mediävistik. Angesichts der Hartnäckigkeit, mit welcher das aus
dem 19. Jh. stammende Geschichtsbild der Modernitätstraditionalisten immer
noch die abgedroschensten Gemeinplätze über Mittelalter, Renaissance und
Neuzeit reproduziert, ist dadurch philosophie- und wissenschaftsgeschichtlich
ein enormer Nachholbedarf entstanden. Die wichtigste Wirkung, die Hackings
Buch gehabt hat, ist daher die Ungeduld, die es inzwischen in vielen Köpfen
erzeugt, mit diesem Anachronismus aufzuräumen. Auf zwei Neuerscheinungen,

die sich der fälligen Revision widmen, sei hier hingewiesen.
James Franklins Science of conjecture trägt zusammen, was aus der Zeit vor

der Erfindung der Wahrscheinlichkeitsrechnung, also bis etwa zur Mitte des
17. Jhs., an Vorstellungen zur Erlangung von induktiver Evidenz bekannt ist.
Das ist beträchtlich und noch nie auch nur annähernd in dieser Fülle
ausgebreitet worden, denn dazu bedarf es des sicheren Griffs für die möglichen
Quellen, und der hat Seltenheitswert. Ausgerechnet einem australischen
Mathematikprofessor blieb es vorbehalten, eine Frage, die sich wissenschaftsgeschichtlich

geradezu aufdrängt, in der einzig angemessenen Form abzuhandeln.

Franklin nimmt es ernst, daß vier Faktoren für die akademische Kultur
Europas bestimmend waren: die Absage an die Nationalsprachlichkeit, der
Aristotelismus, das römische Recht und die christliche Theologie. «Jede Generation

muß aufs neue die geistesgeschichtliche Wichtigkeit des Aristoteles und
der Scholastik beigebracht bekommen. Jede Generation ist darüber genauso
verblüfft wie die vorhergehende, denn jeder nähert sich den Aristotelikern mit
gewissen Fabeln im Kopf. Sogar heute noch ist das einzige «Faktum», das

viele mit den mittelalterlichen Theologen verbinden, daß sie darüber disputiert
hätten, wie viele Engel auf einer Nadelspitze tanzen können. Diese lächerliche
Verleumdung wird spätestens seit Chillingworth (1638) kolportiert. Eine
schon aus inneren Gründen so unwahrscheinliche Fabel kann sich nur halten,
weil sie in einem Stützkorsett noch allgemeinerer Mythen steckt: daß Aristoteles

Wissenschaft ohne Empirie getrieben habe, daß die Scholastiker sich
geweigert hätten, durch die ersten Fernrohre zu schauen, und dann überhaupt
der Renaissancemythos ...» (S. 343). Die von Franklin dagegen bezogene kritische

Position, die den Aufbau seines Buches bestimmt, liegt auf der Linie der
von Harold Berman 1983 in Law and Revolution vorgetragenen These, wonach
nicht das 16. Jh., sondern die «Papstrevolution» des 11.—13. Jhs. den großen
Innovationsschub darstellt: Kirchenrecht, Rechtsgelehrsamkeit, Universitäten.
Das Buch beginnt daher mit der juristischen Diskussion um die Maßstäbe der



612 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Beweiswürdigung. Ohne die Einbeziehung auch der drei anderen Fakultäten,
Philosophie, Theologie und Medizin, bliebe eine Rationalisierungsgeschichte
des Schließens, welches unter der Bedingung von Ungewißheit erfolgt, indessen

unvollständig. Nach dem forum externum werden daher nacheinander das

forum internum des Gewissens (Probabilismus), Logik und Rhetorik, die

Beweisführung in empirischen Wissenschaften, die philosophische Theorie der
Induktion, der kosmologische Gottesbeweis, die scholastische Befassung mit
dem Versicherungswesen und speziell natürlich das Würfelspiel behandelt.
Von Fall zu Fall, besonders bei der Philosophie und Medizin, wird der
Hellenismus ausführlich mitbedacht. Umgekehrt gravitiert die Behandlung von (Mo-
ral-)Theologie und Astronomie mehr zum 17. Jh. Es ist hier nicht der Ort, auf
Einzelheiten dieser Besichtigung eines Jahrtausends einzugehen. Zum Schluß
gibt Franklin seine Antwort auf die seit dem 18. Jh. schwelende und in den
letzten dreißig Jahren lebhaft diskutierte Frage, wieso es eigentlich nicht früher

zur Erfindung der Wahrscheinlichkeitsrechnung gekommen ist. Franklin
ist für Entdramatisierung. Obwohl er im Großen und Ganzen eine
Fortschrittsgeschichte geschrieben hat, ist er weder darauf aus, überall Vorstufen
einer mathematischen Behandlung zu entdecken, noch zeigt er sich, wo ihm
dergleichen tatsächlich entgegentritt, davon besonders angetan. Manch skeptischer

Seitenblick fällt in diesem Zusammenhang auf den Erkenntniswert
statistischer Methoden in den Humanwissenschaften heute. Der trockene Witz,
der an Stephen Jay Gould erinnernde lockere Ton der Darstellung dürfen
nicht darüber hinwegtäuschen, daß hier ein dickes Brett gebohrt ist. Dieses
Urteil bezieht sich nicht nur auf die immense Quellenkenntnis, sondern auch
auf die Beherrschung der Forschungsliteratur zu jedem einzelnen der
durchstreiften Fachgebiete. Französische, italienische und deutschsprachige Beiträge
werden fair berücksichtigt. Herausgekommen ist dabei nicht mehr und nicht
weniger als ein Ariadnefaden durch das Labyrinth «Abendland» — keine behäbige

Kulturgeschichte alten Stils, sondern etwas auch für jeden Fachhistoriker
äußerst Anregendes, da die hier praktizierte Interdisziplinarität endlich einmal
ihr fundamentum in re hat. Wenn Max Weber Recht gehabt hat und
«Rationalisierung» das große abendländische Thema ist, dann verdanken wir Franklin
wohl die erste geschichtliche Darstellung überhaupt, die sowohl stofflich als

auch methodisch auf der Höhe dieses Themas ist. Schwergewichte der
Forschung werden erfahrungsgemäß nur zögernd rezipiert. Daß dieses Buch
alsbald ins Deutsche übersetzt erscheint, ist leider kaum zu hoffen, schon der
ausgiebigen Zitate wegen. Wenn aber doch, wäre es wünschenswert, daß diese

nicht, wie jetzt, nur in Übersetzung, sondern auch im Original geboten würden.

Während Franklin mehr der objektive, theoretische Aspekt der
Wahrscheinlichkeit beschäftigt, konzentriert sich das zweite hier anzuzeigende
Buch mit dem vielsagend schillernden Titel Moral im Zweifel auf den subjektiven,

praktischen Aspekt. Trotzdem gehören beide zusammen. In beiden
Büchern spielt Juan Caramuel y Lobkowitz (1606—82) eine prominente Rolle:
Mönch, Mathematiker, Philosoph, Jurist, Astronom und moraltheologisch
Erzprobabilist. Das ist kein Zufall. Es ist das Indiz einer revisionistisch verän-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 613

derten Choreographie. Am Probabilismus der frühen Neuzeit scheiden sich
immer noch die Geister. Die 1577 aufgekommene Skandalthese, daß man in
Gewissensdingen auch die weniger wahrscheinliche Ansicht sich zu eigen
machen dürfe, war während des 17. Jhs. der Gegenstand einer umfangreichen,
z.T. monographischen, Literatur, die als das größte lateinische Reflexionsforum

zum Thema Wahrscheinlichkeit überhaupt gelten muß und doch gerade
unter diesem Aspekt terra incognita ist. Hacking hatte es seinerzeit bei ein

paar billigen Reminiszenzen an Pascals antiprobabilistische Polemik bewenden
lassen. Der Revisionismus knüpft dagegen an die zwischen 1880 und 1950
florierende theologiegeschichtliche Aufarbeitung der sog. «Liguori-Moral» an.
Deren Prämisse und zugleich Hauptsorge war es gewesen, daß die Subjekte
sich in ihrer praktischen Urteilsfindung auf einen Expertendiskurs sollen stützen

können. «Rigorismus» und «Laxismus» lauten, schlagwortartig, die zwei
Extreme solcher Gewissensberatung, deren erstes ein jansenistisches Air hat,
während das zweite in den langen Listen von Lehrverurteilungen von 1665/66
und 1679 greifbar ist, die man in Denzingers Enchiridion Symbolorum nachlesen
kann.

Obwohl Rudolf Schüssler gelegentlich andeutet, am Probabilismus, weil
er die Handlungsspielräume erweiterte, das dem Individualismus und Liberalismus

der Neuzeit zusagende Moralprinzip zu haben, ist ihm dessen Ambivalenz

doch bewußt. Ganz richtig betont er, daß der Probabilismus im Dienst
konträrer sozialer Interessen stand (S. 151). Wer, wie Schüssler, nach der
Gegenwartsbedeutsamkeit des Probabilismus fragt, wird sie also nicht auf dieser
Ebene suchen. Der moraltheologische Probabilismus, so die These, sei
vielmehr methodisch der eigentliche Vorläufer der modernen Entscheidungstheorie.

Auf dem Erfahrungshintergrund der gegenwärtigen Hochkonjunktur der
Praktischen Ethik hält Schüssler es für den Kardinalfehler aller nachscholastischen

Moralphilosophie, daß sie ein jahrhundertelang kultiviertes Problembewußtsein

in der Bewältigung moralischer Unsicherheit schlicht verleugnet hat.
«Die modernen Ethiken Kants und des Utilitarismus zogen sich auf diesem

Weg ein Problem zu. Auf der einen Seite wurden diese Ethiken mit wesentlichen

quasi-juridischen Elementen ausgestattet, auf der anderen Seite wurden
die Weiterungen der quasi-juridischen Perspektive nicht beachtet» (S. 310).
Dieser Kritik wird der angekündigte 2. Teil von Schüsslers Werk gewidmet
sein. Der hier vorgelegte erste Teil legt dafür die Basis, indem er, bezogen
sowohl auf die Zeit vor als auch nach 1577, die scholastische Entscheidungstheorie

entfaltet. Anhand einer Reihe kanonischer Autoren, die freilich schon
lange nicht mehr systematisch zueinander in Beziehung gesetzt worden sind
(die Dominikaner Cajetan und Medina, die Jesuiten Vâzquez, Suârez, T.
Sanchez), werden die ethischen Prämissen des in dem zweiten Stadium erfolgten
und zunehmend reflektierten Übergangs zum Probabilismus analysiert. Zwei
im 16. Jh. geführte naturrechtliche Diskussionen, die um die spanische
Landnahme in Amerika und die um die Grenzen des Gehorsams, exemplifizieren
das erste Stadium. Besonders instruktiv ist das Licht, das von dem zweiten
Stadium auf den Fall Galilei fällt. Schüssler gibt Pierre Duhems bekannter
These, derzufolge Kardinal Bellarmin wissenschaftstheoretisch die aufgeklär-



614 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tere Position vertreten habe, noch ein Pointe: 1656, direkt unter den Augen
des Papsts Alexander VII., wurde von Caramuel die Rechtmäßigkeit der
Verurteilung Galileis ausführlich diskutiert. Wenn Galilei — im Sinne Caramuels —

nur etwas gewitzter gewesen wäre, behauptet Schüssler, würde sogar die
unbestreitbare extrinsische Probabilität des Kopernikanismus ausgereicht haben,
um diesen «mit den Mitteln des Probabilismus legitimerweise vertreten zu
können» (S. 245). Von Caramuels Votum hat die Wissenschaftsgeschichte so

gut wie keine Notiz genommen. Das liegt daran, daß es nicht in einer
astronomischen Abhandlung steht, sondern in Caramuels Moraltheologie. Ein
Umstand, der Schüssler in seiner ethischen Lesart des Falls Galilei bestärkt: Im
Grunde hatte Galilei gegen die «Wissenschaftsethik» seiner Zeit verstoßen.
Was daraus zu lernen ist — der Bayreuther Ethikprofessor hält damit nicht
hinterm Berge: «Sofern Gutachterkommissionen im Auftrag von Regierungen
oder Organisationen über die Einhaltung ethischer Normen wachen, wie es

zunehmend in der Praktischen Ethik der Gegenwart propagiert und auch in
der Praxis umgesetzt wird, könnten sich Ethikgutachter in der Situation
Bellarmins wiederfinden.» Schüssler warnt, daß «wir in Zukunft mit ein, zwei,
vielen Galilei-Fällen zu rechnen haben, wenn die ethische Kontrolle
naturwissenschaftlicher Forschung ernsthaft betrieben werden sollte» (S. 263).

Da Schüsslers Buch trotz seiner systematischen Absicht auch ein Beitrag
zur Geschichtsschreibung ist, muß es sich Einwände von historischer Seite
gefallen lassen. Die Menge der aufgeführten Quellenliteratur ist gewiß
beeindruckend. Bei der Anlage des Buchs fehlt trotzdem zu viel und zu Wichtiges,
als daß auf die Skandierung Verlaß wäre. Das Kirchenrecht kommt praktisch
nicht vor, über die 88 hochinteressanten Rechtsregeln im Sechsten Buch der
Dekretalen und deren Kommentierungstradition fällt kein Wort. Am anderen
Ende kommt ausgerechnet die Systematisierungshochblüte des Probabilismus

genauso schlecht weg wie seit eh und je. Die ihm eigens gewidmeten
Monographien fallen allesamt erst in die zweite Hälfte des 17. Jhs. (z.B. in demselben

Jahr 1669 die beiden von Francesco Bordoni und Antonio Terillo), werden

kaum oder gar nicht ausgewertet. Uberhaupt ist der Umgang mit den
Quellen kein besonders pfleglicher. Allzu sparsam dosiert sind die Zitate. Wo
sie eine Kontrolle des Texts ermöglichen, ergeben sich mitunter erhebliche
Dissonanzen, z.B. bei der Wiedergabe von Liguoris gewiß nicht nebensächlicher

Unterscheidung zwischen der probabilitas facti und der probabilitas iuris (S.

297/98). Allzu eilig wird generalisiert. So trifft es nicht zu, daß «die iberischen
Autoren in ihrer Ablehnung von Adrians Sondermeinung zu Befehl und
Gehorsam übereinstimmen» (S. 139). Von dem Jesuitenkardinal Juan de Lugo
(f 1660), einem der bedeutendsten Moraltheologen der Schule von Salamanca,
habe ich 1993 nachgewiesen, daß er dieselbe strikt tutioristische Fassung der
Gehorsamspflicht oder, anders gesagt, dieselbe weit gefaßte Möglichkeit zur
Befehlsverweigerung verteidigt, die, wie ich jetzt aus Schüssler lerne, auf
Adrian von Utrecht (den späteren Papst Hadrian VI.) zurückgeht. Wieso
ausgerechnet Hugo Grotius sich nachsagen lassen muß, in dem einschlägigen Kapitel

seines Hauptwerks seine scholastischen Gewährsleute unterschlagen zu
haben (S. 275f.), wird jedem unerfindlich sein, der eine ungekürzte Ausgabe



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 615

von De iure belli ac pacis konsultiert. Dort bezieht sich Grotius unter anderem
ausdrücklich auf Vitoria, Medina und Vazquez. So abrupt, wie Schüssler es

darstellt, ist der Faden der Uberlieferung also nicht abgerissen. Erst jüngst
wieder ist darauf von Paola Negro in ihrem Beitrag zu Dalla prima alla seconda

Scolastica (Hg. Alessandro Ghisalberti, Bologna 2000) hingewiesen worden.
Monita dieser Art zeigen freilich, daß die Erforschung des in den beiden

hier vorgestellten Studien mutig betretenen Kontinents immer noch in den

Anfängen steckt. Bevor man sehr viel weiter kommt, wäre literargeschichtlich
erst einmal geduldig das Gelände zu vermessen. Bis dahin wird jeder auch
noch so ambitionierten Arbeit auf diesem Feld leicht nachzuweisen sein, daß
auch sie im Nebel stochert.

Sven K. Knebel


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

