Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Apperzeption, Leben und Natur : zur Subjekt- und Naturphilosophie bei
Kant, Fichte und Hegel

Autor: Bondeli, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761031

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN BONDELI

Apperzeption, Leben und Natur

Zur Subjekt- und Naturphilosophie bei Kant, Fichte
und Hegel

Mit seinem Konzept der Vernunftkritik vertritt Kant, dhnlich wie Descartes
mit seiner Cogito-Lehre, einen neuartigen, die Autonomie der Vernunft zur
Geltung bringenden Ansatz von Subjektivitit. Neben der Statuierung einer
radikal von Vorstellungen der Naturgesetzlichkeit abgehobenen Auffassung
von moralisch-praktischer Vernunft zeichnet sich dieser Ansatz besonders
dadurch aus, dal der durch den psychologischen Wolffianismus aufgewer-
tete Begriff der Apperzeption (des SelbstbewuBtseins) im Rahmen der theo-
retischen Vernunftkritik zu einem zentralen Bestandteil des Verfahrens der
transzendentalen Deduktion avanciert. Ein als «urspriinglich-synthetische
Einheit der Apperzeption» erldutertes intelligibles Vermogen des «Ich den-
ke», das alle meine Vorstellungen begleiten kénnen mul3, soll Kant zufolge
als Garant der Einheit (und damit der Denkbarkeit) des unter den Formen
der reinen Anschauung gegebenen Mannigfaltigen und damit als oberste Be-
dingung des Erkennens verstanden werden.! Bekanntlich hat sich Kants
Subjektivititsansatz fir die Entwicklung des deutschen Idealismus als fol-
genreich erwiesen. Reinhold, Fichte, Schelling und Hegel machen ihn auf
ihre Weise zum Ausgangspunkt ihrer Systempline: Subjektivitit soll als Ba-
sis eines neuen monistischen Systems des theoretischen und praktischen
Wissens sowie als erstes bestimmendes Prinzip giiltiger Erkenntnis begriffen
werden. Kants Auffassung von Apperzeption wird damit als Erkennen und
Begehren umgreifendes Grundvermdgen ausgelegt und in den jeweiligen
Entwiirfen als unhintergehbares Faktum des BewuBtseins (Reinhold), als ti-
tiges intelligentes Ich (Fichte), als tdtiges Ich in Koalition mit einer produk-
tiven Natur (Schelling) und schliellich als sich realisierender Begriff (Hegel)
neu in Vorschlag gebracht. Zudem wird die Apperzeption mit diesem Schritt
als Vermogen gefal3t, das nicht nur Mannigfaltiges zur Einheit Gberhaupt
bringt, sondern auch fiir spezielle Einheitsleistungen wie die Bildung von
Erkenntnisobjekten zustidndig ist. In dieser Eigenschaft wird die Apperzep-

A Vel. Kritik der reinen Vernunft, B 131ff.



538 Apperzeption, Leben und Natur

tion niher besehen zu einem bestimmenden oder sich selbstbeztglich reali-
sierenden Vermdgen, das sich der Erkenntnismittel des Raumes, der Zeit,
der Kategorien des Verstandes und ihrer Schemata bedient.

Uber Sinn und Aktualitit dieses von Kant zu Hegel fithrenden Denkwe-
ges der Subjektivitit wird — dies jedenfalls dort, wo die Verabschiedung der
Subjektphilosophie nicht ausgemachte Sache ist — nach wie vor heftig de-
battiert. Wahrend Kiritiker des Apperzeptionsbegriffs hartnickig die Frage
aufwerfen, was als materieller Triger der mit den typischen Apperzeptions-
termini («Subjekt», «Ich», «Selbstbewultseiny», «Vermdgen», «Aktus») artiku-
lierten Eigenschaften anzusehen sei und an welchen empirischen Phinome-
nen man diese «mentalen» Eigenschaften fiir sich gesehen festmachen kon-
ne, werden seine Verfechter nicht miidde zu behaupten, diese Subjekt-Aus-
driicke seien Namen fir basale Konstitutionsbedingungen raum-zeitlich
strukturierter Sachverhalte und damit fir etwas, was selbst nutr beschtinkt
als Sachverhalt dieser Art identifiziert werde kénne. Zudem steht der Forde-
rung, das intelligible Vermogen der Apperzeption als etwas Gegebenes oder
Bestehendes auszuweisen, traditionellerweise das Argument gegeniiber, die
Apperzeption sei eine Aktivitit oder Spontaneitit und kénne somit nicht auf
eine als Gegebenheit oder — mit Heidegger gesprochen — Vorhandenheit zu
klassifizierende Seinsweise reduziert werden. Mit groem Engagement wet-
den seit lingerer Zeit aber auch die Stadien des von Kant zu Hegel fithren-
den Denkweges der Subjektivitit untersucht und Streite um die Frage ge-
fuhrt, wie die von den deutschen Idealisten unternommene Fortentwicklung
des Kantischen Apperzeptionsbegriffs zu bewerten sei. Der altbekannte
Vorwurf, mit dem deutschen Idealismus sei ein durch die kritische Vernunft
geldutertes Verstindnis von Apperzeption zugunsten einer neuen Subjekt-
Metaphysik aufgegeben worden, regt hier stets von neuem zu Kontroversen
an.

Wie durch das Paralogismus-Kapitel der Kritik der reinen VVernunft aus-
fuhrlich belegt wird, fihrt Kant seinen Begriff der Apperzeption in kriti-
scher Zuspitzung gegen die Cogito-Lehre Descartes und gegen den Seelen-
begriff der rationalen Psychologie ein. Die Behauptung, das cogite sei eine
Substanz, wird ebenso zuriickgewiesen wie der aus dem Standpunkt der
theoretischen Vernunft gefiihrte Beweis der Unsterblichkeit der Seele. Zur
Hauptsache wird diese Zuriickweisung durch die These begriindet, das «Ich
denke» sei keine Kategorie (dessen Einheit somit nicht die Kategorie der
Substanz), folglich kein deduzierbarer Begriff, kein moglicher Satz objektiv
giltiger Erkenntnis.? Wie Kant in erkenntniskritischer Hinsicht wiederholt
einscharft, ist das cogito eine Erkenntnisbedingung, die man als blofie «logi-
sche» Bestimmung einzustufen hat. Weiter legt Kant dar, daf3 die Apperzep-
tion in ihrer Eigenschaft als Einheitsgarant zwar oberste Bedingung («obet-

2 Vgl. ebd., B 408ff.



Apperzeption, Leben und Natur 539

ster Grundsatz») des menschlichen Denkens, Vorstellens und Erkennens
ist>, daB sie damit aber hinsichtlich des Deduktionsziels, der Begriindung
synthetischer Urteile a priori, lediglich eine begleitende Funktion hat. Das
fir das Deduktionsziel entscheidende «Principiumy» ist vielmehr in einem
Beweisargument zu suchen, das auf dem Gedanken der Ermoéglichung von
«BErfahrung (der Form des Denkens nach)», von Erfahrungssitzen, beruht?
und bei dem deshalb die Kategorien und nicht die Apperzeption das ent-
scheidende Werkzeug der Verstandesleistung sind. Und schlieBlich verzich-
tet Kant auch nicht darauf, der anti-idealistischen Kritik am Apperzeptions-
begriff Rechnung zu tragen und dafiir zu argumentierten, dal3 das «Ich
denke» in gewisser Weise zugleich als «Ich biny, der logische oder «analyti-
sche» Satz «Ich denke» zugleich als «empirischer Satz» bezeichnet werden
darf.> Um den Einwand, das intelligible Verm&gen der Apperzeption sei ein
leerer Gedanke, zu entkriaften, wird unter anderem die Ansicht vertreten,
dieses Vermogen verfuge mit unserer Ich-Wahrnehmung im «inneren Sinny,
unserer Empfindung als kontinuierliches Ich in der Zeit, iber ein empiri-
sches Korrelat.

Sieht man von ihrem Bestreben ab, sich der Kritik an Descartes’ Cogito-
Lehre in Form eines Wechsels von einem Substanz-Ich zu einem Subjekt-
Ich anzuschlieBen, halten sich die deutschen Idealisten je linger desto weni-
ger an diese Kantischen Differenzierungen. Die Behauptung, dal} sie nolens
volens einer von Kant verabschiedeten Subjekt-Metaphysik in bestimmten
Punkten erneut zum Durchbruch verhelfen, ist deshalb schwer zu bestrei-
ten. Allerdings muf3 man sich vergegenwirtigen, dal3 damit tber das die Sub-
jektfrage betreffende AnschluBBverhiltnis der deutschen Idealisten an Kant
noch nicht alles gesagt ist. Bei der Fortentwicklung des Kantischen Apper-
zeptionsbegriffs sind auch strukturelle Neuerungen im Spiel, die sich nicht
unter das Verstindnis von Subjekt-Metaphysik subsumieren lassen. Beriick-
sichtigt man, da3 auch Kant bei der Ausformulierung seines Apperzeptions-
begriffs auf gravierende Probleme st6B3t, gibt es schlieflich sogar Anlal} zur
Annahme, gewisse subjekttheoretische Einsichten der deutschen Idealisten
lieBen sich fir deren Lésung fruchtbar machen.

1

Fir die Diskussion dieser an Strukturfragen orientierten Kontrastierung von
Kants Apperzeptionsbegriff mit den entsprechenden nachkantischen Sub-
jektbegriffen gibt die jingst unter dem Titel Subjektivitat und Freiheit® er-

3 Vgl. ebd., B 135.
4 Vgl. ebd., A 93f., B 126f.
5 Vgl. ebd., B 422f. Anm., B 428ff.

¢ DUSING, Klaus, Subjektivitit und Freiheit. Untersuchungen zum Idealismus von
Kant bis Hegel. Stuttgart-Bad Cannstatt 2002, 321 S. (Frommann-Holzboog. Spekula-



540 Apperzeption, Leben und Natur

schienene, insgesamt neun zwischen 1980 und 1997 niedergeschriebene Auf-
sitze enthaltende Publikation von Klaus DUSING wertvolle Impulse. In ei-
nem einleitenden Originalbeitrag (7-32) und in zwei (erstmals in deutscher
Fassung abgedruckten) Aufsitzen (111-140, 143-180) widmet sich der Au-
tor, der grundsitzlich den Subjektivititsgedanken der klassischen deutschen
Philosophie gegen die materialistische Subjekt-Kritik innerhalb der gegen-
wartigen Philosophie des Geistes verteidigt, der Apperzeptionslehre Kants,
ihrer Fortfithrung durch Fichte und besonders ihrer Rezeption und Kritik
durch Hegel.

Analytische Kant-Interpreten wie Strawson und Bennett zihlen Kants
Ausfihrungen zur urspriinglichen Apperzeption zu den wenig lichtvollen
Lehrstiicken der transzendentalen Deduktion und wenden sich besonders
gegen Bemiihungen, die «synthetische Einheit» der Apperzeption, welche
Kants Aussage zufolge die «analytische Einheit» der Apperzeption, die Ein-
heit des Mannigfaltiges vorstellenden «Ich denke», méglich machen soll’, als
einen synthetischen Aktus, der die in Frage stehende Einheit garantiert, aus-
zulegen. Dieser Richtung stehen seit lingerem Interpreten gegeniiber, die in
Kants Texten zur ursprunglichen Apperzeption aus der zweiten Auflage der
Kritik der reinen VVernunft den eigentlichen Schliissel zum Verstindnis der
transzendentalen Deduktion sehen und die dabei gerade auch der Lesart, die
analytische Einheit der Apperzeption sei durch eine urspriingliche Synthe-
sisleistung fundiert, viel abgewinnen kénnen. Diising nimmt bei seiner Skiz-
zierung von Kants Begriff der Apperzeption (147ff.) fiir eine Variante dieser
zweiten Richtung Partei. Die urspriinglich-synthetische Einheit der Apper-
zeption ist seines Erachtens die analytische Einheit des denkenden Ich, wel-
che unabtrennbar mit einer Synthesis einhergeht, die es ihrerseits als selbst-
beziigliche Struktur von Selbstbewultsein zu verstehen gilt. Die Einheit des
denkenden Ich, welche nétig ist, um das in der sinnlichen Anschauung ge-
gebene Mannigfaltige iberhaupt artikulieren zu kénnen, erscheint aus dieser
Sicht als durch jene Einheit garantiert, die das Ich aufgrund seines Vermo-
gens, selbstbeziigliche Akte zu vollziehen, reprisentiert oder herstellt (vgl.
153f). Allerdings sucht Dising auf dieser Basis nicht die Auseinanderset-
zung mit den Thesen der analytischen Kant-Interpreten; und ebenso wenig
geht es thm um eine sich in Details vertiefende Kommentierung der betref-
fenden Kantischen Texte. Im Zentrum seiner Ausfihrungen steht vielmehr
der sich an die Kant-Kritik der deutschen Idealisten anlehnende Nachweis,
daf3 bei Kant die Struktur eines selbstbeztliglichen Ich zwar in Anspruch ge-
nommen, aber nicht ausreichend thematisch gemacht, geschweige denn hin-
sichtlich des eigenen Begriindungsprogramms ausgearbeitet worden ist. Die-
ses Manko kommt Diising zufolge darin zum Vorschein, dall Kant die Un-

tion und Erfahrung. Texte und Untersuchungen zum deutschen Idealismus. Abteilung
II: Untersuchungen, Band 47).
" Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 133.



Apperzeption, Leben und Natur 541

terscheidung von analytischer und synthetischer Einheit nicht aus einer
ibergeordneten «analytischen» (=selbstbeziiglichen) Einheit und damit aus
einer urspriinglicheren «Selbstkonstitution» des Ich heraus entfaltet hat (154).
Doch auch bei anderen Kantischen Argumentationsgingen soll Kants un-
zureichende Freilegung der mit dem Apperzeptionsbegriff verbundenen
Struktur der Selbstbeziehung feststellbar sein. Eingehend diskutiert Dising
dies am Beispiel des berithmten «Zirkel- oder Iterationseinwands».

Kant spricht im Paralogismus-Kapitel von einer «Unbequemlichkeit» im
Versuch, eigens das Ich, welches denkt, selber zu denken. Dieser Versuch
fihre zu einem «bestindigen Zirkel, indem wir uns seiner Vorstellung [der
Vorstellung des Ich; V£, jederzeit schon bedienen miissen, um irgend etwas
von ihm zu urteilen; ..»* Ein Denken des Ich dieser Art ist, so Kant sinnge-
mial, entweder zirkulir oder iterativ. Es fuhrt entweder zur Annahme eines
unbestimmbaren Ich oder zu einer sich als unabschlieSbar herausstellenden
Selbstbestimmung des denkenden Ich. Wie Diising anmerkt, bringt Kant mit
diesem Zirkel-Diktum nicht zum Ausdruck, die Vorstellung eines selbstbe-
zliglichen Ich sei in jedem Falle sinnlos (114, 117f.). Denn dieses Diktum ist
Dising zufolge im Lichte der anti-dogmatischen Grundthese zu lesen, der
zufolge tber das Ich schlechthin, genauso wie tiber das Ding an sich, letzt-
lich nur im Sinne von «es gibt X» gesprochen werden kann; und deshalb darf
lediglich davon ausgegangen werden, da3 Kant sich gegen eine selbstbezlig-
liche Subjektivitit wendet, die dogmatischen Erkenntnisanspriichen ver-
pflichtet bleibt. Indem Kant fiir die besagte restriktive Aussage zum Ich
schlechthin eintritt, versagt er sich jedoch, so Diisings Pointe, den Versuch,
die in Anspruch angenommene Struktur der Selbstbeziehung weiter zu er-
ortern und fir das eigene Erkenntniskonzept produktiv zu machen. Ange-
deutete Vermittlungsschritte zwischen der Selbstbeziehung des Ich und dem
Prozel3, in welchem das Ich inhaltlich bestimmt wird, bleiben unausgefihrt
und dadurch im Unklaren. Diising, der hier der Sache nach auf Hegelsche
Einwinde gegen Kant rekurriert, erwihnt im einzelnen die von Kant nicht
transparent gemachten Verhiltnisse von «reinem» und «empirischem Ich»
sowie von «Selbstbewulltsein» (bzw. «ntellektueller Selbstbeziehung») und
«Objektkonstitution» (163, 171).

An diese Skizzierung von Kants unausgeschopfter Auffassung von
selbstbeziiglicher Subjektivitit schlieBt Dising mit Ausfihrungen zu den
Subjektivititsideen Fichtes und Hegels an und macht dabei kenntlich, daf}
diese Ideen immer auch als Folge des Desiderats zu lesen sind, das von Kant
zur Sprache gebrachte Zirkel- oder Iterationsproblem zu eliminieren. Fichte
und Hegel interpretieren Kants Aussage tiber die «Unbequemlichkeit» des
Ich-Gedankens als kritischen Beitrag zu Theorien, die mit einer selbstbeziig-
lichen Subjektivitit operieren, und sind deshalb im Gegenzug darum be-

8 Vgl. ebd., A 346, B 404.



542 Apperzeption, Leben und Natur

miiht, ein zirkel- oder iterationsfreies Modell von Selbstbeziehung auszu-
formulieren. Bei Fichte geschieht dies, indem das urspriingliche Ich-Vermo-
gen als Selbstbeziehung jenseits des Subjekt-Objekt-Modells generiert wird
(90ft., 121ff.). Dadurch soll eine Form von Selbstbeziehung faBbar werden,
die hinter jedwede Differenz von denkendem und gedachtem Ich zuriick-
geht und somit die Iteration gegenstandslos werden 1dB3t.° Hegel seinerseits
hingt Kants Hinweis auf das nicht eliminierbare unbestimmte Ich am Wort
des «Zirkels» auf und deutet diesen zur Struktur der Selbstbezichung des Ich
um.!” Diese gilt es schlieBlich, der Kantischen Engfithrung entgegen, als
grundlegende Begriffsstruktur anzuerkennen und produktiv in Gang zu set-
zen (126£f.). Mit diesem Plan gibt Hegel das Subjekt-Objekt-Modell insofern
nicht auf, als die Selbstbeziehung an eine prozessierende und sich im Prozef3
zugleich herstellende Selbstbestimmung gekoppelt wird. Der ztiindende Ge-
danke ist dabei, das sich beim Selbstdenken einstellende unbestimmte Ich
sei letztlich nicht ein transzendentes Ich, sondern ein Ich, das sich im Laufe
seiner Selbstbestimmung immer vollkommener definieren lasse. Nach einem
Exkurs zu phinomenologischen Einlassungen zum Zirkel des Selbstbewulf3t-
seins bei Husserl und Heidegger verleiht Diising schlieBlich seiner Uberzeu-
gung Ausdruck, nicht nur beim Fichteschen, sondern auch beim Hegelschen
Konzept von Selbstbezichung lasse sich die «unendliche Iteration und der
Zirkel des SelbstbewuB3tseins» erfolgreich vermeiden (138f£.). Dies ist Diising
zufolge gerade dann moglich, wenn bei diesem Konzept von einer unauf-
hebbaren «Asymmetrie» von Subjekt und Objekt ausgegangen wird, einer
Asymmetrie, die darin besteht, dal} vorstellendes und vorgestelltes Selbst nie
deckungsgleich sind: «Dem vorgestellten Selbst in seinen Bestimmungen geht
inhaltlich nicht dieselbe Bestimmtheit des vorstellenden Selbst voraus» (139).
Dal} diese Asymmetrie iberhaupt besteht, soll Diising zufolge damit zusam-
menhingen, daf} das Ich im Prozel3 der Selbstbestimmung nicht an ein «defi-
nitives Ende» gelangt.

Disings Wiedergabe der Subjektivititsthematik im Spannungsfeld zwi-
schen Kant und Hegel besticht durch eine kenntnisreiche und ausgewogene
Prisentation der Streitpositionen. Hegels Subjektivititsansatz wird nicht oh-
ne gewichtige Vorbehalte als die uberlegene Position akzeptiert. So bleibt
nicht unerwihnt, Hegels Kant-Kritik sei in dieser Sache zuwenig «imma-
nent» (167) und deshalb hiufig ungenau, ihr Erfolg bestehe vor allem darin,

? DafB3 diese Deutung von Selbstbeziehung spitestens dann erhebliche Probleme
mit sich bringt, wenn es darum zu tun ist, Selbstbeziehung und reflexives Denkens in
eine sinnvolle Relation zu bringen, versuche ich zu zeigen in: M. BONDELIL: «Der
Deutsche Idealismus als BewuB3tseinsphilosophie?» In: R. SCHUMACHER (Hg.): Idealis-
mus als Theorie der Reprisentation? Paderborn 2001, 127-146.

19 Dazu vor allem G.W.F. HEGEL: Wissenschaft der Logik. Gesammelte Werke.
Hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akademie der Wissenschaften. Bd. 12. Ham-
burg 1981, 194f.



Apperzeption, Leben und Natur 543

bestimmte «Liicken» des Kantischen Ansatzes aufzeigen zu kénnen (179).
Man kann sich natiirlich fragen, ob diejenigen Liicken im Kantischen Er-
kenntniskonzept, auf die Dising, Hegels Kant-Kritik folgend, anspielt, auch
wirklich solche sind. Wenn Dising in Kants Verfahren der transzendentalen
Deduktion den Konnex von Selbstbeziehung in der Apperzeption und Ob-
jektkonstitution vermift, so ldBt sich mit guten Grinden entgegenhalten,
daf} hier nicht von einer echten Lucke, d. h. einer Liicke, die auch von Kants
Theorievoraussetzungen her einsichtig ist, die Rede sein kann. Die Appet-
zeption hat die Aufgabe, die Einheit des denkenden Ich zu garantieren; sie
erstreckt sich damit lediglich auf die basale Bedingung des Denkenkénnens
des in der sinnlichen Anschauung gegebenen Mannigfaltigen. Die Objekt-
konstitution (bzw. der Nachweis objektiv giiltiger Erkenntnis) geht iiber
diese Aufgabe hinaus und stitzt sich wesentlich auf den erwahnten tran-
szendentalen Gedanken der Erméglichung von Erfahrungssitzen. Ohne Ap-
perzeption konnte zwar nichts gedacht und damit auch nichts erkannt wer-
den, die Apperzeption ist aber nicht schon der Wahrmacher objektiv giil-
tiger Erkenntnis. Aufgrund dieser Differenz im Verfahren der transzenden-
talen Deduktion, einer Differenz, fiir die es gute theoriestrategische und
sachliche Grinde gibt, kann ein engerer Zusammenhang zwischen Selbstbe-
zichung in der Apperzeption und Objektkonstitution nicht sinnvoll sein.
Demgegentiber richtet Diising, wenn er auf das ungeklirte Verhiltnis von
intelligiblem und empirischem Ich bei Kant hinweist und wenn er insbeson-
dere mit Hegel die Leerheit oder Formalitit des «Ich denke» kritisch ins Vi-
sier nimmt, sein Augenmerk meines Erachtens auf eine echte Licke in
Kants Erkenntniskonzept. Die aus der Paralogismus-Kritik resultierende
Annahme eines blof3 logischen Status der urspringlichen Apperzeption und
ihrer Einheit ist nicht nur aus Hegelscher Optik, sondern auch ausgehend
von Kants eigenen Theorieprimissen unbefriedigend. Sie ist unbefriedigend,
weil nach Kant Begriffe oder Vorstellungen, die auf keine Gegenstinde in
Raum und Zeit zutreffen, dem Verdacht ausgesetzt sind, bloBe Denkpro-
dukte zu sein oder Scheinerkenntnis zu produzieren. Allerdings haben nicht
erst die Nachkantianer dieses Problem aufgedeckt und auszuriumen ver-
sucht, mit seiner Berticksichtigung der anti-idealistischen Kritik am Apper-
zeptionsbegriff hat Kant selbst bereits in gewisser Weise darauf reagiert.!!
Was schlieBlich Dusings Plidoyer fiir ein Konzept von Selbstbeziehung, das
mit Hegel Stufen eines Subjekt-Objekt-Verhiltnisses durchliuft, betrifft,
sind meiner Ansicht nach Zweifel an der Behauptung angebracht, damit sei
das Iterations- und Zirkelproblem vermieden. Dising schlieBt sein Rison-

"1 Zu dieser bekannten, seit Gottlob Ernst Schulze stets von neuem aufgezeigten
Schwierigkeit sowie zu Kants eigenen Vorschligen, sie zu bewiltigen, siehe auch
M. BONDELI: «Zum ontologischen Status von Kants curspriinglich-synthetischer Ein-
heit der Apperzeptiom». In: Interpretation und Argument. Hrsg. von H. LINNEWEBER
/G. MOHR. Witzburg 2002, 155-170.



544 Apperzeption, Leben und Natur

nement Uber die Asymmetrie von Subjekt und Objekt, die sich aus dem
nicht definitiven Ende der Selbstbestimmung ergeben soll, mit einer Partei-
nahme fir ein Konzept von Selbstbezichung, bei dem kein Zirkel in der Be-
griindung besteht. Dies jedenfalls ergibt sich aus dem Schluf}, den Dusing aus
der Tatsache eines provisorischen Endes der Selbstbestimmung bzw. aus der
unaufhebbaren Differenz zwischen vorgestelltem und vorstellendem Selbst
zieht: Das vorgestellte Selbst in seinen Bestimmungen wird inhaltlich nicht
durch dieselbe Bestimmtheit des vorstellenden Selbst vorausgenommen. Die
in Frage stehende anendliche Iteration (bzw. der Kantische Zirkel, d. h. das
nicht wegzudenkende unbestimmte Ich) ist damit aber nicht vermieden.
Vielmehr wird diese Iteration (bzw. dieser Zirkel) durch die Annahme des
nicht definitiven Endes der Selbstbestimmung gerade ermoglicht. Denn un-
ter der Bedingung unabgeschlossener Selbstbestimmung bleibt ein vorstel-
lendes Selbst bestehen, welches eine Differenz zu der prozessual je erreich-
ten selbstbeztglichen Struktur von vorstellendem und vorgestelltem Selbst
markiert. Das Iterationsproblem ist nicht beseitigt, es stellt sich allenfalls bet
einem Hegelschen Konzept von Selbstbeziehung als weniger hinderlich dar,
als bei einem Konzept von Selbstbeziehung, das dieselbe primir unter dem
Aspekt revisionsresistenter Gewillheit betrachtet.

Die von Diusing geteilte Ansicht, Kant habe im Falle der synthetischen Ein-
heit der Apperzeption an einen selbstbeziiglichen Verstandesakt gedacht,
hat in der nachkantischen Epoche besonders durch Fichte ein klares Profil
erhalten. In seinen zentralen Arbeiten zum System der Wissenschaftslehre
aus den 90er Jahren gibt Fichte zu verstehen, Kants Grundsatz der Apper-
zeption sei durch dasjenige, was die Wissenschaftslehre als ihr hochstes
Prinzip aufgezeigt habe, klar und deutlich expliziert worden.!? Dieses Prinzip
ist die Selbstsetzung des Ich, die es sowohl als unmittelbaren Selbstbezug
des Ich oder intellektuelle Anschauung als auch als Selbstrealisierung des
theoretischen und praktischen Ich zu begreifen gilt. Vor diesem Hintergrund
erscheint die Einheit des denkenden Ich als durch eine synthetische Einheit
gesichert, die das setzende Ich im Selbstbezug oder in der Selbstrealisierung
ausdriickt oder herstellt. Den Anspruch, den echten Sinn von Kants Apper-
zeptionsbegriff freizulegen, hilt Fichte auch in seinen spiteren, sich nach
1800 konzeptionell stark verindernden Fassungen der Wissenschaftslehre
aufrecht.”® In kritischer Auseinandersetzung mit dem Schelling-Hegelschen
Identititssystem und im Bemiihen, das bisherige Verstindnis von syntheti-
scher Einheit zu vertiefen, gelangt Fichte zu einer seinsphilosophischen Neu-
fundierung der Ich-Lehre. In diesem Kontext wird die Idee der Selbstset-

12 Siehe dazu etwa ].G. FICHTE: Grundlage der gesamten Wissenschafislehre als
Handschrift fiir seine Zuhorer (1794). Hamburg 1979, 19.

13 Siehe dazu etwa die Wissenschaftslehren von 1812 und vom Frithjahr 1813.
Fichtes simtliche Werke. Hrsg. von I.LH. Fichte, Bd. X, 42ff., 390ff.



Apperzeption, Leben und Natur 545

zung des Ich mit neuplatonischen Ursprungsvorstellungen durchmischt, al-
lem voran mit der Vorstellung, das Sein schlechthin manifestiere sich primir
in Form eines geistigen «Bildes». Dartliber hinaus biindelt Fichte seine bis-
herigen Explikationen zur intellektuellen Anschauung zur These, das abso-
lute Denken oder der absolute Verstand sei ein reflexives «Sehen», «Bilden»
oder «Verstehen». Mit diesen Wendungen wird die Einheit des denkenden
Ich, die Fichte zuvor, einigen AuBerungen aus Kants erster Kritik folgend,
auch an einer synthetischen Einheit der «Einbildungskraft» festgemacht hat,
nun eindeutig und dominant im Zusammenhang der Bild-Metapher thema-
tisiert. Das cogito ist ein Verhiltnis von Sehen und Gesehenem, seine Ein-
heit ist dasjenige, was im Sich-Sehen gesehen wird: laut Fichte das «Durch»
des Einen in einem organischen Wandlungsprozel3 oder — als raumliches
Bild — der in der gezogenen Linie oder im Flieen stehende und bleibende
Punkt.

11,

Dank des kiirzlich von Reinhard LAUTH herausgegebenen Bandes Fichtes
«Ultima Inguirenda»™ 13t sich nun auch feststellen, daB3 der Schépfer der
Wissenschaftslehre die Apperzeptionsthematik bis an sein Lebensende wei-
terverfolgt hat. Und nicht nur dies. Der die «Einleitung in die Wissenschafts-
lehre» von November und Dezember 1813, die ersten Vorlesungen zur
«Wissenschaftslehre» von 1814 sowie ein von Ende 1813 bis Mitte Januar
1814 datierendes «Diarium»!® enthaltende Band dokumentiert, dal Fichte
kurz vor seinem Tode Ende Januar 1814 nochmals und mit betrichtlichem
Denkaufwand um ein neues, endgiltiges Resultat zur Frage der Apperzep-
tion gerungen hat.

Fichtes ultimative Studien zur Wissenschaftslehre sind, wie tberhaupt
seine Entwiirfe zu diesem System nach 1800, alles andere als leicht nach-
vollziehbar. Schwierigkeiten bereitet nicht nur der dullerst komplexe Inhalt,
sondern auch die Tatsache, dal3 dieser Giber weite Strecken in einem medita-
tiven Reflexionsstil wiedergegeben wird. Die Aufzeichnungen aus dem «Dia-
rumpy, die Fichte, dhnlich wie in den frithen 90er Jahren die «Eignen Medita-
tionen uUber Elementarphilosophie», zum Zwecke der Selbstverstindigung
niederschrieb, konnen zwar manche Erklirungslicke schlieBen, zumal sie

147 B. Kritik der reinen Vernunft, A 78, B 103.

1> Ultima Inquirenda. J.G. Fichtes letzte Bearbeitungen der Wissenschaftslehre
Ende 1813/Anfang 1814. Hrsg. von Reinhard LAUTH. Stuttgart-Bad Cannstatt 2001,
463 S. (Frommann-Holzboog. Spekulation und Erfahrung. Texte und Untersuchungen
zum Deutschen Idealismus. Abteilung I: Texte, Band 7).

16 Zuvor ist aus dieser Phase lediglich die unvollstindige Fichtesche Fassung der
«Einleitung in die Wissenschaftslehre» vom November und Dezember 1813 verdffent-
licht worden (in: Fichtes simtliche Werke. Hrsg. von 1. H.Fichte, Bd. IX).



546 Apperzeption, Leben und Natur

Einblick in einen gedanklichen Arbeitsprozel gewihren; doch fiihren sie
aufgrund der stark experimentellen Gedankenfithrung zu einem weiteren
Problem. Es ist nur schwer herauszufinden, was jeweils genau als gtltiges
neues Teilresultat zu betrachten ist, zumal der Schreiber wiederholt vertieft
durchdachte Ideen im Gefthl des Hexreka ausbreitet und einige Abschnitte
spater ein non liguet eingestehen muBl. Parallelen zu Kants Opus postumum
sind uniibersehbar: Wie der spite Kant sucht der von Krankheit gezeichnete
Fichte am Ende seines Lebens rastlos und offenbar ohne befriedigendes Re-
sultat nach einem Neuanfang seiner Philosophie.

Vergleicht man die Hauptinhalte der spitesten Wissenschaftslehre mit
jenen aus den unmittelbar vorangehenden Fassungen, verdichtet sich der
Eindruck, daB Fichte in den Monaten vor seinem Tode seine Deutung des
Kantischen Apperzeptionsbegriffs nochmals merklich verindert hat. Nach
wie vor wird die Apperzeption in stets neuen Anliufen als Verstand thema-
tisiert, dessen Vermdgen ein geistig-anschauendes Sich-Sehen und Sich-Bil-
den ist. In den Mittelpunkt tritt nun allerdings ein Begriff, den Fichte frither
eher beildufig und meist als Synonym des «Ich» verwendet hatte: der Begriff
des «I.ebens». Weder das Ich noch das Sein, sondern das Leben soll jetzt als
das hochste Prinzip, das sich in der Form des Sich-Sehens und Sich-Bildens
manifestiert, gedacht werden. Analog dazu wird das Leben zum Synonym
der synthetischen Einheit des Ich. Fichte findet die als Bleibendes im Wer-
den aufgefalte Einheit des Ich in einer gelebten oder erlebten Einheit wie-
der odet fihrt sie auf Vorstellungen von «vollstindiger organischer Einheit»
(115), von «Lebensbild» (105, 322) oder «Lebenslauf» (354) zuriick. Das Ich,
welches denkt oder sich setzt, erscheint indessen als Reflexionspunkt des
«Sich» innerhalb des Sich-Sehens und Sich-Bildens und wird damit letztlich
zu einem Hohepunkt des Lebensflusses, zum «IchLeben» (337). Anfang Ja-
nuar 1814 bereichert Fichte diese lebensphilosophische Ausdeutung der Ap-
perzeption durch eine Denkweise, die sich auch ganz in die Perspektive des
Lebens hineinversetzt. Mein Ich als Bildner des Lebens soll gleichzeitig als
Leben, welches mich bildet, wahrgenommen werden. Dementsprechend
produziert Fichte im «Diarium» Sitze wie: «Nicht das Ich schant sich, sondern
das Leben schaut hin Ich» (334). Mit dieser verinderten Denkweise korres-
pondiert schlieBlich, dal bisherige Aktivitits- und Freiheitsideen verstirkt
mit passiven Bedeutungen durchsetzt werden. Zwar ist fiir Fichte das Leben
dort, wo es im Kontrast zum Tod steht, immer noch das freie Tidtigsein oder
erweckende «LosteiBen» (221, 348). Wird der Begriff des Lebens vor dem
Hintergrund der Einheits- und der Werdensthematik entwickelt, erhilt er
jedoch unverkennbar die Bedeutung des «Hingebens» an das Gesetz der
Freiheit. Leben in seiner eigentlichen Bedeutung ist ein Wechselverhaltnis
von «Machen» und «Hingeben» (300, 340, 363). In dieser geistigen Haltung
beschlieBt Fichte sein «Diarium» mit dem Gedanken, das sich manifestie-
rende Leben sei sich selbst bildendes und «abbildendes» Leben (362).



Apperzeption, Leben und Natur 547

Ohne Zweifel mufl man Fichtes spiteste Reflexionen zum Apperzepti-
onsbegriff, die nicht selten den Vergleich mit Heideggers existenzphiloso-
phischer Archiologie der Kantischen Apperzeption nahe legen, im Zusam-
menhang seiner unmittelbaren Lebensumstinde, der Erfahrung von Krank-
heit und nahendem Tod", verstehen: Die Idee der Selbsttitigkeit des Ich
kann nicht mehr ungebrochen, nicht mehr losgeldst vom Bewultsein eines
schicksalsbeladenen Daseins ausgesprochen werden. Dies heil3t freilich nicht,
dal diese Reflexionen nicht auch von anderen Zusammenhingen her er-
schlielbar sind. So ist zu beachten, daf3 Fichte mit dem Bemiihen, die Ap-
perzeption als sich bildendes Leben auszulegen, seine bisherige Frage nach
der Einheit der Apperzeption um einen entscheidenden Schritt vorantreibt.
Und er gelangt dabei zu einem Ergebnis, das Kants Verstindnis der synthe-
tischen Einheit des denkenden Ich in einer durchaus bedenkenswerten Wei-
se modifiziert: Die Einheit des denkenden Ich ist offenbar nicht nur, wie
Kant annahm, ohne die Voraussetzung einer im Objektbewuftsein situierten
synthetischen Einheit unmdglich; sie ist auch dann unmdglich, wenn keine
gelebte, biographische Einheit besteht, die das Ich bildet und abbildet.’
Nicht zu vergessen ist schlieBlich, daf3 Fichtes lebensphilosophische Wen-
dung in der Auslegung des Apperzeptionsbegriffs mit einer erneuten Aus-
einandersetzung mit den «Naturphilosophen» (Schelling und Hegel) einher-
lauft.”” Glaubte Fichte sich bisher von den Naturphilosophen deshalb di-
stanzieren zu missen, weil diese mit dem als Einheit von Ich und Natur ge-
kennzeichneten Sein schlechthin ein erstes Prinzip der Philosophie jenseits
des Ich hochhalten, wird mit der neu gewonnenen lebensphilosophischen
Position auch Kritik an der Leblosigkeit dieses ersten Prinzips laut. Fichte
polemisiert gegen ein «leeres Seyn» (433) und damit offenkundig gegen He-
gels Anfangsbestimmungen aus der Wissenschaft der Logik. Geht man der Sa-
che auf den Grund, steht Fichte mit seinem alternativen Vorschlag eines «le-
bendigen» ersten Prinzips der Philosophie allerdings niher bei Hegel als ver-
mutet. Denn Hegel meint mit seiner Aussage, das an die Spitze des Systems
logischer Bestimmungen zu stellende Sein sei eine unmittelbare, unbestimm-
te oder eben leere Vorstellung, nicht, Sein sei demnach ein blofler Name, ein
Terminus, der auf nichts Wirkliches zutreffe; zudem sind fir Hegel die Leer-
heit oder das Nichts, welche sich beim Denken des bloBen Seins einstellen,
gerade auch AnlaB3, das Prinzip des Werdens als den besseren Anfang des
Philosophierens auszuweisen. Was dariiber hinaus die alte Gegnerschaft ge-
gen die vergeblichen Bemuhungen, ein Sein aullerhalb des Ich zu denken,

17 Anfang Januar 1814 erkrankte auch Johanna Rahn, Fichtes Frau.

18 Zu aktuellen Uberlegungen dieser Art im AnschluB an Kants Apperzeptionsbe-
griff siehe auch J. MCDOWELL: Mind and World. Harvard University Press 1996, 5. Vor-
lesung, 5. Abschnitt.

19 Der Herausgeber der «Ultima Inquirenda» erwihnt (13, Anm.), da8 Fichte im
Frihjahr den ersten Band von Hegels Wissenschaft der 1.ogik rezipiert hatte.



548 Apperzeption, Leben und Natur

betrifft, geht Fichte mit seiner lebensphilosophischen Position faktisch ei-
nen Schritt auf seine naturphilosophischen Antipoden zu. Fichte teilt mit
diesen nun jedenfalls die generelle Einsicht, daf} das Ich Teil eines als Selbst-
genesis aufzufassenden Lebens ist.

Die bleibende Differenz zwischen Fichtes spitestem, lebensphilosophi-
schem Standpunkt und den Identititssystemen Schellings und Hegels be-
steht zur Hauptsache darin, da3 Fichte zum Lebensbegriff unter einem be-
stimmten anthropologischen Zugang vorsté3t, Schelling und Hegel ihn von
Grund auf auch auf Prozesse der organischen und mechanischen Natur be-
ziechen. Diese Ausweitung des Lebensbegriffs, die Schelling und Hegel um
1800 dazu bewog, das System der Geist- oder Subjektivititsphilosophie
durch ein eigenstindiges System der Naturphilosophie zu komplettieren,
zdhlt nicht weniger als die Ausarbeitung eines monistischen Subjektivitits-
konzepts zu den stark umstrittenen Seiten der Systeme des deutschen Idea-
lismus. Wird diese Ausweitung von einigen als einsichtige Konsequenz der
mit der Subjektivititsidee einherlaufenden nachkantischen Vereinigungs-for-
derung gutgeheilen, sehen andere darin eine Fehlentwicklung des Kanti-
schen und zum Teil auch nachkantischen Subjektivititsansatzes. Grund zur
Skepsis gibt dabei nicht so sehr das Argument Fichtes, die Naturphilosophie
konstruiere eine subjektlose, sich somit ad absurdum fithrende Vorstellung
des Absoluten, als vielmehr die von naturwissenschaftlichen Denkstromun-
gen gedullerte Meinung, die Anwendung des Lebensbegriffs auf die Natur
zieche unhaltbare Auffassungen von Natursubjektivitit nach sich, ersetze Na-
turwissenschaft durch Naturspekulation. Allerdings hat alle Skepsis dem
naturphilosophischen Unternehmen Schellings und Hegels gegentiber nichts
daran geindert, dal3 dieses bis heute ein ernst zu nehmender Gegenstand
philosophischer und philosophisch-naturwissenschaftlicher Reflexion geblie-
ben ist. Mit der durch die 6kologische Krise beférderten Suche nach ganz-
heitlichen Naturmodellen hat es iiberdies in den letzten Jahren an Aktualitit
gewonnen. Dabei wird das Hegelsche System der Naturphilosophie hiufig
dem Schellingschen als Diskussionsbasis vorgezogen, zumal es als weniger
spekulativ erscheint und sich durch ein recht ausgefeiltes Methodenbewuf3t-
sein auszeichnet.

II1.

Uberblickt man die Publikationen, die in den vergangenen Jahrzehnten zu
Hegels Naturphilosophie erschienen sind, wird man mit einer Vielfalt von
Zugangsweisen und Einschitzungen konfrontiert. Neben scharfsinnigen, in-
terne Entwicklungsginge herausarbeitenden Interpretationen groBerer und
kleinerer Abschnitte des Hegelschen Natursystems finden sich Versuche,
naturphilosophische Thesen Hegels vor dem Hintergrund des damaligen
und heutigen Standes der Naturwissenschaften zu beurteilen. Neben Stu-
dien, die in Hegels gradiosem Stufenbau der Natur eine arge Verzerrung der



Apperzeption, Leben und Natur 549

wirklichen Natur beklagen und dies als Indiz dafiir nehmen, daf3 die Epoche
der Naturphilosophie passé ist, stehen Darstellungen, in denen Hegels sy-
stematische Leistung gewlrdigt, sein methodisches Vorgehen als vorbildlich
hingestellt wird. Zudem ist untibersehbar, dal} in den letzten Jahren das In-
teresse an der Herausgabe und Kommentierung von Nachschriften zu He-
gels Vorlesungen Uber Naturphilosophie gewachsen ist.?® In diesen Vorle-
sungen hatte Hegel die in der Engyklopddie der philosophischen Wissenschaften
verdffentlichte Naturphilosophie in einem erheblich gré3eren Rahmen aus-
gefithrt. Hiufiger nachgegangen wurde schlieBBlich in den vergangenen Jah-
ren auch der Frage, was Hegels Naturphilosophie fir das naturwissenschaft-
liche Denken eigentlich zu leisten vermag, einer Frage, die geeignet ist, den
Dialog von Hegel-Spezialisten und philosophierenden Naturwissenschaft-
lern zu férdern. Im diesem Zusammenhang ist auf die vor kurzem unter
dem Titel Die Natur muff bewiesen werden® publizierten Beitrige zur Arbeits-
tagung «Hegels Konzept der Integration naturwissenschaftlicher Erkenntnis
in ein System der Philosophie», die im Juni 2001 an der Universitit Wien
stattgefunden hat, aufmerksam zu machen. Als Fazit der an dieser Tagung
gehaltenen Referate und gefithrten Diskussionen kann gelten: dal3 Hegels
naturphilosophisches Programm fiir die heutigen Naturwissenschaften im-
mer noch eine wichtige Orientierungsquelle darstellt, dall Hegels durchge-
fihrtes System der Natur allerdings mit einer Reihe logisch-systematischer
und sachlicher Probleme behaftet ist.

Wertvolle Antworten zum Fragekomplex, ob Hegels Naturphilosophie
heute noch eine Bedeutung fir die Naturwissenschaften hat und wie gege-
benenfalls ihr Verhiltnis zum naturwissenschaftlichen Denken beschaffen
sein soll, finden sich bei Renate WAHSNER. In zwei Referaten weist sie ein-
dringlich darauf hin, daB3 Hegels Naturphilosophie die Naturwissenschaft in
ihrem eigentlichen Geschift, der Erforschung der Natur durch Messung und
Experiment, nicht verbessern kann, dal} sie ihr jedoch das nétige Bewul3t-
sein zu vermitteln vermag, was Natur als Gesamtphinomen ist, auf welchen,
bisher noch unreflektierten, Voraussetzungen naturwissenschaftliches Erken-

An dieser Stelle kann auf folgende, jiingst verdffentlichte Nachschriften zu He-
gels Naturphilosophie-Vorlesungen hingewiesen werden: G.W.F. HEGEL: Vorlesung
tber Naturphilosophie Berlin 1823/24. Nachschrift von K.G.J. von Griesheim. Hrsg.
von G. MARMASSE. Frankfurt/M. et al. 2000; G.W.F. HEGEL: Votlesungen iiber die
Philosophie der Natur. Berlin 1819/20. Nachgeschrieben von J.R. Ringier. Hrsg. von
M. BONDELI/H.N. SEELMANN. Hamburg 2002; G.W.F. HEGEL: Vortlesung uber Na-
turphilosophie Betlin 1821/22. Nachschrift von Botis von Uexkiill. Hrsg. von G. MAR-
MASSE/T. POSCH. Frankfurt/M. et al. 2002.

I Die Natur muB bewiesen werden. Zu Grundfragen der Hegelschen Naturphilo-
sophie. Hrsg. von Renate WAHSNER/Thomas POSCH. Mit Beitrigen von Friedrich
Grimmlinger, Hans-Dieter Klein, Gilles Marmasse, Thomas Posch, Urs Richli und Re-
nate Wahsner. Frankfurt/M. et al. 2002, 193 S. (Peter Lang. Wiener Arbeiten zur
Philosophie. Reihe B: Beitrige zur philosophischen Forschung. Band 5).



550 Apperzeption, Leben und Natur

nen beruht, mit welchen inneren und duBleren Zwecken es in Verbindung
steht. Mit dieser Grenzziehung plidiert Wahsner fir ein Erginzungsver-
hiltnis von Hegelscher Naturphilosophie und Naturwissenschaften: «beide
bediirfen einander» (27). Hegels Naturphilosophie ist heute keineswegs tiber-
flissig geworden, ihre Aufgabe aber soll in einer Art Selbstreflexion der Na-
turwissenschaften bestehen und nicht im Bestreben, Naturwissenschaft in
der Sache zu verbessern, zu humanisieren oder zu popularisieren. Daf3 Hegel
selber sich darum bemiihte, naturwissenschaftliche Resultate da und dort zu
verbessern, und dal3 er besonders die Methode des naturwissenschaftlichen
Denkens als revisionsbedurftig ansah, wird von Wahsner nicht bestritten.
Hegels Naturphilosophie ist ihrer Meinung nach gerade in diesen Punkten
denn auch sehr anfechtbar. Indem Hegel die Erkenntnismethode der Natur-
wissenschaften mit Bezeichnungen wie «Empirismus», «Mechanismus» oder
«Atomismus» auf den Begriff bringt, ibergeht er, wie Wahsner an mehreren
Beispielen darlegt (16, 102), daB bei dieser Erkenntnismethode immer auch
mit apriorischen, organisch-selbstbewegenden und holistischen Methoden-
elementen operiert wird. Anlal zu Kritik geben aus Wahsners Sicht schliel3-
lich auch Hegels Stellungnahmen zum Verhiltnis von organischer und nicht-
organischer Natur. Hegel begreift den Mechanismus und Chemismus aus-
gehend von einem Paradigma des Organischen. Dies hat zur Folge, daf or-
ganische Denkfiguren zuweilen in mechanische und chemische Zusammen-
hinge projiziert werden und daB3, als Kehrseite dieser Projektion, eine iiber-
triebene Abwertung und eine gewisse Ausgrenzung mechanischer Naturpro-
zesse entsteht. Ein Beispiel hierfiir zeigt sich nach Wahsner bei Hegels Be-
handlung des Begriffs der Naturgesetze: Hegel brachte gelegentlich zum
Ausdruck, von Naturgesetz kdnne und solle ausschlieBlich bei der nicht-or-
ganischen Natur die Rede sein; der freien, organischen Natur sei ein solches
Gesetz unangemessen (112).

Dal3 diese und dhnliche Hegelsche Aussagen zum Naturgesetz allerdings
mit Vorbehalten aufzunehmen sind, wird indirekt durch das Referat, das
Thomas POSCH zur Tagung beigesteuert hat, verdeutlicht. Posch geht auf
Hegels Behandlung der Wirmelehre im Jenaer Systementwurf von 1805/06
ein und demonstriert, dal3 Hegel hier einen nicht der Mechanik zugeordne-
ten Teil seiner Naturphilosophie erklirtermal3en als «Mechanik» abhandelte.
Wie Posch en détail darlegt, verstand Hegel das Phinomen der Wirme, dem
neuesten Erkenntnisstand seiner Zeit folgend, nicht mehr als Wirmestoff,
sondern als vielfiltiges Phinomen der Bewegung; und er beschrieb es in
Form einer «Parallelisierung thermodynamischer mit mechanischen Begrif-
fen» (43ff.). Daraus ist zu schlieen, dal3 Hegels Aussage, der Begriff des
Gesetzes sei der nicht-organischen Natur angemessen, jedenfalls nicht be-
deutet, eine Darstellung organischer oder chemischer Gegenstinde unter

Beizug mechanischer (und damit gesetzlicher) Bestimmungen sei entbehr-
lich.



Apperzeption, Leben und Natur b5l

Andere Beitrige des Tagungsbandes reihen sich stirker in einen inner-
philosophischen und Hegel-internen Diskussionskontext ein. Hans-Dieter
KLEIN bezieht sich auf Hegels mehrdeutige Formel tiber die Natur als «Idee
in der Form des Andersseins». Seines Erachtens will Hegel damit gerade
auch besagen, «dal} die Modalkategorien der Notwendigkeit und Zufalligkeit in
der Natur auseinanderfallen» (69). Niher besehen hei3t dies, dall Hegel in
der Natur einen Bereich des Zufilligen oder der «Ohnmacht» erkennt, einen
Bereich, der relativ abgetrennt von der geistig erschlossenen, notwendigen
oder wirkungsmichtigen Natur existiert. Diese Differenz der Bereiche deckt
sich, wie Klein weiter ausfiihrt, mit Hegels Unterscheidung von «Wichtigem»
und «Unwichtigem» (70); die zufillige Natur gilt ihm als Unwichtiges. Fiir
die Art und Weise, wie Natur zu denken ist, 1403t dieses Resultat nun offen-
bar unterschiedliche Folgerungen zu. Es besteht die Moglichkeit, die Diffe-
renz von Wichtigem und Unwichtigem von neuem in unsere Reflexion tber
den Begriff der Natur einzubeziehen, dies mit dem Ziel, die Differenz in ih-
rer jeweiligen Giiltigkeit offen zu halten, der weiteren Erprobung zu iiberlas-
sen, was sich als wichtige oder unwichtige Seite der Natur herausstellt. Es
besteht aber auch die Méglichkeit, die Reflexion mit dem Argument abzu-
brechen, die wiederholte Feststellung, etwas sei unwichtig, verurteile sich ir-
gendwann selbst zur Unwichtigkeit. Was Hegel betrifft, gilt es nach Klein
unbedingt zu beachten, dal3 er sich offenkundig fir diese zweite Option ent-
schieden hat. Die Reflexion liber Differenzen wird bei Hegel zwar aufge-
nommen, dies aber derart, dal sie auf einer héheren Stufe aufgehoben, im
Klartext: negiert, wird. Wenn ich Klein recht verstehe, will er damit zu ver-
stehen geben, Hegel bringe ein Natursystem in Vorschlag, das fir eine ange-
messene Darstellung des komplexen, Zufilliges einschlieBenden Phinomens
der Natur ungeeignet, weil in bestimmter Hinsicht revisionsresistent sei. So-
tern dies tatsdchlich das punctum saliens von Kleins Referat ist, wire zu fra-
gen, was der Komplexitit des Gegenstandes der Natur gerechter wird: ein
Naturdenken wie das Hegelsche, das zwar die Reflexion iiber unwichtige
Seiten der Natur abbricht, jedoch bei seiner Darstellung des Natursystems
reich an naturwissenschaftlichen Stoffen ist und Liebe zum Detail verrit,
oder ein Naturdenken, das Uber Differenzen reflektiert, Natur selbst als Dif-
ferenz begreift, sich aber nicht auf Stoffe der Natur einlif3t?

Tiefgrindige Probleme zur logischen Struktur von Hegels Naturbegriff
bringt Urs RICHLI zur Sprache. Richli setzt bei den beiden ersten Hauptka-
tegorien von Hegels Naturphilosophie, bei Raum und Zeit, an und konzen-
triert sich auf die Tatsache, dall Hegel den Begriff der Zeit ausgehend von
einer mehrere Schritte umfassenden Dialektik von «Raum» einerseits und
nicht eigens raumlich faBbarem «Punkt» im Raum andererseits bestimmt. In
diesem Spannungsbereich wird der Punkt selbst von der Vorstellung eines
Raumpunktes zu einem Zeitpunkt und einer Zeitlinie fortentwickelt. Zudem
faB3t Hegel ihn als Triebfaktor dialektischer Bewegung, wird er doch mit ty-
pisch dialektischen Denkfiguren wie der selbstbeziiglichen Negation und



552 Apperzeption, Leben und Natur

dem Verhiltnis von Einheit und Andersheit in Verbindung gebracht.** Auf
dieser Grundlage verficht Richli zu Recht die These, Hegel habe nicht nur
die Grundkategorien seines logischen Systems, sondern auch die Anfangsbe-
stimmungen seines naturphilosophischen Systems und dabei insbesondere
die Zeit als selbstbezigliche Gebilde dargestellt (91). Im weiteren unter-
nimmt es Richli, mit Hilfe des Hegelschen Zeitbegriffs aus der Naturphilo-
sophie die Anfangsfolge Sein-Nichts-Werden in der Wissenschaft der Logik
aufzuhellen. Richlis subtile Interpretation in dieser Sache verdient eine aus-
fihrliche Auseinandersetzung, die hier nicht geleistet werden kann. Es sei
hier lediglich auf einen meines Erachtens fragwiirdigen Aspekt in seiner
Deutung der Kategorie des Werdens aufmerksam gemacht. Richli gelangt
zum Schluf3, das «dogische Werden» sei «der realisierte oder sich realisierende
Chiasmus von Sein» und «Nichts» (93). Dieser Schluf} ist eindeutig durch
Hegels naturphilosophisches Zeitverstindnis inspiriert, demzufolge der
Chiasmus von Sein und Nichts auf die Zeitmodi der Vergangenheit und
Zukunft abgebildet wird. Nun 1aBt sich auf diese Weise das logische Werden
zwar erldutern, jedoch nicht begriinden. Fir Hegel ist der realisierte Chias-
mus von Sein und Nichts, d. h. das Ubergegangensein beider ineinander,
nicht schon das Werden oder jedenfalls nicht das begriindete, eigentliche
Werden. Erst durch einen weitern Schritt, durch die Darstellung und Auf-
16sung des widerspriichlichen Ergebnisses «Sein und Nichts sind dasselbe
und zugleich nicht dasselbe», ist nach Hegel das logische Werden erreicht.
Die sich mit den Zeitmodi der Vergangenheit und Zukunft deckenden Be-
wegungsformen des Vergehens und Entstehens treten bei Hegel dement-
sprechend erst im Nachhinein als Momente des Werdens in Erscheinung.
Richlis Bezug auf die Zeitmodi ist meines Erachtens aber insofern auf-
schluBreich, als damit erklirt werden kann, wie Hegel, nachdem er gezeigt
hat, daB3 und weshalb Sein und Nichts dasselbe sind, zugleich zur gegen-
teiligen Behauptung, zur Verschiedenheit von Sein und Nichts, gelangen
kann. Die unterschiedlichen Zeitmodi machen kenntlich, da3 in den Ubet-
gingen von Sein zu Nichts und Nichts zu Sein zwei unterschiedliche Bedeu-
tungen von Sein (bzw. Nichts) anzunehmen sind. Hegels Teilaussage, dal3
Sein und Nichts zugleich nicht dasselbe sind, wird genau durch das Vorlie-
gen dieser unterschiedlichen Bedeutungen gerechtfertigt.

Hegel hat die Uberginge zwischen den Systemteilen sowie die Abfolge
der zentralen naturphilosophischen Kategorien als nofwendig bezeichnet. Zu-
weilen hat er auch davon gesprochen, die konkreteren BewuB3tseinsgestalten
der Natur seien aus abstrakteren abzuleiten. Was soll man unter solchen und
dhnlichen Aussagen verstehen? Antworten darauf finden sich in den Refe-
raten und Diskussionsstatements von Gilles Marmasse und Friedrich Grimm-

22 Zu dieser Ansicht Hegels siche nun auch G.W.F. HEGEL: Votlesungen iiber die
Philosophie der Natur. Berlin 1819/20. Nachgeschrieben von J.R. Ringier (vgl. Anm.
20), XXXIff.



Apperzeption, Leben und Natur 553

linger. Wihrend MARMASSE ein klassisches Thema dieser Richtung, den
Ubergang des Natursystems zum Begriff des Geistes, aufgreift, beschiftigt
sich Friedrich GRIMMLINGER mit der Frage, was Hegel bei der Abfolge
naturphilosophischer Kategorien eigentlich mit «Ableitung» gemeint hat.
Auffassungen von logischer oder transzendentaler Deduktion kommen si-
cherlich ebenso wenig in Frage wie evolutionire Ableitungsverstindnisse.
Unabhingig davon, welche Vorstellungen und Anspriiche dabei genau im
Spiel sind, gilt es nach Grimmlinger klarzustellen, dafl in Hegels Naturphi-
losophie «ein rein innerlogischer oder, wenn man so will, apriorischer Ge-
dankengang unmoglich ist» (133). Die von Hegel prisentierte Abfolge natur-
philosophischer Kategorien ist Grimmlingers Ansicht nach vielmehr zu ei-
nem guten Anteil das Ergebnis eines «Blicks» auf die Natur, der durch ver-
schiedene Vorleistungen geschirft worden ist. Zu diesen Vorleistungen ge-
horen die groberen und feineren Naturgliederungen, die durch die natur-
philosophische «Tradition» und durch neuere «einzelwissenschaftliche Na-
turerkenntnisse» erarbeitet worden sind. Maligebend soll aber auch das
Ergebnis der Begriffsgliederung sein, das Hegel im Rahmen der Phdnome-
nologie des Geistes und der Wissenschaft der Logik erreicht hat (131, 133ff.).
Grimmlingers Feststellung, Hegel folge keineswegs einer rein innerlogischen
oder apriorischen Komposition und eine solche lasse sich bei seinem Unter-
nehmen auch nicht in Anwendung bringen, ist zuzustimmen. Ebenfalls ist
ithm beizupflichten, wenn er zum Schluf} gelangt, dal3 manche Passagen von
Hegels Naturphilosophie einem «re/ativ rein innerlogischen Gang» entspre-
chen (132), andere eher als zusammengestiickelt erscheinen. Doch wodurch
ergibt sich fiir uns die Einsicht, da3 bei Hegel manches relativ innerlogisch
dargestellt ist und anderes nicht? Was hei3t in diesem Zusammenhang «in-
nerlogisch»? Auf diese Fragen bleibt Grimmlinger am Ende seines insgesamt
sehr aufschluBreichen Beitrages eine Antwort schuldig. Zwar erwihnt er zu
Recht, Hegel habe unter Ableitung wohl so etwas wie «Begriffsentwicklungy»
verstanden (140). Doch was ist in diesem Falle eine innerlogische Begriffs-
entwicklung? Oder genauer: Was ist mit der Vorstellung gemeint, eine Be-
stimmung des Begriffs folge #otwendig aus einer anderen? Vergegenwirtigt
man sich Hegels Darstellungsverfahren in den ersten Passagen der Natur-
philosophie, bedeutet die Rede von notwendiger Folge offenbar, daf3 fiir ein
hinreichendes Verstindnis einer vorldufig artikulierten Bestimmung eine
weitere und damit im Endeffekt reichere Bestimmung hinzukommen #axf.
So wird der in den Raum gesetzte Punkt, weil er als solcher nicht raumlich
ist, erst durch die Bestimmung der Zeit verstehbar; die Zeit selber ist jedoch
nicht ohne riumlich imprignierte Folgebestimmungen wie Ort und Bewe-
gung verstehbar; die Bewegung ihrerseits ist nur dann sinnvoll explizierbar,
wenn Stoff, Materie hinzugedacht wird, usw. Es spricht einiges dafiir, dal3
dort, wo uns ein Gedankengang bei Hegel als relativ innerlogisch erscheint,
eine Explikation dieses Typs vorliegt. Dabei diirfte klar sein, dafl die An-
sicht, ein Hinzukommendes sei notwendig, abhingig ist vom Stand des wis-



554 Apperzeption, Leben und Natur

senschaftlichen Verstindnisses der jeweils zu explizierenden Sache sowie
von der wissenschaftlichen Direktive, von der Sache ein moglichst kom-
plettes und ganzheitliches Verstindnis zu erlangen.

Wird Hegels innerlogische Darstellung der Natur als Aufgabe, als Ideal,
und mit dem Wissen um diese Abhingigkeit gefallt, so wird sie wohl weiter
zu den groflen Errungenschaften in der Vermittlung von naturwissenschaft-
lichem und philosophischem Denken gehoren.



	Apperzeption, Leben und Natur : zur Subjekt- und Naturphilosophie bei Kant, Fichte und Hegel

