
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Apperzeption, Leben und Natur : zur Subjekt- und Naturphilosophie bei
Kant, Fichte und Hegel

Autor: Bondeli, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Bondeli

Apperzeption, Leben und Natur

Zur Subjekt- und Naturphilosophie bei Kant, Fichte
und Flegel

Mit seinem Konzept der Vernunftkritik vertritt Kant, ähnlich wie Descartes
mit seiner Cogito-Lehre, einen neuartigen, die Autonomie der Vernunft zur
Geltung bringenden Ansatz von Subjektivität. Neben der Statuierung einer
radikal von Vorstellungen der Naturgesetzlichkeit abgehobenen Auffassung
von moralisch-praktischer Vernunft zeichnet sich dieser Ansatz besonders
dadurch aus, daß der durch den psychologischen Wolffianismus aufgewertete

Begriff der Apperzeption (des Selbstbewußtseins) im Rahmen der
theoretischen Vernunftkritik zu einem zentralen Bestandteil des Verfahrens der
transzendentalen Deduktion avanciert. Ein als «ursprünglich-synthetische
Einheit der Apperzeption» erläutertes intelligibles Vermögen des «Ich denke»,

das alle meine Vorstellungen begleiten können muß, soll Kant zufolge
als Garant der Einheit (und damit der Denkbarkeit) des unter den Formen
der reinen Anschauung gegebenen Mannigfaltigen und damit als oberste
Bedingung des Erkennens verstanden werden.1 Bekanntlich hat sich Kants
Subjektivitätsansatz für die Entwicklung des deutschen Idealismus als

folgenreich erwiesen. Reinhold, Fichte, Schelling und Hegel machen ihn auf
ihre Weise zum Ausgangspunkt ihrer Systempläne: Subjektivität soll als Basis

eines neuen monistischen Systems des theoretischen und praktischen
Wissens sowie als erstes bestimmendes Prinzip gültiger Erkenntnis begriffen
werden. Kants Auffassung von Apperzeption wird damit als Erkennen und
Begehren umgreifendes Grundvermögen ausgelegt und in den jeweiligen
Entwürfen als unhintergehbares Faktum des Bewußtseins (Reinhold), als

tätiges intelligentes Ich (Fichte), als tätiges Ich in Koalition mit einer produktiven

Natur (Schelling) und schließlich als sich realisierender Begriff (Hegel)
neu in Vorschlag gebracht. Zudem wird die Apperzeption mit diesem Schritt
als Vermögen gefaßt, das nicht nur Mannigfaltiges zur Einheit überhaupt
bringt, sondern auch für spezielle Einheitsleistungen wie die Bildung von
Erkenntnisobjekten zuständig ist. In dieser Eigenschaft wird die Apperzep-

1

Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 131 ff.



538 Apperzeption, Leben und Natur

tion näher besehen zu einem bestimmenden oder sich selbstbezüglich
realisierenden Vermögen, das sich der Erkenntnismittel des Raumes, der Zeit,
der Kategorien des Verstandes und ihrer Schemata bedient.

Uber Sinn und Aktualität dieses von Kant zu Hegel führenden Denkweges

der Subjektivität wird — dies jedenfalls dort, wo die Verabschiedung der

Subjektphilosophie nicht ausgemachte Sache ist — nach wie vor heftig
debattiert. Während Kritiker des Apperzeptionsbegriffs hartnäckig die Frage
aufwerfen, was als materieller Träger der mit den typischen Apperzeptionstermini

(«Subjekt», «Ich», «Selbstbewußtsein», «Vermögen», «Aktus») artikulierten

Eigenschaften anzusehen sei und an welchen empirischen Phänomenen

man diese «mentalen» Eigenschaften für sich gesehen festmachen könne,

werden seine Verfechter nicht müde zu behaupten, diese Subjekt-Aus-
drücke seien Namen für basale Konstitutionsbedingungen raum-zeitlich
strukturierter Sachverhalte und damit für etwas, was selbst nur beschränkt
als Sachverhalt dieser Art identifiziert werde könne. Zudem steht der Forderung,

das intelligible Vermögen der Apperzeption als etwas Gegebenes oder
Bestehendes auszuweisen, traditionellerweise das Argument gegenüber, die

Apperzeption sei eine Aktivität oder Spontaneität und könne somit nicht auf
eine als Gegebenheit oder — mit Heidegger gesprochen — VorhandenHeit zu
klassifizierende Seinsweise reduziert werden. Mit großem Engagement werden

seit längerer Zeit aber auch die Stadien des von Kant zu Hegel führenden

Denkweges der Subjektivität untersucht und Streite um die Frage
geführt, wie die von den deutschen Idealisten unternommene Fortentwicklung
des Kantischen Apperzeptionsbegriffs zu bewerten sei. Der altbekannte
Vorwurf, mit dem deutschen Idealismus sei ein durch die kritische Vernunft
geläutertes Verständnis von Apperzeption zugunsten einer neuen Subjekt-
Metaphysik aufgegeben worden, regt hier stets von neuem zu Kontroversen
an.

Wie durch das Paralogismus-Kapitel der Kritik der reinen Vernunft
ausführlich belegt wird, führt Kant seinen Begriff der Apperzeption in
kritischer Zuspitzung gegen die Cogito-Lehre Descartes und gegen den Seelenbegriff

der rationalen Psychologie ein. Die Behauptung, das cogito sei eine

Substanz, wird ebenso zurückgewiesen wie der aus dem Standpunkt der
theoretischen Vernunft geführte Beweis der Unsterblichkeit der Seele. Zur
Hauptsache wird diese Zurückweisung durch die These begründet, das «Ich
denke» sei keine Kategorie (dessen Einheit somit nicht die Kategorie der
Substanz), folglich kein deduzierbarer Begriff, kein möglicher Satz objektiv
gültiger Erkenntnis.2 Wie Kant in erkenntniskritischer Hinsicht wiederholt
einschärft, ist das cogito eine Erkenntnisbedingung, die man als bloße «logische»

Bestimmung einzustufen hat. Weiter legt Kant dar, daß die Apperzeption

in ihrer Eigenschaft als Einheitsgarant zwar oberste Bedingung («ober-

2 Vgl. ebd., B 408ff.



Apperzeption, Leben und Natur 539

ster Grundsatz») des menschlichen Denkens, Vorstellens und Erkennens
ist3, daß sie damit aber hinsichtlich des Deduktionsziels, der Begründung
synthetischer Urteile a priori, lediglich eine begleitende Funktion hat. Das
für das Deduktionsziel entscheidende «Principium» ist vielmehr in einem

Beweisargument zu suchen, das auf dem Gedanken der Ermöglichung von
«Erfahrung (der Form des Denkens nach)», von Erfahrungssätzen, beruht4
und bei dem deshalb die Kategorien und nicht die Apperzeption das
entscheidende Werkzeug der Verstandesleistung sind. Und schließüch verzichtet

Kant auch nicht darauf, der anti-idealistischen Kritik am Apperzeptionsbegriff

Rechnung zu tragen und dafür zu argumentierten, daß das «Ich
denke» in gewisser Weise zugleich als «Ich bin», der logische oder «analytische»

Satz «Ich denke» zugleich als «empirischer Satz» bezeichnet werden
darf.5 Um den Einwand, das intelligible Vermögen der Apperzeption sei ein
leerer Gedanke, zu entkräften, wird unter anderem die Ansicht vertreten,
dieses Vermögen verfüge mit unserer Ich-Wahrnehmung im «inneren Sinn»,
unserer Empfindung als kontinuierliches Ich in der Zeit, über ein empirisches

Korrelat.
Sieht man von ihrem Bestreben ab, sich der Kritik an Descartes' Cogito-

Lehre in Form eines Wechsels von einem Substanz-Ich zu einem Subjekt-
Ich anzuschließen, halten sich die deutschen Idealisten je länger desto weniger

an diese Kantischen Differenzierungen. Die Behauptung, daß sie nolens
volens einer von Kant verabschiedeten Subjekt-Metaphysik in bestimmten
Punkten erneut zum Durchbruch verhelfen, ist deshalb schwer zu bestreiten.

Allerdings muß man sich vergegenwärtigen, daß damit über das die
Subjektfrage betreffende Anschlußverhältnis der deutschen Idealisten an Kant
noch nicht alles gesagt ist. Bei der Fortentwicklung des Kantischen
Apperzeptionsbegriffs sind auch strukturelle Neuerungen im Spiel, die sich nicht
unter das Verständnis von Subjekt-Metaphysik subsumieren lassen. Berücksichtigt

man, daß auch Kant bei der Ausformulierung seines Apperzeptionsbegriffs

auf gravierende Probleme stößt, gibt es schließlich sogar Anlaß zur
Annahme, gewisse subjekttheoretische Einsichten der deutschen Idealisten
ließen sich für deren Lösung fruchtbar machen.

I.

Für die Diskussion dieser an Strukturfragen orientierten Kontrastierung von
Kants Apperzeptionsbegriff mit den entsprechenden nachkantischen
Subjektbegriffen gibt die jüngst unter dem Titel Subjektivität und Freiheit6 er-

3
Vgl. ebd., B 135.

4 Vgl. ebd., A93f., B 126f.
5 Vgl. ebd., B 422f. Anm., B 428ff.
6 DOSING, Klaus, Subjektivität und Freiheit. Untersuchungen zum Idealismus von

Kant bis Hegel. Stuttgart-Bad Cannstatt 2002, 321 S. (Frommann-Holzboog. Spekula-



540 Apperzeption, Leben und Natur

schienene, insgesamt neun zwischen 1980 und 1997 niedergeschriebene
Aufsätze enthaltende Publikation von Klaus DÜSING wertvolle Impulse. In
einem einleitenden Originalbeitrag (7—32) und in zwei (erstmals in deutscher
Fassung abgedruckten) Aufsätzen (111—140, 143—180) widmet sich der Autor,

der grundsätzlich den Subjektivitätsgedanken der klassischen deutschen

Philosophie gegen die materialistische Subjekt-Kritik innerhalb der
gegenwärtigen Philosophie des Geistes verteidigt, der Apperzeptionslehre Kants,
ihrer Fortführung durch Fichte und besonders ihrer Rezeption und Kritik
durch Hegel.

Analytische Kant-Interpreten wie Strawson und Bennett zählen Kants
Ausführungen zur ursprünglichen Apperzeption zu den wenig lichtvollen
Lehrstücken der transzendentalen Deduktion und wenden sich besonders

gegen Bemühungen, die «synthetische Einheit» der Apperzeption, welche
Kants Aussage zufolge die «analytische Einheit» der Apperzeption, die Einheit

des Mannigfaltiges vorstellenden «Ich denke», möglich machen soll7, als

einen synthetischen Aktus, der die in Frage stehende Einheit garantiert,
auszulegen. Dieser Richtung stehen seit längerem Interpreten gegenüber, die in
Kants Texten zur ursprünglichen Apperzeption aus der zweiten Auflage der
Kritik der reinen Vernunft den eigentlichen Schlüssel zum Verständnis der
transzendentalen Deduktion sehen und die dabei gerade auch der Lesart, die

analytische Einheit der Apperzeption sei durch eine ursprüngliche Synthe-
sisleistung fundiert, viel abgewinnen können. Düsing nimmt bei seiner
Skizzierung von Kants Begriff der Apperzeption (147ff.) für eine Variante dieser
zweiten Richtung Partei. Die ursprünglich-synthetische Einheit der
Apperzeption ist seines Erachtens die analytische Einheit des denkenden Ich, welche

unabtrennbar mit einer Synthesis einhergeht, die es ihrerseits als selbst-

bezügliche Struktur von Selbstbewußtsein zu verstehen gilt. Die Einheit des

denkenden Ich, welche nötig ist, um das in der sinnlichen Anschauung
gegebene Mannigfaltige überhaupt artikulieren zu können, erscheint aus dieser
Sicht als durch jene Einheit garantiert, die das Ich aufgrund seines Vermögens,

selbstbezügliche Akte zu vollziehen, repräsentiert oder herstellt (vgl.
153f.). Allerdings sucht Düsing auf dieser Basis nicht die Auseinandersetzung

mit den Thesen der analytischen Kant-Interpreten; und ebenso wenig
geht es ihm um eine sich in Details vertiefende Kommentierung der
betreffenden Kantischen Texte. Im Zentrum seiner Ausführungen steht vielmehr
der sich an die Kant-Kritik der deutschen Idealisten anlehnende Nachweis,
daß bei Kant die Struktur eines selbstbezüglichen Ich zwar in Anspruch
genommen, aber nicht ausreichend thematisch gemacht, geschweige denn
hinsichtlich des eigenen Begründungsprogramms ausgearbeitet worden ist. Dieses

Manko kommt Düsing zufolge darin zum Vorschein, daß Kant die Un-

tion und Erfahrung. Texte und Untersuchungen zum deutschen Idealismus. Abteilung
II: Untersuchungen, Band 47).

7 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 133.



Apperzeption, Leben und Natur 541

terscheidung von analytischer und synthetischer Einheit nicht aus einer
übergeordneten «analytischen» (=selbstbezüglichen) Einheit und damit aus
einer ursprünglicheren «Selbstkonstitution» des Ich heraus entfaltet hat (154).
Doch auch bei anderen Kantischen Argumentationsgängen soll Kants
unzureichende Freilegung der mit dem Apperzeptionsbegriff verbundenen
Struktur der Selbstbeziehung feststellbar sein. Eingehend diskutiert Düsing
dies am Beispiel des berühmten «Zirkel- oder Iterationseinwands».

Kant spricht im Paralogismus-Kapitel von einer «Unbequemlichkeit» im
Versuch, eigens das Ich, welches denkt, selber zu denken. Dieser Versuch
führe zu einem «beständigen Zirkel, indem wir uns seiner Vorstellung [der
Vorstellung des Ich; Vf.] jederzeit schon bedienen müssen, um irgend etwas
von ihm zu urteilen; ,..»8 Ein Denken des Ich dieser Art ist, so Kant sinngemäß,

entweder zirkulär oder iterativ. Es führt entweder zur Annahme eines
unbestimmbaren Ich oder zu einer sich als unabschließbar herausstellenden
Selbstbestimmung des denkenden Ich. Wie Düsing anmerkt, bringt Kant mit
diesem Zirkel-Diktum nicht zum Ausdruck, die Vorstellung eines
selbstbezüglichen Ich sei in jedem Falle sinnlos (114, 117f.). Denn dieses Diktum ist
Düsing zufolge im Lichte der anti-dogmatischen Grundthese zu lesen, der

zufolge über das Ich schlechthin, genauso wie über das Ding an sich, letztlich

nur im Sinne von «es gibt X» gesprochen werden kann; und deshalb darf
lediglich davon ausgegangen werden, daß Kant sich gegen eine selbstbezügliche

Subjektivität wendet, die dogmatischen Erkenntnisansprüchen
verpflichtet bleibt. Indem Kant für die besagte restriktive Aussage zum Ich
schlechthin eintritt, versagt er sich jedoch, so Düsings Pointe, den Versuch,
die in Anspruch angenommene Struktur der Selbstbeziehung weiter zu
erörtern und für das eigene Erkenntniskonzept produktiv zu machen.
Angedeutete Vermittlungsschritte zwischen der Selbstbeziehung des Ich und dem
Prozeß, in welchem das Ich inhaltlich bestimmt wird, bleiben unausgeführt
und dadurch im Unklaren. Düsing, der hier der Sache nach auf Hegeische
Einwände gegen Kant rekurriert, erwähnt im einzelnen die von Kant nicht
transparent gemachten Verhältnisse von «reinem» und «empirischem Ich»
sowie von «Selbstbewußtsein» (bzw. «intellektueller Selbstbeziehung») und
«Objektkonstitution» (163, 171).

An diese Skizzierung von Kants unausgeschöpfter Auffassung von
selbstbezüglicher Subjektivität schließt Düsing mit Ausführungen zu den

Subjektivitätsideen Fichtes und Hegels an und macht dabei kenntlich, daß
diese Ideen immer auch als Folge des Desiderats zu lesen sind, das von Kant
zur Sprache gebrachte Zirkel- oder Iterationsproblem zu eliminieren. Fichte
und Hegel interpretieren Kants Aussage über die «Unbequemlichkeit» des
Ich-Gedankens als kritischen Beitrag zu Theorien, die mit einer selbstbezüglichen

Subjektivität operieren, und sind deshalb im Gegenzug darum be-

8 Vgl. ebd., A 346, B 404.



542 Apperzeption, Leben und Natur

müht, ein zirkei- oder iterationsfreies Modell von Selbstbeziehung auszu-
formulieren. Bei Fichte geschieht dies, indem das ursprüngüche Ich-Vermögen

als Selbstbeziehung jenseits des Subjekt-Objekt-Modells generiert wird
(90ff., 121 f£.). Dadurch soll eine Form von Selbstbeziehung faßbar werden,
die hinter jedwede Differenz von denkendem und gedachtem Ich zurückgeht

und somit die Iteration gegenstandslos werden läßt.9 Hegel seinerseits

hängt Kants Hinweis auf das nicht eliminierbare unbestimmte Ich am Wort
des «Zirkels» auf und deutet diesen zur Struktur der Selbstbeziehung des Ich
um.10 Diese gilt es schließlich, der Kantischen Engführung entgegen, als

grundlegende Begriffsstruktur anzuerkennen und produktiv in Gang zu setzen

(126ff.). Mit diesem Plan gibt Hegel das Subjekt-Objekt-Modell insofern
nicht auf, als die Selbstbeziehung an eine prozessierende und sich im Prozeß

zugleich herstellende Selbstbestimmung gekoppelt wird. Der zündende
Gedanke ist dabei, das sich beim Selbstdenken einstellende unbestimmte Ich
sei letztlich nicht ein transzendentes Ich, sondern ein Ich, das sich im Laufe
seiner Selbstbestimmung immer vollkommener definieren lasse. Nach einem
Exkurs zu phänomenologischen Einlassungen zum Zirkel des Selbstbewußtseins

bei Husserl und Heidegger verleiht Düsing schließlich seiner Uberzeugung

Ausdruck, nicht nur beim Fichteschen, sondern auch beim Hegeischen
Konzept von Selbstbeziehung lasse sich die «unendliche Iteration und der
Zirkel des Selbstbewußtseins» erfolgreich vermeiden (138£). Dies ist Düsing
zufolge gerade dann möglich, wenn bei diesem Konzept von einer unauf-
hebbaren «Asymmetrie» von Subjekt und Objekt ausgegangen wird, einer
Asymmetrie, die darin besteht, daß vorstellendes und vorgestelltes Selbst nie
deckungsgleich sind: «Dem vorgestellten Selbst in seinen Bestimmungen geht
inhaltlich nicht dieselbe Bestimmtheit des vorstellenden Selbst voraus» (139).
Daß diese Asymmetrie überhaupt besteht, soll Düsing zufolge damit
zusammenhängen, daß das Ich im Prozeß der Selbstbestimmung nicht an ein
«definitives Ende» gelangt.

Düsings Wiedergabe der Subjektivitätsthematik im Spannungsfeld
zwischen Kant und Hegel besticht durch eine kenntnisreiche und ausgewogene
Präsentation der Streitpositionen. Hegels Subjektivitätsansatz wird nicht ohne

gewichtige Vorbehalte als die überlegene Position akzeptiert. So bleibt
nicht unerwähnt, Hegels Kant-Kritik sei in dieser Sache zuwenig «immanent»

(167) und deshalb häufig ungenau, ihr Erfolg bestehe vor allem darin,

9 Daß diese Deutung von Selbstbeziehung spätestens dann erhebliche Probleme
mit sich bringt, wenn es darum zu tun ist, Selbstbeziehung und reflexives Denkens in
eine sinnvolle Relation zu bringen, versuche ich zu zeigen in: M. BONDELI: «Der
Deutsche Idealismus als Bewußtseinsphilosophie?» In: R. SCHUMACHER (Hg.): Idealismus

als Theorie der Repräsentation? Paderborn 2001, 127—146.
10 Dazu vor allem G.W.F. HEGEL: Wissenschaft der Logik. Gesammelte Werke.

Hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften. Bd. 12. Hamburg

1981, 194f.



Apperzeption, Leben und Natur 543

bestimmte «Lücken» des Kantischen Ansatzes aufzeigen zu können (179).
Man kann sich natürlich fragen, ob diejenigen Lücken im Kantischen
Erkenntniskonzept, auf die Düsing, Hegels Kant-Kritik folgend, anspielt, auch
wirklich solche sind. Wenn Düsing in Kants Verfahren der transzendentalen
Deduktion den Konnex von Selbstbeziehung in der Apperzeption und
Objektkonstitution vermißt, so läßt sich mit guten Gründen entgegenhalten,
daß hier nicht von einer echten Lücke, d. h. einer Lücke, die auch von Kants
Theorievoraussetzungen her einsichtig ist, die Rede sein kann. Die
Apperzeption hat die Aufgabe, die Einheit des denkenden Ich zu garantieren; sie

erstreckt sich damit lediglich auf die basale Bedingung des Denkenkönnens
des in der sinnlichen Anschauung gegebenen Mannigfaltigen. Die
Objektkonstitution (bzw. der Nachweis objektiv gültiger Erkenntnis) geht über
diese Aufgabe hinaus und stützt sich wesentlich auf den erwähnten
transzendentalen Gedanken der Ermöglichung von Erfahrungssätzen. Ohne
Apperzeption könnte zwar nichts gedacht und damit auch nichts erkannt werden,

die Apperzeption ist aber nicht schon der Wahrmacher objektiv
gültiger Erkenntnis. Aufgrund dieser Differenz im Verfahren der transzendentalen

Deduktion, einer Differenz, für die es gute theoriestrategische und
sachliche Gründe gibt, kann ein engerer Zusammenhang zwischen Selbstbeziehung

in der Apperzeption und Objektkonstitution nicht sinnvoll sein.

Demgegenüber richtet Düsing, wenn er auf das ungeklärte Verhältnis von
intelligiblem und empirischem Ich bei Kant hinweist und wenn er insbesondere

mit Hegel die Leerheit oder Formalität des «Ich denke» kritisch ins
Visier nimmt, sein Augenmerk meines Erachtens auf eine echte Lücke in
Kants Erkenntniskonzept. Die aus der Paralogismus-Kritik resultierende
Annahme eines bloß logischen Status der ursprünglichen Apperzeption und
ihrer Einheit ist nicht nur aus Hegelscher Optik, sondern auch ausgehend
von Kants eigenen Theorieprämissen unbefriedigend. Sie ist unbefriedigend,
weil nach Kant Begriffe oder Vorstellungen, die auf keine Gegenstände in
Raum und Zeit zutreffen, dem Verdacht ausgesetzt sind, bloße Denkprodukte

zu sein oder Scheinerkenntnis zu produzieren. Allerdings haben nicht
erst die Nachkantianer dieses Problem aufgedeckt und auszuräumen
versucht, mit seiner Berücksichtigung der anti-idealistischen Kritik am
Apperzeptionsbegriff hat Kant selbst bereits in gewisser Weise darauf reagiert.11
Was schließlich Düsings Plädoyer für ein Konzept von Selbstbeziehung, das

mit Hegel Stufen eines Subjekt-Objekt-Verhältnisses durchläuft, betrifft,
sind meiner Ansicht nach Zweifel an der Behauptung angebracht, damit sei
das Iterations- und Zirkelproblem vermieden. Düsing schließt sein Räson-

11 Zu dieser bekannten, seit Gottlob Ernst Schulze stets von neuem aufgezeigten
Schwierigkeit sowie zu Kants eigenen Vorschlägen, sie zu bewältigen, siehe auch
M. BONDELI: «Zum ontologischen Status von Kants <ursprünglich-synthetischer Einheit

der Apperzeption»), In: Interpretation und Argument. Hrsg. von H. LINNEWEBER
/G. Mohr. Würzburg 2002, 155-170.



544 Apperzeption, Leben und Natur

nement über die Asymmetrie von Subjekt und Objekt, die sich aus dem
nicht definitiven Ende der Selbstbestimmung ergeben soll, mit einer
Parteinahme für ein Konzept von Selbstbeziehung, bei dem kein Zirkel in der

Begründung besteht. Dies jedenfalls ergibt sich aus dem Schluß, den Düsing aus
der Tatsache eines provisorischen Endes der Selbstbestimmung bzw. aus der
unaufhebbaren Differenz zwischen vorgestelltem und vorstellendem Selbst
zieht: Das vorgestellte Selbst in seinen Bestimmungen wird inhaltlich nicht
durch dieselbe Bestimmtheit des vorstellenden Selbst vorausgenommen. Die
in Frage stehende unendliche Iteration (bzw. der Kantische Zirkel, d. h. das

nicht wegzudenkende unbestimmte Ich) ist damit aber nicht vermieden.
Vielmehr wird diese Iteration (bzw. dieser Zirkel) durch die Annahme des

nicht definitiven Endes der Selbstbestimmung gerade ermöglicht. Denn unter

der Bedingung unabgeschlossener Selbstbestimmung bleibt ein vorstellendes

Selbst bestehen, welches eine Differenz zu der prozessual je erreichten

selbstbezüglichen Struktur von vorstellendem und vorgestelltem Selbst
markiert. Das Iterationsproblem ist nicht beseitigt, es stellt sich allenfalls bei
einem Hegeischen Konzept von Selbstbeziehung als weniger hinderlich dar,
als bei einem Konzept von Selbstbeziehung, das dieselbe primär unter dem

Aspekt revisionsresistenter Gewißheit betrachtet.

Die von Düsing geteilte Ansicht, Kant habe im Falle der synthetischen Einheit

der Apperzeption an einen selbstbezüglichen Verstandesakt gedacht,
hat in der nachkantischen Epoche besonders durch Fichte ein klares Profil
erhalten. In seinen zentralen Arbeiten zum System der Wissenschaftslehre
aus den 90er Jahren gibt Fichte zu verstehen, Kants Grundsatz der
Apperzeption sei durch dasjenige, was die Wissenschaftslehre als ihr höchstes

Prinzip aufgezeigt habe, klar und deutlich expliziert worden.12 Dieses Prinzip
ist die Selbstsetzung des Ich, die es sowohl als unmittelbaren Selbstbezug
des Ich oder intellektuelle Anschauung als auch als Selbstrealisierung des

theoretischen und praktischen Ich zu begreifen gilt. Vor diesem Hintergrund
erscheint die Einheit des denkenden Ich als durch eine synthetische Einheit
gesichert, die das setzende Ich im Selbstbezug oder in der Selbstrealisierung
ausdrückt oder herstellt. Den Anspruch, den echten Sinn von Kants
Apperzeptionsbegriff freizulegen, hält Fichte auch in seinen späteren, sich nach
1800 konzeptionell stark verändernden Fassungen der Wissenschaftslehre
aufrecht.13 In kritischer Auseinandersetzung mit dem Schelling-Hegelschen
Identitätssystem und im Bemühen, das bisherige Verständnis von synthetischer

Einheit zu vertiefen, gelangt Fichte zu einer seinsphilosophischen Neu-
fundierung der Ich-Lehre. In diesem Kontext wird die Idee der Selbstset-

12 Siehe dazu etwa J.G. FICHTE: Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als

Handschrift für seine Zuhörer (1794). Hamburg 1979, 19.
13 Siehe dazu etwa die Wissenschaftslehren von 1812 und vom Frühjahr 1813.

Fichtes sämtliche Werke. Hrsg. von I.H. Fichte, Bd. X, 42ff., 390ff.



Apperzeption, Leben und Natur 545

zung des Ich mit neuplatonischen Ursprungsvorstellungen durchmischt,
allem voran mit der Vorstellung, das Sein schlechthin manifestiere sich primär
in Form eines geistigen «Bildes». Darüber hinaus bündelt Fichte seine

bisherigen Explikationen zur intellektuellen Anschauung zur These, das absolute

Denken oder der absolute Verstand sei ein reflexives «Sehen», «Bilden»
oder «Verstehen». Mit diesen Wendungen wird die Einheit des denkenden
Ich, die Fichte zuvor, einigen Äußerungen aus Kants erster Kritik folgend14,
auch an einer synthetischen Einheit der «Einbildungskraft» festgemacht hat,
nun eindeutig und dominant im Zusammenhang der Bild-Metapher thematisiert.

Das cogito ist ein Verhältnis von Sehen und Gesehenem, seine Einheit

ist dasjenige, was im Sich-Sehen gesehen wird: laut Fichte das «Durch»
des Einen in einem organischen Wandlungsprozeß oder — als räumliches
Bild — der in der gezogenen Linie oder im Fließen stehende und bleibende
Punkt.

II.

Dank des kürzlich von Reinhard LAUTH herausgegebenen Bandes Fichtes
«Ultima Inquirenda»xi läßt sich nun auch feststellen, daß der Schöpfer der
Wissenschaftslehre die Apperzeptionsthematik bis an sein Lebensende
weiterverfolgt hat. Und nicht nur dies. Der die «Einleitung in die Wissenschaftslehre»

von November und Dezember 1813, die ersten Vorlesungen zur
«Wissenschaftslehre» von 1814 sowie ein von Ende 1813 bis Mitte Januar
1814 datierendes «Diarium»16 enthaltende Band dokumentiert, daß Fichte
kurz vor seinem Tode Ende Januar 1814 nochmals und mit beträchtlichem
Denkaufwand um ein neues, endgültiges Resultat zur Frage der Apperzeption

gerungen hat.
Fichtes ultimative Studien zur Wissenschaftslehre sind, wie überhaupt

seine Entwürfe zu diesem System nach 1800, alles andere als leicht
nachvollziehbar. Schwierigkeiten bereitet nicht nur der äußerst komplexe Inhalt,
sondern auch die Tatsache, daß dieser über weite Strecken in einem meditativen

Reflexionsstil wiedergegeben wird. Die Aufzeichnungen aus dem
«Diarum», die Fichte, ähnlich wie in den frühen 90er Jahren die «Eignen Meditationen

über Elementarphilosophie», zum Zwecke der Selbstverständigung
niederschrieb, können zwar manche Erklärungslücke schließen, zumal sie

14 Z.B. Kritik der reinen Vernunft, A 78, B 103.
15 Ultima Inquirenda. J.G. Fichtes letzte Bearbeitungen der Wissenschaftslehre

Ende 1813/Anfang 1814. Hrsg. von Reinhard LAUTH. Stuttgart-Bad Cannstatt 2001,
463 S. (Frommann-Holzboog. Spekulation und Erfahrung. Texte und Untersuchungen
zum Deutschen Idealismus. Abteilung I: Texte, Band 7).

16 Zuvor ist aus dieser Phase lediglich die unvollständige Fichtesche Fassung der
«Einleitung in die Wissenschaftslehre» vom November und Dezember 1813 veröffentlicht

worden (in: Fichtes sämtliche Werke. Hrsg. von I. H.Fichte, Bd. IX).



546 Apperzeption, Leben und Natur

Einblick in einen gedanklichen Arbeitsprozeß gewähren; doch führen sie

aufgrund der stark experimentellen Gedankenführung zu einem weiteren
Problem. Es ist nur schwer herauszufinden, was jeweils genau als gültiges
neues Teilresultat zu betrachten ist, zumal der Schreiber wiederholt vertieft
durchdachte Ideen im Gefühl des Heureka ausbreitet und einige Abschnitte
später ein non liquet eingestehen muß. Parallelen zu Kants Opus postumum
sind unübersehbar: Wie der späte Kant sucht der von Krankheit gezeichnete
Fichte am Ende seines Lebens rastlos und offenbar ohne befriedigendes
Resultat nach einem Neuanfang seiner Philosophie.

Vergleicht man die Hauptinhalte der spätesten Wissenschaftslehre mit
jenen aus den unmittelbar vorangehenden Fassungen, verdichtet sich der

Eindruck, daß Fichte in den Monaten vor seinem Tode seine Deutung des

Kantischen Apperzeptionsbegriffs nochmals merklich verändert hat. Nach
wie vor wird die Apperzeption in stets neuen Anläufen als Verstand thematisiert,

dessen Vermögen ein geistig-anschauendes Sich-Sehen und Sich-Bil-
den ist. In den Mittelpunkt tritt nun allerdings ein Begriff, den Fichte früher
eher beiläufig und meist als Synonym des «Ich» verwendet hatte: der Begriff
des «Lebens». Weder das Ich noch das Sein, sondern das Leben soll jetzt als

das höchste Prinzip, das sich in der Form des Sich-Sehens und Sich-Bildens
manifestiert, gedacht werden. Analog dazu wird das Leben zum Synonym
der synthetischen Einheit des Ich. Fichte findet die als Bleibendes im Werden

aufgefaßte Einheit des Ich in einer gelebten oder erlebten Einheit wieder

oder führt sie auf Vorstellungen von «vollständiger organischer Einheit»
(115), von «Lebensbild» (105, 322) oder «Lebenslauf» (354) zurück. Das Ich,
welches denkt oder sich setzt, erscheint indessen als Reflexionspunkt des

«Sich» innerhalb des Sich-Sehens und Sich-Bildens und wird damit letztlich
zu einem Höhepunkt des Lebensflusses, zum «IchLeben» (337). Anfang
Januar 1814 bereichert Fichte diese lebensphilosophische Ausdeutung der
Apperzeption durch eine Denkweise, die sich auch ganz in die Perspektive des

Lebens hineinversetzt. Mein Ich als Bildner des Lebens soll gleichzeitig als

Leben, welches mich bildet, wahrgenommen werden. Dementsprechend
produziert Fichte im «Diarium» Sätze wie: «Nicht das Ich schaut sich, sondern
das Leben schaut hin Ich» (334). Mit dieser veränderten Denkweise
korrespondiert schließlich, daß bisherige Aktivitäts- und Freiheitsideen verstärkt
mit passiven Bedeutungen durchsetzt werden. Zwar ist für Fichte das Leben
dort, wo es im Kontrast zum Tod steht, immer noch das freie Tätigsein oder
erweckende «Losreißen» (221, 348). Wird der Begriff des Lebens vor dem

Hintergrund der Einheits- und der Werdensthematik entwickelt, erhält er

jedoch unverkennbar die Bedeutung des «Hingebens» an das Gesetz der
Freiheit. Leben in seiner eigentlichen Bedeutung ist ein Wechselverhältnis

von «Machen» und «Hingeben» (300, 340, 363). In dieser geistigen Haltung
beschließt Fichte sein «Diarium» mit dem Gedanken, das sich manifestierende

Leben sei sich selbst bildendes und «abbildendes» Leben (362).



Apperzeption, Leben und Natur 547

Ohne Zweifel muß man Fichtes späteste Reflexionen zum Apperzeptionsbegriff,

die nicht selten den Vergleich mit Heideggers existenzphilosophischer

Archäologie der Kantischen Apperzeption nahe legen, im
Zusammenhang seiner unmittelbaren Lebensumstände, der Erfahrung von Krankheit

und nahendem Tod17, verstehen: Die Idee der Selbsttätigkeit des Ich
kann nicht mehr ungebrochen, nicht mehr losgelöst vom Bewußtsein eines
schicksalsbeladenen Daseins ausgesprochen werden. Dies heißt freilich nicht,
daß diese Reflexionen nicht auch von anderen Zusammenhängen her
erschließbar sind. So ist zu beachten, daß Fichte mit dem Bemühen, die
Apperzeption als sich bildendes Leben auszulegen, seine bisherige Frage nach
der Einheit der Apperzeption um einen entscheidenden Schritt vorantreibt.
Und er gelangt dabei zu einem Ergebnis, das Kants Verständnis der synthetischen

Einheit des denkenden Ich in einer durchaus bedenkenswerten Weise

modifiziert: Die Einheit des denkenden Ich ist offenbar nicht nur, wie
Kant annahm, ohne die Voraussetzung einer im Objektbewußtsein situierten
synthetischen Einheit unmöglich; sie ist auch dann unmöglich, wenn keine

gelebte, biographische Einheit besteht, die das Ich bildet und abbildet.18
Nicht zu vergessen ist schließlich, daß Fichtes lebensphilosophische Wendung

in der Auslegung des Apperzeptionsbegriffs mit einer erneuten
Auseinandersetzung mit den «Naturphilosophen» (Schelling und Hegel) einherläuft.19

Glaubte Fichte sich bisher von den Naturphilosophen deshalb
distanzieren zu müssen, weil diese mit dem als Einheit von Ich und Natur
gekennzeichneten Sein schlechthin ein erstes Prinzip der Philosophie jenseits
des Ich hochhalten, wird mit der neu gewonnenen lebensphilosophischen
Position auch Kritik an der Leblosigkeit dieses ersten Prinzips laut. Fichte
polemisiert gegen ein «leeres Seyn» (433) und damit offenkundig gegen
Hegels Anfangsbestimmungen aus der Wissenschaft der 'Logik. Geht man der
Sache auf den Grund, steht Fichte mit seinem alternativen Vorschlag eines

«lebendigen» ersten Prinzips der Philosophie allerdings näher bei Hegel als

vermutet. Denn Hegel meint mit seiner Aussage, das an die Spitze des Systems
logischer Bestimmungen zu stellende Sein sei eine unmittelbare, unbestimmte

oder eben leere Vorstellung, nicht, Sein sei demnach ein bloßer Name, ein

Terminus, der auf nichts Wirkliches zutreffe; zudem sind für Hegel die Leerheit

oder das Nichts, welche sich beim Denken des bloßen Seins einstellen,
gerade auch Anlaß, das Prinzip des Werdens als den besseren Anfang des

Philosophierens auszuweisen. Was darüber hinaus die alte Gegnerschaft
gegen die vergeblichen Bemühungen, ein Sein außerhalb des Ich zu denken,

17 Anfang Januar 1814 erkrankte auch Johanna Rahn, Fichtes Frau.
18 Zu aktuellen Überlegungen dieser Art im Anschluß an Kants Apperzeptionsbegriff
siehe auch J. MCDOWELL: Mind and World. Harvard University Press 1996, 5.

Vorlesung, 5. Abschnitt.
19 Der Herausgeber der «Ultima Inquirenda» erwähnt (13, Anm), daß Fichte im

Frühjahr den ersten Band von Hegels Wissenschaft der Logik rezipiert hatte.



548 Apperzeption, Leben und Natur

betrifft, geht Fichte mit seiner lebensphilosophischen Position faktisch
einen Schritt auf seine naturphilosophischen Antipoden zu. Fichte teilt mit
diesen nun jedenfalls die generelle Einsicht, daß das Ich Teil eines als

Selbstgenesis aufzufassenden Lebens ist.

Die bleibende Differenz zwischen Fichtes spätestem, lebensphilosophischem

Standpunkt und den Identitätssystemen Schellings und Hegels
besteht zur Hauptsache darin, daß Fichte zum Lebensbegriff unter einem
bestimmten anthropologischen Zugang vorstößt, Schelling und Hegel ihn von
Grund auf auch auf Prozesse der organischen und mechanischen Natur
beziehen. Diese Ausweitung des Lebensbegriffs, die Schelling und Hegel um
1800 dazu bewog, das System der Geist- oder Subjektivitätsphilosophie
durch ein eigenständiges System der Naturphilosophie zu komplettieren,
zählt nicht weniger als die Ausarbeitung eines monistischen Subjektivitätskonzepts

zu den stark umstrittenen Seiten der Systeme des deutschen
Idealismus. Wird diese Ausweitung von einigen als einsichtige Konsequenz der
mit der Subjektivitätsidee einherlaufenden nachkantischen Vereinigungs-forderung

gutgeheißen, sehen andere darin eine Fehlentwicklung des Kantischen

und zum Teil auch nachkantischen Subjektivitätsansatzes. Grund zur
Skepsis gibt dabei nicht so sehr das Argument Fichtes, die Naturphilosophie
konstruiere eine subjektlose, sich somit ad absurdum führende Vorstellung
des Absoluten, als vielmehr die von naturwissenschaftlichen Denkströmungen

geäußerte Meinung, die Anwendung des Lebensbegriffs auf die Natur
ziehe unhaltbare Auffassungen von Natursubjektivität nach sich, ersetze
Naturwissenschaft durch Naturspekulation. Allerdings hat alle Skepsis dem

naturphilosophischen Unternehmen Schellings und Hegels gegenüber nichts
daran geändert, daß dieses bis heute ein ernst zu nehmender Gegenstand
philosophischer und philosophisch-naturwissenschaftlicher Reflexion geblieben

ist. Mit der durch die ökologische Krise beförderten Suche nach
ganzheitlichen Naturmodellen hat es überdies in den letzten Jahren an Aktualität
gewonnen. Dabei wird das Hegeische System der Naturphilosophie häufig
dem Schellingschen als Diskussionsbasis vorgezogen, zumal es als weniger
spekulativ erscheint und sich durch ein recht ausgefeiltes Methodenbewußtsein

auszeichnet.

III.

Überblickt man die Publikationen, die in den vergangenen Jahrzehnten zu
Hegels Naturphilosophie erschienen sind, wird man mit einer Vielfalt von
Zugangsweisen und Einschätzungen konfrontiert. Neben scharfsinnigen,
interne Entwicklungsgänge herausarbeitenden Interpretationen größerer und
kleinerer Abschnitte des Hegeischen Natursystems finden sich Versuche,
naturphilosophische Thesen Hegels vor dem Hintergrund des damaligen
und heutigen Standes der Naturwissenschaften zu beurteilen. Neben
Studien, die in Hegels gradiosem Stufenbau der Natur eine arge Verzerrung der



Apperzeption, Leben und Natur 549

wirklichen Natur beklagen und dies als Indiz dafür nehmen, daß die Epoche
der Naturphilosophie passé ist, stehen Darstellungen, in denen Hegels
systematische Leistung gewürdigt, sein methodisches Vorgehen als vorbildlich
hingestellt wird. Zudem ist unübersehbar, daß in den letzten Jahren das

Interesse an der Herausgabe und Kommentierung von Nachschriften zu
Hegels Vorlesungen über Naturphilosophie gewachsen ist.20 In diesen

Vorlesungen hatte Hegel die in der Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften

veröffentlichte Naturphilosophie in einem erheblich größeren Rahmen
ausgeführt. Häufiger nachgegangen wurde schließlich in den vergangenen Jahren

auch der Frage, was Hegels Naturphilosophie für das naturwissenschaftliche

Denken eigentlich zu leisten vermag, einer Frage, die geeignet ist, den

Dialog von Hegel-Spezialisten und philosophierenden Naturwissenschaftlern

zu fördern. Im diesem Zusammenhang ist auf die vor kurzem unter
dem Titel Die Natur muß bewiesen werdenn publizierten Beiträge zur Arbeitstagung

«Hegels Konzept der Integration naturwissenschaftlicher Erkenntnis
in ein System der Philosophie», die im Juni 2001 an der Universität Wien
stattgefunden hat, aufmerksam zu machen. Als Fazit der an dieser Tagung
gehaltenen Referate und geführten Diskussionen kann gelten: daß Hegels
naturphilosophisches Programm für die heutigen Naturwissenschaften
immer noch eine wichtige Orientierungsquelle darstellt, daß Hegels durchgeführtes

System der Natur allerdings mit einer Reihe logisch-systematischer
und sachlicher Probleme behaftet ist.

Wertvolle Antworten zum Fragekomplex, ob Hegels Naturphilosophie
heute noch eine Bedeutung für die Naturwissenschaften hat und wie
gegebenenfalls ihr Verhältnis zum naturwissenschaftlichen Denken beschaffen
sein soll, finden sich bei Renate WAHSNER. In zwei Referaten weist sie

eindringlich darauf hin, daß Hegels Naturphilosophie die Naturwissenschaft in
ihrem eigentlichen Geschäft, der Erforschung der Natur durch Messung und
Experiment, nicht verbessern kann, daß sie ihr jedoch das nötige Bewußtsein

zu vermitteln vermag, was Natur als Gesamtphänomen ist, auf welchen,
bisher noch unreflektierten, Voraussetzungen naturwissenschaftliches Erken-

20An dieser Stelle kann auf folgende, jüngst veröffentlichte Nachschriften zu
Hegels Naturphilosophie-Vorlesungen hingewiesen werden: G.W.F. HEGEL: Vorlesung
über Naturphilosophie Berlin 1823/24. Nachschrift von K.G.J. von Griesheim. Hrsg.
von G. MARMASSE. Frankfurt/M. et al. 2000; G.W.F. HEGEL: Vorlesungen über die

Philosophie der Natur. Berün 1819/20. Nachgeschrieben von J.R. Ringier. Hrsg. von
M. BONDELI/H.N. Seelmann. Hamburg 2002; G.W.F. HEGEL: Vorlesung über
Naturphilosophie Berlin 1821/22. Nachschrift von Boris von Uexküll. Hrsg. von G. MAR-
MASSE/T. Posch. Frankfurt/M. et al. 2002.

21 Die Natur muß bewiesen werden. Zu Grundfragen der Hegeischen Naturphilosophie.

Hrsg. von Renate WAHSNER/Thomas POSCH. Mit Beiträgen von Friedrich
Grimmlinger, Hans-Dieter Klein, Gilles Marmasse, Thomas Posch, Urs Richli und
Renate Wahsner. Frankfurt/M. et al. 2002, 193 S. (Peter Lang. Wiener Arbeiten zur
Philosophie. Reihe B: Beiträge zur philosophischen Forschung. Band 5).



550 Apperzeption, Leben und Natur

nen beruht, mit welchen inneren und äußeren Zwecken es in Verbindung
steht. Mit dieser Grenzziehung plädiert Wahsner für ein Ergänzungsverhältnis

von Hegelscher Naturphilosophie und Naturwissenschaften: «beide
bedürfen einander» (27). Hegels Naturphilosophie ist heute keineswegs
überflüssig geworden, ihre Aufgabe aber soll in einer Art Selbstreflexion der
Naturwissenschaften bestehen und nicht im Bestreben, Naturwissenschaft in
der Sache zu verbessern, zu humanisieren oder zu popularisieren. Daß Hegel
selber sich darum bemühte, naturwissenschaftliche Resultate da und dort zu
verbessern, und daß er besonders die Methode des naturwissenschaftlichen
Denkens als revisionsbedürftig ansah, wird von Wahsner nicht bestritten.
Hegels Naturphilosophie ist ihrer Meinung nach gerade in diesen Punkten
denn auch sehr anfechtbar. Indem Hegel die Erkenntnismethode der
Naturwissenschaften mit Bezeichnungen wie «Empirismus», «Mechanismus» oder
«Atomismus» auf den Begriff bringt, übergeht er, wie Wahsner an mehreren
Beispielen darlegt (16, 102), daß bei dieser Erkenntnismethode immer auch
mit apriorischen, organisch-selbstbewegenden und holistischen Methodenelementen

operiert wird. Anlaß zu Kritik geben aus Wahsners Sicht schließlich

auch Hegels Stellungnahmen zum Verhältnis von organischer und
nichtorganischer Natur. Hegel begreift den Mechanismus und Chemismus
ausgehend von einem Paradigma des Organischen. Dies hat zur Folge, daß

organische Denkfiguren zuweilen in mechanische und chemische Zusammenhänge

projiziert werden und daß, als Kehrseite dieser Projektion, eine
übertriebene Abwertung und eine gewisse Ausgrenzung mechanischer Naturprozesse

entsteht. Ein Beispiel hierfür zeigt sich nach Wahsner bei Hegels
Behandlung des Begriffs der Naturgesetze: Hegel brachte gelegentlich zum
Ausdruck, von Naturgesetz könne und solle ausschließlich bei der
nicht-organischen Natur die Rede sein; der freien, organischen Natur sei ein solches
Gesetz unangemessen (112).

Daß diese und ähnliche Hegeische Aussagen zum Naturgesetz allerdings
mit Vorbehalten aufzunehmen sind, wird indirekt durch das Referat, das

Thomas POSCH zur Tagung beigesteuert hat, verdeutlicht. Posch geht auf
Hegels Behandlung der Wärmelehre im Jenaer Systementwurf von 1805/06
ein und demonstriert, daß Hegel hier einen nicht der Mechanik zugeordneten

Teil seiner Naturphilosophie erklärtermaßen als «Mechanik» abhandelte.
Wie Posch en détail darlegt, verstand Hegel das Phänomen der Wärme, dem
neuesten Erkenntnisstand seiner Zeit folgend, nicht mehr als Wärmestoff,
sondern als vielfältiges Phänomen der Bewegung; und er beschrieb es in
Form einer «Parallelisierung thermodynamischer mit mechanischen Begriffen»

(43ff.). Daraus ist zu schließen, daß Hegels Aussage, der Begriff des

Gesetzes sei der nicht-organischen Natur angemessen, jedenfalls nicht
bedeutet, eine Darstellung organischer oder chemischer Gegenstände unter
Beizug mechanischer (und damit gesetzlicher) Bestimmungen sei entbehrlich.



Apperception, Leben und Natur 551

Andere Beiträge des Tagungsbandes reihen sich stärker in einen
innerphilosophischen und Hegel-internen Diskussionskontext ein. Hans-Dieter
KLEIN bezieht sich auf Hegels mehrdeutige Formel über die Natur als «Idee
in der Form des Andersseins». Seines Erachtens will Hegel damit gerade
auch besagen, «daß die Modalkategorien der Notwendigkeit und Zufälligkeit in
der Natur auseinanderfallen» (69). Näher besehen heißt dies, daß Hegel in
der Natur einen Bereich des Zufälligen oder der «Ohnmacht» erkennt, einen
Bereich, der relativ abgetrennt von der geistig erschlossenen, notwendigen
oder wirkungsmächtigen Natur existiert. Diese Differenz der Bereiche deckt
sich, wie Klein weiter ausführt, mit Hegels Unterscheidung von «Wichtigem»
und «Unwichtigem» (70); die zufällige Natur gilt ihm als Unwichtiges. Für
die Art und Weise, wie Natur zu denken ist, läßt dieses Resultat nun offenbar

unterschiedliche Folgerungen zu. Es besteht die Möglichkeit, die Differenz

von Wichtigem und Unwichtigem von neuem in unsere Reflexion über
den Begriff der Natur einzubeziehen, dies mit dem Ziel, die Differenz in
ihrer jeweiligen Gültigkeit offen zu halten, der weiteren Erprobung zu überlassen,

was sich als wichtige oder unwichtige Seite der Natur herausstellt. Es
besteht aber auch die Möglichkeit, die Reflexion mit dem Argument
abzubrechen, die wiederholte Feststellung, etwas sei unwichtig, verurteile sich
irgendwann selbst zur Unwichtigkeit. Was Hegel betrifft, gilt es nach Klein
unbedingt zu beachten, daß er sich offenkundig für diese zweite Option
entschieden hat. Die Reflexion über Differenzen wird bei Hegel zwar
aufgenommen, dies aber derart, daß sie auf einer höheren Stufe aufgehoben, im
Klartext: negiert, wird. Wenn ich Klein recht verstehe, will er damit zu
verstehen geben, Hegel bringe ein Natursystem in Vorschlag, das für eine
angemessene Darstellung des komplexen, Zufälliges einschließenden Phänomens
der Natur ungeeignet, weil in bestimmter Hinsicht revisionsresistent sei.
Sofern dies tatsächlich das punctum saliens von Kleins Referat ist, wäre zu
fragen, was der Komplexität des Gegenstandes der Natur gerechter wird: ein
Naturdenken wie das Hegeische, das zwar die Reflexion über unwichtige
Seiten der Natur abbricht, jedoch bei seiner Darstellung des Natursystems
reich an naturwissenschaftlichen Stoffen ist und Liebe zum Detail verrät,
oder ein Naturdenken, das über Differenzen reflektiert, Natur selbst als
Differenz begreift, sich aber nicht auf Stoffe der Natur einläßt?

Tiefgründige Probleme zur logischen Struktur von Hegels Naturbegriff
bringt Urs RlCHLl zur Sprache. Richli setzt bei den beiden ersten Hauptkategorien

von Hegels Naturphilosophie, bei Raum und Zeit, an und konzentriert

sich auf die Tatsache, daß Hegel den Begriff der Zeit ausgehend von
einer mehrere Schritte umfassenden Dialektik von «Raum» einerseits und
nicht eigens räumlich faßbarem «Punkt» im Raum andererseits bestimmt. In
diesem Spannungsbereich wird der Punkt selbst von der Vorstellung eines

Raumpunktes zu einem Zeitpunkt und einer Zeitlinie fortentwickelt. Zudem
faßt Hegel ihn als Triebfaktor dialektischer Bewegung, wird er doch mit
typisch dialektischen Denkfiguren wie der selbstbezüglichen Negation und



552 Apperzeption, Leben und Natur

dem Verhältnis von Einheit und Andersheit in Verbindung gebracht.22 Auf
dieser Grundlage verficht Richli zu Recht die These, Hegel habe nicht nur
die Grundkategorien seines logischen Systems, sondern auch die
Anfangsbestimmungen seines naturphilosophischen Systems und dabei insbesondere
die Zeit als selbstbezügliche Gebilde dargestellt (91). Im weiteren
unternimmt es Richli, mit Hilfe des Hegeischen Zeitbegriffs aus der Naturphilosophie

die Anfangsfolge Sein-Nichts-Werden in der Wissenschaft der Logik
aufzuhellen. Richlis subtile Interpretation in dieser Sache verdient eine
ausführliche Auseinandersetzung, die hier nicht geleistet werden kann. Es sei

hier lediglich auf einen meines Erachtens fragwürdigen Aspekt in seiner

Deutung der Kategorie des Werdens aufmerksam gemacht. Richli gelangt
zum Schluß, das «logische Werden» sei «der realisierte oder sich realisierende
Chiasmus von <Sein> und <Nichts»> (93). Dieser Schluß ist eindeutig durch
Hegels naturphilosophisches Zeitverständnis inspiriert, demzufolge der
Chiasmus von Sein und Nichts auf die Zeitmodi der Vergangenheit und
Zukunft abgebildet wird. Nun läßt sich auf diese Weise das logische Werden
zwar erläutern, jedoch nicht begründen. Für Hegel ist der realisierte Chiasmus

von Sein und Nichts, d. h. das Übergegangensein beider ineinander,
nicht schon das Werden oder jedenfalls nicht das begründete, eigentliche
Werden. Erst durch einen weitern Schritt, durch die Darstellung und
Auflösung des widersprüchlichen Ergebnisses «Sein und Nichts sind dasselbe
und zugleich nicht dasselbe», ist nach Hegel das logische Werden erreicht.
Die sich mit den Zeitmodi der Vergangenheit und Zukunft deckenden
Bewegungsformen des Vergehens und Entstehens treten bei Hegel
dementsprechend erst im Nachhinein als Momente des Werdens in Erscheinung.
Richlis Bezug auf die Zeitmodi ist meines Erachtens aber insofern
aufschlußreich, als damit erklärt werden kann, wie Hegel, nachdem er gezeigt
hat, daß und weshalb Sein und Nichts dasselbe sind, zugleich zur
gegenteiligen Behauptung, zur Verschiedenheit von Sein und Nichts, gelangen
kann. Die unterschiedlichen Zeitmodi machen kenntlich, daß in den
Übergängen von Sein zu Nichts und Nichts zu Sein zwei unterschiedliche Bedeutungen

von Sein (bzw. Nichts) anzunehmen sind. Hegels Teilaussage, daß
Sein und Nichts zugleich nicht dasselbe sind, wird genau durch das Vorliegen

dieser unterschiedlichen Bedeutungen gerechtfertigt.
Hegel hat die Übergänge zwischen den Systemteilen sowie die Abfolge

der zentralen naturphilosophischen Kategorien als notwendig bezeichnet.
Zuweilen hat er auch davon gesprochen, die konkreteren Bewußtseinsgestalten
der Natur seien aus abstrakteren abzuleiten. Was soll man unter solchen und
ähnlichen Aussagen verstehen? Antworten darauf finden sich in den Referaten

und Diskussionsstatements von Gilles Marmasse und Friedrich Grimm-

22 Zu dieser Ansicht Hegels siehe nun auch G.W.F. HEGEL: Vorlesungen über die

Philosophie der Natur. Berlin 1819/20. Nachgeschrieben von J.R. Ringier (vgl. Anm.
20), XXXIff.



Apperzeption, Leben und Natur 553

linger. Während MARMASSE ein klassisches Thema dieser Richtung, den
Übergang des Natursystems zum Begriff des Geistes, aufgreift, beschäftigt
sich Friedrich GRIMMLINGER mit der Frage, was Hegel bei der Abfolge
naturphilosophischer Kategorien eigentlich mit «Ableitung» gemeint hat.

Auffassungen von logischer oder transzendentaler Deduktion kommen
sicherlich ebenso wenig in Frage wie evolutionäre Ableitungsverständnisse.
Unabhängig davon, welche Vorstellungen und Ansprüche dabei genau im
Spiel sind, gilt es nach Grimmlinger klarzustellen, daß in Hegels Naturphilosophie

«ein rein innerlogischer oder, wenn man so will, apriorischer
Gedankengang unmöglich ist» (133). Die von Hegel präsentierte Abfolge
naturphilosophischer Kategorien ist Grimmlingers Ansicht nach vielmehr zu
einem guten Anteil das Ergebnis eines «Blicks» auf die Natur, der durch
verschiedene Vorleistungen geschärft worden ist. Zu diesen Vorleistungen
gehören die gröberen und feineren Naturgliederungen, die durch die
naturphilosophische «Tradition» und durch neuere «einzelwissenschaftliche
Naturerkenntnisse» erarbeitet worden sind. Maßgebend soll aber auch das

Ergebnis der Begriffsgliederung sein, das Hegel im Rahmen der Phänomenologie

des Geistes und der Wissenschaft der Logik erreicht hat (131, 133ff.).
Grimmlingers Feststellung, Hegel folge keineswegs einer rein innerlogischen
oder apriorischen Komposition und eine solche lasse sich bei seinem
Unternehmen auch nicht in Anwendung bringen, ist zuzustimmen. Ebenfalls ist
ihm beizupflichten, wenn er zum Schluß gelangt, daß manche Passagen von
Hegels Naturphilosophie einem «relativ rein innerlogischen Gang» entsprechen

(132), andere eher als zusammengestückelt erscheinen. Doch wodurch
ergibt sich für uns die Einsicht, daß bei Hegel manches relativ innerlogisch
dargestellt ist und anderes nicht? Was heißt in diesem Zusammenhang
«innerlogisch»? Auf diese Fragen bleibt Grimmlinger am Ende seines insgesamt
sehr aufschlußreichen Beitrages eine Antwort schuldig. Zwar erwähnt er zu
Recht, Hegel habe unter Ableitung wohl so etwas wie «Begriffsentwicklung»
verstanden (140). Doch was ist in diesem Falle eine innerlogische
Begriffsentwicklung? Oder genauer: Was ist mit der Vorstellung gemeint, eine
Bestimmung des Begriffs folge notwendig aus einer anderen? Vergegenwärtigt
man sich Hegels Darstellungsverfahren in den ersten Passagen der
Naturphilosophie, bedeutet die Rede von notwendiger Folge offenbar, daß für ein
hinreichendes Verständnis einer vorläufig artikulierten Bestimmung eine
weitere und damit im Endeffekt reichere Bestimmung hinzukommen muß.
So wird der in den Raum gesetzte Punkt, weil er als solcher nicht räumlich
ist, erst durch die Bestimmung der Zeit verstehbar; die Zeit selber ist jedoch
nicht ohne räumlich imprägnierte Folgebestimmungen wie Ort und Bewegung

verstehbar; die Bewegung ihrerseits ist nur dann sinnvoll explizierbar,
wenn Stoff, Materie hinzugedacht wird, usw. Es spricht einiges dafür, daß

dort, wo uns ein Gedankengang bei Hegel als relativ innerlogisch erscheint,
eine Explikation dieses Typs vorliegt. Dabei dürfte klar sein, daß die
Ansicht, ein Hinzukommendes sei notwendig, abhängig ist vom Stand des wis-



554 Apperzeption, Leben und Natur

senschaftlichen Verständnisses der jeweils zu explizierenden Sache sowie

von der wissenschaftlichen Direktive, von der Sache ein möglichst
komplettes und ganzheitliches Verständnis zu erlangen.

Wird Hegels innerlogische Darstellung der Natur als Aufgabe, als Ideal,
und mit dem Wissen um diese Abhängigkeit gefaßt, so wird sie wohl weiter
zu den großen Errungenschaften in der Vermittlung von naturwissenschaftlichem

und philosophischem Denken gehören.


	Apperzeption, Leben und Natur : zur Subjekt- und Naturphilosophie bei Kant, Fichte und Hegel

