
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: L'élaboration d'une hagiographie politique : Garcia Moreno, Président
de l'Equateur (1821-1875)

Autor: Bedouelle, Guy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guy Bedouelle

L'élaboration d'une hagiographie politique
Garcia Moreno, Président de l'Equateur (1821—1875)

A Isabel Robalino Bolle, et au fr. Roberto Fernande^
en souvenir de mon passage à Quito

A l'époque même où se créait, en 1886, le ]ahrbuch für Spekulative Theologie,

l'ancêtre de notre revue, commençait à se développer à Fribourg l'instauration

d'une «République chrétienne» dont Georges Python (1856—1927),
personnalité à la fois tranchée et habile, devait être l'artisan. C'est en 1885 que
fut fondé le parti conservateur catholique à Fribourg, en 1886 que Python
devint Conseiller d'Etat, et en 1889 que la Ville et le Canton furent consacrés

au Sacré-Cœur de Jésus.
11 ne s'agit pas ici de porter un jugement historique sur cet Etat qui se

voulait chrétien, que d'autres appelèrent théocratique et dont la création de

l'Université devait être une pièce maîtresse. Les historiens ont depuis
longtemps renversé l'historiographie apologétique et revisité cette période d'un
œil critique1.

Notre propos est autre. On s'est, bien entendu, posé la question de
savoir d'où venait cet idéal catholique, qui survient après le concile de Vatican

I, mais aussi après les plus fortes tempêtes du Kulturkampf. Certes,
l'encyclique de Léon XIII, Immortale Dei, de janvier 1885, exaltait l'union
intime des pouvoirs spirituel et temporel, mais les historiens sont d'accord

pour reconnaître l'importance que joua, emblématiquement, la figure du
Chef d'Etat de la République d'Equateur, «héros martyr», Gabriel Garcia
Moreno (1821-1875).

Le 22 avril 1888, de Paray-le-Monial, où avaient eu lieu les apparitions
qui donnèrent son élan au culte du Sacré-Cœur, le chanoine Joseph Schorde-
ret (1840—1893), le fondateur de l'œuvre de Saint-Paul et du journal La
Liberté, écrivait à Georges Python ces paroles enflammées:

«Le tout est donc pour toi, cher Georges, de faire ce qui est en ton pouvoir
pour correspondre à cette action de Dieu sur toi dont le contrecoup

ricoche immédiatement sur notre pays et par lui sur l'avenir de toute la

1 En particulier, Pierre-Philippe BUGNARD, Le machiavélisme de village. La Gruyère

face à la République chrétienne de Fribourg (1881-1913), Lausanne: Le Front
littéraire, 1983, par exemple les pp. 121—128 sur Georges Python.



L'élaboration d'une hagiographie politique 523

Suisse. Voilà la vérité vraie. Tu as une mission, noblesse oblige, le bon Dieu
t'a chargé de travailler à la Restauration de Son Règne Social, par son règne
dans les individus et dans les familles. [...] Pourquoi ne pas passer à l'acte,
oui, être un saint, cher Georges, un homme public, un magistrat de la

trempe de Garcia Moreno, de St Louis?»2

Georges Python, un nouveau Garcia Moreno? Mais ni lui, ni Schorderet
n'étaient allés en Amérique latine. D'où leur venait l'évidence de ce modèle?

C'est à ce point que nous devons interroger l'historiographie. La figure
de Gabriel Garcia Moreno, son action et ses convictions, qu'il paraissait
avoir payées de sa personne, étaient devenues, à la fin du XIXe siècle, une
figure de référence majeure pour quantité de catholiques de langue française,
ceux qu'on peut qualifier, selon l'expression d'Emile Poulat, d'«intransi-
geants».

Même si elles sont très utiles pour une reconsidération des événements
et leur interprétation, et malgré leur intérêt, ce n'est pas aux œuvres de

l'historiographie actuelle que nous aurons recours3. Après l'article novateur que
Michel Lagrée publia en 1994 sur «Garcia Moreno, la Révolution et
l'imaginaire catholique en France à la fin du XIXe siècle»4, qui s'attache surtout à

retrouver l'écho de la figure du Président équatorien dans les publications
catholiques de l'époque, en particulier les périodiques diocésains en Bretagne,

la rapprochant de la vénération de Mgr Oscar Romero, «martyr du
Salvador» après 1980, je voudrais m'intéresser plutôt à l'ouvrage qui est en fait
la source unique de tout ce qu'on sait de Garcia Moreno à la fin du XIXe
siècle quand on est de langue française, et qui fut un best-seller de l'époque.

En effet, dans la seconde édition de son ouvrage, celle de 1888, l'auteur
de Garcia Moreno, Président de l'Equateur, Vengeur et Martyr du droit chrétien

(1821— 1875), le P. Berthe déclare — ce sont les premiers mots de sa Préface —

2 Dominique BARTHÉLÉMY, Idéologie et Fondation, Documents 1 (Etudes et
documents sur l'histoire de l'université de Fribourg/Suisse), Fribourg: Editions
universitaires, 1991, p. 379.

3 Outre Luis ROBALINO DAVILA, «Garcia Moreno», dans: Origenes del Ecuador de

hoi, Quito: Talleres Graficos nacionales, 1948, voir spécialement les travaux généraux
sur l'histoire de l'Equateur d'Enrique AYALA MORA, universitaire, historien et député
socialiste durant des nombreuses années, et plus spécialement la synthèse, assortie d'une
bibliographie, de Marie-Danielle DEMÉLAS/Yves SAINT-GEOURS, Jérusalem et Baby-
lone. Politique et religion en Amérique du Sud: l'Equateur XVIIIe—XIXe siècles, Paris:
Editions Recherche sur les civilisations, 1989, qu'avait précédé la publication en espagnol:

Jerusalen y Babilonia. Religion y politica en el Ecuador, 1780—1880, Quito: Cor-
poracion Editora Nacional, 1989. A la fin de cet ouvrage, les auteurs relèvent de façon
très intéressante les thèmes qui contribuent à façonner la figure de Garcia Moreno
comme martyr, en particulier celui du sacrifice et du «Serviteur souffrant». Ils étudient
aussi le vocabulaire propre à Garcia Moreno et ses connotations (pp. 161-162 de l'édition

française).
4 Cet article a été repris dans le recueil «Religion et Modernité», Presses universitaires

de Rennes, 2002, pp. 137—146.



524 L'élaboration d'une hagiographie politique

que sa première édition, de 1882, de cinq mille exemplaires, s'est écoulée en
six mois. En 1890, on apprend que l'ouvrage a été déjà vendu à trente-trois
mille exemplaires. Présenté en un ou deux tomes ou en un seul gros volume,
ce texte eut une édition abrégée en 1890 et des condensés à l'usage des jeunes

gens5. Ce fut, à l'époque, comme les exemplaires des bibliothèques en

témoignent, le livre idéal pour la distribution des prix dans les collèges
catholiques. Bien plus, il y eut une traduction espagnole, publiée à Paris et
évidemment destinée à l'Amérique latine6.

Il m'a semblé qu'une étude du vocabulaire et des arguments de cet
ouvrage serait significative des intentions, d'ailleurs bien claires, de cette élaboration

hagiographique, que tant de catholiques, et en particulier les promoteurs

de la République chrétienne de Fribourg, eurent manifestement entre
les mains. Nous avons utilisé l'édition de 1888 en un volume, la première qui
se pare d'un certain nombre de félicitations ecclésiastiques dont la teneur est
très révélatrice, même si celle en deux volumes en propose deux de plus et si
elle est ornée, au début de son second tome, d'une émouvante gravure où
Garcia Moreno est couché dans son sang répandu et qui porte pour légende:
«La Victime des Francs-maçons».

Le nom du P. Augustin Berthe, Rédemptoriste, n'a pas été retenu par les

dictionnaires ou encyclopédies qui s'intéressent directement au catholicisme,
mais il a une notice dans le Dictionnaire de biographie française1. On y apprend
qu'il est né à Merville, dans le département du Nord de la France, le 15 août
1830 et qu'il est mort à Rome, le 22 novembre 1907. Après être passé par le

Petit et le Grand Séminaire, il a été ordonné prêtre en 1854. Ce n'est qu'en
1858 qu'il rejoint les Rédemptoristes à Saint-Trond en Belgique. Après un
apostolat en France et en Angleterre, il subit les effets des mesures anti-
congréganistes prises par le gouvernement français en 1880, et il doit quitter
Boulogne. Il circule en France, mais on signale son passage à Fribourg où il
serait intéressant de savoir qui il y a rencontré. Il faut signaler que le supérieur

général des Rédemptoristes est alors un Fribourgeois, le P. Nicolas
Mauron (1818—1893), intermédiaire avisé entre la République chrétienne et
Rome, et qu'il n'est pas impossible que le P. Berthe ait été invité à l'occasion
d'un événement important du canton catholique.

5 Michel LAGRÉE cite en particulier A. PELLISSIER-SÉGUIER, Garcia Moreno. Une
République catholique dans l'Amérique du Sud, Paris-Tournai: Desclée De Brouwer,
1894, 74 p. Il y eut aussi A. JEANNIARD DU DOT, Garcia Moreno, Tours: Marne, 1899,
144 p., qui, malgré le style hagiographique, est difficile à lire à force de vouloir résumer

les méandres de la politique en Equateur
6 Garcia Moreno, présidente de la Républica del Ecuador, vengador y martir del

derecho cristiano, traduction par D. Francisco Navarro Villoslada, 2 vol., Paris: Eds
Retaux, 1892.

7 Tome VI, Paris: Eds Letonzey, 1954, col. 187.



L'élaboration d'une hagiographie politique 525

Au chapitre général de son Ordre de 1894, il est nommé Consulteur
général. Il s'installe alors à Rome. L'auteur de la notice, B. Prévost, décrit ainsi
sa mission: «Il veille aux études théologiques, à la diffusion de la presse, à la

lutte contre l'américanisme». En fait, l'apostolat de ce religieux a été, durant
toute sa vie, tourné vers le public catholique par le moyen de l'écrit à grande
diffusion. Outre son Garcia Moreno, qui l'a fait connaître, il a publié des Récits

bibliques, vingt-cinq petits volumes entre 1887 et 1892; en 1900, une
biographie de S. Alphonse de Liguori, le fondateur des Rédemptoristes; et en
1902, Jésus-Christ, sa vie, sa passion, son triomphe, qui est traduit en italien.

Mais, dans le titre de certains de ses petits ouvrages, on voit surgir la
fibre polémique qui devait être la sienne: par exemple le Dialogue entre feu
Cartouche et M. Brisson sur l'art d'exterminer sans bruit le clergé, de 1891, et, la même
année, Décalogue et dynamite. Cette verve satirique n'est pas absente du Garcia
Moreno et a dû même contribuer à son succès. En effet, le style du P. Berthe
est agréable et vif, et ses huit cent pages se lisent avec plaisir, malgré son ton
pieusement emphatique. De plus, la vie de l'homme politique équatorien est
suffisamment fertile en coups d'éclats, en épisodes héroïques et dramatiques
pour qu'on comprenne le succès qu'il a rencontré. Le lecteur du P. Berthe y
retrouvait des catégories qui lui étaient familières et qui surtout rencontraient

ses préoccupations du moment en France, avec le conflit grandissant
entre l'Eglise catholique et l'Etat. Il en allait de même en Suisse alors que les

revers politiques que subirent les catholiques, après la défaite du Sonderbund

et surtout le concile de Vatican I, leur donnaient le sentiment d'être une
minorité opprimée.

Il vaut sans doute la peine de reproduire ici les premiers paragraphes de

l'édition abrégée de l'ouvrage du P. Berthe8, qui auront l'avantage, pour le
lecteur de ces pages, à la fois de fournir un résumé de la vie du «héros martyr»

et de donner un exemple du style de l'auteur:

«Il y quinze ans, les journaux signalèrent la mort d'un personnage étrange. Il
était président de la République de l'Equateur, un des Etats révolutionnaires
nés dans l'Amérique méridionale du démembrement des colonies espagnoles.

Trente ans seulement après les guerres de l'Indépendance, sans aucun
respect pour les principes anarchistes du faux libéralisme qui régnait autour
de lui, cet homme avait par un coup de force balayé les misérables qui
s'engraissent aux dépens du peuple souverain, installé dans son pays un gouvernement

aussi catholique que celui de saint Louis, et tiré la nation du chaos
où elle expirait.
En 1862, il signait un concordat qui restituait à l'Eglise son entière liberté
d'action, et, en 1867, une constitution destinée à faire de son peuple, au
milieu des nations sans Dieu, le vrai peuple du Christ. En 1870, il eut la
hardiesse de protester seul contre l'envahissement des Etats pontificaux alors

que les rois se faisaient les complices des (annexions) italiennes; il obtint

8 Paris: Retaux-Bray, 1890, pp. v et vi.



526 L'élaboration d'une hagiographie politique

même en 1873 un subside national en faveur du pontife captif et dépouillé.
En même temps, il consacrait la République au Sacré-Cœur de Jésus, et
ordonnait de placer aux frais de l'Etat, dans toutes les cathédrales, une pierre
commémorative de ce grand événement. Dans un pays pauvre et ruiné, il
trouva moyen de réaliser en dix ans au point de vue matériel et intellectuel
des prodiges tels que l'imagination la plus audacieuse n'eût osé les concevoir.

[...] Comme le peuple reconnaissant venait de lui confier une troisième fois
la suprême magistrature, sa mort fut décrétée dans les loges maçonniques. Il
l'apprit et écrivit au Pape ce mot sublime: <Puissé-je être jugé digne de verser

mon sang pour la cause de l'Eglise et de la société!).
Dieu l'en jugea digne: le 6 août 1875, il tomba sous le poignard de la
Révolution. Sa dernière parole fut le cri du martyr! <Dios no muere, Dieu ne meurt
pas!) A l'Equateur, des jours de deuil et de désespoir suivirent l'exécrable
assassinat. En Europe aussi bien qu'en Amérique retentit le nom à jamais
mémorable de Garcia Moreno. Pie IX éleva une statue au nouveau Charlemagne

dans cette Rome dont il avait si noblement revendiqué les droits, et
le congrès de l'Equateur lui donna par un décret solennel les glorieux titres
de Régénérateur de la Patrie et de Martyr de la civilisation.»

Une exégèse précise de ce texte pourrait faire apparaître déjà les principaux
thèmes de la construction de l'hagiographie, que nous allons maintenant
esquisser à partir du texte intégral du P. Berthe.

I. La chevalerie et- la croisade

Alphonse Dupront a magistralement montré comment le «mythe de croisade»

traverse l'imaginaire de l'Occident, son vocabulaire et son inconscient9.
Il ne faut pas s'étonner que le P. Berthe y ait recours de façon abondante et
variée. Le modèle le plus fréquemment évoqué est celui de saint Louis, ce

roi qui se croisa et trouva la mort dans cette aventure rédemptrice. Garcia
Moreno en découvrit certainement la figure dans sa lecture de l'Histoire
universelle de l'Eglise catholique de l'abbé Rohrbacher, lui-même qualifié de
«chevalier sans peur et sans reproche paladin à l'humeur joyeuse» (pp. 187—

18910). A saint Louis est souvent rattaché Charlemagne, sans doute pour ses

entreprises contre les Sarrasins (189, 519 et pour les «hommes de la Révolution»

assimilés aux Sarrasins, 277). Pour que les choses soient claires, la piété
de saint Louis est associé à un éloge funèbre du comte de Chambord, appelé
Henri V par les légitimistes, mort le 24 août 1883: «Pour avoir trop aimé la

justice et la religion, un descendant de saint Louis vient de mourir en exil,
après avoir frappé en vain durant un demi-siècle à la porte de la France.

9 Le Mythe de croisade, 4 vol., Paris: Gallimard, 1997. Voir par exemple tome II
«La croisade, nom commun», pp. 1113ss.

10 Les pages indiquées correspondent à l'édition en un seul volume de 1888.



L'élaboration d'une hagiographie politique 527

Garcia Moreno connaissait ce préjugé; il en triompha comme de tous les

autres» (639).
Le héros équatorien, souvent aussi qualifié «d'athlète» (147), est également

comparé au Cid et à Bayard (425), mais c'est parce que ce dernier fut le

parfait chevalier. Le terme de chevaleresque revient très souvent pour
qualifier les comportements de Garcia Moreno (par exemple son courage
chevaleresque 251, ou «le noble chevalier de la civilisation» 725, ou enfin «le
chevalier du Christ» 778).

En fait, c'est tout le livre qui est soutenu par la double idée de la chevalerie

et de la croisade. La première partie s'appelle en effet: «Le chevalier du
droit», et la deuxième: «La croisade contre-révolutionnaire». Il faut noter
cependant que le P. Berthe n'est pas partial dans l'usage du mot «croisade» et
qu'il l'emploie aussi pour stigmatiser les entreprises menées contre l'Eglise
et contre son héros.

II. La régénération par l'Ltat catholique.

Le terme de régénérateur, employé par le Congrès équatorien pour qualifier
le héros assassiné (724), et celui de régénération pour son œuvre, reviennent
à de nombreuses reprises sous la plume du Rédemptoriste (193, 230, 290,
300), qui l'oppose à la «dégénérescence morale» (306). «Dans les sociétés
savantes où il eut l'occasion de se faire entendre, il étonna par ses vastes
connaissances et surtout par son système de régénération sociale basé sur les

lois de l'Eglise, c'est-à-dire sur le catholicisme intégral» (451).
L'Etat catholique que Garcia Moreno construisit à l'Equateur, pour

parler comme le P. Berthe, avait pour but premier la «restauration morale»
du pays. Dans un message au Congrès, en 1863, Garcia Moreno déclara, au
moment où une union avec la Colombie était envisagée, que sa perspective
de réforme y mettrait certainement un grand obstacle, et il y exposait un
véritable programme (351—354). Un bilan pouvait déjà être donné. N'avait—il

pas pu «construire des collèges et des écoles, introduire les ordres religieux
enseignants, et surtout conclure un concordat destiné à produire dans le

pays une véritable restauration morale qui serait elle-même la source de tous
les progrès?» (351 et aussi 484).

A la base de ce plan régénérateur, il y a une reprise en main de tout le

système éducatif. «Pour réussir dans son œuvre, l'homme de la contre-révolution

devait donc réformer l'enseignement de fond en comble» (300).
Revenant sur la sécularisation des écoles, mise en œuvre par les gouvernements
précédents, Garcia Moreno fit appel aux religieux11, et spécialement les jé-

11 Georges Python fit, lui aussi, appel aux religieux étrangers pour l'activité scolaire
du canton de Fribourg. Christian SORREL, La République contre les congrégations.
Histoire d'une passion française, 1899—1904, Paris: Editions du Cerf, 2002, pp. 191 —

196, en donne les chiffres.



528 L'élaboration d'une hagiographie politique

suites qu'il fait revenir à Quito et qu'il envoie fonder les collèges de Guayaquil,

sa ville natale, et de Cuenca. Il accueille de nombreuses congrégations
étrangères, et en particulier, françaises, comme il le fera pour revivifier les
ordres existant en Equateur. Ainsi les dominicains italiens arrivèrent à

Quito, mais il n'est pas difficile d'imaginer les conflits que cela put amener
avec leurs confrères équatoriens12.

On comprend donc que, pour Garcia Moreno, tel que le présente
Augustin Berthe, c'est l'Eglise elle-même qui est régénératrice (312), mais à

condition qu'elle puisse agir, fut-ce par la contrainte de la loi canonique.
C'est pourquoi Garcia Moreno exigea de Pie IX, qui voulait réformer la vie
sacerdotale et religieuse par la persuasion et l'exhortation, de recourir à la

menace de la sécularisation. Ce fut, semble-t-il, le seul cas de résistance aux
désirs du Pape car l'Etat catholique doit se caractériser par sa fidélité à

Rome.

III. La fidélité â Lome

Le P. Berthe ne prononce pas dans son livre le terme d'ultramontanisme.
C'est pourtant la position constante qu'il défend et la raison pour laquelle
celle de Garcia Moreno lui paraît exemplaire. En de nombreuses pages, il
démontre que le vice principal du catholicisme dans les Etats issus des colonies

espagnoles et portugaises, est d'avoir réclamé dans la succession
d'Etats, le privilège du Patronat que le Saint-Siège avait concédé aux souverains

ibériques et qui donnait au gouvernement civil une prépondérance
absolue dans les affaires religieuses. Aussi le Concordat, que l'Equateur devait
signer, établissait le Saint-Siège dans des droits qu'il n'avait jamais eus en

Amérique latine. Le principe en était la «liberté de l'Eglise», même si le
Président de l'Equateur désignait les évêques sur une terna présenté par le corps
épiscopal du pays. Après trois mois, la nomination revenait au Saint-Siège
lui-même.

L'attachement à Rome de Garcia Moreno passa par la protection accordée

aux jésuites, depuis 1850 d'ailleurs, puisqu'il dénonçait dans un libelle
véhément leur exclusion.

«Vous prétendez nous faire croire que vous exterminez les jésuites par
amour et pour la plus grande gloire du catholicisme. Fourberie et
mensonge! Vous ne frappez les jésuites que pour atteindre le catholicisme. C'est
une vérité historique que tous les ennemis de l'Eglise abhorrent la Compagnie

de Jésus» (cité p. 146).
La fidélité de Garcia Moreno à Rome a aussi consisté en un soutien au
fameux Syllabus que le P. Berthe n'hésite pas à qualifier «d'admirable» (519) et
dont il veut prouver comment son héros a essayé de le faire passer dans la

12
José Maria VARGAS, Historia de la Provincia dominicana del Ecuador. Siglo

XIX, Quito, 1982, pp. 43ss.



L'élaboration d'une hagiographie politique 529

législation de son pays. Ainsi en est-il de la nécessité d'être catholique pour
être électeur, qui fut une des dispositions les plus controversées de sa
constitution13. Le P. Berthe l'interprète à sa manière directe: «Il ne comprenait
pas comment l'engouement de certains catholiques pour les principes de
1789 peut se concilier avec la foi, ni par quel moyen la prétention de sauver
le monde en éliminant le Sauveur, s'harmonise avec le bon sens. Pour lui, il
considérait le Syllabus comme le Credo des peuples qui ne veulent pas mourir»

(640).
Tout cela plut particulièrement aux catholiques intransigeants. Dom

Couturier, abbé de Solesmes, successeur de Dom Guéranger, écrit une lettre
de félicitations au P. Berthe, datée du 8 septembre 1887. Il revient sur la

fameuse distinction du catholicisme libéral, formulée en l'occurrence par Mgr
Dupanloup, l'évêque d'Orléans, entre la thèse, déclarée par le Syllabus, et
l'hypothèse de la vie concrète dans une société qui ne se reconnaissait plus
comme exclusivement catholique. Il écrit alors:

«Or, votre livre aujourd'hui, mon révérend Père, vient nous montrer par les

faits que tous ont tort, qu'un Etat chrétien est encore possible de nos jours,
qu'il est possible de remonter le torrent révolutionnaire, possible de se

débarrasser de l'hypothèse et de prendre le Syllabus pour règle des Etats et des

sociétés, possible enfin d'attaquer dans sa source les principes de la
Révolution» (xvii).

La lettre de protestation qu'au nom de son Président, le ministre des Affaires

extérieures de l'Equateur envoya au début de 1871 à son homologue
italien pour s'élever contre «l'odieux et sacrilège attentat» de l'annexion du
domaine temporel du Pape, est une manifestation courageuse des principes
adoptés par Garcia Moreno. Elle entraîna d'ailleurs une correspondance
avec le Pape lui-même, et Pie IX conféra une distinction à son défenseur.

IV. Va consécration de l'Equateur au Sacré-Cœur de Jésus

Sur l'initiative de Garcia Moreno, les évêques de l'Equateur, réunis en
synode, déclarèrent, par un décret du 13 avril 1873, consacrer solennellement
la République au Sacré-Cœur. Cette initiative reprise à l'unanimité par le

Congrès aboutit à ce que l'Etat entérina officiellement cette consécration du

pays au Christ, prononcée successivement dans la cathédrale de Quito par
l'archevêque et par le président.

Quelle que soit la grandeur théologique de cette dévotion au Sacré-

Cœur, elle était marquée au XIXe siècle en France par l'utilisation qu'en
firent les Chouans et les Vendéens, et par la fonction de réparation des

horreurs de la Commune de Paris, que devait avoir la basilique de Montmartre.

13 Pour la législation ultérieure en Equateur, voir Julio TOBAR DONOSO, La
legislacion liberal y la Iglesia catolica en el Ecuador. Estudio historico-juridico, Quito,
2001.



530 L'élaboration d'une hagiographie politique

Comme le dit Mgr Fava, évêque de Grenoble, dans sa lettre du 1er juillet
1887, publiée, elle aussi, en tête de l'édition de 1888:

«Puisse Gabriel Garcia Moreno être le messager du ciel nous annonçant que
le grand règne du Cœur de Jésus est proche, proche aussi par conséquent le

triomphe de l'Eglise et de la Parole» (x).
C'est en 1884 que le chanoine Schorderet, à Fribourg, devint le propagateur
de la consécration au Sacré-Cœur. Il prit l'initiative de réunir le Comité
cantonal fribourgeois du Pius-Verein, l'organisation des catholiques suisses

pour le soutien à Pie IX, dans le village de Posieux, là où avait eu lieu, le 24
mai 1852, la protestation, pacifique mais ferme et solennelle, des catholiques
fribourgeois contre la politique qui les marginalisait. Ce 10 septembre 1884,
il annonce qu'on élèvera à Posieux une chapelle commémorative en l'honneur

du Sacré-Cœur. Une référence vient au milieu de son discours:
«Lorsque Moreno tomba frappé par les mains des sicaires, il prononça ces

paroles: <Dieu ne meurt pas!>, et il ajouta: «Après ma mort, l'Equateur tombera

de nouveau aux mains de la Révolution. Elle gouvernera en despote
sous le doux nom de libéralisme. Mais le Cœur de Jésus à qui j'ai consacré

ma patrie, l'en arrachera une fois encore pour la faire vivre, libre et honorée,

sous la garde des grands principes catholiques. Notre Moreno à nous,
n'a pas été assassiné par un sicaire; mais il a été attaqué, calomnié devant la
Suisse. Il est aujourd'hui au milieu de ce peuple, petit par son importance
politique, mais grand par sa foi et son dévouement à la cause de la justice et
de la religion»14.

Le dimanche 30 juin 1889, Mgr Mermillod, évêque de Lausanne et Genève
en résidence à Fribourg, consacrait solennellement la Ville et la République
de Fribourg au Sacré-Cœur de Jésus. Dans l'Acte qu'il lut à la Collégiale
Saint-Nicolas, il s'exclama :

«Soyez miséricordieux, Seigneur Jésus-Christ, pour les Etats et les princes,
et les Républiques de notre temps. Souvenez-vous des fêtes triomphales et
des hommages nationaux que reçut votre Sacrement aux meilleurs âges de la
chrétienté et dernièrement encore de la catholique République de l'Equateur
et du Congrès eucharistique de Fribourg»15.

On sait pourtant que l'évêque de Lausanne n'avait pas trop de goût pour le
modèle équatorien. Deux mois avant sa nomination comme cardinal, il écrit,
de Rome, à son Vicaire général, le 21 avril 1890, en parlant du pape Léon
XIII:

14 Pie PHILIPONA, Le chanoine Schorderet, 1840—1893, Fribourg: Œuvre de Saint-
Paul, 1928, tome II, p. 370. Le Moreno fribourgeois était l'avocat Louis Wuilleret (1815—

1898), qui, par un concours de circonstances, avait présidé la réunion de Posieux en
1852, et s'y trouvait sans doute présent en 1884, à moins que Schorderet ne fasse
allusion à ses responsabilités politiques à Fribourg. Voir aussi Dominique BARTHÉLÉMY,
Diffuser au lieu d'interdire. Le chanoine Joseph Schorderet (1840—1893), Fribourg-Pa-
ris: Editions Saint-Paul et Editions universitaires Fribourg, 1993, pp. 420-422.

15 PHILIPONA, II, p. 511.



L'élaboration d'une hagiographie politique 531

«Les mirages de l'Equateur séduisent ce vieillard qui ne voit aucun appui
dans les autres gouvernements du Nord et du Midi [...] Je suis seul à déchirer

les voiles; mais je dois être un bien vilain caractère puisque je n'ai pu
m'accommoder de Carteret et de la République de l'Equateur»16.

V. be diable et le bon Dieu

Au début du mois de juin 1889, à Estavayer-le-Lac, le chanoine Schorderet,
en termes peu nuancés, déclarait: «L'enfer uni à la Franc-Maçonnerie, au
radicalisme, coalisés avec le libéralisme, ont beau faire, ils n'ébranleront pas la

pierre de l'angle des restaurations chrétiennes...» Et il ajoutait: «Pendant

que les cathédrales de Lausanne, Genève, Bâle pleurent l'absence du Dieu de

l'Eucharistie, le petit pays de Fribourg a gardé intègre sa foi romaine!»17

Le P. Berthe ne se gêne pas non plus pour manier allègrement les
antithèses qui abondent dans son texte. C'est à propos de l'éducation que sont
invoqués les puissances diaboliques. En parlant de la sécularisation des écoles,

il s'écrie: «Cette idée franc-maçonnique, ou plutôt diabolique, qui fait
aujourd'hui son tour d'Europe, a pris corps en Amérique sous le nom perfide

de neutralité scolaire» (300). Et plus loin: «Les partisans entre Dieu et
le diable pourront seuls blâmer Garcia Moreno!» (502).

Au moins, le P. Berthe ne cache pas son jeu: «La contre-révolution marche

devant le peuple, à la lumière de l'Eglise, pour l'éclairer et le sauver»
(360): Garcia Moreno fut, selon lui, l'homme de cette croisade réactionnaire,
son prototype en quelque sorte.

«L'opinion du peuple, représentée par toutes les classes de la société,
reconnaît en Garcia Moreno l'homme nécessaire dans le passé pour arracher

l'Equateur aux mains de la Révolution, nécessaire encore dans l'avenir pour
empêcher cette hyène de ressaisir sa proie!» (431).

Un tel langage manichéen vise surtout les tenants de la Révolution française,
et les Francs-maçons, principaux ennemis, et dont la mise en cause pouvait
se prévaloir de la récente encyclique de Léon XIII, mais aussi les catholiques
libéraux. A l'inverse, l'hagiographie est tout aussi dépourvue de nuances. On
ne trouve pas même, dans le portrait de Garcia Moreno, de ces petits
défauts personnels qui font la réalité vivante d'une personnalité. Au contraire
ses vertus atteignent à l'héroïsme, selon les critères mêmes élaborés par le

pape Benoît XIV dans ses textes sur les béatifications (641). Quant aux
questions qu'on est en droit de poser sur l'exercice de l'autorité, sur le re-

16 Dominique BARTHÉLÉMY, Idéologie et Fondation, Etudes 1, op. cit. (cf. note 2),

pp. 6—7 et p. 66. Le radical Antoine Carteret (1813—1889) avait été son adversaire à

Genève. L'Equateur avait rétabli en 1883 la République chrétienne, après huit ans de

régime libéral, puis radical (BERTHE, éd. 1888, pp. 773ss.) Le 30 janvier 1889, Léon
XIII avait envoyé une lettre d'éloges au Président Florès.

17 Ibidem, p. 506.



532 L'élaboration d'une hagiographie politique

proche de théocratie et de tyrannie, ils ne sont pas évacués par le P. Berthe,
mais réfutés en termes péremptoires.

En fait, le mot d'ordre qui se trouve explicitement à la première page du
livre est celui-ci:

«Il y a donc espoir de salut pour les peuples opprimés par la Révolution.
Ah! si nous avions un Garcia Moreno!»

Et il cite un «prince assez chrétien pour désirer à notre pays un libérateur
de cette trempe» (xix). Dix ans avant l'affaire Dreyfus, quinze ans avant la
nouvelle offensive contre les congrégations religieuses, prélude de la
Séparation des Eglises et de l'Etat en France, faut-il, à la lecture du P. Berthe,
s'étonner de la vivacité des débats et de la radicalité des positions de tous
ceux qui n'étaient pas convaincus de cet effort d'hagiographie politique, qui
pouvaient se sentir insultés dans leurs convictions, au moment même où,

par ailleurs, le Pape demandait aux catholiques français le ralliement à la

République?

L'historien catholique peut bien penser que l'effort du P. Berthe, très
bien intentionné et même bien informé, n'a rendu service ni à la Cité de

Dieu ni à celle des hommes, et, pourtant, c'est grâce à l'écrivain rédempto-
riste que nous pouvons avoir le plus facilement accès à cette figure, à bien
des points de vue remarquable, que fut Gabriel Garcia Moreno18.

18 II y a encore une réédition en deux volumes en 1926. Mgr Baudrillart, alors
Recteur de l'Institut catholique de Paris, prononce à Saint-Sulpice, église parisienne où
Garcia Moreno était passé de la froideur religieuse à la ferveur, un panégyrique, le 22
décembre 1921, en présence du cardinal Dubois. Il s'était renseigné auprès d'une nièce
de Garcia Moreno, voir: Cardinal Alfred Baudrillart, Carnets, 1919—1921, éd. Paul
CHRISTOPHE, Paris: Editions du Cerf, 2000, p. 966.


	L'élaboration d'une hagiographie politique : Garcia Moreno, Président de l'Equateur (1821-1875)

