
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Die kanonisch-theologische Qualifikation päpstlicher Selig- und
Heiligsprechungen

Autor: Aimone, Pier V.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pier Y. Aimone

Die kanonisch-theologische Qualifikation
päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Ausgehend von einigen umstrittenen Selig- bzw. Heiligsprechungen der

jüngeren Zeit, untersuchen wir die Rolle der kanonischen bzw. theologischen

Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen.* Unter
Berücksichtigung der historischen Entwicklung der Selig- bzw. Heiligsprechung

gelangen wir zu der Annahme, daß das Kanonisationsdekret —

auch wenn es unter kanonistisch-rechtlichem Aspekt eine definitive
Entscheidung darstellt — theologisch gesehen auch als sichere Wahrheit statt
als theologisch definitive Wahrheit betrachtet werden könnte.

I. 'Einführung

Im Gegensatz zum CIC von 1917 (c. 1999—2141) enthält das Gesetzbuch
der lateinischen Kirche von 1983 keine Normen über das, was man
gemeinhin einen Heiligsprechungsprozeß nennt. Der oberste Gesetzgeber
— der Papst — hat es vorgezogen, diese Normen im Rahmen eines besonderen

Gesetzes, der Apostolischen Konstitution Divinusperfectionis Magister,

zu erlassen.1

Das Zweite Vatikanische Konzil hatte seinerzeit in der Tat auch die

Frage der Kanonisierungen angesprochen und einige Hinweise gegeben,
die von Paul VI. getreulich und vorsichtig aufgegriffen und in einige
rechtliche Regelungen gefaßt wurden, die den Willen des Konzils im
kanonisch-rechtlichen Bereich umsetzten. In diese Reihe von
Aktualisierungsmaßnahmen fügten sich die neuen Normen über Kanonisierungs-

* Diesen Artikel habe ich in italienischer Sprache verfaßt; mein Assistent Jochen
Krenz, lic.theol, hat ihn ins Deutsche übersetzt. P.A.

1 Acta Apostolicae Sedis (AAS) 75 (1983), 349—355. Neben dieser apostolischen
Konstitution (CA DPM) sind die Normae servandae in inquisitionibus ab episcopis faciendis in
causis sanctorum heranzuziehen, die von der Kongregation für die Heiligsprechungen
am 7. Februar 1983 erlassen wurden, in: AAS 75 (1983), 396-403.



482 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

prozesse2 ein, das heißt diejenigen über die Reform der römischen
Instanz, die mit einer derartigen Aufgabe betraut ist. Durch diese Regelungen

wurde auch die Kongregation für Selig- und Heiligsprechungsprozesse

gegründet.3
Seit ihren Ursprüngen hat die Kirche ihre Märtyrer verehrt, die mit

ihrem Blut für Christus Zeugnis abgelegt hatten. Und seit dem fünften
Jahrhundert empfiehlt die Kirche ihren Gläubigen die confessores, die
Bekenner, zur Verehrung. Darunter werden Gläubige verstanden, die — so
wie die Märtyrer mit ihrem Blut Zeugnis für Jesus, den göttlichen Meister

der Vollkommenheit, ablegten — durch die heroische Ausübung
christlicher Tugenden während ihres Lebens von ihrem Glauben Zeugnis
gaben. Johannes Paul II. hat dieser ehrwürdigen Tradition der katholischen

Kirche sicherlich neue und grundlegende Impulse gegeben.
Einige haben ausgerechnet, daß Johannes Paul II. mehr Menschen

heilig- und seliggesprochen hat als jeder seiner Vorgänger. Doch nicht
nur das: Die Anzahl seiner Selig- und Heiligsprechungen übertrifft die
Summe der Selig- und Heiligsprechungen aller seiner Vorgänger, seitdem
die Regelungen bestehen, die dem Papst allein die Fähigkeit zur Kanonisierung

zusprechen.4
Einige haben diese immense Aktivität begrüßt, die geeignet ist, die

allen Gläubigen gemeinsame Berufung zur Heiligkeit, welche von den
Konzilsvätern so nachdrücklich betont wurde, auf deutlich wahrnehmbare

Weise in Ritus und Liturgie umzusetzen. Der Verehrung der Gläubigen

wurden von offizieller Seite nicht nur Kleriker und Ordensleute,

2 Litterae Motu Proprio datae Sanctitas clarior vom 19.03.1969, in: AAS 61 (1969),
149-153.

3 Apostolische Konstitution Sacra Kituum Congregatio vom 08.05.1969, in: AAS 61

(1969), 297—305. Die Kongregation (ihre genaue Bezeichnung lautet heute gemäß der
Apostolischen Konstitution Pastor bonus Kongregation für die Selig- und
Heiligsprechungsprozesse) ist in drei Abteilungen aufgeteilt: eine juristische Abteilung, die des

Glaubenspromotors (Promotor generalis fidei) und die historisch-hagiographische Abteilung.

Mit der Apostolischen Konstitution Divinus perfectionis Magister vom 25.01.1983
und den Normae servandae in inquisitionibus ab episcopis faciendir in causis sanctorum vom
07.02.1983 (s. Anm. 1) war eine Umstrukturierung der Kongregation verbunden. Dazu
s. auch AnPont (2000), 1939f.

4 Gemäß TlNCQ, Henri: La canonisation expresse de Josemaria Escriva, fondateur
de l'Opus Dei, in: Le Monde vom 27.02.2002, 1, hätte Johannes Paul II. seit 1978, dem
Jahr seiner Wahl, bis zum 26. Februar 2002, 470 Menschen heilig- und 1300
seliggesprochen; d.h. im Durchschnitt kreierte der Papst 60 neue Heilige bzw. Selige pro Jahr.
Während seiner 15-jährigen Amtszeit hatte sein Vorgänger Paul VI. nur 23 Menschen
heiliggesprochen. Von Beginn des Jahres 2002 bis zum Juli 2003 wurden weitere 18

Christen heilig- und 37 seliggesprochen. Unter http://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/csaints/index_ge.htm ist eine aktualisierte Liste einsehbar.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 483

sondern auch — und das in immer größerem Umfang — Laien, seien es

Männer oder Frauen, empfohlen.
Andere wiederum, und zwar keineswegs unbedeutende Persönlichkeiten

der römischen Kurie, haben weniger positiv über diese immense
Aktivität gesprochen. Dies entweder aus theologischen Gründen, wegen
ökumenischer Bedenken (weil man Schwierigkeiten im Umgang mit
anderen christlichen Konfessionen, insbesondere mit den Protestanten,
befürchtete) oder aus eher kirchenpolitischen Gründen bzw. Befürchtungen

hinsichtlich der Opportunität mancher Heiligsprechungen, die
Reserven hervorriefen. Man könnte — um an einige aktuelle Beispiele zu
erinnern — die Märtyrer des 20. Jahrhunderts erwähnen oder insbesondere

die Märtyrer im China des 19. Jahrhunderts.5 Andere päpstliche
Entscheidungen haben auch mehr oder weniger versteckte Kritik
hervorgerufen, die stets zumindest die Angemessenheit mancher solcher
Entschlüsse betraf.

An erster Stelle wird hier immer wieder die Entscheidung, den spanischen

Priester und Opus-Dei-Gründer José Maria Escrivà de Balaguer
heiligzusprechen, angeführt. Die anläßlich dieses Ereignisses angeführten
Kritikpunkte betreffen einerseits die kurze Zeitspanne, die zwischen
dem Tod des Dieners Gottes und seiner Seligsprechung lag, andererseits
das umstrittene Werk des Gründers, die Vereinigung oder Gesellschaft
apostolischen Lebens, die heute als Personalprälatur des Opus Dei
bekannt ist. Dieser Kritik wurde bei der damaligen Seligsprechung in
gewisser Weise dadurch begegnet, daß man die liturgische Feier zu Ehren
José Marias, zu der übrigens Hunderttausende Gläubige nach Rom
gekommen waren, mit der Seligsprechung einer farbigen Ordensschwester
verknüpfte, die den meisten Gläubigen zuvor völlig unbekannt gewesen
sein dürfte. Es handelte sich dabei um die Selige Josephina Bakeita, die
im 19. Jahrhundert im Sudan lebte.

In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, daß diese so
unbekannte Selige Bakeita nur wenige Jahre später nach einer aufgrund
ihrer Fürsprache geschehenen wunderbaren Heilung in die Liste der Heiligen

aufgenommen wurde. Dieses Wunder war nach den derzeit geltenden

Prozeßregeln ausreichend, um auf schnelle Weise zu ihrer
Heiligsprechung überzugehen.

Das Gleiche ereignete sich nicht so schnell im Fall des seligen
Escrivà — und dies trotz der scheinbar so zahlreichen Wunder, die seiner

3 In letzterem Fall fällt deren liturgischer Gedenktag ausgerechnet auf den chinesischen

Nationalfeiertag, was heftige Kritik von Seiten der chinesischen Regierung
hervorrief, deren Beziehungen mit dem Vatikan aus anderen — wohlbekannten — Gründen
sowieso schon gespannt sind.



484 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Fürsprache zugeschrieben wurden. Letztlich wurden diese Wunder aber

von der zuständigen Kongregation anerkannt, die dem Papst vorschlug,
den seligen Escrivà zu kanonisieren. Der Vorschlag wurde vom Papst

angenommen, und die feierliche Proklamation der Kanonisierung fand
am 6. Oktober 2002 statt.6

Die Heiligsprechung des Kapuzinerbruders Francesco Forgione —

ein Diener Gottes, den die Mehrheit der Gläubigen unter dem Namen
Padre Pio (von Pietralcina) besser kennt — hat ebenfalls, wenn auch weitaus

weniger heftige, Kritik hervorgerufen. Dies zum einen wegen der

Auseinandersetzungen, die der Selige in seiner Vergangenheit mit den
Vertretern der Hierarchie — sowohl der lokalen als auch der universellen
(Heiliges Offizium) — hatte, zum anderen störte man sich an der exzessiven

Volksfrömmigkeit, die sich um Padre Pio entwickelte.
Vor allem zwei Seligsprechungen der letzten Zeit lösten Reserven

aus, da man in ihnen den Versuch eines Ausgleichs zwischen zwei
kirchenpolitischen Lagern sah — und Kirchenpolitik sollte einer solchen
Handlung eigentlich fremd sein. Auch wenn die Seligsprechung des Dieners

Gottes Angelo Roncalli (Papst Johannes XXIII.) einhellige Zustimmung

fand, mehr noch: der Gestalt des «papa buono» große Verehrung
entgegengebracht wird, so wurde doch einige, sogar sehr heftige, Kritik
laut angesichts der Entscheidung, den Diener Gottes Giovanni Maria
Mastai Ferretti (Papst Pius IX.) seligzusprechen und diese Feier auch
noch mit der Seligsprechung Johannes XXIII. zu verbinden. Viele sahen
darin einen rein kirchenpolitisch motivierten Versuch mit dem Zweck,
innerhalb der Kirche ein Gleichgewicht zwischen Konservativen und
Progressiven zu schaffen.

Schon während des Konzils gab es eine Debatte um die Seligsprechung

von Papst Johannes XXIII., als einige Bischöfe vorschlugen, ihn
einer alten Tradition folgend direkt durch die Akklamation der Konzilsväter

seligzusprechen. Der Vorschlag wurde von Paul VI. jedoch nicht
angenommen. Dagegen eröffnete er ein reguläres Seligsprechungsverfah-

6 Wie TlNCQ im oben erwähnten Artikel (s. Anm. 4) schreibt, hatte José Maria
Escrivà nur 27 Jahre auf seine Kanonisierung warten müssen. Dies war nur etwas
weniger als Theresia von Lisieux, die 1897 starb und 28 Jahre später kanonisiert wurde.
Jeanne d'Arc mußte 489 Jahre warten, Vinzenz von Paul 77 Jahre, der Pfarrer von Ars
66 Jahre und Teresia von Avila 40 Jahre. Tincq ergänzt, daß der Rekord Escriväs von
Mutter Teresa übertroffen werden könnte, deren Seligsprechungsprozeß bereits 22
Monate nach ihrem Tod (1997) eröffnet wurde. Zugleich erinnerte er aber daran, daß
die Seligsprechungsprozesse von Oscar Romero bzw. Madeleine Delbrel erheblich
langsamer voranschreiten und daß auch sehr bekannte Menschen auf ihre Seligsprechung
noch warten müssen, so z.B. Charles de Foucault, der Gründer der Kleinen Brüder,
bzw. Robert Schumann, einer der «Väter» der Europäischen Gemeinschaften.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 485

ren, allerdings nicht nur für Johannes XXIII., sondern auch für Pius XII.
Letzteres ist immer noch in der Schwebe, weil es nicht so schnell wie
dasjenige von Johannes XXIII. vorankam. Die heute gestellten drängenden

Fragen über die Rolle von Pius XII. während des Zweiten
Weltkriegs erleichtern eine Fortsetzung oder gar einen Abschluß des Verfahrens

nicht unbedingt.
Was Pius IX. anbelangt, so hat Johannes Paul II. diese Entscheidung

dadurch verteidigen wollen, daß er die Tugenden und die Persönlichkeit
Pius IX., also vor allem dessen persönlichen Glauben und weniger dessen

amtliches Handeln als Papst, hervorhob. In der Tat bezogen sich die
meisten strittigen Punkte auf das «amtliche» Handeln dieses Papstes des

Ersten Vatikanischen Konzils: Vertreter der jüdischen Gemeinschaft
erinnerten an dessen Antisemitismus ebenso wie an die berühmt-berüchtigte

Mortara-Affäre.7 Der liberale und laizistische Teil der italienischen
Gesellschaft beklagte den päpstlichen Widerstand gegen die italienische
Einigungsbewegung und das Königreich Italien, da Pius IX. verbissen
und uneinsichtig an der anachronistischen weltlichen Herrschaft des

Papstes über Rom und den Kirchenstaat festhielt. Manche Katholiken
sehen in Pius IX. vor allem den Papst des Syllabus, jenes Dokuments des

Lehramts von 1864, das sich vehement gegen bestimmte Menschenrechte

und Grundfreiheiten (Glaubensfreiheit, Gewissensfreiheit etc.)
ausgesprochen hatte, und den Papst, der das Dogma der «päpstlichen
Unfehlbarkeit» wünschte, welche das Erste Vatikanische Konzil trotz der
divergierenden Ansichten vieler Konzilsteilnehmer verkündete. Eben
jene Kritiker haben einen gewissen Widerstand gezeigt, eine derart kontrovers

diskutierte Persönlichkeit als Seligen zu verehren, die noch dazu die

Abgrenzung der katholischen Kirche gegenüber der modernen Welt sym-

7 Damit ist der Fall jenes jüdischen Kindes Edgardo Mortara angesprochen, das im
19. Jahrhundert in Bologna anläßlich einer lebensbedrohenden Krankheit von einem
katholischen Dienstmädchen der Familie getauft und danach auf Befehl der römischen
Kurie den Eltern weggenommen wurde, um es katholisch zu erziehen. Der Fall schlug
Wellen in ganz Europa und wurde für liberale Kräfte zum Symbol für die allen elterlichen

Rechten Hohn sprechende Rückständigkeit des Kirchenstaates. Pius IX. nahm
persönlich Anteil an dem Fall und verteidigte das Vorgehen seiner Behörden. Aus dem
Jungen wurde später ein katholischer Priester. Vgl. hierzu ausführlich aus kritisch-engagierter,

teils populärwissenschaftlicher Sicht KERTZER, David I.: Die Entführung des

Edgardo Mortara: Ein Kind in der Gewalt des Vatikans. München, 1998. Die Reaktionen

der Öffentlichkeit und die dahinter stehenden politischen Triebkräfte und
Interessen analysiert MlLETTO, Gianfranco: Der Mortarafall vor dem Beginn der Einheit:
Neue Urkunden aus dem Vatikanischen Archiv, in: ZRGG 45 (1993), 1-17. Vgl. auch
die Literaturangaben unten in Anm. 8, die gleichfalls auf die Mortara-Affäre eingehen.



486 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

bolisiert, da gerade dieser Papst jede Gewissensfreiheit und Eigenverantwortung

der Gläubigen ablehnte.8
Diese Ereignisse haben die Notwendigkeit eines genaueren

Nachdenkens über die theologische und kirchenrechtliche Qualifikation päpstlicher

Selig- und Heiligsprechungen deutlich gemacht. Kürzlich erschienene

vertiefte Studien und Untersuchungen über die Heiligsprechung
haben eher die prozeduralen Normen oder den stark pastoralen Charakter
der päpstlichen Selig- und Heiligsprechungen untersucht. Sie haben aber
eine genauere Analyse der Natur dieser Entscheidungen unter dogmatischem

und kanonistischem Aspekt außer Acht gelassen.9
Natürlich handelt es sich bei Heiligsprechungen um Urteile oder

Dekrete, die vom Papst — in seiner Eigenschaft als Hirte der universellen
Kirche — feierlich ausgesprochen bzw. veröffentlicht werden. Aber um
welche Entscheidungen handelt es sich? Was für eine «theologische
Qualifikation» ist an diese Entscheidungen anzulegen? Welches ist deren
Charakter? Handelt es sich wirklich um echte Urteile? Sind dies unfehlbare
oder verbindliche Urteile? Welche innere oder äußere Einstellung kann
und muß ein gläubiger Katholik bezüglich solcher Rechtsakte einnehmen?

Wie hoch ist der Grad an Zustimmung, den der Gläubige zeigen
muß? Handelt es sich um einen Jurisdiktionsakt, der vom Papst in seiner

Eigenschaft als oberstem Richter in der Kirche ausgeht — oder handelt es

sich vielmehr um einen Akt aufgrund des päpstlichen Lehramtes, wobei
noch zu fragen wäre, ob es sich hier um das ordentliche und allgemeine
oder um das außerordentliche Lehramt handelt.10 Geht es bei dieser
Proklamation ex cathedra am Ende gar um eine Glaubenswahrheit? Genau
diese Frage, die sich durch Komplexität und Schwierigkeit auszeichnet,
ist Gegenstand meiner Überlegungen. Gerade deshalb kann diese Frage
nicht losgelöst vom historischen Prozeß der Entwicklung der Selig- und

8 In seiner Muttersprache ergibt der Name dieses Papstes ein Wortspiel mit der
Ordinalzahl «der Neunte», die dessen Namen folgt: Pio Nono (Pius IX.), wie Mastai
Ferretti nach seiner Wahl genannt wurde, kann im Italienischen als doppelte Negation
verstanden werden («No! No!») und spielt somit auf dessen Widerstand gegen alle
modernen «Zeitirrtümer» (vgl. Syllabus errorum 1864) an. Vor der Seligsprechung Pius' IX.
erfolgte ein einstimmig gefaßter Beschluß der Arbeitsgemeinschaft katholischer
Kirchenhistoriker im deutschen Sprachraum, der sich aus historischer Sicht gegen eine
Seligsprechung dieses Papstes aussprach; dokumentiert in Orientierung'Ht. 64 (2000), 149.
Die römische Entscheidung wird auch angefragt bei SCHATZ, Klaus: Fragen zur
Seligsprechung Pius IX., in: StdZ Nr. 8 (2000), 507-516 und CONZEM1US, Viktor:
Seligsprechung im Widerstreit: Zur Debatte um Papst Pius IX., in: HK 54 (2000), 452—456.

9 Vgl. GUTIÉRREZ, José Luis: La proclamazione délia santità nella Chiesa, in: lus
Ecclesiae XII/2 (2000), 493—529. Vgl. zum rechtlichen Aspekt auch SCHULZ, Winfried:
Das neue Selig- und Heiligsprechungsverfahren. Paderborn, 1988.

10 Vgl. dazu LG 25 bzw. cc. 747-755 CIC/1983.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 487

Heiligsprechungen betrachtet werden, das historische Geschehen muß
vielmehr ständig berücksichtigt werden.

Auf jeden Fall muß man sich zuvor eine Unterscheidung bewußt
machen: Auch wenn früher kein Unterschied zwischen einer Selig- und
Heiligsprechung gemacht wurde, so muß man heute doch unbedingt
zwischen einem Seligsprechungsdekret und einem solchen zu einer
Heiligsprechung trennen, weil heute zwischen diesen beiden päpstlichen
Entscheidungen ein substanzieller Unterschied besteht. Tatsächlich ist das

Dekret zur Seligsprechung heute lediglich ein Zwischenschritt auf dem

Weg zur Heiligsprechung. Es handelt sich dabei um eine vorläufige
Entscheidung11, die schon aufgrund ihrer Natur keinesfalls ein endgültiges
Urteil sein kann und deswegen auch keineswegs unfehlbar ist.

II. Ein Abriß der Geschichte der Selig- und Heiligsprechung

Es ist sicherlich nicht möglich, in einem kurzen Artikel, dessen eigentliches

Ziel die Beantwortung bestimmter anderer Fragen ist, eine ausführliche

Geschichte der Kanonisierung darzulegen. Zudem gibt es bereits
einige Studien und Forschungsbeiträge, von denen ausgehend man zu
einer Gesamtsicht der historischen Ereignisse dieses Teils der Kirchengeschichte

gelangen kann.12 Unter diesen gibt es einen Beitrag Stephan
Kuttners13, der den Wandel von der bischöflichen translatio hin zu der dem
Papst vorbehaltenen Kanonisation, die endgültig durch Gregor IX.
verbindlich wurde14, beschreibt.

11 Hinweise zur Debatte über die Eigenarten beider Verfahren sind zu finden bei
ZanETTI, Eugenio: Beatificazioni e canonizzazioni nella Chiesa del terzo millennio, in:
Quaderni di diritto ecclesiale (QDE) 15 (2002), 31—56, hier 55—56. Für den eher formalen
Aspekt der Seligsprechungen vgl. GUTIÉRREZ, José Luis: La metodologia nelle cause
di canonizzazione, in: QDE 16 (2003), 61-80. Die in der Diözese durchzuführende
Prozedur behandelt MARTINELLI, Giuseppe: Procedure di canonizzazione nella inchie-
sta diocesana, in: QDE 16 (2003), 12-29 und den Ablauf des Verfahrens in Rom ZANETTI,

Eugenio: Procedure di canonizzazione nella <fase romana>, in : QDE 16 (2003), 30-60.
12 S. zuletzt APECITI, Ennio: L'evoluzione storica delle procedure ecclesiastiche di

canonizzazione, in: QDE 15 (2002), 57—90.
13 KUTTNER, Stephan: La réserve papale du droit de canonisation, in: Revue historique

de droitfrançais et étranger (RHDF), Serie IV, 17 (1938), 172—228.
14 Gregor IX. fügte in den Liber extra einen Teil eines umfangreicheren Schreibens,

das 60 Jahre früher von Alexander III. an König Kol von Schweden gesandt wurde, als

Dekretale Audivimus ein. Vgl. dazu genauer und mit ausführlichen Literaturhinweisen
SIEGER, Marcus: Die Heiligsprechung: Geschichte und heutige Rechtslage (Forschungen

zur Kirchenrechtswissenschaft; Bd. 23). Würzburg, 1995, 58 Anm. 262.



488 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Die Geschichte der Art und Weise, wie man in der katholischen Kirche
Heilige kanonisierte, könnte — vereinfacht gesagt — in drei (bzw. vier15)
Abschnitte unterteilt werden. Der erste Abschnitt, von den Anfängen
der Kirche bis ungefähr zum Jahr 1000, könnte als Zeitalter der translatif)
oder elevatio bezeichnet werden. Diese Handlung wurde vom Ortsbischof
veranlaßt und ausgeführt, was dem Ereignis einen rein lokalen Charakter
gab. Jedoch ist hierbei zwischen Märtyrern, welche seit dem ersten
Jahrhundert verehrt wurden, und Bekennern, welche seit dem vierten
Jahrhundert verehrt wurden, zu unterscheiden. Die translatio oder elevatio ist
der feierliche Akt, durch den der Bischof offiziell einen Kult um einen

Heiligen begründet, wobei die eigentliche Handlung daraus bestand, daß

der Bischof die Gebeine des Heiligen aus dem Grab «erheben» ließ und
sie anschließend feierlich in einen Altar überführte. Am Altar wurde
dann die Messe zu Ehren des neuen Heiligen gefeiert. Das neue
Heiligenfest wurde also durch den Akt der translatio begründet. Oder der
Bischof beschränkte sich darauf, einen bestehenden Kult oder eine zuvor
bereits von anderen vorgenommene translatio zu bestätigen.16 Die bischöfliche

translatio blieb für mehrere Jahrhunderte die übliche Form, um
einen Heiligenkult zu begründen. Tatsächlich kann man beobachten, daß

während dieser Zeit die Begriffe translatio und canonisatio synonym
verwendet wurden, und zwar in dem Sinn, daß eine translatio/canonisatio, die

von einem Ortsbischof ausgeführt wurde, auf die Diözese beschränkt
blieb und es sich somit um Partikularkanonisierungen handelte. Eine vom
Papst vorgenommene translatioI canonisatio dagegen gab der Kanonisierung

einen universellen Wert.17

Die Jahre vom Beginn des zweiten Jahrtausends bis etwa zur Hälfte
des 13. Jahrhunderts bildeten gewissermaßen eine Zwischenepoche, in
der sich die bischöfliche translatio und die päpstliche Reservation der Ka-
nonisation überschnitten und beide nebeneinander existierten. Erste
Versuche, die Kanonisierung alleine dem Papst zuzuschreiben, reichen von
Johannes XV. um 993 bis zur Dekretale Aeterna et incommensurahilis, die

15 Der Abschnitt, der der Periode der bischöflichen Kanonisation vorangeht, kann
als Zeit von der Verehrung der Märtyrer hin zur Verehrung der Bekenner bezeichnet
werden. Vgl. APECITI: L'evoluzione (wie Anm. 12), 62—67.

16 Vgl. SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 33—40.
17 Eine vollständige Definition der universellen Kanonisierung wird im Dekret

Cum secundum evangelicam (Potthast 1000, vgl. dazu auch unten Anm. 21 bzw. 22) Innozenz'

III. formuliert, mit dem der Papst die Kaiserin Kunigunde von Bamberg in die
Liste der Heiligen aufnimmt. Nur der Papst — in seiner Eigenschaft als Vicarius Christi —

gilt als zuständiger Richter, der ex plenitudine potestatis die formelle Order ausgeben kann,
der zufolge der Kult des neuen Heiligen ab universibus fidelibus befolgt werden solle.
Vgl. KUTTNER: Réserve (wie Anm. 13), 208.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 489

zwischen 1171 und 1181 von Alexander III. an den schwedischen König
gesandt wurde.18 Ein Teil dieses Schreibens wird 1234 im ~Liber extra als

Dekretale A.udivimus 19 wieder aufgenommen, mit der Gregor IX. das

Recht zur Heiligsprechung endgültig allein dem römischen Apostolischen

Stuhl vorbehält.
Alexander III., der Verfasser dieser Dekretale, die am Beginn des

päpstlichen Vorbehalts des Kanonisierungsprozesses steht, hatte im
Laufe seines Pontifikats fünf Kanonisierungen vorgenommen, darunter
die des Märtyrers Thomas Becket, des am 29. Dezember 1170 in seiner
Kathedrale ermordeten Erzbischofs von Canterbury — ein Ereignis
übrigens, das in der mittelalterlichen Welt hohe Wellen schlug. Von diesem
Geschehen lassen sich selbst in einem kanonistischen Werk, nämlich in
einem um 1177 zusammengestellten (und derzeit nicht edierten)
Kommentar zum Dekret Gratians, der Summa in decretum des Simon Bisinia-
nensis, noch Spuren finden.20 Derselbe Erzbischof Thomas Becket hatte

zuvor, im Jahre 1163, die universell gültige Kanonisierung seines

Vorgängers auf dem erzbischöflichen Stuhl von Canterbury (Anselm, der aus
Aosta in Italien stammte) verkündet. Aber diese Entscheidung wurde nur
dank einer ausdrücklichen Delegierung Alexanders III. möglich.

Während einer dritten Periode, die von der zweiten Hälfte des 17.

Jahrhunderts bis heute reicht, hat sich die päpstliche Alleinzuständigkeit
für Heiligsprechungen durchgesetzt; folglich kommt die Entscheidung,
ob ein verstorbener Gläubiger in den Heiligenkalender aufzunehmen ist,
dem Papst zu, das heißt die Entscheidung über die Kanonisierung und
damit zugleich die Entscheidung über die weltweite Gültigkeit der
Kanonisierung.

18 «(•) cum etiam si signa et miracula per eum plurima fièrent, non liceret uobis

pro sancto absque auctoritate romane ecclesie eum publice uenerari (...).» Vgl. KUTT-
NER: Réserve (wie Anm. 13), 214.

19 X 3.45.1 (FRIEDBERG, Emil: Corpus Iuris Canonici (Bd. 2): Decretalium Collec-
tiones. Leipzig, 1881, Sp. 650).

20 Im Kommentar zum Stichwort «homicidio» im Abschnitt De cons. D. 1 c. 19,
welcher die Weihe oder Wiedereinweihung einer Kirche unter gewissen Umständen
(nach einer Entweihung durch das Vergießen von Sperma oder menschlichem Blut)
behandelt, schreibt Simon: «Si autem in ecclesia martir occiditur, ut in Cantuariensi ec-
clesia temporibus nostris pretiosus martir Thomas est martirio consecratus, non credi-
mus quod iterum sit talis ecclesia consecranda, quia huius effusio sanguinis non dicitur
ecclesiam polluere sed sacrare» (MS London, Lambeth Palace Library 411 fol. 92vb).



490 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

1. Von der Dekretale Audivimus Gregors IX. bis %u den Maßnahmen Urbans

VIII.
Auch was die Prozedur, die der päpstlichen Proklamation vorausgeht,
anbelangt, kann man mehrere Perioden unterscheiden. In der Tat wurde
mit der endgültigen Festschreibung der päpstlichen Alleinzuständigkeit
alles — selbst was die als Zwischenschritt betrachtete Seligsprechung
betrifft — allein dem römischen Bischof vorbehalten. Zudem ist noch
anzumerken, daß es im Mittelalter keine genaue Abgrenzung zwischen
Selig- und Heiligsprechung gab. Die Seligsprechung als noch nicht endgültige

Entscheidung könnte also als vorläufige Genehmigung des Kultes in
der Kirche verstanden werden, während die Heiligsprechung, die
endgültige Entscheidung, als verbindlicher Akt zu verstehen wäre, der den
universellen Kult gebietet.

Um diese definitive Entscheidung zu erreichen, sind zwei unverzichtbare

Bedingungen notwendig, nämlich das Martyrium oder die Tugenden
und das Wunder. Diese Kriterien wurden explizit bereits in zwei Dekreten

Innozenz' III. herausgestellt, zu einem Zeitpunkt folglich, als die
Kanonisierung laut dem Gesetz der Kirche noch gar nicht ausschließlich
dem Papst zukam. Sowohl im Dekret Quia pietaspromissionem von 119921

für die Kanonisierung des Heiligen Homobonus als auch im Dekret Cum
secundum evangelicam von 120022 zur Kanonisierung der Heiligen Kunigunde

bezeichnete der Papst die Tugend der mores (Lebensführung) und die

Tugend der Zeichen (Zeugnisse), das heißt die Verdienste während des

Lebens und die Wunder nach dem Tod, als notwendige Elemente, um
einen Gläubigen in den Heiligenkalender aufnehmen zu können.

Es bleibt noch anzumerken, daß es ein enges Band zwischen den
Werken der Frömmigkeit zu Lebzeiten und den Wundern nach dem Tod
gibt, weil weder die Verdienste ohne Wunder noch Wunder ohne Ver-

21 POTTHAST, August: Regesta Pontificum Romanorum. Berlin, 1874, I Potthast
573): «duo tarnen, uirtus uidelicet morum et uirtus signorum, opera scilicet pietatis in
uita et miracolorum signa post mortem, ut quis reputetur sanctus in militanti ecclesia,
requiruntur ad id nec opera sufficiunt sola nec signa, sed cum illis precedentibus ista
succedunt, uerum nobis prebent indicium sanctitatis, nec immerito nos ad ipsius uene-
rationem inducunt, quem Dominus suus ostendit miraculis uenerandum (...).»

22 POTTHAST 1000 (wie Anm. 21): «ad hoc tarnen ut ipse sanctus apud homines ha-
beatur in ecclesia militante, duo sunt necessaria: uirtus morum et uirtus signorum,
uidelicet mérita et miracula, ut et haec et illa sibi inuicem contestentur, non enim aut
mérita sine miraculis, aut miracula sine meritis plene sufficiunt ad perhibendum inter
homines testimonium sanctitati uerum cum et mérita sana precedunt et clara
succedunt miracula, certum prebent indicium sanctitatis, ut nos ad ipsius uenerationem
inducant, quem Deus et meritis precedentibus et miraculis subsequentibus exhibet
uenerandum (...).»



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 491

dienste allein ausreichen, um Zeugnis von der Heiligkeit abzulegen. Er-
stere liefern einen Hinweis für die Heiligkeit, die zweiten veranlassen die

Verehrung des Gläubigen, den der Herr durch die Wunder zum Kult
vorschlägt. Diese enge Verbindung zwischen Verdiensten und Wundern
wird von den Kanonisten aufgenommen, so z. B. von Ambrosius, der in
der Summa super titulis decretalium betont, daß allein eine der beiden
verlangten Eigenschaften, also Verdienste ohne Wunder bzw. umgekehrt,
nicht ausreichend seien.23

Diese für eine Kanonisation notwendigen Eigenschaften, welche mit
dem päpstlichen Vorbehalt vereinigt sind, der mit den Dekretalen Gregors

IX. festgesetzt wurde24, galten also für vier Jahrhunderte: während
der ganzen Epoche des Mittelalters und der Renaissance, also vom 13.

bis zum 17. Jahrhundert, von den Dekretalen Gregors IX. (Konstitution
Rexpacificus) von 1234 bis zu den Dekretalen Urbans VIII. aus der ersten
Hälfte des 17. Jahrhunderts. Indessen resultierte aus diesen Vorgaben
noch lange nicht deren Beachtung, der päpstliche Anspruch auf die

Alleinzuständigkeit für Kanonisierungen wurde nicht immer vollständig
respektiert — im Gegenteil, man konnte im Laufe dieser Jahrhunderte
zahlreiche Verstöße gegen diese Regel beobachten25, welche eben jene
Neuregelungen Urbans VIII. abstellen wollten.

2. Von den Dekreten Urbans VIII. von 1625/1642 %um Codex Iuris Canonici
1917

Dank der Existenz und der Aktivität der 1588 von Sixtus V. gegründeten
Ritenkongregation hatte Urban VIII. die Möglichkeit, die bis anhin übliche

Praxis zu verändern, denn er schrieb vor, daß eine Person erst nach
einem Informativprozeß als Seliger oder Heiliger verehrt werden dürfe,
während zuvor der Kanonisationsprozeß überhaupt nur stattfand, wenn

23 Roma, Bibl. Casanatensis MS 1910 fol. 72rb: «De sanctorum reliquiis uenerandis
uideamus ergo que sunt inquirenda in sancto canonizando. § Et quidem mérita et

miracula.: seil, uirtus morurn et signorum, mérita uidelicet et miracula, ut hec: non enim al-
terum sine altero sufficit.»

24 Mit denen der seinerzeit eigentlich in Hinblick auf einen besonderen Fall formulierte

Ausdruck Alexanders III.: «quum non beeret vobis ipsum pro sancto absque
auetoritate Romanae ecclesiae publice venerari» zum universell gültigen allgemeinen
Kirchengesetz wurde (Zitat aus Audivimus, vgl. Anm. 19).

25 Darüber ausführlicher LAMBERTINI, Prosper: De servorum Dei beatificatione et
Beatorum canonizatione (4 Bde.). Bologna, 1734—38, 1.10.8, sowie HlNSCHIUS, Paul:
System des katholischen Kirchenrechts mit besonderer Rücksicht auf Deutschland (Bd.
IV). Berlin, 1888, 247 Anm. 3.



492 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

eine Person auf irgendeine Art oder Weise bereits verehrt wurde.26 Folglich

bestand die eigentliche Verfügung Urbans VIII. darin, der Eröffnung

eines Kanonisationsprozesses erst dann zuzustimmen, wenn
festgestellt wurde, daß der betreffenden Person zuvor keine kultische Verehrung

entgegengebracht wurde. Derselbe Papst erlaubte jedoch eine
Ausnahme zur via ordinaria non cultus. Mit dem Breve Coelestis Hierusalem von
1634, welches sicher das bekannteste unter den von Urban VIII.
veröffentlichten Dokumenten zur Neuregelung des Kanonisationsprozesses
darstellt, stimmte der Papst selbst bei vorhergehendem Bestehen einer
kultischen Verehrung der Eröffnung eines Kanonisationsverfahrens zu,
sofern die Verehrung wenigstens 100 Jahre bestanden hatte (es handelt
sich dabei natürlich um die sogenannten casus excepti). Auf diese Art und
Weise konnte man für eine gewisse Zeit die bestehende Praxis fortsetzen,

ohne mit der Tradition in Konflikt zu geraten. Zugleich wurde
dadurch die Einführung einer strengeren und durch den Papst — dem in der
Theorie seit einigen Jahrhunderten das alleinige Recht zukam, Personen
in die Liste der Heiligen einzuschreiben — besser zu kontrollierenden
neuen Prozedur ermöglicht. Die Dekrete von Urban VIII. reformierten
also den Kanonisationsprozeß grundsätzlich. Hinzu kam die rechtliche
und administrative Flankierung dieser Reform durch Papst Benedikt
XIV., der sich vor seiner Wahl lange mit diesen Fragen beschäftigt
hatte.27 Neben die via ordinaria non cultus trat die beatificatio aequipollens

(gleichbedeutende Seligsprechung). Diese Regelungen wurden
vollumfänglich in den CIC/1917 übernommen. Es wäre an dieser Stelle nur
noch kurz an die Errichtung der liturgischen (1891) und historischen
(1902) Kommission durch Leo XIII. sowie an die 1908 von Pius X. in
Angriff genommenen Reformen zu erinnern.28

3. Vom CIC/1917 bis tpur Reform Pauls VI. und der Apostolischen Konstitution

Divinus perfectionis Magister von 1983

In der Tat änderte der CIC von 1917 nichts Grundlegendes an der von
Benedikt XIV. eingeführten Vorgehensweise. Man umschrieb die im Pro-

26 Alle von Urban VIII. ausgegangenen Normen wurden am 12.03.1642 endgültig
angenommen und im gleichen Jahr veröffentlicht (Urbani VIII. P.O.M. décréta servanda

in canoni^atione et beatificatione Sanctorum). Siehe auch bei SCHULZ: Selig- und
Heiligsprechungsverfahren (wie Anm. 9), 31.

27 Vgl. das in Anm. 25 bereits zitierte vierbändige Werk PROSPER LAMBERTINIs,
des späteren Papstes Benedikt XIV.

28 Daran schlössen sich das Dekret Pius' X. vom 26. August 1913 sowie dessen Mo-
tuproprio Quanta semper cura vom 18. Januar 1914 an. Vgl. zu diesem Komplex
SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 115—119.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 493

zeß beteiligten Personen, die Beweise, die von den Bischöfen vor Ort
durchzuführende Prozedur, die Prüfung dieser bischöflichen Untersuchung

durch die Ritenkongregation, den apostolischen Prozeß, das Urteil
über den heroischen Tugendgrad oder das Martyrium, den Prozeß über
die Wunder und das Ende des Prozesses genauer. Die Kanonisation per
viam cultus wurde in die geltenden Regelungen aufgenommen.29 Dem
folgten einige Reformen unter Pius XI. (Errichtung der Historischen
Abteilung der Ritenkongregation) sowie unter Pius XII. (Errichtung des

Medizinischen Rates).30
Wesentliche Reformen wurden dagegen erst durch die Impulse des

Zweiten Vatikanischen Konzils ab 1965 von Paul VI. vorgenommen, so

Veränderungen in der Ritenkongregation, das Motuproprio Sanctitas clarior,
die Errichtung der Kongregation pro causis Sanctorum, die Reform des

Selig- und Heiligsprechungsritus oder die neue Vorgehensweise des Rates
der medizinischen Experten.31 Vor allem der Erlaß der Apostolischen
Konstitution Divinus pefectionis Magister im Jahre 1983 durch Johannes
Paul II. stellte eine grundlegende Neuordnung der Materie dar. Dort sind

zum einen die Grundlagen der Kanonisierung (fama sanctitatis, Martyrium
und heroischer Tugendgrad) hervorgehoben, zum anderen wird ein
Akzent gelegt auf den Prozeß der Kanonisation (Actor und Postulator, die

Vorgehensweise in der Diözese, das Verfahren der Kongregation de causis

Sanctorum, die Rolle der Wunder im Verfahren der Selig- und
Heiligsprechung).32 Die Konstitution enthält außerdem auch Übergangsregelungen

für die Verfahren, die bereits zum alten Reglement begonnen
wurden, und sieht die Möglichkeit einer Finanzhilfe für die ärmsten
Verfahrensfälle vor.33

III. Die kanonisch-rechtliche Qualifikation der Selig- und Heiligsprechungsdekrete

Die theologisch gesehen endgültigen Dekrete haben selbstverständlich
einen anderen Wert als endgültige Dekrete im rein kanonistisch-rechtli-

29 Vgl. SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 120-139.
30 Vgl. a.a.O., 144-160.
31 Vgl. a.a.O., 172-186.
32 Vgl. a.a.O., 269-405.
33 Vgl. a.a.O., 406—410. Auch wenn diese Fürsorglichkeit des Gesetzgebers begrüs-

senswert ist und selbst wenn man die Wirkung der Prozeßkostenbeihilfe oder die eines

Pflichtverteidigers bei kirchlichen und vor allem bei staatlichen (zumindest z.B. bei
den italienischen) Gerichtshöfen in Betracht zieht, wird es einem dennoch nicht gelingen,

den Einwand beziehungsweise das Wortspiel eines erfahrenen Kanonisten, der
zugleich bei der Heiligsprechungskongregation beschäftigt ist, einfach zu übergehen: «una
causa povera è una povera causa.»



494 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

chen Sinn. Vom kirchenrechtlichen Standpunkt aus dürfte es keinerlei
Zweifel über den endgültigen und unwiderruflichen Charakter der päpstlichen

Kanonisationssentenz geben, ebenso wie der juridische Charakter
der Seligsprechung derzeitig, ein Zwischenschritt und provisorisch ist.34

Sowohl die eine als auch die andere Entscheidung sind völlig freie
Willensakte des Papstes.35

Das Urteil oder das Dekret der Selig- bzw. Heiligsprechung erfolgt
nicht von selbst, obwohl es am Ende eines Verfahrens steht, das

korrekterweise als Prozeß bezeichnet wird. In einem Kirchengerichtsprozeß,
sei es ein Straf- oder ein Eheprozeß oder eine sonstige Streitsache, steht
das endgültige Urteil dagegen dem Richter zu, welcher einen Urteilsspruch

bzw. Losspruch erlassen oder eine Nichtigkeitserklärung bzw.
Bestätigung des Ehebandes aussprechen muß. Im Selig- bzw.
Heiligsprechungsprozeß steht die endgültige Entscheidung jedoch im freien
Ermessen des Papstes. «Frei» meint in diesem Sinne, daß ein solcher
Jurisdiktionsakt nicht die zwangsläufige Konsequenz und das quasi automatische

Resultat eines Prozesses ist, in dem der heroische Tugendgrad oder
das Martyrium um des Glaubens willen festgestellt wurden. Letztere
müssen zudem durch einen göttlichen Eingriff in Form eines Wunders
bekräftigt werden. Selbst wenn alle notwendigen Bedingungen (Ruf der

Heiligkeit, Martyrium oder der heroische Tugendgrad, bewiesene Wunder)

erfüllt sind, ist der Papst nicht verpflichtet, daraufhin eine Seligoder

Heiligsprechung vorzunehmen. Man kann zudem noch festhalten,
daß der Papst, selbst wenn alle angeführten Bedingungen nicht vollständig

zutreffen würden, unter gewissen Umständen eine Selig- bzw. sogar
eine Heiligsprechung vornehmen könnte.

Soeben wurde klar dargelegt, daß der Selig- bzw. Heiligsprechungsprozeß

nur ein Mittel ist, das dazu Resultat einer durch kulturelle und
historische Begleitumstände bestimmten Entwicklung ist. Die Kirche führte

nicht immer einen Prozeß durch, um die Heiligkeit eines ihrer Glieder
festzustellen, und die Regeln, die von der Kirche heute befolgt werden,
müssen nicht zwingend auf immer und ewig gelten.36

34 Das schließt nicht aus, daß das Seligsprechungsdekret «un giudizio pubblico e

moralmente certo» enthält. Vgl. ZANETTI: Beatificazioni (wie Anm. 11), 48. Allerdings
bleibt zu fragen, ob dieses Dekret, wie Zanetti schreibt, «come atto del magistero au-
tentico non infallibile, di cui si tratta nel c. 752», zu betrachten sei. Vielmehr ist es eher
als ein Urteil zu betrachten, das die Abwesenheit von Irrtum nicht mit absoluter Sicherheit

ausschließt, denn als eine definitive Entscheidung, da es sich bei der Seligsprechung

eben gerade um eine provisorische Entscheidung handelt.
35 Vgl. GUTIÉRREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 511.
36 Hier ist noch einmal an den Vorschlag einiger Väter auf dem Zweiten Vatikanischen

Konzil zu erinnern, Papst Johannes XXIII. per Akklamation durch die Konzils-



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 495

Die Bezeichnung «freier Willensakt des Papstes» bedeutet jedoch
keineswegs, daß dies eine völlig willkürliche Entscheidung ist. Denn selbst

wenn die letzte Entscheidung formal gesehen allein dem Papst zukommt,
ist der ganze Entscheidungsprozeß doch eher ein kollegiales Verfahren,
wie auch aus der Formel der Dekrete der Selig- bzw. Heiligsprechung
hervorgeht37: In diesen Formeln wird die kollegiale Natur des Entschei-
dungsprozesses herausgestellt, indem man die Meinung mehrerer Brüder
erwähnt (sowohl die Meinung jener im Episkopat als auch die Meinung
zahlreicher Gläubiger) und ein Hinweis auf die wesentliche Hilfe der

Kongregation für Selig- und Heiligsprechungsverfahren ebenso wie auf
den Rat «plurimorum Fratrum nostrorum» erfolgt.

Es handelt sich dabei weder um einen Gerichtsprozeß noch um ein

Verwaltungsverfahren, sondern um einen Prozeß sut generis, der nur
analogiehalber als Prozeß bezeichnet werden kann, selbst wenn es in ihm
eine prozeßhafte, einem Streitfall ähnliche Phase gibt, die einer juristischen
Prozedur ähnelt. Tatsächlich wurde diese Besonderheit des Kanonisati-

onsprozesses schon von neuzeitlichen Kanonisten38 wahrgenommen, die

genau zwischen einem prozeßhaften, prozeduralen, einem Streitfall
ähnlichen Teil und einem eher theologischen und ekklesiologischen Teil der
Prozedur unterscheiden wollten.

Die einem Streitfall ähnliche Phase des Kanonisationsprozesses ist
teilweise vergleichbar mit einem Eheprozeß, weil dort — wie im Eheprozeß

- ein Zweifel besteht. Im Eheprozeß besteht Zweifel darüber, ob die
Ehe nichtig ist — im Kanonisationsprozeß darüber, ob auf heroische
Weise die göttlichen Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe gelebt wurden.

In den Seligsprechungsprozessen sind die Richter — die Mitglieder
der Kongregation — dazu aufgerufen, im Prozeß über den heroischen
Tugendgrad oder das Martyrium zu entscheiden, also zu untersuchen, ob
die oben genannten drei göttlichen Tugenden — gegenüber Gott oder dem

Versammlung heiligzusprechen. Zahlreiche Gläubige sind im Verlauf der zwei tausendjährigen

Geschichte der Kirche durch ein solches synodales Verfahren auf die Liste
der Seligen bzw. Heiligen gekommen. Der Vorsicht Pauls VI. ist es zuzuschreiben, daß

man dem vorgeschriebenen Weg folgte, ja gar zwei Seligsprechungsverfahren gleichzeitig

in die Wege leitete, um seine beiden unmittelbaren Vorgänger Pius XII. und Johannes

XXIII. seligzusprechen. Durch verschiedene Umstände kam es dazu, daß Johannes
XXIII. mit einem anderen Papst seliggesprochen wurde, der auch den Namen Pius,
aber eine andere Kardinalzahl (IX.) trug; vgl. auch Anm. 7—8.

37 Für den lateinischen Text der Formeln vgl. unten Anm. 46 (Seligsprechung) bzw.
53 (Heiligsprechung).

38 Vgl. De MATTA, Carlo Feiice: Novissimus de Sanctorum canonizatione tracta-
tus. Roma, 1678. De Matta wird zitiert bei GUTIÉRREZ: Proclamazione (wie Anm. 9),
513, Anm. 37.



496 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Nächsten — und die damit verbundenen Eigenschaften39 auf mustergültige

Weise gelebt wurden oder ob das Martyrium um des Glaubens
willen40 erlitten wurde.

Die positive Antwort der Abstimmenden bezüglich des vorgelegten
Zweifels, d. h. die Bejahung der untersuchten Frage, ist ein bestimmendes

Element für den Fortgang und den erfolgreichen Abschluß der Causa.

Darüber hinaus sind aber sowohl der Ruf der Heiligkeit oder das

Martyrium wie auch das Nichtvorhandensein eines diesem Diener Gottes
gewidmeten öffentlichen Kultes notwendig.

Wenn ein Ruf der Heiligkeit authentisch ist, vor allem dort, wo der
Diener Gottes gelebt hat und begraben ist, stellt dies eine wichtige
Vorbedingung dar, denn dieser Ruf der Heiligkeit muß spontan sein und darf
nicht künstlich hervorgerufen werden (vgl. c. 2050 §2 CIC/1917). Die
weitere Bedingung des Nichtvorhandenseins eines dem Diener Gottes
gewidmeten öffentlichen Kultes scheint heute eher eine Formalie zu
sein.

Der Prozeß super non cultu spielte in der Vergangenheit eine bedeutende

Rolle; dies zum einen, weil er den Ablauf einer Kanonisation im
Vergleich mit der vorherigen Regelung auf den Kopf stellte, und zum
anderen, weil er die Tendenz zur ausschließlichen Zuständigkeit des Papstes

für Kanonisationen verstärkte. Heutzutage aber wird diese Frage rein
formal betrachtet, weil klar scheint, daß die Zuschreibung des
«Nichtvorhandenseins eines öffentlichen Kultes» sich bloß auf ein formalistisches
Festhalten am Adjektiv «öffentlich» stützt.

Oft kann man in Publikationen, die anläßlich einer Seligsprechung
erscheinen, lesen, daß «in Übereinstimmung mit den Dekreten Urbans
VIII.» bestimmte Gebete die Kriterien des öffentlichen Kultes nicht
erfüllen. Es scheint aber offensichtlich, daß ein Ruf der Heiligkeit und die

Zuschreibung einer gewissen, wenn auch noch nicht vollständig öffentlichen,

Verehrung Hand in Hand gehen.
Als Beispiel kann man hier den Fall Padre Pios von Pietralcina oder

Papst Johannes' XXIII. heranziehen: Vor dem Dekret der Seligsprechung
gab es mit Sicherheit keinerlei öffentlichen Kult41, der ihnen gewidmet

39 Vgl. GUTIÉRREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 515: «An constet de virtutibus
theologalibus fide, spe, caritate tum in Deum tum in proximum, earumque adnexis in
gradu heroico, in casu et ad effectum de quo agitur.»

40 Vgl. GUTIÉRREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 519: «An constet de martyrio ei-

usquecausa, in casu et ad effectum de quo agitur.»
41 Nach can 834 §2 CIC/1983 besteht ein öffentlicher Kult nur «cum defertur

nomine Ecclesiae a personis legitime deputatis et per actus ab Ecclesiae auctoritate pro-
batos.» Als Handlungen eines öffentlichen Kults wären gemäß PAVANELLO, Pieran-



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 497

war — aber man kann dennoch nicht leugnen, daß im Gewissen und in
den Gefühlen vieler Gläubiger, wenn auch auf private Weise42, bereits
ein gewisser Kult, der nicht öffentlich und formell war, bestand.43

Der entscheidende Bestandteil der Causa, der der Natur der Selig-
und vor allem der Heiligsprechungen am ehesten entspricht, ist direkt an
Gottes Eingreifen in die Causa gebunden — es ist das Wunder. Unter
rechtlichen Gesichtspunkten müssen dabei zwei Bedingungen beachtet
werden: Wunder heißt zunächst einmal, daß sich durch das Wirken Gottes

etwas ereignet hat, das die Möglichkeiten der Natur übersteigt. Und
dann muß dieses göttliche Eingreifen auf Grund der Fürsprache des Dieners

Gottes geschehen sein.

Unter rechtlichen Gesichtpunkten kann, was den Beweis der
verschiedenen Elemente anbelangt, die erreichbare Gewißheit nur eine
moralische Gewißheit sein. Diese Gewißheit schließt, auch wenn sie absolut
gesehen die Möglichkeit des Gegenteils nicht ausschließen kann, im
konkreten Fall jedoch die relative Möglichkeit des Gegenteils aus, das heißt,
sie schließt jedes Motiv oder jeden Grund aus, die auf irgendeine Art
und Weise das Urteil44 in Frage stellen könnten. Daher kann eben das

tonio: Piccolo lessico delle cause dei santi, in: QDE 15 (2002), 91—99, hier 97 «la cele-
brazione della messa e dell'ufficio in onore del santo o beato, la dedicazione di chiese

o oratori, l'elezione a patrono» anzusehen. In den Dekreten Urbans VIII. war der
Begriff des öffentlichen Kults noch strenger gefaßt; vgl. APECITI: L'evoluzione (wie
Anm. 12), 82.

42 «Sono invece atti di culto privati le preghiere rivolte a Dio per intercessione di
un servo di Dio, le preghiere per ottenere la canonizzazione, la distribuzione di imma-
gini, l'onore reso alla tomba (fiori, lumi eccetera), nella misura in cui non differisce da

quanto si fa per gli altri fedeli defunti», in: APECITI: L'evoluzione (wie Anm. 12), 98.

Dabei ist es allerdings notwendig, hinsichtlich der der Grabstätte entgegengebrachten
Aufmerksamkeit den Unterschied zwischen der aufgrund persönlicher Zuneigung
erwiesenen Aufmerksamkeit oder jener aufgrund einer kultischen Verehrung zu beachten.

43 Ich persönlich erinnere mich hierbei an meine Großmutter, die Zeitgenossin
Johannes' XXIII. war und ihn um etwa zehn Jahre überlebte. Meine Großmutter betete

nun schon vor der Einleitung des Kanonisationsverfahrens oft für mich oder für ihr
nahestehende Personen mit folgender Formel: «Papst Johannes, der Du jetzt im Himmel

bist, trage diese innigen Bitten für NN vor Gottes Thron » In diesem Gebet
spürt man deutlich die Gefühle einfacher Menschen voller Glauben, aber man kann
dies kaum als öffentlichen Kult bezeichnen, auch wenn dies zur «fama sanctitatis» und
zur ausdrücklichen Errichtung eines privaten Kultes beitragen konnte. Hierbei ist die
Überzeugung zu beobachten, daß der «papa buono» im Paradies sei, woraus die Gläubigen

die Konsequenz ziehen, daß man ihn anrufen kann, um seinen Beistand zu
erlangen.

44 Vgl. GUTIÉRREZ: Proclamazione, (wie Anm. 9), 521 und ebd. Anm. 55 und 56;
dort wird auch der Bezug zu Aussagen des Lehramts hergestellt und werden weitere
bibliographische Hinweise gegeben.



498 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Wunder als Bestätigung oder Bereicherung der moralischen Gewißheit
angesehen werden.

Außerdem kann, jedenfalls soweit es sich um das Wunder handelt,
die Tatsache an sich mit einem sehr hohen Grad an moralischer Sicherheit

bewiesen werden. In der Tat sind die wunderbaren Ereignisse in den
meisten Fällen unerwartete, schlagartige und durch die heutige Medizin
nicht erklärbare Heilungen. Dazu gehören allerdings nicht schlichtweg
unmögliche Dinge wie etwa das Nachwachsen eines amputierten
Körperteils o. ä.45 Auch was die Zuschreibung des anerkannten Wunders
anbelangt, kann natürlich auch nur eine moralische Gewißheit erzielt werden,

welche die gleichen Eigenheiten wie die moralische Gewißheit
bezüglich der Beweise der Bestandteile der Causa aufweist.

Es muß daher daran erinnert werden, daß die Ergebnisse des juristischen

Prozesses, obwohl sie die Basis und Grundlage der päpstlichen
Entscheidung sind und dazu beitragen, diese vorzubereiten (und zu
bilden), noch nicht die päpstliche Entscheidung ausmachen. Auch wenn die

Schlußfolgerungen des Prozesses der päpstlichen Entscheidung am nächsten

stehen, sind sie dennoch für die oberste Autorität der Kirche nicht
zwingend. Weil die Entscheidung des Papstes derartige Schlußfolgerungen

übersteigt, ist diese Entscheidung außerhalb des eigentlichen Prozesses

anzusiedeln und bleibt im wesentüchen eine freie Entscheidung,
deren Grundlagen in den Beweisen des Prozesses zu suchen sind, die aber

eigentlich als Ausübung des päpstlichen Lehramts zu betrachten ist. Es

ist, jedenfalls theoretisch gesehen, durchaus vorstellbar, daß selbst wenn,
was hier angenommen wird, alle Beweise moralische Gewißheit bieten
und zweifelsfrei ein Wunder auf Fürsprache eines Dieners Gottes
vorliegt, daraus für den Papst keine Notwendigkeit folgt, eine Selig- bzw.
Heiligsprechung vorzunehmen.

Auf der anderen Seite versteht man, wenn man sich die aus juristischer

Sicht objektiv bestehenden Grenzen des Verfahrens vor Augen
hält, daß auch die Notwendigkeit eines Wunders nicht in absolutem Sinne

zu verstehen ist und daß es, zumindest im Hinblick auf das nicht
verbindliche Seligsprechungsdekret, möglich ist, in einigen Fällen von dieser

Notwendigkeit abzusehen. Da nun Inhalt und Grenzen der rechtlichen
Qualifikation der päpstlichen Proklamation klar vor Augen liegen, soll
diese Qualifikation nun unter theologischem Aspekt genauer betrachtet

45 Ein solcherart wunderbares Ereignis soll sich vor einigen Jahrhunderten in Spanien

zugetragen haben, wie ein Journalist und Schriftsteller berichtet (MESSORI, Vitto-
rio: II miracolo: Spagna 1640: indagine sul più sconvolgente prodigio mariano. Milano,
1998/2000). Dabei muß die Frage nach der Zuverlässigkeit der historischen Quellen,
die von diesem Ereignis berichten, natürlich offen bleiben.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 499

werden, wobei verstärkt der Unterschied zwischen Selig- und Heiligsprechung

beachtet werden soll.

IV. Die theologische Qualifikation der Selig- und Heiligsprechungsdekrete

1. Das Seligsprechungsdekret

In der bereits mehrmals erwähnten historischen Untersuchung Kuttners
über die päpstliche Alleinzuständigkeit für Kanonisationen werden von
ihm Definitionen gegeben — sowohl für die Selig- als auch für die
Heiligsprechung —, die jedoch auf die historische Epoche, welche von Kuttner
untersucht wird, um den Beginn dieses päpstlichen Anspruchs festzulegen,

keine Rücksicht nehmen.
Unter beatificatio versteht man, so schreibt Kuttner, eine päpstliche

Entscheidung, die geringere Auswirkungen hat als eine Heiligsprechung.
Die Seligsprechung gestattet nur den — weltweiten oder teilkirchlichen —

Kult des als selig betrachteten Dieners Gottes, ohne hierzu eine feste

Regel vorzuschreiben. Es handelt sich dabei um eine Entscheidung, die
als solche keinerlei Verpflichtung zur Glaubenszustimmung mit sich

bringt. Im Sinne des derzeit geltenden Kirchenrechts handelt es sich bei
ihr nur um eine Etappe auf dem Weg zur Kanonisierung und daher nicht
um eine endgültige Entscheidung.46 Der Seligsprechungsprozeß hat
jedoch als weiteres Ziel die Heiligsprechung im Auge, für die er den
Löwenanteil der Ermittlungen übernimmt.47

46 Auch die Formel der Seligsprechung («Nos vota Fratris Nostri N.N. Episcopi
(N.N.) necnon plurium aliorum Fratrum in Episcopatu multorumque Christifidelium
explentes, de Congregationis de Causis Sanctorum consulto, auctoritate Nostra Apo-
stolica, facultaten facimus, ut Venerabiiis Servus Dei N.N. Beati nomine appelletur ei-

usque festum die in locis et modis iure statutis quotannis celebrari possit»), die derzeit

vom Papst benutzt wird, bringt den vorläufigen Charakter der Entscheidung zum
Ausdruck. Nach GUTIÉRREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 512 handelt es sich um eine

momentane Entscheidung der gesetzgebenden Gewalt (und nicht der Judikative) in
einem gewissen Moment, durch den der Papst ermöglicht, daß ein Diener Gottes von
diesem Zeitpunkt an als Seliger verehrt werden und daß ihm zu Ehren ein öffentlicher
Kult in einer Diözese oder Ordensgemeinschaft entstehen kann. Die feierliche
Überführung des Leichnams von Johannes XXIII. in den Petersdom, die an Pfingsten 2001
in Anwesenheit Papst Johannes Pauls II. stattfand, könnte widersprüchlich erscheinen
zu den Grenzen, die der Verehrung eines Seligen gezogen sind, aber auf jeden Fall ist
hier festzuhalten, daß die Verehrung Johannes' XXIII. (bis zu einer etwaigen
Heiligsprechung) im Augenblick (offiziell gesehen) fakultativ ist und sich nur auf die Diözese

Rom erstreckt.
47 Vgl. ECKARDT, Maternus: Art. «Seligsprechung» in 2LThK IX, Sp. 642-644, hier

644. Im 3LThK gibt es kein eigenes Stichwort zur Seligsprechung mehr, stattdessen
wird auf das Lemma «Heiligsprechung» verwiesen.



500 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Wenn man dies berücksichtigt, kann der Inhalt des Seligsprechungsdekrets

also modifiziert werden, indem man zum Beispiel die Reichweite
des gestatteten Kultes erweitert, oder das Dekret kann übergangen oder
annulliert werden. Der Unterschied zwischen Selig- und Heiligsprechung
ist dennoch einzig auf den Umstand begrenzt, daß der Papst bei der
Seligsprechung ein Urteil spricht, das nicht die definitive Eigenschaft der

Heiligsprechung besitzt. Es ist genau dies das einzig wirklich unterscheidende

Merkmal zwischen den beiden Entscheidungen, was schon einige
Kanonisten noch unter der vorherigen Gesetzgebung betonten.48

Gemäß der Apostolischen Konstitution Divinus perfectionis Magister
(Abschnitt III, 15), die derzeit diese Fragen regelt, kommt die Gewährung

eines öffentlichen Kultes für einen Diener Gottes in der Kirche
alleine dem Papst zu. Indessen ist die Seügsprechung als solche nicht
explizit in der Apostolischen Konstitution erwähnt, weshalb einige Kanonisten

anmerkten, daß der selbständige Seligsprechungsprozeß eigentlich
abgeschafft werden müßte.49

Es ist jedoch daran zu erinnern, daß es im Lauf der Geschichte nicht
immer eine so genaue Unterscheidung zwischen Selig- und Heiligsprechung

wie heute gab. Die früher durch den Ortsbischof vorgenommene
translatio stellte beispielsweise einen endgültigen Vorgang dar. Die
Seligsprechung als eigenes und selbständiges Rechtsinstitut50 beginnt sich erst
zwischen dem 15. und 17. Jahrhundert zu entwickeln und kann gewissermaßen

als eine der Konsequenzen der Reformen des Kanonisationspro-
zesses bezeichnet werden.

48 Vgl. SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 410-413, der HlNSCHIUS: System
(wie Anm. 25), 249 und DE MATTA: Sanctorum (wie Anm. 38), 7 zitiert. De Matta
schrieb 1678 folgendes: «In beatificatione vero Summus Pontifex uti Princeps Eccle-
siae, solum indulget, cum titulo Beati, cultum et venerationem alicui Dei servo, vel ge-
neraliter, vel restricte ad personas aut loca (...).»

49 Dieser Meinung sind beispielsweise die Kanonisten Heinz Maritz und Richard
A. Strigl, wie SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 411 Anm. 1799 anmerkt,
welcher im Gegenteil zu bedenken gibt, daß sich für die Seligsprechung im Vergleich mit
der vorherigen Regelung nichts geändert habe. Einen Grund für das Stillschweigen des

Gesetzgebers liefert VERAJA, Fabijan: Commento alla nuova legislazione per le cause
dei Santi (Sussidi per lo studio delle cause dei Santi, Bd. 1). Roma, 1983, 47: «Proprio
per questi motivi la Costituzione Apostolica è stata formulata in tal modo da non aver
bisogno di ritocchi qualora in futuro la Santa Sede decidesse di modificare la prassi og-
gi vigente» (vom gleichen Autor ist auf deutsch erschienen: Heiligsprechung: Kommentar

zur Gesetzgebung und Anleitung für die Praxis: Übers, und hrsg. von Andreas Resch.

Innsbruck, 1998). Vgl. auch SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 411, Anm. 1800.
50 Vgl. dazu SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 106—113 (Kap. 8: Die

Entwicklung der Seligsprechung).



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 501

Hinsichtlich der theologischen Qualifikation des Seligsprechungsdekrets

kann der Schluß gezogen werden, daß dieses sicher sowohl aus dem
Bereich der Glaubenswahrheiten als auch aus dem Bereich der definitiven

Wahrheiten auszuschließen ist. Unter rein kirchenrechtlichem
Gesichtspunkt besteht die Bedeutung des Seligsprechungsdekrets allein darin,

eine vorläufige und provisorische Anordnung zu treffen, die in der
Folge durch eine definitive Entscheidung bestätigt werden könnte, wenn
die notwendigen Bedingungen verifiziert wären — genauso gut aber könnten

diese Bedingungen auch nicht bestätigt werden und somit ihren
besonderen Charakter verlieren. Es handelt sich dabei um eine Maßnahme
mit gewissermaßen rein «fakultativem» Inhalt in dem Sinn, daß der
öffentliche Kult nicht vorgeschrieben, sondern ihm bloß zugestimmt wird.
Allein dem Papst kommt die Entscheidung zu, einer an ihn gerichteten
Anfrage, ob einem Diener Gottes ein öffentlicher Kult gestattet werden
könne, zuzustimmen (indulget).

Daher dürfte die Weigerung eines Gläubigen, am öffentlichen Kult
eines Dieners Gottes teilzunehmen oder die Weigerung eines Gläubigen,
einen Diener Gottes als Person, die im Augenblick vor Gottes Angesicht
steht, zu verehren, keine negativen Auswirkungen auf dessen théologale
Tugend des Glaubens oder gar Konsequenzen im strafrechtlichen Sinn
der cc. 750 §1 und 752 und 1364 CIC/1983 haben51, da es sich dabei weder

um (göttliche und katholische bzw. kirchliche) Glaubenswahrheiten
noch um eine endgültige Entscheidung im Sinne des c. 750 §2 handelt,
welche gemäß c. 1371 CIC mit der Strafandrohung einer gerechten Strafe

belegt wären. Analoge Canones gibt es auch im CCEO. Hier könnten
Anmerkungen verschiedenen Charakters gemacht werden in Bezug auf die

Kardinaltugend der Vorsicht (prudentia); doch handelt es sich eher um
eine Frage der Zweckmäßigkeit, einer Entscheidung des kirchlichen Lehramts

anzuhängen; um die gehorsame Bereitschaft, die Entscheidung
anzunehmen, aber nicht um eine Pflicht, weder in theologischer noch in
kirchenrechtlicher Hinsicht.

51 Um beim aktuellen Bezug dieser Frage zu bleiben: Zuvor wurde angemerkt, daß
die Seligsprechung Pius IX. bzw. José Maria Escrivàs (natürlich vor seiner Heiligsprechung)

bestimmte Kritikpunkte hervorriefen. Da es sich dabei um Seligsprechungen
handelte, kann die angebrachte Kritik nicht Gegenstand kirchenrechtlicher Strafmaßnahmen

sein, obwohl man behaupten kann, daß die lehramtliche Entscheidung, wenngleich

sie vorläufig ist, von Seiten jedes Gläubigen — im Sinne der Tugend der Vorsicht
(prudentia) — sowohl aufmerksam untersucht als auch großzügig angenommen werden
sollte.



502 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Im Unterschied zu einer gewissen Epoche, in der es keine passende
Unterscheidung zwischen Selig- und Heiligsprechung gab52, in der die er-
stere Bezeichnung manchmal die Entscheidung des Ortsbischofs meinte,
während mit der zweiten die Prozedur und Entscheidung des Bischofs
von Rom bezeichnet wurde, ist die Unterscheidung zwischen Selig- und
Heiligsprechung, zwischen einem Seligen und einem Heiligen heute sehr

gut und sehr genau definiert.

2. Das Heiligsprechungsdekret

Unter canoni^atio versteht man — so schreibt jedenfalls Kuttner — die
unfehlbare Entscheidung, mit der der Papst festsetzt, daß ein verstorbener
Diener Gottes sich im Paradies befindet, womit zugleich sein Kult bzw.
seine Verehrung in der ganzen Kirche angeordnet wird.53 Handelt es sich
bei der Seligsprechung nur um einen Zwischenschritt, was bedeutet, daß

die Entscheidung des Papstes weder definitiv noch unfehlbar ist, so
nimmt die päpstliche Entscheidung im zweiten Fall (Heiligsprechung)
sowohl endgültigen, irreformablen als auch unfehlbaren Charakter an.

Über den endgültigen, irreformablen Charakter scheint kein Zweifel
zu bestehen. Allerdings läßt Kuttner eher implizit einige Bedenken
bezüglich der Bezeichnung «unfehlbar» durchscheinen, obgleich er beteuert,

deren theologische Schlußfolgerung nicht bestreiten zu wollen. Auch
wenn die weltweit gültige Kanonisation von ihrem Wesen her — hat sie

doch Teil an der Unfehlbarkeit — vom Papst nicht an einen rangniedrigeren
Prälaten delegiert werden kann54, so ist doch, wenn man die

Kirchengeschichte aufmerksam und ehrlich betrachtet, nicht zu leugnen, daß

Alexander III. eine Delegation für möglich hielt. Papst Alexander III.
(der Jurist Rolando Bandinelli) schrieb dem Erzbischof von Canterbury,

52 Vgl. SCHULZ, Winfried: Art. «Heiligsprechung» in 3LThK IV, Sp. 1328—1331, hier
1329: «Zwischen <Seligen> und <Heiligen> wurde nicht unterschieden»; ebd.: «So bildete
sich allmählich auf der Gr(undlage) der Attribute <beatus> und <sanctus> die
Unterscheidung v. bfl. Seligsprechung und päpstl. H(eiligsprechung) heraus.»

53 KUTTNER: Réserve (wie Anm. 13), 175. Auch die heute gebräuchliche Formel
bei einer solchen päpstlichen Entscheidung zeigt deren lehramtlichen und dogmatischen

Wert, zudem wird diese von einer gesetzlichen Anordnung begleitet, mit der der
öffentliche Kult in der ganzen Kirche angeordnet wird: «Ad honorem Sanctae et Indi-
viduae Trinitatis, ad exaltationem fidei catholicae et vitae christianae incrementum,
auctoritate Domini nostri Iesu Christi, beatorum Apostolorum Petri et Pauli ac Nostra,
matura deliberatione praehabita et divina ope saepius implorata, ac de plurimorum
Fratrum Nostrorum consilio, Beatum N.N. Sanctum esse decernimus et definimus, et
Sanctorum Catalogo adscribimus, statuentes eum in universa Ecclesia inter Sanctos pia
devotione recoli debere.» Vgl. GUTIÉRREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 512f.

54 Vgl. LAMBERTINI: De servorum Dei (wie Anm. 25), I, 44 8ss.; WERNZ, Franz
Xaver: lus Decretalium. Roma, 21908, Bd. III, S. II n. 364,31 und n. 371,53.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 503

Thomas Becket, daß er (der Papst) die von dem Erzbischof erbetene
Vornahme der Kanonisation von Anselm von Aosta zunächst verschoben
habe. Nichtsdestoweniger hatte er entschieden, dem Erzbischof selbst
die Aufgabe zu übertragen, vor allen Suffraganbischöfen und Äbten der

Kirchenprovinz Canterbury die Untersuchung über die Tugenden und
die Wunder Anselms vorzunehmen und sich nach Einholung der

Meinungen und der Zustimmung der versammelten Prälaten über die
Kanonisierung Anselms auszusprechen. Die Entscheidung über die Kanonisierung

konnte also in diesem Falle von dem Erzbischof, der mit der Autorität

des Papstes ausgestattet war, im Zusammenwirken mit den um ihn
versammelten Prälaten getroffen werden. Dabei konnten sie davon
ausgehen, daß das von ihnen ausgesprochene Urteil vom Papst gebilligt und
bestätigt werden würde.55

Kuttner zufolge56 wäre es nicht möglich, den Ausdruck super illo cano-

ni^ando, secundum quod in consilio eorum inveneris, nostra fultus auctoritate
procédas als eine vom Papst selbst beschlossene, wenngleich an eine Bedingung

geknüpfte, Kanonisation zu interpretieren, so daß sich der
Delegierte nur der Erfüllung der Bedingung hätte vergewissern müssen, um
dann die Kanonisierung veröffentlichen zu können.57

Ganz gewiß aber ist Prosper Lambertini, der diesen Brief Alexanders
III. nicht kannte, im Falle der Delegation Clemens' III. an die Bischöfe
von Merseburg und Eichstätt sowie an weitere Prälaten im Zusammenhang

mit der Kanonisation Ottos von Bamberg dieser Auslegung
gefolgt.58 Aber in diesem Falle hatte der Papst Folgendes geschrieben: «(...)
et si non inueneritis aliquid quod obsistat, ipsum canonizatum, auctoritate

freti apostolica, solemniter et publice nuntietis».59 Der oben zitierte
Text Alexanders III. lautet anders.

55 «(...) rogasti ut illum canonizare uellemus. Nos uero duximus differen-
dum. Nunc autem negotium istud tue eure tueque discretioni committimus, per
apostolica scripta tibi mandantes, quatenus fratres episcopos nostros suffraganeos tuos
et abbates conuoces, et coram eis omnibus, predicti viri saneti vita eius perfecta

et miraculorum serie publice declarata, cum consilio et assensu conuenientium fra-
trum super illo canonizando, secundum quod in consilio eorum inueneris, nostra fultus
auctoritate procédas; sciens quod nos illud, quod tu super hoc cum dictis fratribus pro-
uideris statuendum auetore Domino, ratum et firmum habebimus.» Vgl. JAFFÉ, Ph./
WATTENBACH, W./LOEWENFELD, S. (Hgg.) [=JL]: Regesta Pontificum Romanorum.
Bd. 2. Leipzig, 21888. 10886; MlGNE PL 200, Sp. 236.

56 KUTTNER: Réserve (wie Anm. 13), 183—184 Anm. 3.
57 So auch HiNSCHIUS: System (wie Anm. 25), 245 Anm. 5.
58 LAMBERTINI: De servorum Dei (wie Anm. 25), 1, 44, 15.
59 Vgl. JL 16411 (wie Anm. 55).



504 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Aber auch im Falle Clemens' III. scheint die von Lambertini
vorgebrachte Auslegung (canoni^atio sub conditione, purificatio — promulgatio) unter
dogmatischem Gesichtpunkt nicht glücklicher gewählt als der Begriff
einer «delegierten Kanonisation». Eine unfehlbare Aussage, deren
Zustandekommen an eine zukünftige Untersuchung geknüpft ist, wäre für Kuttner

eine contradictio in adiecto. Auf der einen Seite definiert man die cano-

m^atio als unfehlbare Äußerung, aber auf der anderen Seite kann eine
unfehlbare Äußerung nicht als solche bezeichnet werden, wenn sie von
dem positiven Ausgang einer noch durchzuführenden Untersuchung
abhängt. Wenn man nun also die Möglichkeit einer delegierten canoni^atio

(in dem Sinn, daß die Proklamation oder die Kanonisationsformel vom
Papst anderen übertragen wird) zugibt, scheint es weniger einfach, einer
solchen Proklamierung die Note der Unfehlbarkeit zuzuschreiben.

Auf jeden Fall scheint die oben formulierte Definition, die von Kuttner

1938 mit großer Sorgfalt aufgegriffen und — wie wir gesehen haben —

einer subtilen, aber objektiven Kritik unterzogen wurde (was der
Definition im übrigen eine gewisse Schärfe nahm), der herrschenden
theologischen Lehre der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu entsprechen,
wenngleich diese die dogmatischen Entscheidungen des Ersten Vatika-
nums hinsichtlich der Äußerungen des päpstlichen Lehramtes vielleicht
zu wörtlich nahm.

In einem System scholastischen Typs, wo jede dogmatische Äußerung

von einer positiven theologischen Qualifikation und einer
dazugehörenden negativen Zensur begleitet wurde, hatte man das Kanonisati-
onsdekret oft durch die sehr relevante Qualifikation der Unfehlbarkeit
charakterisiert. Diese unter Theologen allgemein verbreitete Position wurde,

obwohl sie Kuttner 1938 mit kritischen Anmerkungen versehen hatte,

von Theologen noch in den Konzilsjahren für zutreffend gehalten.
Die Kanonisierung galt als ein feierliches und endgültiges Dekret des

Papstes in seiner Eigenschaft als unfehlbarer Lehrer der Kirche über die

Heiligkeit eines Dieners Gottes auf Erden oder dessen Martyrium sowie
seine Aufnahme ins Paradies, die in der Aufnahme in den Kanon der

Heiligen seinen Ausdruck fand. Gemäß der Meinung wichtiger Theologen60

wäre die Kirche bei diesen Aussagen unfehlbar gewesen.61 Es ist an

60 Vgl. KLAUSER, Renate: Art. «Heiligsprechung» in 2LThK, V, Sp. 142—143, hier
142. Klauser beruft sich ebd. auf die theologische Summe der spanischen
Jesuitentheologen: Patres Societatis Jesu Facultatum Theologicarum in Hispania Professores,
Sacrae Theologiae Summa, I—IV, Madrid 1953—55, I (4), pp. 746ss. Eben von der
Frage der Unfehlbarkeit des päpstlichen Urteils handelt die Studie von SCHENK, Max:
Die Unfehlbarkeit des Papstes in der Heiligsprechung: Ein Beitrag zur Erhellung der

theologiegeschichtlichen Seite der Frage. Freiburg/Schweiz, 1965.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 505

dieser Stelle jedoch sofort darauf hinzuweisen, daß in der dem Zweiten
Vatikanum folgenden Ausgabe des LThK die Kanonisation als die feierliche

Entscheidung des Papstes über das tugendhafte Leben der Diener
und Dienerinnen Gottes, die ein außerordentliches Zeugnis für das

himmlische Königreich abgelegt haben, bestimmt wird.62 Es wird aber
keinerlei Bezug zum theologischen Kriterium der Unfehlbarkeit hergestellt.

Tatsächlich wurde früher selbst dem oben erwähnten
Seligsprechungsdekret eine bedeutende theologische Qualifikation beigegeben,
wenngleich man sich darin nicht auf die Unfehlbarkeit bezog. Dies,
obwohl es sich dabei doch nur um eine nicht-endgültige Zwischenetappe
handelte und damit keine absolute Sicherheit gegeben war, sondern dieses

zweifellos nur die Richtung angebend und nicht-bindend war. Aber
dies war sicher der Tatsache geschuldet, daß die Unterscheidung
zwischen den beiden Prozeduren und den dazugehörigen Entscheidungen,
wie oben gezeigt wurde, noch nicht ausreichend geklärt war und nicht so

genau vorgenommen wurde. Das heutige Seligsprechungsdekret ist, seiner

konsultativen und nicht-endgültigen Eigenschaft entsprechend, frei
von jedem Zwang zur Zustimmung.

Was die theologische Qualifikation der Heiligsprechung anbelangt,
so unterstreicht man heute auch auf Seiten der eher klassischen, gemässigten

Theologen, daß das alte System der Qualifikationen und Zensuren
der Vergangenheit angehört. Hier sei nur festgehalten, daß man diese

Meinung akzeptieren, nichtsdestoweniger aber einige Reserven anbringen
kann. Wenngleich es zutrifft, daß zum Beispiel in der erwähnten neuesten

Auflage des Lexikons für Theologie und Kirche (3LThK) unter dem
Stichwort «Heiligsprechung» die theologische Qualifikation nicht mehr
erwähnt wird, so können einem unter dem Stichwort «Qualifikationen»,
auch wenn die Darlegungen in wesentlich geraffterer Form erfolgen als

in der vorhergehenden Auflage63, einige Anmerkungen doch nicht entgehen,

die die Bedeutung der theologischen Qualifikation hervorheben.

61 Zuletzt vertritt ganz entschieden diese Lehre PIACENTINI, Ernesto: L'infallibi-
lità papale nella canonizzazione dei Santi, in: Monitor Ecclesiasticus 117 (1992), 91—132.

62 Vgl. SCHULZ: Heiligsprechung (wie Anm. 52), Sp. 1328. Das 3LThK bezieht sich
nicht mehr auf die Unfehlbarkeit, sondern zitiert ausführlich direkt aus dem Text der
Apostolischen Konstitution Divinus perfectionis Magister {AAS 75 [1983] 349) und aus
dem Katechismus der Katholischen Kirche (Nr. 828) und beendet die solcherart gegebene

Begriffsbestimmung durch den abschließenden Satz: «Diese amtl(iche) Gewißheit
rechtfertigt den öff(entlichen) Kult der Heiligen.»

63 Im 3LThK von 1999 füllt dieses Stichwort gerade zwei Spalten (VIII, Sp. 755—

757), während die zweite Auflage von 1968 noch fast sechs Spalten, z.T. in
Kleindruck, über dieses Thema verzeichnete (VIII, Sp. 914—920).



506 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Dieses System der theologischen Qualifikationen und Zensuren hat sich

vor allem im Laufe des 19. Jahrhunderts entwickelt. Auch wenn es dazu
nie eine einheitliche Interpretation gab und dieses System nie offiziell
von der Kirche autorisiert wurde, benutzten Lehramt und Theologen dieses

doch oft und gerne als taugliches Mittel zur Bezeichnung des Grads
der Anerkennung einer theologischen Lehre mit Hilfe kurzer Formeln.
Noch heute unterstreicht man, daß dieses System, auch wenn es inzwischen

von geringerer Wichtigkeit ist, seine Bedeutung für die Unterscheidung

zwischen Offenbarungs- und kirchlichem Glauben sowie für die

Beurteilung dogmengeschichtlicher Entwicklungen nicht verloren hat.64

Dieses System ist der heutigen dogmatischen Theologie nicht völlig
fremd, wenngleich heute eher die Qualifikation als die Zensur betont
wird. Dies gilt umso mehr, als es jüngst von der Kongregation für die
Glaubenslehre in der lehrmäßigen Anmerkung, die das Apostolische
Schreiben (ein Schreiben Motu Proprio) Ad tuendam fidem Johannes Pauls

IL vom 18. Mai 1998 begleitete, wieder aufgegriffen wurde.65

Tatsächlich kann die Kanonisierung von Heiligen in der Reihe von
Beispielen, die als verbindlich (im Verständnis des zweiten Absatzes des

vom Heiligen Stuhl approbierten Glaubensbekenntnisses66) zu betrachten

sind und die aus historischer Notwendigkeit mit Offenbarungswahrheiten

verknüpft sind, eingeordnet, nicht aber als göttlich geoffenbart
bezeichnet werden — und genau so wird sie auch erwähnt: Ihr wird
ausdrücklich die theologische Qualifikation des dogmatischen Faktums
zugeschrieben.67

64 Die Autorität dessen, der dies konstatiert, ist keine geringe: Der Artikel zum
Stichwort «Qualifikationen» im 3LThK wurde von dem zum Kardinal ernannten
Münchner Theologen Leo SCHEFFCZYK verfaßt.

65 Vgl. AfkKR 167 (1998), 150-157 {Ad tuendam fidem) bzw. 178-188 (Formeln und
lehrmäßiger Kommentar).

66 AAS 81 (1989), 104—106 und c. 833 CIC; vgl. auch Anm. 65 (dort insbesondere
die entsprechenden Abschnitte aus dem Glaubensbekenntnis, bzw. der Erläuterung auf
den Seiten 179—180 und 187).

67 PIACENTINI: L'infallibilità (wie Anm. 61), 122—123 behauptet, daß die Kanoni-
sation ein dogmatischer Fakt sei, der notwendigerweise die päpstliche Unfehlbarkeit
mit sich bringe. Er bezieht sich vor allem auf VERAJA, Fabijan: La beatificazione — sto-
ria, problemi, prospettive, Roma 1983, 14. Auch ZANETTI: Beatificazioni (wie Anm.
11), 41, vertrat eher eine infallibilistische Haltung, als er, zwischen Selig- und
Heiligsprechung unterscheidend, schrieb: «La sentenza di beatificazione emessa dal Papa è

da considerarsi corne un giudizio pubblico e moralmente certo; la sentenza di canoniz-
zazione emessa dal Papa è da ritenersi corne un pronunciamento definitivo e infallibi-
le.» Einige Seiten danach (S. 50) übernahm er die von Frutaz vorgebrachte These
(FRUTAZ, Amato Pietro: Elementi costitutivi delle cause di canonizzazione, in: diverse
Verf.: La Santità cristiana. Roma, 1980, 419): «La canonizzazione è un fatto dogmatico



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 507

Bevor wir in die nähere Untersuchung über die Frage der Wahrheiten

eintreten, die aus logischer oder historischer Notwendigkeit mit der
Offenbarung verknüpft sind, für endgültig entschieden zu gelten haben
und welche zudem Objekt der ersten Änderung des CIC/1983 waren68,
ist bezüglich der Qualifikation als dogmatischer Fakt, die dem Dekret
bzw. der Äußerung der Kanonisation zugesprochen wurde, Stellung zu
nehmen.

Wenn man sich die von Kuttner und von der herrschenden Meinung
der Theologen der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts gestützte Bestimmung

bewußt macht, daß es sich dabei um eine verbindliche Entscheidung

des obersten Lehramts handelte, der als unfehlbarer Äußerung
anzuhängen galt, so könnte es scheinen, daß die Qualifikation als dogmatischer

Fakt (factum dogmaticum) den Grad der der Kanonisationssentenz
gewährten theologischen Qualifikation verringert. In der Tat ist daran zu
erinnern, daß die theologischen Qualifikationen, wenn man die verschiedenen

Bereiche berücksichtigt, auf die sie sich beziehen können, alle aus
dem Bereich der Theologie stammen (vom de fide definita bis zur sententia

probabilis), während die des höchsten Grades den enger eingegrenzten
Bereich des Glaubens betreffen, die des höheren und des höchsten Grades

zugleich den Bereich des Glaubens und den der Unfehlbarkeit.69
Wenn nach diesem Schema die dogmatischen Fakten facta dogmatica)

den Bereich der Theologie betreffen, so betreffen sie sicher nicht den
Bereich des Glaubens, aber sie können zumindest den Bereich der
Unfehlbarkeit berühren. Sie verlangen dennoch wenn schon nicht eine
absolute, so doch eine theologische Zustimmung im Licht des Glaubens,
des Lehramts und der Vernunft, also wäre die anwendbare Zensur im
Falle der NichtZustimmung die des theologischen Irrtums (error theologi-

che tocca l'infallibilitä», wobei Zanetti allerdings weniger sicher zu sein schien. Zanetti
ergänzt, daß die Kanonisierung, die eigentlich keine Glaubenszustimmung verlange,
welche dagegen von einem theologisch als unfehlbar qualifizierten Satz verlangt wäre,
«deve dunque essere ravvisata come una delle realtà previste dal § 2 del c. 750» (ebd.,
50). Wenn die Wichtigkeit eines unfehlbaren Urteils sowie die dazu notwendigen, sehr

rigiden und die Unfehlbarkeit auf wenige Fälle einschränkenden Voraussetzungen
gemäß der Konstitution Pastor Aeternus des I. Vatikanums beachtet werden, kann man
sich fragen, ob es angesichts der in der Geschichte sowie auch heute so zahlreichen
Heiligsprechungen wirklich notwendig sei, eine so hohe theologische Qualifikation für
jede Heiligsprechung zu beanspruchen. Es scheint außerdem zweckmäßig, die
ökumenischen Folgen der Heiligenverehrung nicht außer Betracht zu lassen. Eine nicht
adäquate theologische Qualifikation der Heiligsprechung könnte im sehr sensiblen ökumenischen

Bereich die Berührungsschwierigkeiten eher vergrößern anstatt sie zu verringern.
68 Vgl. Anm. 65.
69 Vgl. CARTECHINI, Sisto: De valore notarum theologicarum et de criteriis ad eas

dignoscendas (Corso P.U.G.). Roma, 1951, 134f.



508 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

eus). Tatsächlich gilt ein dogmatischer Fakt (factum dogmaticum) als theologisch

sicher (theologice certuni), und im Fall der NichtZustimmung resultiert
daraus die Leugnung eines eng mit der Offenbarung verknüpften Dogmas,

die Leugnung also einer theologischen Schlußfolgerung.
Ein letztes Beispiel für einen dogmatischen Fakt factum dogmaticum),

zusätzlich zu den von der lehrmäßigen Anmerkung zitierten70, wäre der
Beweis der Existenz Gottes. Die Leugnung oder NichtZustimmung zu
einem solchem Satz, der logischerweise mit der Offenbarung verknüpft
ist, bedeutete das Begehen eines theologischen Fehlers, während die für
einen derartigen Satz notwendige Zustimmung nicht absolut, sondern
nur theologisch wäre.

Hier wurde angemerkt, daß der dogmatische Fakt factum dogmaticum)
der Kanonisierung von Heiligen sich an der Grenze zwischen dem
Bereich der Unfehlbarkeit und demjenigen der Theologie ansiedelt.
Tatsächlich verließe man, wenn die der Kanonisationsäußerung beigefügte
theologische Note nicht als theologisch sicher, sondern nur als eine der
katholischen Lehre (doctrina catholica) zählen würde, den Bereich der
Unfehlbarkeit, um wieder in den Bereich der Theologie zu kommen. Der
Grenzbereich verschwimmt zudem immer mehr, weil für einige die
theologische Note der katholischen Lehre auf der Skala der theologischen
Qualifikationen derjenigen der theologisch sicheren (theologice certd)

vorangeht. Auch im Falle einer katholischen Lehre wäre die Zustimmung nur
theologisch, aber die Zensur wäre darauf reduziert, die Meinung dessen,
der seine Zustimmung nicht gibt, nur als waghalsig (opinio temeraria) zu
bezeichnen. Im moralischen Bereich bedeutet dies, wenn die
NichtZustimmung zu einer theologisch sicheren Äußerung factum dogmaticum) als

Todsünde bezeichnet werden könnte, da sich indirekt ein Verstoß gegen
den Glauben ergäbe, daß die NichtZustimmung zu einer katholischen
Lehre zwar als Sünde — und zwar als Sünde wegen Kühnheit, also als

Verstoß gegen die Tugend der Vorsicht und nicht wie im Fall der
Qualifikation theologice certa als ein, zumindest indirekt, gegen die Tugend des

Glaubens gerichtetes Vergehen —, nicht unbedingt aber als Todsünde
bezeichnet werden könnte.

Wie man feststellen kann, dürften das factum dogmaticum und somit
auch das Urteil über die Kanonisation eines Heiligen sowie das Dekret
zur Seligsprechung auf keinen Fall eine Klassifikation als unfehlbare
Entscheidung beinhalten, wie ehedem von verschiedenen Theologen vertre-

70 Dies wären die Legitimität der Papstwahl oder die Feier eines Ökumenischen
Konzils (z.B. das Konzil von Trient) und eben jene hier behandelte Frage der Kanonisierung

Heiliger. Vgl. AfkKR 167 (1998), 187.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 509

ten wurde. Wenn also bezüglich der Unfehlbarkeit des päpstlichen
Urteils über die Kanonisation Zweifel erhoben werden können, so kann
hinsichtlich der Endgültigkeit der Entscheidung der Heiligsprechung, im
Gegensatz zum derzeitigen Seligsprechungsdekret, kein Zweifel bestehen.

Man kann sich fragen, ob die endgültige Entscheidung der Kanonisation

gleichzeitig eine definitive Wahrheit, die historisch mit der
Offenbarung verknüpft ist, bedeutet. Im Falle einer positiven Antwort auf diese

Frage bedeutete die NichtZustimmung zu einer päpstlichen Heiligsprechung

das Vorliegen des in c. 752 §2 CIC beschriebenen Tatbestandes,
und somit folglich auch die Konsequenzen des c. 1371 §1 CIC (bzw.
c. 598 §1 und c. 1436 §2 CCEO).

Wenn die Kanonisation als dogmatischer Fakt {factum dogmaticum)
verstanden wird, müßte sie selbstverständlich als definitive Wahrheit
angenommen werden. Man muß jedoch die Frage beantworten, ob die
Heiligsprechung ein dogmatischer Fakt factum dogmaticum) ist, auf den man
die Qualifikation des theologisch sicheren (theologice certum) und die Zensur

des theologischen Fehlers (error theologicus, gegen die Tugend des

Glaubens) oder zumindest die Qualifikation als katholische Lehre und
die Zensur der «kühnen Meinung» (gegen die Tugend der Vorsicht)
anwenden kann.

Für einige Theologen hätte die Qualifikation des «theologisch Sicheren»

den gleichen Wert wie die des «sicheren Urteils» (sententia certa), des

«gemeinsamen und sicheren Urteils», des «moralisch sicheren Urteils».
Diese Qualifikation verweist die Heiligsprechungsäußerung ausschließlich

in den Bereich der Theologie und nicht in den des Glaubens oder
der Unfehlbarkeit. In diesem Falle wäre die nötige Zustimmung eine

theologische, während die Zensur diejenige einer «kühnen Meinung» wäre;

moralisch gesehen käme diese einer Sünde, eventuell gar einer
Todsünde der Kühnheit gleich.

Aber die päpstliche Entscheidung, einen Seligen in den Kanon der

Heiligen aufzunehmen, könnte auch nicht als definitive Wahrheit erscheinen

(obwohl es sich um eine definitive Entscheidung handelt71, jedoch,
genauer gesagt, nur unter kirchenrechtlichem Aspekt), sondern nur als

sichere Wahrheit (tuta). Man kann also nicht das Gegenteil von dem, was
der Pontifex erklärt hat, unterrichten oder unterstützen. In diesem Falle
wäre die nötige Zustimmung, obwohl die Zensur noch immer die einer

71 Angesichts der Fragen, die auf verschiedenen Ebenen hinsichtlich der Einführung

einer Zustimmung zu endgültigen Lehrsätzen laut wurden, brachte der jesuitische
Kanonist Örsy einige Kritikpunkte an, denen teilweise zuzustimmen ist, zuletzt, in:
ÖRSY, Ladislav: L'età ecumenica del papato, in: I! Regno, Heft Nr. 881 (15. Mai 2001),
297—302, insbesondere 301—302.



510 Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

«kühnen Meinung» wäre, nur eine äußerliche, und im moralischen
Bereich käme dies wohl einer Todsünde, allerdings eher einer Todsünde
des Nichtgehorsams, gleich. Wenn man sich die von Kuttner formulierten

historisch-kritischen Anmerkungen bewußt macht und wenn die
Verbindung zwischen der Kanonisationsäußerung und der Offenbarung nicht
logischen Charakters, sondern eher historischer Natur ist, könnte man
bei aller Vorsicht dazu neigen, das Kanonisationsdekret eher als sichere
Wahrheit denn als theologisch definitive Wahrheit zu betrachten.

V. Schluß

Einem Satz Kenneth L. Woodwards zufolge stimmen Theologen im
allgemeinen der «päpstlichen Unfehlbarkeit» zu, während sich die Kanoni-
sten über diese weniger begeistert äußern.72 In der Tat sind und bleiben
die Kanonisten weniger «begeistert» von der Unfehlbarkeit als die Theologen.

Nach den Lehraussagen des Ersten Vatikanischen Konzils fand in
den theologischen Handbüchern zum Beispiel fast keine Diskussion mehr
über die Möglichkeit eines häretischen Papstes und über dessen etwaige
Absetzung im Falle einer Häresie statt.

Dagegen hatten die Kanonisten keine Bedenken, die Debatte über
diese Frage fortzusetzen und über theoretisch vorstellbare Ereignisse —

z. B. «si papa fieret Turca», was wäre, wenn der Papst zum islamischen
Glauben konvertieren würde — zu diskutieren. Und auch in der Geschichte

der Kirche zeigte sich, daß unter denen, die behaupteten, daß der Papst
bei Kanonisierungen «errare potest», allesamt Kanonisten waren. Trotzdem

wurde einer von diesen, Sinibaldus Fliscus, in der Mitte des 13.

Jahrhunderts zum Papst gewählt, es war Innozenz IV. Weitere Vertreter
sind Henricus Bartolomei aus Susa (der unter dem Namen Kardinal Hos-
tiensis bekannt ist), auch er ein Kanonist des 13. Jahrhunderts, sowie
Johannes Andreae im 14. und Felinus Sandeus im 15. Jahrhundert.73 Wie
man sieht, sind dies nicht nur irgendwelche, sondern sogar sehr bedeutende

Kanonisten des Mittelalters. In der darauffolgenden Zeit haben die

Theologen die Meinung vertreten, daß der Papst sich nicht irren kann

72 WOODWARD, Kenneth L.: Making Saints: How the Catholic Church determines
who becomes a Saint, who doesn't and why. New York, 1990, 68 [dt.: Die Helfer Gottes.

Wie die katholische Kirche ihre Heiligen macht. München 1991; 21993], der bei
PIACENTINI: L'infallibilità (wie Anm. 61), 97—99 zitiert wird: «(...) is a solemn declaration
of sanctity - canonizazion - an infallible act of the pope? Canon lawyers tend to think
not, while theologians have generally held that it is (...).»

73 Vgl. SCHENK: Unfehlbarkeit (wie Anm. 60), 147-148.



Die Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen 511

bzw. «pie creditur quod non potest errare.»74 Seit der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts ist davon nur der Halbsatz übriggeblieben, daß der Papst
«non potest errare».

Nach dem Zweiten Vatikanum meinen wieder einige Theologen —

wie schon im Mittelalter —, daß das Kanonisierungsdekret nicht zu den

Lehraussagen gehört, die als solche die theologische Qualifikation der
Unfehlbarkeit verdienen.

Die Kanonisten haben meistens nur technische Fragen bzw. Fragen
des Prozeduralen untersucht und den Theologen die Debatte über die

theologische Qualifikation des Kanonisierungsurteils überlassen. Unsere
Überlegung behält eher denjenigen vorsichtigen Charakter bei (auch was
die historischen, nicht anfechtbaren und mit Akribie von Kuttner
geprüften Ereignisse betrifft), den schon c. 1351 CIC/191775 hervorgehoben

hatte, den der heutige Codex (c. 749 § 376) wiederholt und demzufolge

im allgemeinen eine Rechtsvermutung bezüglich der «Nichtunfehlbar-
keit» einer Lehre angenommen wird. Eine Lehre ist nämlich nur dann als

unfehlbar anzusehen, wenn dies offensichtlich feststeht (manifesto consti-

terit).
Ob aus den hier untersuchten historischen, theologischen und

rechtlichen Anmerkungen ohne Zweifel hervorgeht, daß die Lehre von der
Unfehlbarkeit der päpstlichen Entscheidungen hinsichtlich der
Kanonisierungen «manifesto constiterit», kann nur mit dem Ausdruck beantwortet

werden, den die mittelalterlichen Kanonisten manchmal benutzten,
wenn die Fragen ziemlich schwierig wurden: «id inquirat lector».

74 Vgl. das von Schenk zusammengestellte reichhaltige Verzeichnis: SCHENK:
Unfehlbarkeit (wie Anm. 60), welches aufgenommen und integriert wurde bei PlACEN-
TINI: L'infallibilità (wie Anm. 61), 110—114.

75 Ad amplexandam fidem catholicam nemo invitus cogatur.
76 Infallibiliter definita nulla intellegitur doctrina, nisi id manifesto constiterit.


	Die kanonisch-theologische Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

