Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Die kanonisch-theologische Qualifikation papstlicher Selig- und
Heiligsprechungen

Autor: Aimone, Pier V.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PIER V. AIMONE

Die kanonisch-theologische Qualifikation
papstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Ausgehend von einigen umstrittenen Selig- bzw. Heiligsprechungen der
jungeren Zeit, untersuchen wir die Rolle der kanonischen bzw. theologi-
schen Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen.* Unter Be-
rucksichtigung der historischen Entwicklung der Selig- bzw. Heiligspre-
chung gelangen wir zu der Annahme, dal3 das Kanonisationsdekret —
auch wenn es unter kanonistisch-rechtlichem Aspekt eine definitive Ent-
scheidung darstellt — theologisch gesehen auch als sichere Wahrheit statt
als theologisch definitive Wahrheit betrachtet werden konnte.

1. Einfiibrung

Im Gegensatz zum CIC von 1917 (c. 1999-2141) enthilt das Gesetzbuch
der lateinischen Kirche von 1983 keine Normen iber das, was man ge-
meinhin einen Heiligsprechungsprozell nennt. Der oberste Gesetzgeber
— der Papst — hat es vorgezogen, diese Normen im Rahmen eines beson-
deren Gesetzes, der Apostolischen Konstitution Divinus perfectionis Magis-
ter, zu etrlassen.!

Das Zweite Vatikanische Konzil hatte seinerzeit in der Tat auch die
Frage der Kanonisierungen angesprochen und einige Hinweise gegeben,
die von Paul VI. getreulich und vorsichtig aufgegriffen und in einige
rechtliche Regelungen gefal3t wurden, die den Willen des Konzils im ka-
nonisch-rechtlichen Bereich umsetzten. In diese Reihe von Aktualisie-
rungsmaBnahmen fiigten sich die neuen Normen iber Kanonisierungs-

* Diesen Artikel habe ich in italienischer Sprache verfaBlt; mein Assistent Jochen
Krenz, lic.theol, hat ihn ins Deutsche bersetzt. P.A.

Y Acta Apostolicae Sedis (AAS) 75 (1983), 349-355. Neben dieser apostolischen Kon-
stitution (CA DPM) sind die Normae servandae in inqguisitionibus ab episcopis faciendis in
causis sanctorum heranzuziehen, die von der Kongregation fiir die Heiligsprechungen
am 7. Februar 1983 erlassen wurden, in: AA4S 75 (1983), 396—403.



482 Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen

prozesse® ein, das heiit diejenigen tber die Reform der rémischen In-
stanz, die mit einer derartigen Aufgabe betraut ist. Durch diese Regelun-
gen wurde auch die Kongregation fir Selig- und Heiligsprechungspro-
zesse gegrindet.’

Seit thren Urspringen hat die Kirche ihre Martyrer verehrt, die mit
threm Blut fir Christus Zeugnis abgelegt hatten. Und seit dem flnften
Jahrhundert empfiehlt die Kirche ihren Glaubigen die confessores, die Be-
kenner, zur Verehrung. Darunter werden Gliubige verstanden, die — so
wie die Martyrer mit ithrem Blut Zeugnis fur Jesus, den gottlichen Mei-
ster der Vollkommenheit, ablegten — durch die heroische Austibung
christlicher Tugenden wihrend ihres Lebens von ihrem Glauben Zeugnis
gaben. Johannes Paul II. hat dieser ehrwiirdigen Tradition der katholi-
schen Kirche sicherlich neue und grundlegende Impulse gegeben.

Einige haben ausgerechnet, dal Johannes Paul II. mehr Menschen
heilig- und seliggesprochen hat als jeder seiner Vorginger. Doch nicht
nur das: Die Anzahl seiner Selig- und Heiligsprechungen tbertrifft die
Summe der Selig- und Heiligsprechungen aller seiner Vorginger, seitdem
die Regelungen bestehen, die dem Papst allein die Fihigkeit zur Kanoni-
sierung zusprechen.*

Einige haben diese immense Aktivitit begriiflt, die geeignet ist, die
allen Gliubigen gemeinsame Berufung zur Heiligkeit, welche von den
Konzilsvitern so nachdriicklich betont wurde, auf deutlich wahrnehm-
bare Weise in Ritus und Liturgie umzusetzen. Der Verehrung der Gliu-
bigen wurden von offizieller Seite nicht nur Kleriker und Ordensleute,

2 Litterae Motu Proprio datae Sanctitas clarior vom 19.03.1969, in: AAS 61 (1969),
149-153.

3 Apostolische Konstitution Sacra Ritunm Congregatio vom 08.05.1969, in: AAS 61
(1969), 297-305. Die Kongregation (ihre genaue Bezeichnung lautet heute gemil3 der
Apostolischen Konstitution Pastor bonus Kongregation fiir die Selig- und Heiligspre-
chungsprozesse) ist in drei Abteilungen aufgeteilt: eine juristische Abteilung, die des
Glaubenspromotors (Promotor generalis fided) und die historisch-hagiographische Abtei-
lung. Mit der Apostolischen Konstitution Divinus perfectionis Magister vom 25.01.1983
und den Normae servandae in inguisitionibus ab episcopis faciendis in causis sanctorum vom
07.02.1983 (s. Anm. 1) war eine Umstrukturierung der Kongregation verbunden. Dazu
s. auch A#nPont (2000), 1939f.

* GemiB TINCQ, Henri: La canonisation expresse de Josemaria Escriva, fondateur
de I’'Opus Dei, in: Le Monde vom 27.02.2002, 1, hitte Johannes Paul II. seit 1978, dem
Jahr seiner Wahl, bis zum 26. Februar 2002, 470 Menschen heilig- und 1300 seligge-
sprochen; d.h. im Durchschnitt kreierte der Papst 60 neue Heilige bzw. Selige pro Jahr.
Wahrend seiner 15-jdhrigen Amtszeit hatte sein Vorginger Paul VI. nur 23 Menschen
heiliggesprochen. Von Beginn des Jahres 2002 bis zum Juli 2003 wurden weitere 18
Christen heilig- und 37 seliggesprochen. Unter http://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/csaints/index_ge.htm ist eine aktualisierte Liste einsehbar.



Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen 483

sondern auch — und das in immer groBBerem Umfang — Laien, seien es
Minner oder Frauen, empfohlen.

Andere wiederum, und zwar keineswegs unbedeutende Personlich-
keiten der romischen Kurie, haben weniger positiv tber diese immense
Aktivitat gesprochen. Dies entweder aus theologischen Griinden, wegen
okumenischer Bedenken (weil man Schwierigkeiten im Umgang mit an-
deren christlichen Konfessionen, insbesondere mit den Protestanten, be-
fiirchtete) oder aus eher kirchenpolitischen Griinden bzw. Befiirchtun-
gen hinsichtlich der Opportunitit mancher Heiligsprechungen, die Re-
serven hervorriefen. Man koénnte — um an einige aktuelle Beispiele zu
erinnern — die Martyrer des 20. Jahrhunderts erwihnen oder insbeson-
dere die Mirtyrer im China des 19. Jahrhunderts.®> Andere pipstliche
Entscheidungen haben auch mehr oder weniger versteckte Kritik her-
vorgerufen, die stets zumindest die Angemessenheit mancher solcher
Entschlisse betraf.

An erster Stelle wird hier immer wieder die Entscheidung, den spani-
schen Priester und Opus-Dei-Griinder José Maria Escriva de Balaguer
heiligzusprechen, angefiihrt. Die anlifllich dieses Ereignisses angefithrten
Kritikpunkte betreffen einerseits die kurze Zeitspanne, die zwischen
dem Tod des Dieners Gottes und seiner Seligsprechung lag, andererseits
das umstrittene Werk des Griinders, die Vereinigung oder Gesellschaft
apostolischen Lebens, die heute als Personalprilatur des Opus Dei be-
kannt ist. Dieser Kritik wurde bei der damaligen Seligsprechung in ge-
wisser Weise dadurch begegnet, dall man die liturgische Feier zu Ehren
José Marias, zu der Ubrigens Hunderttausende Gldubige nach Rom ge-
kommen waren, mit der Seligsprechung einer farbigen Ordensschwester
verkniipfte, die den meisten Glaubigen zuvor vollig unbekannt gewesen
sein diirfte. Es handelte sich dabei um die Selige Josephina Bakcita, die
im 19. Jahrhundert im Sudan lebte.

In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dal} diese so un-
bekannte Selige Bakcita nur wenige Jahre spiter nach einer aufgrund ih-
rer Fiursprache geschehenen wunderbaren Heilung in die Liste der Heili-
gen aufgenommen wurde. Dieses Wunder war nach den derzeit gelten-
den ProzeBregeln ausreichend, um auf schnelle Weise zu ihrer Heilig-
sprechung tberzugehen.

Das Gleiche ereignete sich nicht so schnell im Fall des seligen
Escriva — und dies trotz der scheinbar so zahlreichen Wunder, die seiner

> In letzterem Fall fillt deren liturgischer Gedenktag ausgerechnet auf den chinesi-
schen Nationalfeiertag, was heftige Kritik von Seiten der chinesischen Regierung her-
vorrief, deren Beziehungen mit dem Vatikan aus anderen — wohlbekannten — Griinden
sowieso schon gespannt sind.



484 Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Firsprache zugeschrieben wurden. Letztlich wurden diese Wunder aber
von der zustindigen Kongregation anerkannt, die dem Papst vorschlug,
den seligen Escriva zu kanonisieren. Der Vorschlag wurde vom Papst
angenommen, und die feierliche Proklamation der Kanonisierung fand
am 6. Oktober 2002 statt.®

Die Heiligsprechung des Kapuzinerbruders Francesco Forgione —
ein Diener Gottes, den die Mehrheit der Gldubigen unter dem Namen
Padre Pio (von Pietralcina) besser kennt — hat ebenfalls, wenn auch weit-
aus weniger heftige, Kritik hervorgerufen. Dies zum einen wegen der
Auseinandersetzungen, die der Selige in seiner Vergangenheit mit den
Vertretern der Hierarchie — sowohl der lokalen als auch der universellen
(Heiliges Offizium) — hatte, zum anderen storte man sich an der exzessi-
ven Volksfrommigkeit, die sich um Padre Pio entwickelte.

Vor allem zwei Seligsprechungen der letzten Zeit 16sten Reserven
aus, da man in ihnen den Versuch eines Ausgleichs zwischen zwei kir-
chenpolitischen Lagern sah — und Kirchenpolitik sollte einer solchen
Handlung eigentlich fremd sein. Auch wenn die Seligsprechung des Die-
ners Gottes Angelo Roncalli (Papst Johannes XXIII.) einhellige Zustim-
mung fand, mehr noch: der Gestalt des «papa buono» grofie Verehrung
entgegengebracht wird, so wurde doch einige, sogar sehr heftige, Kritik
laut angesichts der Entscheidung, den Diener Gottes Giovanni Maria
Mastai Ferretti (Papst Pius IX.) seligzusprechen und diese Feier auch
noch mit der Seligsprechung Johannes XXIII. zu verbinden. Viele sahen
darin einen rein kirchenpolitisch motivierten Versuch mit dem Zweck,
innerhalb der Kirche ein Gleichgewicht zwischen Konservativen und Pro-
gressiven zu schaffen.

Schon wihrend des Konzils gab es eine Debatte um die Seligspre-
chung von Papst Johannes XXIII., als einige Bischéfe vorschlugen, ihn
einer alten Tradition folgend direkt durch die Akklamation der Konzils-
viter seligzusprechen. Der Vorschlag wurde von Paul VI. jedoch nicht
angenommen. Dagegen eroffnete er ein regulires Seligsprechungsverfah-

¢ Wie TINCQ im oben erwihnten Artikel (s. Anm. 4) schreibt, hatte José Maria
Escriva nur 27 Jahre auf seine Kanonisierung warten mussen. Dies war nur etwas we-
niger als Theresia von Lisieux, die 1897 starb und 28 Jahre spiter kanonisiert wurde.
Jeanne d’Arc muBte 489 Jahre warten, Vinzenz von Paul 77 Jahre, der Pfarrer von Ars
66 Jahre und Teresia von Avila 40 Jahre. Tincq erginzt, daB3 der Rekord Escrivas von
Mutter Teresa iibertroffen werden konnte, deren Seligsprechungsprozel bereits 22
Monate nach ihrem Tod (1997) eréffnet wurde. Zugleich erinnerte er aber daran, daf3
die Seligsprechungsprozesse von Oscar Romero bzw. Madeleine Delbrel etheblich lang-
samer voranschreiten und daB auch sehr bekannte Menschen auf ihre Seligsprechung
noch warten miissen, so z.B. Chatles de Foucault, der Griinder der Kleinen Brider,
bzw. Robert Schumann, einer der «Viter» der Europiischen Gemeinschaften.



Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen 485

ren, allerdings nicht nur fiir Johannes XXIII., sondern auch fiir Pius XII.
Letzteres ist immer noch in der Schwebe, weil es nicht so schnell wie
dasjenige von Johannes XXIII. vorankam. Die heute gestellten dringen-
den Fragen tber die Rolle von Pius XII. wihrend des Zweiten Welt-
kriegs erleichtern eine Fortsetzung oder gar einen Abschlufl des Verfah-
rens nicht unbedingt.

Was Pius IX. anbelangt, so hat Johannes Paul II. diese Entscheidung
dadurch verteidigen wollen, dal3 er die Tugenden und die Persénlichkeit
Pius IX., also vor allem dessen personlichen Glauben und weniger des-
sen amtliches Handeln als Papst, hervorhob. In der Tat bezogen sich die
meisten strittigen Punkte auf das «amtliche» Handeln dieses Papstes des
Ersten Vatikanischen Konzils: Vertreter der jidischen Gemeinschaft er-
innerten an dessen Antisemitismus ebenso wie an die berithmt-bertich-
tigte Mortara-Affire.” Der liberale und laizistische Teil der italienischen
Gesellschaft beklagte den pipstlichen Widerstand gegen die italienische
Einigungsbewegung und das Konigreich Italien, da Pius IX. verbissen
und uneinsichtig an der anachronistischen weltlichen Herrschaft des
Papstes iiber Rom und den Kirchenstaat festhielt. Manche Katholiken
sehen in Pius IX. vor allem den Papst des Sy/labus, jenes Dokuments des
Lehramts von 1864, das sich vehement gegen bestimmte Menschen-
rechte und Grundfreiheiten (Glaubensfreiheit, Gewissensfreiheit etc.)
ausgesprochen hatte, und den Papst, der das Dogma der «pipstlichen
Unfehlbarkeit» winschte, welche das Erste Vatikanische Konzil trotz der
divergierenden Ansichten vieler Konzilsteilnehmer verkiindete. Eben je-
ne Kritiker haben einen gewissen Widerstand gezeigt, eine derart kontro-
vers diskutierte Persénlichkeit als Seligen zu verehren, die noch dazu die
Abgrenzung der katholischen Kirche gegentiber der modernen Welt sym-

" Damit ist der Fall jenes jiidischen Kindes Edgardo Mortara angesprochen, das im
19. Jahrhundert in Bologna anliBlich einer lebensbedrohenden Krankheit von einem
katholischen Dienstmidchen der Familie getauft und danach auf Befehl der rémischen
Kurie den Eltern weggenommen wurde, um es katholisch zu erziehen. Der Fall schlug
Wellen in ganz Europa und wurde fiir liberale Krifte zum Symbol fiir die allen elterli-
chen Rechten Hohn sprechende Riickstindigkeit des Kirchenstaates. Pius IX. nahm
personlich Anteil an dem IFall und verteidigte das Vorgehen seiner Behérden. Aus dem
Jungen wurde spiter ein katholischer Priester. Vgl. hierzu ausfihrlich aus kritisch-en-
gagierter, teils populirwissenschaftlicher Sicht KERTZER, David I.: Die Entfithrung des
Edgardo Mortara: Ein Kind in der Gewalt des Vatikans. Miinchen, 1998. Die Reaktio-
nen der Offentlichkeit und die dahinter stehenden politischen Triebkrifte und Inte-
ressen analysiert MILETTO, Gianfranco: Der Mortarafall vor dem Beginn der Einheit:
Neue Urkunden aus dem Vatikanischen Archiv, in: ZRGG 45 (1993), 1-17. Vgl. auch
die Literaturangaben unten in Anm. 8, die gleichfalls auf die Mortara-Affire eingehen.



486 Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen

bolisiert, da gerade dieser Papst jede Gewissensfreiheit und Eigenverant-
wortung der Gliubigen ablehnte.®

Diese Ereignisse haben die Notwendigkeit eines genaueren Nach-
denkens tber die theologische und kirchenrechtliche Qualifikation papst-
licher Selig- und Heiligsprechungen deutlich gemacht. Kiirzlich erschie-
nene vertiefte Studien und Untersuchungen tber die Heiligsprechung ha-
ben eher die prozeduralen Normen oder den stark pastoralen Charakter
der pipstlichen Selig- und Heiligsprechungen untersucht. Sie haben aber
eine genauere Analyse der Natur dieser Entscheidungen unter dogmati-
schem und kanonistischem Aspekt auler Acht gelassen.’

Natiirlich handelt es sich bei Heiligsprechungen um Urteile oder De-
krete, die vom Papst — in seiner Eigenschaft als Hirte der universellen
Kirche — feierlich ausgesprochen bzw. veroffentlicht werden. Aber um
welche Entscheidungen handelt es sich? Was fiir eine «theologische Qua-
lifikation» ist an diese Entscheidungen anzulegen? Welches ist deren Cha-
rakter? Handelt es sich wirklich um echte Urteile? Sind dies unfehlbare
oder verbindliche Urteile? Welche innere oder duBlere Einstellung kann
und mul} ein gliubiger Katholik beztglich solcher Rechtsakte einneh-
men? Wie hoch ist der Grad an Zustimmung, den der Gliaubige zeigen
muf3? Handelt es sich um einen Jurisdiktionsakt, der vom Papst in seiner
Eigenschaft als oberstem Richter in der Kirche ausgeht — oder handelt es
sich vielmehr um einen Akt aufgrund des pipstlichen Lehramtes, wobei
noch zu fragen wire, ob es sich hier um das ordentliche und allgemeine
oder um das auBBerordentliche Lehramt handelt.! Geht es bei dieser Pro-
klamation ex cathedra am Ende gar um eine Glaubenswahrheit? Genau
diese Frage, die sich durch Komplexitit und Schwierigkeit auszeichnet,
ist Gegenstand meiner Uberlegungen. Gerade deshalb kann diese Frage
nicht losgelést vom historischen Prozel3 der Entwicklung der Selig- und

8 In seiner Muttersprache ergibt der Name dieses Papstes ein Wortspiel mit der
Ordinalzahl «der Neunte», die dessen Namen folgt: Pio Nono (Pius IX.), wie Mastai
Ferretti nach seiner Wahl genannt wurde, kann im Italienischen als doppelte Negation
verstanden werden («No! Nol») und spielt somit auf dessen Widerstand gegen alle mo-
dernen «Zeitirrtimer» (vgl. Syllabus errorum 1864) an. Vor der Seligsprechung Pius’ IX.
erfolgte ein einstimmig (!) gefater BeschluBl der Arbeitsgemeinschaft katholischer Kir-
chenhistoriker im deutschen Sprachraum, der sich aus historischer Sicht gegen eine Se-
ligsprechung dieses Papstes aussprach; dokumentiert in Orientierung Nr. 64 (2000), 149.
Die rémische Entscheidung wird auch angefragt bei SCHATZ, Klaus: Fragen zur Selig-
sprechung Pius IX., in: S#dZ Nr. 8 (2000), 507-516 und CONZEMIUS, Viktor: Se-
ligsprechung im Widerstreit: Zur Debatte um Papst Pius IX., in: HK 54 (2000), 452—456.

. Vgl. GUTIERREZ, José Luis: La proclamazione della santita nella Chiesa, in: Tus
Ecclesiae X11/2 (2000), 493-529. Vgl. zum rechtlichen Aspekt auch SCHULZ, Winfried:
Das neue Selig- und Heiligsprechungsverfahren. Paderborn, 1988.

10 Vgl. dazu LG 25 bzw. cc. 747-755 CIC/1983.



Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen 487

Heiligsprechungen betrachtet werden, das historische Geschehen muf}
vielmehr stindig beriicksichtigt werden.

Auf jeden Fall mull man sich zuvor eine Unterscheidung bewul3t
machen: Auch wenn frither kein Unterschied zwischen einer Selig- und
Heiligsprechung gemacht wurde, so mufl man heute doch unbedingt zwi-
schen einem Seligsprechungsdekret und einem solchen zu einer Heilig-
sprechung trennen, weil heute zwischen diesen beiden pipstlichen Ent-
scheidungen ein substanzieller Unterschied besteht. Tatsdchlich ist das
Dekret zur Seligsprechung heute lediglich ein Zwischenschritt auf dem
Weg zur Heiligsprechung. Es handelt sich dabei um eine vorlidufige Ent-
scheidung'!, die schon aufgrund ihrer Natur keinesfalls ein endgtltiges
Urteil sein kann und deswegen auch keineswegs unfehlbar ist.

II. Ein Abriff der Geschichte der Selig- und Heiligsprechung

Es ist sicherlich nicht méglich, in einem kurzen Artikel, dessen eigentli-
ches Ziel die Beantwortung bestimmter anderer Fragen ist, eine ausfiht-
liche Geschichte der Kanonisierung darzulegen. Zudem gibt es bereits
einige Studien und Forschungsbeitrige, von denen ausgehend man zu ei-
ner Gesamtsicht der historischen Ereignisse dieses Teils der Kirchenge-
schichte gelangen kann.'? Unter diesen gibt es einen Beitrag Stephan Kutt-
ners'®, der den Wandel von der bischéflichen frans/atio hin zu der dem
Papst vorbehaltenen Kanonisation, die endgiltig durch Gregor IX. ver-
bindlich wurde'4, beschreibt.

" Hinweise zur Debatte tiber die Eigenarten beider Verfahren sind zu finden bei
ZANETTI, Eugenio: Beatificazioni e canonizzazioni nella Chiesa del terzo millennio, in:
Quaderni di diritto ecclesiale (QDE) 15 (2002), 31-56, hier 55-56. Fiir den eher formalen
Aspekt der Seligsprechungen vgl. GUTIERREZ, José Luis: La metodologia nelle cause
di canonizzazione, in: ODE 16 (2003), 61-80. Die in der Didzese durchzufiihrende
Prozedur behandelt MARTINELLI, Giuseppe: Procedure di canonizzazione nella inchie-
sta diocesana, in: ODE 16 (2003), 12-29 und den Ablauf des Verfahrens in Rom ZANET-
T1, Eugenio: Procedure di canonizzazione nella «fase romana, in: ODE 16 (2003), 30—60.

128, zuletzt APECITI, Ennio: L’evoluzione storica delle procedure ecclesiastiche di
canonizzazione, in: ODE 15 (2002), 57-90.

13 KUTTNER, Stephan: La réserve papale du droit de canonisation, in: Revue histori-
que de droit frangais et étranger (RHDF), Serie IV, 17 (1938), 172-228.

" Gregor IX. fiigte in den Liber extra einen Teil eines umfangreicheren Schreibens,
das 60 Jahre frither von Alexander III. an Koénig Kol von Schweden gesandt wurde, als
Dekretale Auadivimus ein. Vgl. dazu genauer und mit ausfithrlichen Literaturhinweisen
SIEGER, Marcus: Die Heiligsprechung: Geschichte und heutige Rechtslage (Forschun-
gen zur Kirchenrechtswissenschaft; Bd. 23). Wurzburg, 1995, 58 Anm. 262,



488 Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Die Geschichte der Art und Weise, wie man in der katholischen Kirche
Heilige kanonisierte, kénnte — vereinfacht gesagt — in drei (bzw. vier!)
Abschnitte unterteilt werden. Der erste Abschnitt, von den Anfingen
der Kirche bis ungefihr zum Jahr 1000, konnte als Zeitalter der translatio
oder elevatio bezeichnet werden. Diese Handlung wurde vom Ortsbischof
veranla3t und ausgefiihrt, was dem Ereignis einen rein lokalen Charakter
gab. Jedoch ist hierbei zwischen Mirtyrern, welche seit dem ersten Jahr-
hundert verehrt wurden, und Bekennern, welche seit dem vierten Jahr-
hundert verehrt wurden, zu unterscheiden. Die franslatio oder elevatio ist
der feierliche Akt, durch den der Bischof offiziell einen Kult um einen
Heiligen begriindet, wobei die eigentliche Handlung daraus bestand, daf3
der Bischof die Gebeine des Heiligen aus dem Grab «erheben» liefl und
sie anschlieBend feietlich in einen Altar Uberfihrte. Am Altar wurde
dann die Messe zu Ehren des neuen Heiligen gefeiert. Das neue Heili-
genfest wurde also durch den Akt der franslatio begrindet. Oder der Bi-
schof beschrinkte sich darauf, einen bestehenden Kult oder eine zuvor
bereits von anderen vorgenommene #ranslatio zu bestitigen.'® Die bischof-
liche #ranslatio blieb fur mehrere Jahrhunderte die dbliche Form, um ei-
nen Heiligenkult zu begriinden. Tatsichlich kann man beobachten, da3
wihrend dieser Zeit die Begriffe franslatio und canonisatio synonym ver-
wendet wurden, und zwar in dem Sinn, daB eine translatio/ canonisatio, die
von einem Ortsbischof ausgefiihrt wurde, auf die Didzese beschrinkt
blieb und es sich somit um Partikularkanonisierungen handelte. Eine vom
Papst vorgenommene translatio/ canonisatio dagegen gab der Kanonisie-
rung einen universellen Wert.!”

Die Jahre vom Beginn des zweiten Jahrtausends bis etwa zur Hailfte
des 13. Jahrhunderts bildeten gewissermaflen eine Zwischenepoche, in
der sich die bischoéfliche #ranslatio und die péapstliche Reservation der Ka-
nonisation iiberschnitten und beide nebeneinander existierten. Erste Ver-
suche, die Kanonisierung alleine dem Papst zuzuschreiben, reichen von
Johannes XV. um 993 bis zur Dekretale Aeterna et incommensurabilis, die

15 Der Abschnitt, der der Periode der bischéflichen Kanonisation vorangeht, kann
als Zeit von der Verehrung der Martyrer hin zur Verehrung der Bekenner bezeichnet
werden. Vgl. APECITI: L’evoluzione (wie Anm. 12), 62—67.

16 Vgl. SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 33-40.

7 Eine vollstindige Definition der universellen Kanonisierung wird im Dekret
Cum secundum evangelicam (Potthast 1000, vgl. dazu auch unten Anm. 21 bzw. 22) Inno-
zenz’ III. formuliert, mit dem der Papst die Kaiserin Kunigunde von Bamberg in die
Liste der Heiligen aufnimmt. Nur der Papst — in seiner Eigenschaft als Vzcarius Christi —
gilt als zustindiger Richter, der ex plenitudine potestatis die formelle Order ausgeben kann,
der zufolge der Kult des neuen Heiligen ab waniversibus fidelibus befolgt werden solle.
Vgl. KUTTNER: Réserve (wie Anm. 13), 208.



Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen 489

zwischen 1171 und 1181 von Alexander III. an den schwedischen Koénig
gesandt wurde.!® Ein Teil dieses Schreibens wird 1234 im Liber extra als
Dekretale Awudivimus ¥ wieder aufgenommen, mit der Gregor IX. das
Recht zur Heiligsprechung endgiiltig allein dem rémischen Apostoli-
schen Stuhl vorbehalt.

Alexander III., der Verfasser dieser Dekretale, die am Beginn des
papstlichen Vorbehalts des Kanonisierungsprozesses steht, hatte im
Laufe seines Pontifikats fiinf Kanonisierungen vorgenommen, darunter
die des Mirtyrers Thomas Becket, des am 29. Dezember 1170 in seiner
Kathedrale ermordeten Erzbischofs von Canterbury — ein Ereignis iibri-
gens, das in der mittelalterlichen Welt hohe Wellen schlug. Von diesem
Geschehen lassen sich selbst in einem kanonistischen Werk, nimlich in
einem um 1177 zusammengestellten (und derzeit nicht edierten) Kom-
mentar zum Dekret Gratians, der Summa in decretumn des Simon Bisinia-
nensis, noch Spuren finden.?® Derselbe Erzbischof Thomas Becket hatte
zuvor, im Jahre 1163, die universell giiltige Kanonisierung seines Vor-
gingers auf dem erzbischoflichen Stuhl von Canterbury (Anselm, der aus
Aosta in Italien stammte) verkiindet. Aber diese Entscheidung wurde nur
dank einer ausdriicklichen Delegierung Alexanders 11I. méglich.

Wahrend einer dritten Periode, die von der zweiten Hailfte des 17.
Jahrhunderts bis heute reicht, hat sich die pipstliche Alleinzustindigkeit
fir Heiligsprechungen durchgesetzt; folglich kommt die Entscheidung,
ob ein verstorbener Glaubiger in den Heiligenkalender aufzunehmen ist,
dem Papst zu, das heifit die Entscheidung tber die Kanonisierung und
damit zugleich die Entscheidung iiber die weltweite Giiltigkeit der Ka-
nonisierung.

8 (...) cum etiam si signa et miracula per eum plurima fierent, non liceret uobis
pro sancto absque auctoritate romane ecclesie eum publice uenerari (...).» Vgl. KUTT-
NER: Réserve (wie Anm. 13), 214.

19X 3.45.1 (FRIEDBERG, Emil: Corpus Iuris Canonici (Bd. 2): Decretalium Collec-
tiones. Leipzig, 1881, Sp. 650).

20 Im Kommentar zum Stichwort «homicidio» im Abschnitt De cons. D. 1 c. 19,
welcher die Weihe oder Wiedereinweihung einer Kirche unter gewissen Umstinden
(nach einer Entweihung durch das VergieBen von Sperma oder menschlichem Blut)
behandelt, schreibt Simon: «Si autem in ecclesia martir occiditur, ut in Cantuariensi ec-
clesia temporibus nostris pretiosus martir Thomas est martirio consecratus, non credi-
mus quod iterum sit talis ecclesia consecranda, quia huius effusio sanguinis non dicitur
ecclesiam polluere sed sacrare» (MS London, Lambeth Palace Library 411 fol. 92vb).



490 Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen

1. Von der Dekretale Audivimus Gregors IX. bis zu den Mafnabmen Urbans
V11

Auch was die Prozedur, die der pipstlichen Proklamation vorausgeht,
anbelangt, kann man mehrere Perioden unterscheiden. In der Tat wurde
mit der endgiiltigen Festschreibung der pipstlichen Alleinzustindigkeit
alles — selbst was die als Zwischenschritt betrachtete Seligsprechung be-
trifft — allein dem rémischen Bischof vorbehalten. Zudem ist noch an-
zumerken, daf3 es im Mittelalter keine genaue Abgrenzung zwischen Se-
lig- und Heiligsprechung gab. Die Seligsprechung als noch nicht endgiil-
tige Entscheidung kdnnte also als vorlaufige Genehmigung des Kultes in
der Kirche verstanden werden, wihrend die Heiligsprechung, die end-
gultige Entscheidung, als verbindlicher Akt zu verstehen wire, der den
universellen Kult gebietet.

Um diese definitive Entscheidung zu erreichen, sind zwei unverzicht-
bare Bedingungen notwendig, nimlich das Martyrium oder die Tugenden
und das Wunder. Diese Kriterien wurden explizit bereits in zwei Dekre-
ten Innozenz’ I11. herausgestellt, zu einem Zeitpunkt folglich, als die Ka-
nonisierung laut dem Gesetz der Kirche noch gar nicht ausschlief3lich
dem Papst zukam. Sowohl im Dekret Qwuia pietas promissionem von 1199
fir die Kanonisierung des Heiligen Homobonus als auch im Dekret Cu
secundum evangelicam von 12002 zur Kanonisierung der Heiligen Kunigun-
de bezeichnete der Papst die Tugend der mores (Lebensfithrung) und die
Tugend der Zeichen (Zeugnisse), das heil3t die Verdienste wihrend des
Lebens und die Wunder nach dem Tod, als notwendige Elemente, um
einen Gliubigen in den Heiligenkalender aufnehmen zu kénnen.

Es bleibt noch anzumerken, dal3 es ein enges Band zwischen den
Werken der Frommigkeit zu Lebzeiten und den Wundern nach dem Tod
gibt, weil weder die Verdienste ohne Wunder noch Wunder ohne Ver-

21 POTTHAST, August: Regesta Pontificum Romanorum. Berlin, 1874, I (= Potthast
573): «duo tamen, uirtus uidelicet morum et uirtus signorum, opera scilicet pietatis in
uita et miracolorum signa post mortem, ut quis reputetur sanctus in militanti ecclesia,
requiruntur (...) ad id nec opera sufficiunt sola nec signa, sed cum illis precedentibus ista
succedunt, uerum nobis prebent indicium sanctitatis, nec immerito nos ad ipsius uene-
rationem inducunt, quem Dominus suus ostendit miraculis uenerandum (...).»

22 POTTHAST 1000 (wie Anm. 21): «ad hoc tamen ut ipse sanctus apud homines ha-
beatur in ecclesia militante, duo sunt necessaria: uirtus morum et uirtus signorum, ui-
delicet merita et miracula, ut et haec et illa sibi inuicem contestentur, non enim aut
merita sine miraculis, aut miracula sine meritis plene sufficiunt ad perhibendum inter
homines testimonium sanctitati (...) uerum cum et merita sana precedunt et clara suc-
cedunt miracula, certum prebent indicium sanctitatis, ut nos ad ipsius uenerationem
inducant, quem Deus et meritis precedentibus et miraculis subsequentibus exhibet ue-
nerandum (...).»



Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen 491

dienste allein ausreichen, um Zeugnis von der Heiligkeit abzulegen. Er-
stere liefern einen Hinweis fir die Heiligkeit, die zweiten veranlassen die
Verehrung des Gldubigen, den der Herr durch die Wunder zum Kult
vorschligt. Diese enge Verbindung zwischen Verdiensten und Wundern
wird von den Kanonisten aufgenommen, so z. B. von Ambrosius, der in
der Summa super titulis decretalium betont, daB allein eine der beiden ver-
langten Eigenschaften, also Verdienste ohne Wunder bzw. umgekehrt,
nicht ausreichend seien.?

Diese fiir eine Kanonisation notwendigen Eigenschaften, welche mit
dem pipstlichen Vorbehalt vereinigt sind, der mit den Dekretalen Gre-
gors IX. festgesetzt wurde?, galten also fiir vier Jahrhunderte: wihrend
der ganzen Epoche des Mittelalters und der Renaissance, also vom 13.
bis zum 17. Jahrhundert, von den Dekretalen Gregors IX. (Konstitution
Rex pacificus) von 1234 bis zu den Dekretalen Urbans VIII. aus der ersten
Hilfte des 17. Jahrhunderts. Indessen resultierte aus diesen Vorgaben
noch lange nicht deren Beachtung, der pipstliche Anspruch auf die Al-
leinzustandigkeit fiir Kanonisierungen wurde nicht immer vollstindig re-
spektiert — im Gegenteil, man konnte im Laufe dieser Jahrhunderte zahl-
reiche VerstéBe gegen diese Regel beobachten®, welche eben jene Neu-
regelungen Urbans VIII. abstellen wollten.

2. Vion den Dekreten Urbans VIII. von 1625/1642 zum Codex Inris Canonici
1917

Dank der Existenz und der Aktivitit der 1588 von Sixtus V. gegriindeten
Ritenkongregation hatte Urban VIII. die Moglichkeit, die bis anhin tubli-
che Praxis zu verindern, denn er schrieb vor, dal3 eine Person erst nach
einem InformativprozeB als Seliger oder Heiliger verehrt werden diirfe,
wiahrend zuvor der Kanonisationsprozel3 iiberhaupt nur stattfand, wenn

2> Roma, Bibl. Casanatensis MS 1910 fol. 72rb: «De sanctorum reliquiis uenerandis
(...) uideamus ergo que sunt inquirenda in sancto canonizando. § Et quidem merita et
miracula.: scil. wirtus morum et signorum, merita uidelicet ef miracula, ut hec: non enim al-
terum sine altero sufficit.»

2* Mit denen der seinerzeit eigentlich in Hinblick auf einen besonderen Fall formu-
lierte Ausdruck Alexanders IIL.: «quum (...) non liceret vobis ipsum pro sancto absque
auctoritate Romanae ecclesiae publice venerari» zum universell giiltigen allgemeinen
Kirchengesetz wurde (Zitat aus Audivimus, vgl. Anm. 19).

2 Dariiber ausfithrlicher LAMBERTINI, Prosper: De servorum Dei beatificatione et
Beatorum canonizatione (4 Bde.). Bologna, 1734-38, 1.10.8, sowie HINSCHIUS, Paul: Sy-
stem des katholischen Kirchenrechts mit besonderer Riicksicht auf Deutschland (Bd.
IV). Berlin, 1888, 247 Anm. 3.



492 Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen

eine Person auf irgendeine Art oder Weise beteits verehrt wurde.?® Folg-
lich bestand die eigentliche Verfiigung Urbans VIII. darin, der Eroff-
nung eines Kanonisationsprozesses erst dann zuzustimmen, wenn fest-
gestellt wurde, daf} der betreffenden Person zuvor keine kultische Vereh-
rung entgegengebracht wurde. Derselbe Papst erlaubte jedoch eine Aus-
nahme zut via ordinaria non cultus. Mit dem Breve Coelestis Hierusalem von
1634, welches sicher das bekannteste unter den von Urban VIIIL. verof-
fentlichten Dokumenten zur Neuregelung des Kanonisationsprozesses
darstellt, stimmte der Papst selbst bei vorhergehendem Bestehen einer
kultischen Verehrung der Eréffnung eines Kanonisationsverfahrens zu,
sofern die Verehrung wenigstens 100 Jahre bestanden hatte (es handelt
sich dabei natiirlich um die sogenannten casus exceptz). Auf diese Art und
Weise konnte man fiir eine gewisse Zeit die bestehende Praxis fortset-
zen, ohne mit der Tradition in Konflikt zu geraten. Zugleich wurde da-
durch die Einfithrung einer strengeren und durch den Papst — dem in der
Theortie seit einigen Jahrhunderten das alleinige Recht zukam, Personen
in die Liste der Heiligen einzuschreiben — besser zu kontrollierenden
neuen Prozedur erméglicht. Die Dekrete von Urban VIIIL. reformierten
also den Kanonisationsprozef3 grundsitzlich. Hinzu kam die rechtliche
und administrative Flankierung dieser Reform durch Papst Benedikt
XIV., der sich vor seiner Wahl lange mit diesen Fragen beschiftigt hat-
te.”” Neben die via ordinaria non cultus trat die beatificatio aequipollens
(gleichbedeutende Seligsprechung). Diese Regelungen wurden vollum-
finglich in den CIC/1917 ubernommen. Es wire an dieser Stelle nur
noch kurz an die Errichtung der liturgischen (1891) und historischen
(1902) Kommission durch Leo XIII. sowie an die 1908 von Pius X. in
Angriff genommenen Reformen zu erinnern.?

3. Vom CIC/1917 bis gur Reform Panls V1. und der Apostolischen Konstitu-
tion Divinus perfectionis Magister von 1983

In der Tat dnderte der CIC von 1917 nichts Grundlegendes an der von
Benedikt XIV. eingefiithrten Vorgehensweise. Man umschrieb die im Pro-

26 Alle von Urban VIII. ausgegangenen Normen wurden am 12.03.1642 endgiiltig
angenommen und im gleichen Jahr veréffentlicht (Urbani VIII. P.O.M. decreta servanda
in canonizatione et beatificatione Sanctorum). Siehe auch bei SCHULZ: Selig- und Heilig-
sprechungsverfahren (wie Anm. 9), 31.

= Vgl. das in Anm. 25 bereits zitierte vierbindige Werk PROSPER LAMBERTINIs,
des spiteren Papstes Benedikt XIV.

28 Daran schlossen sich das Dekret Pius” X. vom 26. August 1913 sowie dessen Mo-
tuproprio Quanta semper cura vom 18. Januar 1914 an. Vgl. zu diesem Komplex SIE-
GER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 115-119.



Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen 493

zel3 beteiligten Personen, die Beweise, die von den Bischéfen vor Ort
durchzufiihrende Prozedur, die Priifung dieser bischéflichen Untersu-
chung durch die Ritenkongregation, den apostolischen Prozel3, das Urteil
Uber den heroischen Tugendgrad oder das Martyrium, den Prozel3 iiber
die Wunder und das Ende des Prozesses genauer. Die Kanonisation per
viam cultus wurde in die geltenden Regelungen aufgenommen.?” Dem
folgten einige Reformen unter Pius XI. (Errichtung der Historischen Ab-
teilung der Ritenkongregation) sowie unter Pius XII. (Errichtung des
Medizinischen Rates).*

Wesentliche Reformen wurden dagegen erst durch die Impulse des
Zweiten Vatikanischen Konzils ab 1965 von Paul VI. vorgenommen, so
Verinderungen in der Ritenkongregation, das Motuproprio Sanctitas clarior,
die Errichtung der Kongregation pro causis Sanctorum, die Reform des Se-
lig- und Heiligsprechungsritus oder die neue Vorgehensweise des Rates
der medizinischen Experten.’! Vor allem der Erlall der Apostolischen
Konstitution Divinus perfectionis Magister im Jahre 1983 durch Johannes
Paul II. stellte eine grundlegende Neuordnung der Materie dar. Dort sind
zum einen die Grundlagen der Kanonisierung (fama sanctitatis, Martyrium
und heroischer Tugendgrad) hervorgehoben, zum anderen wird ein Ak-
zent gelegt auf den Proze der Kanonisation (Acfor und Postulator, die
Vorgehensweise in der Di6zese, das Verfahren der Kongregation de can-
sis Sanctorum, die Rolle der Wunder im Verfahren der Selig- und Heilig-
sprechung).?? Die Konstitution enthilt auBerdem auch Ubergangsrege-
lungen fir die Verfahren, die bereits zum alten Reglement begonnen
wurden, und sieht die Méglichkeit einer Finanzhilfe fiir die irmsten Ver-
fahrensfille vor.*

III. Die kanonisch-rechtliche Qualifikation der Selig- und Heiligsprechungsdekrete

Die theologisch gesehen endgiiltigen Dekrete haben selbstverstindlich
einen anderen Wert als endgiltige Dekrete im rein kanonistisch-rechtli-

2 Vgl. SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 120-139.

0Vgl. 2.2.0., 144-160.

31Vgl. 2.2.0., 172-186.

2 Vgl. a.2.0., 269-405.

3 Vgl. a.2.0., 406-410. Auch wenn diese Fiirsorglichkeit des Gesetzgebers begriis-
senswert ist und selbst wenn man die Wirkung der ProzeBkostenbeihilfe oder die eines
Pflichtverteidigers bei kirchlichen und vor allem bei staatlichen (zumindest z.B. bei
den italienischen) Gerichtshofen in Betracht zieht, wird es einem dennoch nicht gelin-
gen, den Einwand beziehungsweise das Wortspiel eines erfahrenen Kanonisten, der zu-
gleich bei der Heiligsprechungskongregation beschiftigt ist, einfach zu tbergehen: «una
causa povera € una povera causa.»



494 Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen

chen Sinn. Vom kirchenrechtlichen Standpunkt aus dirfte es keinerlei
Zweifel iber den endgiiltigen und unwiderruflichen Charakter der pipst-
lichen Kanonisationssentenz geben, ebenso wie der juridische Charakter
der Seligsprechung derzeitig, ein Zwischenschritt und provisorisch ist.3*
Sowohl die eine als auch die andere Entscheidung sind véllig freie Wil-
lensakte des Papstes.?

Das Urteil oder das Dekret der Selig- bzw. Heiligsprechung erfolgt
nicht von selbst, obwohl es am Ende eines Verfahrens steht, das kor-
rekterweise als Prozel3 bezeichnet wird. In einem Kirchengerichtsprozel3,
sei es ein Straf- oder ein Eheprozel3 oder eine sonstige Streitsache, steht
das endgiltige Urteil dagegen dem Richter zu, welcher einen Urteils-
spruch bzw. Losspruch erlassen oder eine Nichtigkeitserklirung bzw.
Bestitigung des Ehebandes aussprechen muf}. Im Selig- bzw. Heiligspre-
chungsprozel3 steht die endgiiltige Entscheidung jedoch im freien Er-
messen des Papstes. «Frei» meint in diesem Sinne, daf3 ein solcher Juris-
diktionsakt nicht die zwangslaufige Konsequenz und das quasi automati-
sche Resultat eines Prozesses ist, in dem der heroische Tugendgrad oder
das Martyrium um des Glaubens willen festgestellt wurden. Letztere
mussen zudem durch einen goéttlichen Eingriff in Form eines Wunders
bekriftigt werden. Selbst wenn alle notwendigen Bedingungen (Ruf der
Heiligkeit, Martyrium oder der heroische Tugendgrad, bewiesene Wun-
der) erfullt sind, ist der Papst nicht verpflichtet, daraufhin eine Selig-
oder Heiligsprechung vorzunehmen. Man kann zudem noch festhalten,
dall der Papst, selbst wenn alle angefithrten Bedingungen nicht vollstin-
dig zutreffen wiirden, unter gewissen Umstanden eine Selig- bzw. sogar
eine Heiligsprechung vornehmen kénnte.

Soeben wurde klar dargelegt, dall der Selig- bzw. Heiligsprechungs-
prozel3 nur ein Mittel ist, das dazu Resultat einer durch kulturelle und hi-
storische Begleitumstinde bestimmten Entwicklung ist. Die Kirche fiihr-
te nicht immer einen Prozel3 durch, um die Heiligkeit eines ihrer Glieder
festzustellen, und die Regeln, die von der Kirche heute befolgt werden,
missen nicht zwingend auf immer und ewig gelten.’

3 Das schlieBt nicht aus, daB3 das Seligsprechungsdekret «un giudizio pubblico e
moralmente certo» enthilt. Vgl. ZANETTI: Beatificazioni (wie Anm. 11), 48. Allerdings
bleibt zu fragen, ob dieses Dekret, wie Zanetti schreibt, «come atto del magistero au-
tentico non infallibile, di cui si tratta nel c. 752», zu betrachten sei. Vielmehr ist es eher
als ein Urteil zu betrachten, das die Abwesenheit von Irrtum nicht mit absoluter Sicher-
heit ausschlieBt, denn als eine definitive Entscheidung, da es sich bei der Seligspre-
chung eben gerade um eine provisorische Entscheidung handelt.

3 Vgl. GUTIERREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 511.

3¢ Hier ist noch einmal an den Vorschlag einiger Viter auf dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil zu erinnern, Papst Johannes XXIII. per Akklamation durch die Konzils-



Die Qualifikation péapstlicher Selig- und Heiligsprechungen 495

Die Bezeichnung «freier Willensakt des Papstes» bedeutet jedoch kei-
neswegs, daf} dies eine vollig willkirliche Entscheidung ist. Denn selbst
wenn die letzte Entscheidung formal gesehen allein dem Papst zukommt,
ist der ganze Entscheidungsprozel3 doch eher ein kollegiales Verfahren,
wie auch aus der Formel der Dekrete der Selig- bzw. Heiligsprechung
hervorgeht®: In diesen Formeln wird die kollegiale Natur des Entschei-
dungsprozesses herausgestellt, indem man die Meinung mehrerer Briider
erwihnt (sowohl die Meinung jener im Episkopat als auch die Meinung
zahlreicher Gldubiger) und ein Hinweis auf die wesentliche Hilfe der
Kongregation fiir Selig- und Heiligsprechungsverfahren ebenso wie auf
den Rat «plurimorum Fratrum nostrorum» erfolgt.

Es handelt sich dabei weder um einen Gerichtsprozel noch um ein
Verwaltungsverfahren, sondern um einen Prozel3 s#/ generis, der nur ana-
logichalber als Prozel3 bezeichnet werden kann, selbst wenn es in ihm ei-
ne prozeBhafte, einem Streitfall zhnliche Phase gibt, die einer juristischen
Prozedur dhnelt. Tatsichlich wurde diese Besonderheit des Kanonisati-
onsprozesses schon von neuzeitlichen Kanonisten®® wahrgenommen, die
genau zwischen einem prozeBhaften, prozeduralen, einem Streitfall ihn-
lichen Teil und einem eher theologischen und ekklesiologischen Teil der
Prozedur unterscheiden wollten.

Die einem Streitfall dhnliche Phase des Kanonisationsprozesses ist
teilweise vergleichbar mit einem Eheprozel3, weil dort — wie im Ehepro-
zel3 — ein Zweifel besteht. Im Eheprozel3 besteht Zweifel dartber, ob die
Ehe nichtig ist — im Kanonisationsprozel3 dartiber, ob auf heroische
Weise die gottlichen Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe gelebt wur-
den. In den Seligsprechungsprozessen sind die Richter — die Mitglieder
der Kongregation — dazu aufgerufen, im Prozel3 iber den heroischen Tu-
gendgrad oder das Martyrium zu entscheiden, also zu untersuchen, ob
die oben genannten drei gottlichen Tugenden — gegeniiber Gott oder dem

versammlung heiligzusprechen. Zahlreiche Gldubige sind im Verlauf der zweitausend-
jahrigen Geschichte der Kirche durch ein solches synodales Verfahren auf die Liste
der Seligen bzw. Heiligen gekommen. Der Vorsicht Pauls VI. ist es zuzuschreiben, da3
man dem vorgeschriebenen Weg folgte, ja gar zwei Seligsprechungsverfahren gleich-
zeitig in die Wege leitete, um seine beiden unmittelbaren Vorginger Pius XII. und Johan-
nes XXIII. seligzusprechen. Durch verschiedene Umstinde kam es dazu, dall Johannes
XXIII. mit einem anderen Papst seliggesprochen wurde, der auch den Namen Pius,
aber eine andere Kardinalzahl (IX.) trug; vgl. auch Anm. 7-8.

" Fiir den lateinischen Text der Formeln vgl. unten Anm. 46 (Seligsprechung) bzw.
53 (Heiligsprechung).

3 Vgl. DE MATTA, Carlo Felice: Novissimus de Sanctorum canonizatione tracta-
tus. Roma, 1678. De Matta witd zitiert bei GUTIERREZ: Proclamazione (wie Anm. 9),
513, Anm. 37.



496 Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Nichsten — und die damit verbundenen Eigenschaften® auf mustergil-
tige Weise gelebt wurden oder ob das Martyrium um des Glaubens wil-
len* erlitten wurde.

Die positive Antwort der Abstimmenden beziiglich des vorgelegten
Zweifels, d. h. die Bejahung der untersuchten Frage, ist ein bestimmen-
des Element fiir den Fortgang und den erfolgreichen Abschluf3 der Cau-
sa. Dartiber hinaus sind aber sowohl der Ruf der Heiligkeit oder das Mat-
tyrium wie auch das Nichtvorhandensein eines diesem Diener Gottes ge-
widmeten 6ffentlichen Kultes notwendig.

Wenn ein Ruf der Heiligkeit authentisch ist, vor allem dort, wo der
Diener Gottes gelebt hat und begraben ist, stellt dies eine wichtige Vor-
bedingung dar, denn dieser Ruf der Heiligkeit mul3 spontan sein und darf
nicht kiinstlich hervorgerufen werden (vgl. c. 2050 §2 CIC/1917). Die
weitere Bedingung des Nichtvorhandenseins eines dem Diener Gottes
gewidmeten Offentlichen Kultes scheint heute eher eine Formalie zu
sein.

Der Prozel3 super non cultu spielte in der Vergangenheit eine bedeu-
tende Rolle; dies zum einen, weil er den Ablauf einer Kanonisation im
Vergleich mit der vorherigen Regelung auf den Kopf stellte, und zum
anderen, weil er die Tendenz zur ausschlieSlichen Zustindigkeit des Pap-
stes fiir Kanonisationen verstirkte. Heutzutage aber wird diese Frage rein
formal betrachtet, weil klar scheint, dal3 die Zuschreibung des «Nichtvor-
handenseins eines 6ffentlichen Kultes» sich blof3 auf ein formalistisches
Festhalten am Adjektiv «6ffentlich» stiitzt.

Oft kann man in Publikationen, die anlifilich einer Seligsprechung
erscheinen, lesen, daB3 «in Ubereinstimmung mit den Dekreten Utbans
VIIL» bestimmte Gebete die Kriterien des 6ffentlichen Kultes nicht er-
tillen. Es scheint aber offensichtlich, daf3 ein Ruf der Heiligkeit und die
Zuschreibung einer gewissen, wenn auch noch nicht vollstindig 6ffentli-
chen, Verehrung Hand in Hand gehen.

Als Beispiel kann man hier den Fall Padre Pios von Pietralcina oder
Papst Johannes” XXIII. heranziehen: Vor dem Dekret der Seligsprechung
gab es mit Sicherheit keinerlei 6ffentlichen Kult*, der ihnen gewidmet

¥ Vgl. GUTIERREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 515: «An constet de virtutibus
theologalibus fide, spe, caritate tum in Deum tum in proximum, earumque adnexis in
gradu heroico, in casu et ad effectum de quo agitur.»

“0Vgl. GUTIERREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 519: «An constet de martyrio ei-
usquecausa, in casu et ad effectum de quo agitur.»

#1 Nach can 834 §2 CIC/1983 besteht ein 6ffentlicher Kult nur «cum defertur no-
mine Ecclesiae a personis legitime deputatis et per actus ab Ecclesiae auctoritate pro-
batos.» Als Handlungen eines 6ffentlichen Kults wiren gemi3 PAVANELLO, Pieran-



Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen 497

war — aber man kann dennoch nicht leugnen, dal3 im Gewissen und in
den Gefihlen vieler Gliubiger, wenn auch auf private Weise*’, bereits
ein gewisser Kult, der nicht 6ffentlich und formell war, bestand.*

Der entscheidende Bestandteil der Causa, der der Natur der Selig-
und vor allem der Heiligsprechungen am ehesten entspricht, ist direkt an
Gottes Eingreifen in die Causa gebunden — es ist das Wunder. Unter
rechtlichen Gesichtspunkten miissen dabei zwei Bedingungen beachtet
werden: Wunder heil3t zunichst einmal, daf3 sich durch das Wirken Got-
tes etwas ereignet hat, das die Mdoglichkeiten der Natur iibersteigt. Und
dann muB dieses gottliche Eingreifen auf Grund der Firsprache des Die-
ners Gottes geschehen sein.

Unter rechtlichen Gesichtpunkten kann, was den Beweis der ver-
schiedenen Elemente anbelangt, die erreichbare GewiBheit nur eine mo-
ralische Gewil3heit sein. Diese Gewil3heit schlie3t, auch wenn sie absolut
gesehen die Méglichkeit des Gegenteils nicht ausschlielen kann, im kon-
kreten Fall jedoch die relative Moglichkeit des Gegenteils aus, das heil3t,
sie schlie3t jedes Motiv oder jeden Grund aus, die auf irgendeine Art
und Weise das Urteil* in Frage stellen kénnten. Daher kann eben das

tonio: Piccolo lessico delle cause dei santi, in: ODE 15 (2002), 91-99, hier 97 «a cele-
brazione della messa e dell’ufficio in onore del santo o beato, la dedicazione di chiese
o oratoti, I’elezione a patrono» anzusehen. In den Dekreten Urbans VIII. war der Be-
griff des oOffentlichen Kults noch strenger gefalit; vgl. APECITI: L’evoluzione (wie
Anm. 12), 82.

2 «Sono invece atti di culto privati le preghiere rivolte a Dio per intercessione di
un servo di Dio, le preghiere per ottenere la canonizzazione, la distribuzione di imma-
gini, ’onore reso alla tomba (fiori, lumi eccetera), nella misura in cui non differisce da
quanto si fa per gli altri fedeli defunti», in: APECITI: L’evoluzione (wie Anm. 12), 98.
Dabei ist es allerdings notwendig, hinsichtlich der der Grabstitte entgegengebrachten
Aufmerksamkeit den Unterschied zwischen der aufgrund persénlicher Zuneigung er-
wiesenen Aufmerksamkeit oder jener aufgrund einer kultischen Verehrung zu beach-
ten.

® Ich persénlich erinnere mich hierbei an meine GroBmutter, die Zeitgenossin Jo-
hannes’ XXIII. war und ihn um etwa zehn Jahre iiberlebte. Meine GroBmutter betete
nun schon vor der Einleitung des Kanonisationsverfahrens oft fir mich oder fir ihr
nahestehende Personen mit folgender Formel: «Papst Johannes, der Du jetzt im Him-
mel bist, trage diese innigen Bitten fiir NN vor Gottes Thron ... » In diesem Gebet
spurt man deutlich die Gefihle einfacher Menschen voller Glauben, aber man kann
dies kaum als 6ffentlichen Kult bezeichnen, auch wenn dies zur «fama sanctitatis» und
zur ausdriicklichen Errichtung eines privaten Kultes beitragen konnte. Hierbei ist die
Uberzeugung zu beobachten, daB3 der «papa buono» im Paradies sei, woraus die Gliu-
bigen die Konsequenz ziechen, da man ihn anrufen kann, um seinen Beistand zu er-
langen.

# Vgl. GUTIERREZ: Proclamazione, (wie Anm. 9), 521 und ebd. Anm. 55 und 56;
dort witd auch der Bezug zu Aussagen des Lehramts hergestellt und werden weitere

bibliographische Hinweise gegeben.



498 Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Wunder als Bestitigung oder Bereicherung der moralischen Gewilheit
angesehen werden.

AuBlerdem kann, jedenfalls soweit es sich um das Wunder handelt,
die Tatsache an sich mit einem sehr hohen Grad an moralischer Sicher-
heit bewiesen werden. In der Tat sind die wunderbaren Ereignisse in den
meisten Fillen unerwartete, schlagartige und durch die heutige Medizin
nicht erklirbare Heilungen. Dazu gehdren allerdings nicht schlichtweg
unmoégliche Dinge wie etwa das Nachwachsen eines amputierten Kor-
perteils 0. 4.* Auch was die Zuschreibung des anerkannten Wunders an-
belangt, kann natlrlich auch nur eine moralische Gewil3heit erzielt wer-
den, welche die gleichen Eigenheiten wie die moralische Gewil3heit be-
ziglich der Beweise der Bestandteile der Causa aufweist.

Es muf} daher daran erinnert werden, dall die Ergebnisse des juristi-
schen Prozesses, obwohl sie die Basis und Grundlage der pipstlichen
Entscheidung sind und dazu beitragen, diese vorzubereiten (und zu bil-
den), noch nicht die pépstliche Entscheidung ausmachen. Auch wenn die
Schluf3folgerungen des Prozesses der pépstlichen Entscheidung am nich-
sten stehen, sind sie dennoch fir die oberste Autoritit der Kirche nicht
zwingend. Weil die Entscheidung des Papstes derartige SchluB3folgerun-
gen ubersteigt, ist diese Entscheidung auB3erhalb des eigentlichen Prozes-
ses anzusiedeln und bleibt im wesentlichen eine freie Entscheidung, de-
ren Grundlagen in den Beweisen des Prozesses zu suchen sind, die aber
eigentlich als Ausiibung des pipstlichen Lehramts zu betrachten ist. Es
ist, jedenfalls theoretisch gesehen, durchaus vorstellbar, dal3 selbst wenn,
was hier angenommen wird, alle Beweise moralische Gewiheit bieten
und zweifelsfrei ein Wunder auf Firsprache eines Dieners Gottes vor-
liegt, daraus fiir den Papst keine Notwendigkeit folgt, eine Selig- bzw.
Heiligsprechung vorzunehmen.

Auf der anderen Seite versteht man, wenn man sich die aus juristi-
scher Sicht objektiv bestehenden Grenzen des Verfahrens vor Augen
hilt, daf} auch die Notwendigkeit eines Wunders nicht in absolutem Sin-
ne zu verstehen ist und dal3 es, zumindest im Hinblick auf das nicht ver-
bindliche Seligsprechungsdekret, moglich ist, in einigen Fillen von dieser
Notwendigkeit abzusehen. Da nun Inhalt und Grenzen der rechtlichen
Qualifikation der pipstlichen Proklamation klar vor Augen liegen, soll
diese Qualifikation nun unter theologischem Aspekt genauer betrachtet

* Ein solcherart wunderbares Ereignis soll sich vor einigen Jahrhunderten in Spa-
nien zugetragen haben, wie ein Journalist und Schriftsteller berichtet (MESSORI, Vitto-
rio: Il miracolo: Spagna 1640: indagine sul piu sconvolgente prodigio mariano. Milano,
1998/2000). Dabei muf} die Frage nach der Zuverlissigkeit der historischen Quellen,
die von diesem Ereignis berichten, natiirlich offen bleiben.



Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen 499

werden, wobei verstirkt der Unterschied zwischen Selig- und Heiligspre-
chung beachtet werden soll.

IV, Die theologische Qunalifikation der Selig- und Heiligsprechungsdekrete
1. Das Seligsprechungsdekret

In der bereits mehrmals erwihnten historischen Untersuchung Kuttners
Uber die pipstliche Alleinzustindigkeit fiir Kanonisationen werden von
ihm Definitionen gegeben — sowohl fir die Selig- als auch fir die Heilig-
sprechung —, die jedoch auf die historische Epoche, welche von Kuttner
untersucht wird, um den Beginn dieses papstlichen Anspruchs festzule-
gen, keine Ricksicht nehmen.

Unter beatificatio versteht man, so schreibt Kuttner, eine papstliche
Entscheidung, die geringere Auswirkungen hat als eine Heiligsprechung.
Die Seligsprechung gestattet nur den — weltweiten oder teilkirchlichen —
Kult des als selig betrachteten Dieners Gottes, ohne hierzu eine feste
Regel vorzuschreiben. Es handelt sich dabei um eine Entscheidung, die
als solche keinerlei Verpflichtung zur Glaubenszustimmung mit sich
bringt. Im Sinne des derzeit geltenden Kirchenrechts handelt es sich bei
ihr nur um eine Etappe auf dem Weg zur Kanonisierung und daher nicht
um eine endgiiltige Entscheidung.*® Der Seligsprechungsproze3 hat je-
doch als weiteres Ziel die Heiligsprechung im Auge, fiir die er den Lo-
wenanteil der Ermittlungen ibernimmt.*’

% Auch die Formel der Seligsprechung («Nos vota Fratris Nostri N.N. Episcopi
(N.N.) necnon plurium aliorum Fratrum in Episcopatu multorumque Christifidelium
explentes, de Congregationis de Causis Sanctorum consulto, auctoritate Nostra Apo-
stolica, facultaten facimus, ut Venerabilis Servus Dei N.N. Beati nomine appelletur ei-
usque festum die ... in locis et modis iure statutis quotannis celebrari possity), die der-
zeit vom Papst benutzt wird, bringt den vorldufigen Charakter der Entscheidung zum
Ausdruck. Nach GUTIERREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 512 handelt es sich um ei-
ne momentane Entscheidung der gesetzgebenden Gewalt (und nicht der Judikative) in
einem gewissen Moment, durch den der Papst erméglicht, dal ein Diener Gottes von
diesem Zeitpunkt an als Seliger verehrt werden und dafl ihm zu Ehren ein 6ffentlicher
Kult in einer Didzese oder Ordensgemeinschaft entstehen kann. Die feierliche Ubet-
fiihrung des Leichnams von Johannes XXIII. in den Petersdom, die an Pfingsten 2001
in Anwesenheit Papst Johannes Pauls II. stattfand, kénnte widerspruchlich erscheinen
zu den Grenzen, die der Verehrung eines Seligen gezogen sind, aber auf jeden Fall ist
hier festzuhalten, daB die Verehrung Johannes” XXIII. (bis zu einer etwaigen Heilig-
sprechung) im Augenblick (offiziell gesehen) fakultativ ist und sich nur auf die Dio-
zese Rom erstreckt.

7 Vgl. ECKARDT, Maternus: Art. «Seligsprechungy in 2LThK IX, Sp. 642—644, hier
644. Im SLThK gibt es kein eigenes Stichwort zur Seligsprechung mehr, stattdessen
wird auf das Lemma «Heiligsprechung» verwiesen.



500 Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Wenn man dies beriicksichtigt, kann der Inhalt des Seligsprechungs-
dekrets also modifiziert werden, indem man zum Beispiel die Reichweite
des gestatteten Kultes erweitert, oder das Dekret kann Gbergangen oder
annulliert werden. Der Unterschied zwischen Selig- und Heiligsprechung
ist dennoch einzig auf den Umstand begrenzt, dal3 der Papst bei der Se-
ligsprechung ein Urteil spricht, das nicht die definitive Eigenschaft der
Heiligsprechung besitzt. Es ist genau dies das einzig wirklich unterschei-
dende Merkmal zwischen den beiden Entscheidungen, was schon einige
Kanonisten noch unter der vorherigen Gesetzgebung betonten.*8

Gemil3 der Apostolischen Konstitution Divinas perfectionis Magister
(Abschnitt III, 15), die derzeit diese Fragen regelt, kommt die Gewih-
rung eines 6ffentlichen Kultes fir einen Diener Gottes in der Kirche al-
leine dem Papst zu. Indessen ist die Seligsprechung als solche nicht ex-
plizit in der Apostolischen Konstitution erwihnt, weshalb einige Kano-
nisten anmerkten, daf3 der selbstindige Seligsprechungsprozel3 eigentlich
abgeschafft werden mufite.”

Es ist jedoch daran zu erinnern, dal3 es im Lauf der Geschichte nicht
immer eine so genaue Unterscheidung zwischen Selig- und Heiligspre-
chung wie heute gab. Die frither durch den Ortsbischof vorgenommene
translatio stellte beispielsweise einen endgtltigen Vorgang dar. Die Selig-
sprechung als eigenes und selbstindiges Rechtsinstitut®® beginnt sich erst
zwischen dem 15. und 17. Jahrhundert zu entwickeln und kann gewisser-
mallen als eine der Konsequenzen der Reformen des Kanonisationspro-
zesses bezeichnet werden.

* Vgl. SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 410-413, der HINSCHIUS: System
(wie Anm. 25), 249 und DE MATTA: Sanctorum (wie Anm. 38), 7 zitiert. De Matta
schrieb 1678 folgendes: «In beatificatione vero Summus Pontifex uti Princeps Eccle-
siae, solum indulget, cum titulo Beati, cultum et venerationem alicui Dei servo, vel ge-
neraliter, vel restricte ad personas aut loca (...).»

4 Dieser Meinung sind beispielsweise die Kanonisten Heinz Maritz und Richard
A. Strigl, wie SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 411 Anm. 1799 anmerkt, wel-
cher im Gegenteil zu bedenken gibt, daf sich fir die Seligsprechung im Vergleich mit
der vorherigen Regelung nichts geindert habe. Einen Grund fir das Stillschweigen des
Gesetzgebers liefert VERAJA, Fabijan: Commento alla nuova legislazione per le cause
dei Santi (Sussidi per lo studio delle cause dei Santi, Bd. 1). Roma, 1983, 47: «Proprio
per questi motivi la Costituzione Apostolica ¢ stata formulata in tal modo da non aver
bisogno di ritocchi qualora in futuro la Santa Sede decidesse di modificare la prassi og-
gi vigente» (vom gleichen Autor ist auf deutsch erschienen: Heiligsprechung: Kommen-
tar zur Gesetzgebung und Anleitung fiir die Praxis: Ubers. und hrsg. von Andreas Resch.
Innsbruck, 1998). Vgl. auch SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 411, Anm. 1800.

30 Vgl. dazu SIEGER: Heiligsprechung (wie Anm. 14), 106-113 (Kap. 8: Die Ent-
wicklung der Seligsprechung).



Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen 501

Hinsichtlich der theologischen Qualifikation des Seligsprechungsde-
krets kann der Schlufl gezogen werden, dal3 dieses sicher sowohl aus dem
Bereich der Glaubenswahrheiten als auch aus dem Bereich der definiti-
ven Wahrheiten auszuschliefen ist. Unter rein kirchenrechtlichem Ge-
sichtspunkt besteht die Bedeutung des Seligsprechungsdekrets allein dar-
in, eine vorldufige und provisorische Anordnung zu treffen, die in der
Folge durch eine definitive Entscheidung bestitigt werden kénnte, wenn
die notwendigen Bedingungen verifiziert wiren — genauso gut aber kénn-
ten diese Bedingungen auch nicht bestitigt werden und somit ihren be-
sonderen Charakter verlieren. Es handelt sich dabei um eine MaBBnahme
mit gewissermallen rein «fakultativem» Inhalt in dem Sinn, daB} der 6f-
fentliche Kult nicht vorgeschrieben, sondern ihm blof3 zugestimmt wird.
Allein dem Papst kommt die Entscheidung zu, einer an ihn gerichteten
Anfrage, ob einem Diener Gottes ein offentlicher Kult gestattet werden
kénne, zuzustimmen (7zdulgel).

Daher dirfte die Weigerung eines Gldubigen, am o6ffentlichen Kult
eines Dieners Gottes teilzunehmen oder die Weigerung eines Gliubigen,
einen Diener Gottes als Person, die im Augenblick vor Gottes Angesicht
steht, zu verehren, keine negativen Auswirkungen auf dessen theologale
Tugend des Glaubens oder gar Konsequenzen im strafrechtlichen Sinn
der cc. 750 §1 und 752 und 1364 CIC/1983 haben’!, da es sich dabei we-
der um (gottliche und katholische bzw. kirchliche) Glaubenswahrheiten
noch um eine endgultige Entscheidung im Sinne des c. 750 §2 handelt,
welche gemil3 c. 1371 CIC mit der Strafandrohung einer gerechten Strafe
belegt wiren. Analoge Canones gibt es auch im CCEO. Hier kénnten An-
merkungen verschiedenen Charakters gemacht werden in Bezug auf die
Kardinaltugend der Vorsicht (pruadentia); doch handelt es sich eher um
eine Frage der ZweckmiBigkeit, einer Entscheidung des kirchlichen Lehr-
amts anzuhingen; um die gehorsame Bereitschaft, die Entscheidung an-

zunehmen, aber nicht um eine Pflicht, weder in theologischer noch in
kirchenrechtlicher Hinsicht.

3! Um beim aktuellen Bezug dieser Frage zu bleiben: Zuvor wurde angemerkt, daf3
die Seligsprechung Pius IX. bzw. José Maria Escrivas (natitlich vor seiner Heiligspre-
chung) bestimmte Kritikpunkte hervorriefen. Da es sich dabei um Seligsprechungen
handelte, kann die angebrachte Kritik nicht Gegenstand kirchenrechtlicher Strafmal-
nahmen sein, obwohl man behaupten kann, dal die lehramtliche Entscheidung, wenn-
gleich sie vorldufig ist, von Seiten jedes Gldubigen — im Sinne der Tugend der Vorsicht
(prudentia) — sowohl aufmerksam untersucht als auch groBzigig angenommen werden
sollte.



502 Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Im Unterschied zu einer gewissen Epoche, in der es keine passende
Unterscheidung zwischen Selig- und Heiligsprechung gab®?, in der die et-
stere Bezeichnung manchmal die Entscheidung des Ortsbischofs meinte,
wiahrend mit der zweiten die Prozedur und Entscheidung des Bischofs
von Rom bezeichnet wurde, ist die Unterscheidung zwischen Selig- und
Heiligsprechung, zwischen einem Seligen und einem Heiligen heute sehr
gut und sehr genau definiert.

2. Das Heiligsprechungsdekret

Unter canonigatio versteht man — so schreibt jedenfalls Kuttner — die un-
fehlbare Entscheidung, mit der der Papst festsetzt, dal3 ein verstorbener
Diener Gottes sich im Paradies befindet, womit zugleich sein Kult bzw.
seine Verehrung in der ganzen Kirche angeordnet wird.> Handelt es sich
bei der Seligsprechung nur um einen Zwischenschritt, was bedeutet, dal3
die Entscheidung des Papstes weder definitiv noch unfehlbar ist, so
nimmt die papstliche Entscheidung im zweiten Fall (Heiligsprechung) so-
wohl endgiltigen, irreformablen als auch unfehlbaren Charakter an.

Uber den endgiiltigen, irreformablen Charakter scheint kein Zweifel
zu bestehen. Allerdings i3t Kuttner eher implizit einige Bedenken be-
zuglich der Bezeichnung «unfehlbarm durchscheinen, obgleich er beteu-
ert, deren theologische SchluB3folgerung nicht bestreiten zu wollen. Auch
wenn die weltweit gliltige Kanonisation von ihrem Wesen her — hat sie
doch Teil an der Unfehlbarkeit — vom Papst nicht an einen rangniedrige-
ren Prilaten delegiert werden kann®, so ist doch, wenn man die Kirchen-
geschichte aufmerksam und ehtlich betrachtet, nicht zu leugnen, dal3
Alexander III. eine Delegation fiir mdglich hielt. Papst Alexander III.
(det Jurist Rolando Bandinelli) schrieb dem Erzbischof von Canterbury,

52 Vgl. SCHULZ, Winfried: Art. «Heiligsprechungy in 3LThK IV, Sp. 1328-1331, hier
1329: «Zwischen Seligen> und Heiligen» wurde nicht unterschieden»; ebd.: «So bildete
sich allmihlich auf der Gr(undlage) der Attribute <beatus) und «sanctusy die Untet-
scheidung v. bfl. Seligsprechung und pipstl. H(eiligsprechung) heraus.»

> KUTTNER: Réserve (wie Anm. 13), 175. Auch die heute gebriuchliche Formel
bei einer solchen pipstlichen Entscheidung zeigt deren lehramtlichen und dogmati-
schen Wert, zudem wird diese von einer gesetzlichen Anordnung begleitet, mit der der
offentliche Kult in der ganzen Kirche angeordnet wird: «Ad honorem Sanctae et Indi-
viduae Trinitatis, ad exaltationem fidei catholicae et vitae christianae incrementum,
auctoritate Domini nostri Iesu Christi, beatorum Apostolorum Petri et Pauli ac Nostra,
matura deliberatione prachabita et divina ope saepius implorata, ac de plurimorum
Fratrum Nostrorum consilio, Beatum N.N. Sanctum esse decernimus et definimus, et
Sanctorum Catalogo adscribimus, statuentes eum in universa Ecclesia inter Sanctos pia
devotione recoli debere.» Vgl. GUTIERREZ: Proclamazione (wie Anm. 9), 512f.

> Vgl. LAMBERTINI: De servorum Dei (wie Anm. 25), I, 44 8ss.; WERNZ, Franz
Xaver: Tus Decretalium. Roma, 21908, Bd. III, S. IT n. 364,31 und n. 371,53.



Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen 503

Thomas Becket, dalB3 er (der Papst) die von dem Erzbischof erbetene Vor-
nahme der Kanonisation von Anselm von Aosta zunichst verschoben
habe. Nichtsdestoweniger hatte er entschieden, dem Erzbischof selbst
die Aufgabe zu tbertragen, vor allen Suffraganbischéfen und Abten der
Kirchenprovinz Canterbury die Untersuchung tuber die Tugenden und
die Wunder Anselms vorzunehmen und sich nach Einholung der Mei-
nungen und der Zustimmung der versammelten Prilaten tber die Kano-
nisierung Anselms auszusprechen. Die Entscheidung tiber die Kanonisie-
rung konnte also in diesem Falle von dem Erzbischof, der mit der Auto-
ritit des Papstes ausgestattet war, im Zusammenwirken mit den um ihn
versammelten Prilaten getroffen werden. Dabei konnten sie davon aus-
gehen, dal3 das von ihnen ausgesprochene Urteil vom Papst gebilligt und
bestitigt werden wiirde.”

Kuttner zufolge>® wire es nicht méglich, den Ausdruck super illo cano-
nigando, secundum quod in consilio eorum invemeris, nostra fultus auctoritate pro-
cedas als eine vom Papst selbst beschlossene, wenngleich an eine Bedin-
gung gekniipfte, Kanonisation zu interpretieren, so daf3 sich der Dele-
gierte nur der Erfullung der Bedingung hitte vergewissern miissen, um
dann die Kanonisierung veréffentlichen zu kénnen.”’

Ganz gewil aber ist Prosper Lambertini, der diesen Brief Alexanders
III. nicht kannte, im Falle der Delegation Clemens’ III. an die Bischofe
von Merseburg und Eichstitt sowie an weitere Prilaten im Zusammen-
hang mit der Kanonisation Ottos von Bamberg dieser Auslegung ge-
folgt.®® Aber in diesem Falle hatte der Papst Folgendes geschrieben: «(...)
et si non inueneritis aliquid quod obsistat, ipsum canonizatum, auctori-
tate freti apostolica, solemniter et publice nuntietis».” Der oben zitierte
Text Alexanders III. lautet anders.

55 «(...) rogasti ut illum (...) canonizare uellemus. Nos uero (...) duximus differen-
dum. Nunc autem (...) negotium istud tue cure tueque discretioni committimus, per
apostolica scripta tibi mandantes, quatenus fratres episcopos nostros suffraganeos tuos
et abbates (...) conuoces, et coram eis omnibus, predicti viri sancti vita eius (?) perlec-
ta et miraculorum serie publice declarata, cum consilio et assensu conuenientium fra-
trum supet illo canonizando, secundum quod in consilio eorum inueneris, nostra fultus
auctoritate procedas; sciens quod nos illud, quod tu super hoc cum dictis fratribus pro-
uideris statuendum auctore Domino, ratum et firmum habebimus.» Vgl. JAFFE, Ph./
WATTENBACH, W./LOEWENFELD, S. (Hgg.) [=]L]: Regesta Pontificum Romanorum.
Bd. 2. Leipzig, 21888. 10886; MIGNE PL 200, Sp. 236.

% KUTTNER: Réserve (wie Anm. 13), 183-184 Anm. 3.

57 So auch HINSCHIUS: System (wie Anm. 25), 245 Anm. 5.

38 LAMBERTINI: De servorum Dei (wie Anm. 25), 1, 44, 15.

¥ Vgl. JL 16411 (wie Anm. 55).



504 Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Aber auch im Falle Clemens’ III. scheint die von Lambertini vorge-
brachte Auslegung (canonizatio sub conditione, purificatio — promulgatio) unter
dogmatischem Gesichtpunkt nicht gliicklicher gewihlt als der Begriff ei-
ner «delegierten Kanonisation». Eine unfehlbare Aussage, deren Zustan-
dekommen an eine zukiinftige Untersuchung gekniipft ist, wire fir Kutt-
ner eine contradictio in adiecto. Auf der einen Seite definiert man die cano-
nizatio als unfehlbare AuBerung, aber auf der anderen Seite kann eine un-
fehlbare AuBerung nicht als solche bezeichnet werden, wenn sie von
dem positiven Ausgang einer noch durchzufithrenden Untersuchung ab-
hingt. Wenn man nun also die Moglichkeit einer delegierten canonizatio
(in dem Sinn, dal} die Proklamation oder die Kanonisationsformel vom
Papst anderen tbertragen wird) zugibt, scheint es weniger einfach, einer
solchen Proklamierung die Note der Unfehlbarkeit zuzuschreiben.

Auf jeden Fall scheint die oben formulierte Definition, die von Kutt-
ner 1938 mit groBer Sorgfalt aufgegriffen und — wie wir gesehen haben —
einer subtilen, aber objektiven Kiritik unterzogen wurde (was der Defi-
nition im ubrigen eine gewisse Schirfe nahm), der herrschenden theo-
logischen Lehre der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts zu entsprechen,
wenngleich diese die dogmatischen Entscheidungen des Ersten Vatika-
nums hinsichtlich der AuBerungen des pipstlichen Lehramtes vielleicht
zu wortlich nahm.

In einem System scholastischen Typs, wo jede dogmatische Aufe-
rung von einer positiven theologischen Qualifikation und einer dazuge-
hérenden negativen Zensur begleitet wurde, hatte man das Kanonisati-
onsdekret oft durch die sehr relevante Qualifikation der Unfehlbarkeit
charakterisiert. Diese unter Theologen allgemein verbreitete Position wur-
de, obwohl sie Kuttner 1938 mit kritischen Anmerkungen versehen hat-
te, von Theologen noch in den Konzilsjahren fiir zutreffend gehalten.

Die Kanonisierung galt als ein feierliches und endgiltiges Dekret des
Papstes in seiner Eigenschaft als unfehlbarer Lehrer der Kirche tiber die
Heiligkeit eines Dieners Gottes auf Erden oder dessen Martyrium sowie
seine Aufnahme ins Paradies, die in der Aufnahme in den Kanon der
Heiligen seinen Ausdruck fand. Gemill der Meinung wichtiger Theolo-
gen® wire die Kirche bei diesen Aussagen unfehlbar gewesen.®! Es ist an

g Vgl. KLAUSER, Renate: Art. «Heiligsprechung» in 2LThK, V, Sp. 142-143, hier
142. Klauser beruft sich ebd. auf die theologische Summe der spanischen Jesuiten-
theologen: Patres Societatis Jesu Facultatum Theologicarum in Hispania Professores,
Sacrae Theologiae Summa, I-IV, Madrid 1953-55, 1 (4), pp. 746ss. Eben von der
Frage der Unfehlbarkeit des pipstlichen Urteils handelt die Studie von SCHENK, Max:
Die Unfehlbarkeit des Papstes in der Heiligsprechung: Ein Beitrag zur Erhellung der
theologiegeschichtlichen Seite der Frage. Freiburg/Schweiz, 1965.



Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen 505

dieser Stelle jedoch sofort darauf hinzuweisen, dall in der dem Zweiten
Vatikanum folgenden Ausgabe des LThK die Kanonisation als die feier-
liche Entscheidung des Papstes iiber das tugendhafte Leben der Diener
und Dienerinnen Gottes, die ein aullerordentliches Zeugnis fiir das
himmlische Konigreich abgelegt haben, bestimmt wird.> Es wird aber
keinerlei Bezug zum theologischen Kriterium der Unfehlbarkeit herge-
stellt.

Tatsichlich wurde frither selbst dem oben erwihnten Seligspre-
chungsdekret eine bedeutende theologische Qualifikation beigegeben,
wenngleich man sich darin nicht auf die Unfehlbarkeit bezog. Dies, ob-
wohl es sich dabei doch nur um eine nicht-endgiiltige Zwischenetappe
handelte und damit keine absolute Sicherheit gegeben war, sondern die-
ses zweifellos nur die Richtung angebend und nicht-bindend war. Aber
dies war sicher der Tatsache geschuldet, dafl die Unterscheidung zwi-
schen den beiden Prozeduren und den dazugehdrigen Entscheidungen,
wie oben gezeigt wurde, noch nicht ausreichend geklirt war und nicht so
genau vorgenommen wurde. Das heutige Seligsprechungsdekret ist, sei-
ner konsultativen und nicht-endgiiltigen Eigenschaft entsprechend, frei
von jedem Zwang zur Zustimmung.

Was die theologische Qualifikation der Heiligsprechung anbelangt,
so unterstreicht man heute auch auf Seiten der eher klassischen, gemis-
sigten Theologen, daf3 das alte System der Qualifikationen und Zensuren
der Vergangenheit angehort. Hier sei nur festgehalten, dal man diese
Meinung akzeptieren, nichtsdestoweniger aber einige Reserven anbringen
kann. Wenngleich es zutrifft, dall zum Beispiel in der erwihnten neue-
sten Auflage des Lexikons fiir Theologie und Kirche (*LThK) unter dem
Stichwort «Heiligsprechung» die theologische Qualifikation nicht mehr
erwiahnt wird, so kénnen einem unter dem Stichwort «Qualifikationen»,
auch wenn die Datlegungen in wesentlich geraffterer Form erfolgen als
in der vorhergehenden Auflage®, einige Anmerkungen doch nicht entge-
hen, die die Bedeutung der theologischen Qualifikation hervorheben.

61 Zuletzt vertritt ganz entschieden diese Lehre PIACENTINI, Ernesto: L’infallibi-
lita papale nella canonizzazione dei Santi, in: Monitor Ecclesiasticus 117 (1992), 91-132.

62 Vgl. SCHULZ: Heiligsprechung (wie Anm. 52), Sp. 1328. Das 3LThK bezieht sich
nicht mehr auf die Unfehlbatkeit, sondern zitiert ausfithrlich direkt aus dem Text der
Apostolischen Konstitution Divinus perfectionis Magister (AAS 75 [1983] 349) und aus
dem Katechismus der Katholischen Kirche (Nr. 828) und beendet die solcherart gege-
bene Begriffsbestimmung durch den abschlieBenden Satz: «Diese amtl(iche) GewiBlheit
rechtfertigt den 6ff(entlichen) Kult der Heiligen.»

63 Im 3LThK von 1999 fiillt dieses Stichwort gerade zwei Spalten (VIIIL, Sp. 755-
757), wihrend die zweite Auflage von 1968 noch fast sechs Spalten, z.T. in Klein-
druck, iiber dieses Thema verzeichnete (VIII, Sp. 914-920).



506 Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen

Dieses System der theologischen Qualifikationen und Zensuren hat sich
vor allem im Laufe des 19. Jahrhunderts entwickelt. Auch wenn es dazu
nie eine einheitliche Interpretation gab und dieses System nie offiziell
von der Kirche autorisiert wurde, benutzten Lehramt und Theologen die-
ses doch oft und gerne als taugliches Mittel zur Bezeichnung des Grads
der Anerkennung einer theologischen Lehre mit Hilfe kurzer Formeln.
Noch heute unterstreicht man, dafl dieses System, auch wenn es inzwi-
schen von geringerer Wichtigkeit ist, seine Bedeutung fiir die Unterschei-
dung zwischen Offenbarungs- und kirchlichem Glauben sowie fur die
Beurteilung dogmengeschichtlicher Entwicklungen nicht verloren hat.%
Dieses System ist der heutigen dogmatischen Theologie nicht vollig
tremd, wenngleich heute eher die Qualifikation als die Zensur betont
wird. Dies gilt umso mehr, als es jingst von der Kongregation fir die
Glaubenslehre in der lehrmiBigen Anmerkung, die das Apostolische
Schreiben (ein Schreiben Motu Proprio) Ad tuendam fidem Johannes Pauls
II. vom 18. Mai 1998 begleitete, wieder aufgegriffen wurde.%

Tatsdchlich kann die Kanonisierung von Heiligen in der Reihe von
Beispielen, die als verbindlich (im Verstindnis des zweiten Absatzes des
vom Heiligen Stuhl approbierten Glaubensbekenntnisses®) zu betrach-
ten sind und die aus historischer Notwendigkeit mit Offenbarungswahr-
heiten verkniipft sind, eingeordnet, nicht aber als gottlich geoffenbart
bezeichnet werden — und genau so wird sie auch erwihnt: Thr wird aus-
driicklich die theologische Qualifikation des dogmatischen Faktums zu-
geschrieben.®’

4 Die Autoritit dessen, der dies konstatiert, ist keine geringe: Der Artikel zum
Stichwort «Qualifikationen» im 3LThK wurde von dem zum Kardinal ernannten
Miinchner Theologen Leo SCHEFFCZYK verfal3t.

0 Vgl. AfRKR 167 (1998), 150-157 (Ad tuendam fidem) bzw. 178—188 (Formeln und
lehrmiBiger Kommentar).

% 445 81 (1989), 104—106 und c. 833 CIC; vgl. auch Anm. 65 (dort insbesondere
die entsprechenden Abschnitte aus dem Glaubensbekenntnis, bzw. der Erlduterung auf
den Seiten 179-180 und 187).

67 PIACENTINI: L’infallibilitd (wie Anm. 61), 122-123 behauptet, daB die Kanoni-
sation ein dogmatischer Fakt sei, der notwendigerweise die pipstliche Unfehlbarkeit
mit sich bringe. Er bezieht sich vor allem auf VERAJA, Fabijan: La beatificazione — sto-
ria, problemi, prospettive, Roma 1983, 14. Auch ZANETTI: Beatificazioni (wie Anm.
11), 41, vertrat eher eine infallibilistische Haltung, als er, zwischen Selig- und Hei-
ligsprechung unterscheidend, schrieb: «La sentenza di beatificazione emessa dal Papa &
da considerarsi come un giudizio pubblico e moralmente certo; la sentenza di canoniz-
zazione emessa dal Papa ¢ da ritenersi come un pronunciamento definitivo e infallibi-
le.» Einige Seiten danach (S. 50) ibernahm er die von Frutaz vorgebrachte These
(FRUTAZ, Amato Pietro: Elementi costitutivi delle cause di canonizzazione, in: divetrse
Verf.: La Santita cristiana. Roma, 1980, 419): «lLa canonizzazione ¢ un fatto dogmatico



Die Qualifikation papstlicher Selig- und Heiligsprechungen 507

Bevor wir in die nihere Untersuchung tber die Frage der Wahrhei-
ten eintreten, die aus logischer oder historischer Notwendigkeit mit der
Offenbarung verkniipft sind, fiir endgiiltig entschieden zu gelten haben
und welche zudem Objekt der ersten Anderung des CIC/1983 waren®,
ist beziiglich der Qualifikation als dogmatischer Fakt, die dem Dekret
bzw. der AuBerung der Kanonisation zugesprochen wurde, Stellung zu
nehmen.

Wenn man sich die von Kuttner und von der herrschenden Meinung
der Theologen der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts gestiitzte Bestim-
mung bewul3t macht, daB3 es sich dabei um eine verbindliche Entschei-
dung des obetsten Lehramts handelte, der als unfehlbarer AuBBerung an-
zuhidngen galt, so kénnte es scheinen, dal} die Qualifikation als dogmati-
scher Fakt (factum dogmaticum) den Grad der der Kanonisationssentenz
gewihrten theologischen Qualifikation verringert. In der Tat ist daran zu
erinnern, daf3 die theologischen Qualifikationen, wenn man die verschie-
denen Bereiche berticksichtigt, auf die sie sich bezichen kénnen, alle aus
dem Bereich der Theologie stammen (vom de fide definita bis zur sententia
probabilis), wihrend die des héchsten Grades den enger eingegrenzten
Bereich des Glaubens betreffen, die des héheren und des héchsten Gra-
des zugleich den Bereich des Glaubens und den der Unfehlbarkeit.®

Wenn nach diesem Schema die dogmatischen Fakten (facta dogmatica)
den Bereich der Theologie betreffen, so betreffen sie sicher nicht den
Bereich des Glaubens, aber sie konnen zumindest den Bereich der Un-
fehlbarkeit bertihren. Sie verlangen dennoch wenn schon nicht eine ab-
solute, so doch eine theologische Zustimmung im Licht des Glaubens,
des Lehramts und der Vernunft, also wire die anwendbare Zensur im
Falle der Nichtzustimmung die des theologischen Irrtums (error theologi-

che tocca l'infallibilita», wobei Zanetti allerdings weniger sicher zu sein schien. Zanetti
erginzt, daBl die Kanonisierung, die eigentlich keine Glaubenszustimmung verlange,
welche dagegen von einem theologisch als unfehlbar qualifizierten Satz verlangt wire,
«deve dunque essere ravvisata come una delle realta previste dal § 2 del c. 750» (ebd.,
50). Wenn die Wichtigkeit eines unfehlbaren Urteils sowie die dazu notwendigen, sehr
rigiden und die Unfehlbarkeit auf wenige Fille einschrinkenden Voraussetzungen ge-
mil der Konstitution Pastor Aeternus des 1. Vatikanums beachtet werden, kann man
sich fragen, ob es angesichts der in der Geschichte sowie auch heute so zahlreichen
Heiligsprechungen wirklich notwendig sei, eine so hohe theologische Qualifikation fiir
jede Heiligsprechung zu beanspruchen. Es scheint auerdem zweckmiBig, die dkume-
nischen Folgen der Heiligenverehrung nicht auBler Betracht zu lassen. Eine nicht adi-
quate theologische Qualifikation der Heiligsprechung kénnte im sehr sensiblen dkume-
nischen Bereich die Beriihrungsschwierigkeiten eher vergréBern anstatt sie zu verringern.

68 Vgl. Anm. 65.

b2 Vgl. CARTECHINI, Sisto: De valore notarum theologicarum et de criteriis ad eas
dignoscendas (Corso P.U.G.). Roma, 1951, 134f.



508 Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen

cus). Tatsichlich gilt ein dogmatischer Fakt (factum dogmaticum) als theolo-
gisch sicher (theologice certums), und im Fall der Nichtzustimmung resultiert
daraus die Leugnung eines eng mit der Offenbarung verkniipften Dog-
mas, die Leugnung also einer theologischen Schluf3folgerung.

Ein letztes Beispiel fir einen dogmatischen Fakt (factum dogmaticum),
zusitzlich zu den von der lehrmiBligen Anmerkung zitierten™, wire der
Beweis der Existenz Gottes. Die Leugnung oder Nichtzustimmung zu
einem solchem Satz, der logischerweise mit der Offenbarung verknipft
ist, bedeutete das Begehen eines theologischen Fehlers, wihrend die fiir
einen derartigen Satz notwendige Zustimmung nicht absolut, sondern
nur theologisch wire.

Hier wurde angemerkt, daf3 der dogmatische Fakt (factum dogmaticun:)
der Kanonisierung von Heiligen sich an der Grenze zwischen dem Be-
reich der Unfehlbarkeit und demjenigen der Theologie ansiedelt. Tat-
sachlich verlieBe man, wenn die der Kanonisationsdul3erung beigefiigte
theologische Note nicht als theologisch sicher, sondern nur als eine der
katholischen Lehre (doctrina catholica) zihlen wiirde, den Bereich der Un-
fehlbarkeit, um wieder in den Bereich der Theologie zu kommen. Der
Grenzbereich verschwimmt zudem immer mehr, weil fir einige die theo-
logische Note der katholischen Lehre auf der Skala der theologischen
Qualifikationen derjenigen der theologisch sicheren (theologice certa) vor-
angeht. Auch im Falle einer katholischen Lehre wire die Zustimmung nur
theologisch, aber die Zensur wire darauf reduziert, die Meinung dessen,
der seine Zustimmung nicht gibt, nur als waghalsig (opinio temeraria) zu
bezeichnen. Im moralischen Bereich bedeutet dies, wenn die Nichtzu-
stimmung zu einer theologisch sicheren AuBerung (factum dogmaticuni) als
Todsiinde bezeichnet werden koénnte, da sich indirekt ein Versto3 gegen
den Glauben ergibe, daB3 die Nichtzustimmung zu einer katholischen
Lehre zwar als Stinde — und zwar als Siinde wegen Kiihnheit, also als
Verstol3 gegen die Tugend der Vorsicht und nicht wie im Fall der Quali-
fikation theologice certa als ein, zumindest indirekt, gegen die Tugend des
Glaubens gerichtetes Vergehen —, nicht unbedingt aber als Todstinde be-
zeichnet werden kénnte.

Wie man feststellen kann, dirften das factum dogmaticum und somit
auch das Urteil iiber die Kanonisation eines Heiligen sowie das Dekret
zur Seligsprechung auf keinen Fall eine Klassifikation als unfehlbare Ent-
scheidung beinhalten, wie ehedem von verschiedenen Theologen vertre-

" Dies wiren die Legitimitit der Papstwahl oder die Feier eines Okumenischen
Konzils (z.B. das Konzil von Trient) und eben jene hier behandelte Frage der Kanoni-
sierung Heiliger. Vgl. Af&KR 167 (1998), 187.



Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen 509

ten wurde. Wenn also beziiglich der Unfehlbarkeit des pipstlichen Utr-
teils iber die Kanonisation Zweifel erhoben werden kdnnen, so kann
hinsichtlich der Endgiiltigkeit der Entscheidung der Heiligsprechung, im
Gegensatz zum derzeitigen Seligsprechungsdekret, kein Zweifel beste-
hen. Man kann sich fragen, ob die endgultige Entscheidung der Kanoni-
sation gleichzeitig eine definitive Wahrheit, die historisch mit der Offen-
barung verkniipft ist, bedeutet. Im Falle einer positiven Antwort auf die-
se Frage bedeutete die Nichtzustimmung zu einer papstlichen Heiligspre-
chung das Vorliegen des in c. 752 {2 CIC beschriebenen Tatbestandes,
und somit folglich auch die Konsequenzen des c. 1371 §1 CIC (bzw.
c. 598 §1 und c. 1436 §2 CCEO).

Wenn die Kanonisation als dogmatischer Fakt (factum dogmaticum)
verstanden wird, mulite sie selbstverstindlich als definitive Wahrheit an-
genommen werden. Man mul} jedoch die Frage beantworten, ob die Hei-
ligsprechung ein dogmatischer Fakt (factum dogmaticum) ist, auf den man
die Qualifikation des theologisch sicheren (zheologice certum) und die Zen-
sur des theologischen Fehlers (error theologicus, gegen die Tugend des
Glaubens) oder zumindest die Qualifikation als katholische Lehre und
die Zensur der «kithnen Meinung» (gegen die Tugend der Vorsicht) an-
wenden kann.

Fiir einige Theologen hitte die Qualifikation des «theologisch Siche-
ren» den gleichen Wert wie die des «sicheren Utrteils» (sententia certa), des
«gemeinsamen und sicheren Urteils», des «moralisch sicheren Urteils».
Diese Qualifikation verweist die Heiligsprechungsaullerung ausschliel3-
lich in den Bereich der Theologie und nicht in den des Glaubens oder
der Unfehlbarkeit. In diesem Falle wire die nétige Zustimmung eine
theologische, wihrend die Zensur diejenige einer «kithnen Meinungy wi-
re; moralisch gesehen kime diese einer Siinde, eventuell gar einer Tod-
stinde der Kithnheit gleich.

Aber die pipstliche Entscheidung, einen Seligen in den Kanon der
Heiligen aufzunehmen, kénnte auch nicht als definitive Wahrheit erschei-
nen (obwohl es sich um eine definitive Entscheidung handelt”, jedoch,
genauer gesagt, nur unter kirchenrechtlichem Aspekt), sondern nur als
sichere Wahrheit (##742). Man kann also nicht das Gegenteil von dem, was
der Pontifex erklirt hat, unterrichten oder unterstiitzen. In diesem Falle
wire die nétige Zustimmung, obwohl die Zensur noch immer die einer

" Angesichts der Fragen, die auf verschiedenen Ebenen hinsichtlich der Einfiih-
rung einer Zustimmung zu endgultigen Lehrsitzen laut wurden, brachte der jesuitische
Kanonist Orsy einige Kritikpunkte an, denen teilweise zuzustimmen ist, zuletzt, in:
ORSY, Ladislav: L’etd ecumenica del papato, in: I/ Regro, Heft Nr. 881 (15. Mai 2001),
297-302, insbesondere 301-302.



510 Die Qualifikation pipstlicher Selig- und Heiligsprechungen

«kithnen Meinung» wire, nur eine dullerliche, und im moralischen Be-
reich kime dies wohl einer Todstinde, allerdings eher einer Todstinde
des Nichtgehorsams, gleich. Wenn man sich die von Kuttner formulier-
ten historisch-kritischen Anmerkungen bewulit macht und wenn die Ver-
bindung zwischen der KanonisationsiuBBerung und der Offenbarung nicht
logischen Charakters, sondern eher historischer Natur ist, kénnte man
bei aller Vorsicht dazu neigen, das Kanonisationsdekret eher als sichere
Wahrheit denn als theologisch definitive Wahrheit zu betrachten.

V. Schinf

Einem Satz Kenneth L. Woodwards zufolge stimmen Theologen im all-
gemeinen der «pipstlichen Unfehlbarkeit» zu, wihrend sich die Kanoni-
sten tber diese weniger begeistert dulern.”? In der Tat sind und bleiben
die Kanonisten weniger «begeistert» von der Unfehlbarkeit als die Theo-
logen. Nach den Lehraussagen des Ersten Vatikanischen Konzils fand in
den theologischen Handbtchern zum Beispiel fast keine Diskussion mehr
tber die Moglichkeit eines hiretischen Papstes und iber dessen etwaige
Absetzung im Falle einer Hiresie statt.

Dagegen hatten die Kanonisten keine Bedenken, die Debatte tber
diese Frage fortzusetzen und iiber theoretisch vorstellbare Ereignisse —
z. B. «si papa fieret Turca», was wire, wenn der Papst zum islamischen
Glauben konvertieren wiirde — zu diskutieren. Und auch in der Geschich-
te der Kirche zeigte sich, dal3 unter denen, die behaupteten, dal3 der Papst
bei Kanonisierungen «errare potest», allesamt Kanonisten waren. Trotz-
dem wurde einer von diesen, Sinibaldus Fliscus, in der Mitte des 13.
Jahrhunderts zum Papst gewahlt, es war Innozenz IV. Weitere Vertreter
sind Henricus Bartolomei aus Susa (der unter dem Namen Kardinal Hos-
tiensis bekannt ist), auch er ein Kanonist des 13. Jahrhunderts, sowie Jo-
hannes Andreae im 14. und Felinus Sandeus im 15. Jahrhundert.”® Wie
man sieht, sind dies nicht nur irgendwelche, sondern sogar sehr bedeu-
tende Kanonisten des Mittelalters. In der darauffolgenden Zeit haben die
Theologen die Meinung vertreten, dal3 der Papst sich nicht irren kann

2 WOODWARD, Kenneth I.: Making Saints: How the Catholic Church determines
who becomes a Saint, who doesn’t and why. New York, 1990, 68 [dt.: Die Helfer Got-
tes. Wie die katholische Kirche ihre Heiligen macht. Miinchen 1991; 21993], der bei P1A-
CENTINI: L’infallibilita (wie Anm. 61), 97-99 zitiert wird: «(...) is a solemn declaration
of sanctity — canonizazion — an infallible act of the pope? Canon lawyers tend to think
not, while theologians have generally held that itis (...).»

3 Vgl. SCHENK: Unfehlbarkeit (wie Anm. 60), 147-148,



Die Qualifikation pépstlicher Selig- und Heiligsprechungen 511

bzw. «pie creditur quod non potest errare.»’ Seit der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts ist davon nur der Halbsatz tibriggeblieben, daf3 der Papst
«non potest errarey.

Nach dem Zweiten Vatikanum meinen wieder einige Theologen —
wie schon im Mittelalter —, dafl das Kanonisierungsdekret nicht zu den
Lehraussagen gehort, die als solche die theologische Qualifikation der
Unfehlbarkeit verdienen.

Die Kanonisten haben meistens nur technische Fragen bzw. Fragen
des Prozeduralen untersucht und den Theologen die Debatte tber die
theologische Qualifikation des Kanonisierungsurteils tiberlassen. Unsere
Uberlegung behilt eher denjenigen vorsichtigen Charakter bei (auch was
die historischen, nicht anfechtbaren und mit Akribie von Kuttner ge-
priften Ereignisse betrifft), den schon c. 1351 CIC/19177 hervorgeho-
ben hatte, den der heutige Codex (c. 749 § 37%) wiederholt und demzufol-
ge im allgemeinen eine Rechtsvermutung beziiglich der «Nichtunfehlbar-
keit» einer Lehre angenommen wird. Eine Lehre ist nimlich nur dann als
unfehlbar anzusehen, wenn dies offensichtlich feststeht (manifesto const:-
terit).

Ob aus den hier untersuchten historischen, theologischen und recht-
lichen Anmerkungen ohne Zweifel hervorgeht, daf3 die Lehre von der
Unfehlbarkeit der papstlichen Entscheidungen hinsichtlich der Kanoni-
sierungen «manifesto constiterity, kann nur mit dem Ausdruck beantwor-
tet werden, den die mittelalterlichen Kanonisten manchmal benutzten,
wenn die Fragen ziemlich schwierig wurden: «id inquirat lector».

" Vgl. das von Schenk zusammengestellte reichhaltige Verzeichnis: SCHENK: Un-
fehlbarkeit (wie Anm. 60), welches aufgenommen und integriert wurde bei PIACEN-
TINI: L’infallibilitd (wie Anm. 61), 110-114.

> Ad amplexandam fidem catholicam nemo invitus cogatur.

76 Infallibiliter definita nulla intellegitur doctrina, nisi id manifesto constiterit.



	Die kanonisch-theologische Qualifikation päpstlicher Selig- und Heiligsprechungen

