
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Warum Machiavelli kein Machiavellist war

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

Warum Machiavelli kein Machiavellist war

Im Folgenden geht es darum, Machiavellis Beitrag zur Analyse von
Macht und Moral typologisch zu erschließen; es geht nicht so sehr um eine
historische Darstellung Machiavellis in seiner Zeit als vielmehr um die
Skizze einer Denkform, die zu allen Zeiten rezeptionstauglich ist. Der an-
tiutopistische Realismus beschreibt nicht nur die zeitweilige Suspension
der Moral durch Politik im Namen großer und erhabener Ideale, sondern
er deutet auch ein Mißtrauen gegenüber diesem Legitimationsmuster an.
Die ungebrochene Aktualität Machiavellis als Schriftsteller besteht darin,
daß seine Schriften immer aus antagonistischen Perspektiven gelesen
werden können: aus jener der Machthaber und aus jener von Beobachtern

(oder «Duldern»), die nicht direkt an der Macht beteiligt sind. Sie

dienen als Instrumente der Herrschenden und zu deren Demaskierung
und damit teilweisen Neutralisierung, ja zur Bildung einer Gegenmacht —

z. B. im Falle eines «feministischen Machiavellismus». Die ideologiekritische

Verwendung von Machiavellis Denken kann z. B. gegen seine eigenen

republikanischen Ideale oder gegen den Hobbesianischen Kontrak-
tualismus gerichtet werden.

I. Klugheit und Kegeln

Machiavelli hat versucht, die Politik als das zu sehen, was sie ist: nämlich
ein Werk von Menschen. Er spricht vom Handwerk der Politik. Das
Resultat guter Politik ist die Selbsterhaltung von Herrschaft; alles andere —

auch Erwerb oder Erweiterung von Macht — steht im Dienst der
Machterhaltung. Schlechte Politik gefährdet die Machterhaltung — sei es durch
Zögern, unvernünftige Expansion, Eingriffe in das Privateigentum u. ä.

Machiavelli spricht von der «Sünde der Herrschenden»1, die darin
besteht, sich auf Söldnerheere zu verlassen oder sich durch Angriffe auf
Eigentum und Frauen von Mitbürgern und Untertanen verhaßt zu ma-

1

Vgl. MACHIAVELLI: Der Fürst, übers, von Rudolf Zorn, Stuttgart: Kröner Velag
1978, 50 Der Fürst, Kap. 12.



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 465

chen —, doch er gibt dem Wort «Sünde» eine neue Bedeutung. An die
Stelle der theologisch verstandenen Sünde tritt die «Sünde der Unfähigkeit»,

die den Herrschenden selber ruiniert. Sie besteht in mangelnder
Voraussicht und Prävention von Übeln — der Vergleich mit der nicht
frühzeitig erkannten Schwindsucht wird von Machiavelli wiederholt.2

Die Politik wird ein Werk von Menschen (und nicht des bloßen
Zufalls), wenn sie auf kluger Voraussicht beruht und sich auch langfristig
gegen politische Feinde und andere Schicksalsschläge wappnet. Gegen
politische Feinde wappnet man sich mit militärischen und diplomatischen

Mitteln — gegen die Fortuna hingegen durch Besonnenheit und
kluges Maß. Zur Bewahrung der Macht gibt es einige eiserne Regeln,
deren wichtigste lautet: gute Gesetze und ein gutes Heer. Im Principe wird
allerdings die Bedeutung guter Gesetze stark relativiert. «Da es aber keine

guten Gesetze geben kann, wo ein gutes Heer fehlt, und da dort, wo
das Heer gut ist, auch die Gesetze gut sein müssen, will ich auf die
Gesetze nicht weiter eingehen und nur vom Heerwesen sprechen.»3 In der
Tat wird die Erläuterung der Gesetze vernachlässigt.

Die Ankündigung, daß sich die Wissenschaft oder Kunst des
Herrschens auf simple Regeln bringen lasse, wird allerdings durch zwei
Tatsachen Lügen gestraft: Zum einen setzt die Anwendung einer Regel
politische Klugheit voraus, und diese — verstanden als Anpassung an die

Bedingungen der Zeit und die Besonderheiten der Situation — läßt sich
nicht auf Regeln bringen. Klugheit zeigt sich im Erfolg; Mißerfolg ist
häufig ein Indiz für mangelnde Klugheit. Im Blick auf die Moral findet
sich so etwas wie eine Kritik von Regeln: Es gibt genug Beispiele, wie ein

Herrscher, der sich an die Regeln der Moral hielt, unterging, während
sich ein anderer behauptete, indem er sie verletzte. Ebenso gibt es wohl
für die meisten Regeln des politischen Erfolgs prominente Ausnahmen.

Zum anderen verweist Machiavelli, abgesehen von einigen konkreten
Regeln, eher auf generelle Prinzipien. Während eine Regel in einer
spezifizierten Handlungsanweisung besteht (z. B. «Baue Festungen!» «Achte
das Eigentum der Mitbürger!»), postuliert ein Prinzip ein Ziel (z. B. «Der
Haß der Untertanen ist zu vermeiden.»). Auf die Frage, ob ein Herrscher
Festungen bauen soll, gibt er die elegante Antwort: «Die beste Festung,
die es gibt, ist, beim Volk nicht verhaßt zu sein [...] So lobe ich den, der
Festungen baut, geradeso wie den, der keine baut; ich tadle aber jeden,
der im Vertrauen auf Festungen den Haß des Volkes gering achtet.»4 Be-

2 Vgl. MACHIAVELLI 1978, 10, 58 Der Fürst, Kap. 3 und 13.
3 Machiavelli 1978, 49 Der Fürst, Kap. 12.
4 Machiavelli 1978, 91 f. Der Fürst, Kap. 20.



466 Warum Machiavelli kein Machiavellist war

liebt oder jedenfalls angesehen kann sich ein Herrscher machen, wenn er
Wissenschaft und Gewerbe fördert.5

Ein wichtiger Aspekt politischer Klugheit ist der kontrollierte
Umgang mit Beratern. Der Kern der politischen Überlegenheit besteht in
der Entschiedenheit: Der Herrscher entscheidet, wen er um Rat fragen
will, er entscheidet sodann selber, und er beharrt auf einer einmal gefällten

Entscheidung. Diese drei Phasen der Entscheidung — Erweiterung
der Kenntnis von Umständen durch Beratung, das Ergreifen und
konsequente Durchführen einer Option — werden ergänzt durch die Empfehlung,

politisch Partei zu ergreifen. Neutralität und Zaudern können Fürsten

ruinieren. Parteinahme für Freunde und gegen Feinde runden das

Bild eines entschlossenen, ja draufgängerischen Herrschers ab.

II. Pepublikanismus

Es gibt eine häufig bemerkte und kommentierte Spannung zwischen dem

Republikanismus von Machiavelli6 und seinem politischen Realismus.7
Als Republikaner orientiert sich Machiavelli am Ideal der Freiheit des

Bürgers8, als Realist konzentriert er sich auf den Erwerb und die Erhaltung

politischer Macht und die Kontrolle der Leidenschaften. Das
republikanische Ideal der Freiheit als «non-dominion»9 erscheint jedoch aus
der machttechnischen Sicht des Principe als Risikofaktor für potentielle
Eroberer, denn eine Stadt, die sich seit Jahrhunderten an ihre Unabhängigkeit

gewöhnt hat, wird sich auch nach längerer Zeit von Fremdherrschaft

nie mehr an die Unfreiheit gewöhnen. Es ist nicht so sehr der
populäre Cäsarismus, dem ja Machiavelli nach Auffassung eines so geistvollen

Interpreten wie Maurice Joly10 vielleicht vorgearbeitet haben könnte,
der gegen das alte Ideal der Freiheit verstößt, sondern die Furcht, von
«Fremden» und «von außen» regiert zu werden.

Der Republikanismus vertraut auf die «Weisheit des Volkes» und
fordert den Staat als Garanten der Unabhängigkeit von Fremdherrschaft.
(Der politische Realismus dagegen rechnet mit den Leidenschaften der

5 Vgl. a.a.O., 95f.
6 Vgl. Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio 1531. Ins Deutsche übers, von

Rudolf Zorn, Stuttgart Kröner Verlag 2. Aufl. 1977.
7 Vgl. II Principe 1532; vgl. Anm. 1.
8 Vgl. Mark HULLIUNG: Citizen Machiavelli, Princeton 1983.
9 Vgl. Philip PETTIT: Republicanism. A Theory of Freedom and Government,

Oxford 1997.
19 Vgl. Maurice JOLY: Dialogue aux enfers entre Machiavel & Montesquieu,

Bruxelles 1865 [dtsch. Hamburg 1979].



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 467

Menschen.) Die republikanische Idee der Freiheit besteht darin, von
keinem Eindringling beherrscht zu werden. Darüber hinaus gilt es, Eigentum

und Frauen der Bürger zu respektieren, nicht weil diese einen sittlichen

Eigenwert hätten oder weil es um den Schutz von Rechten ginge,
sondern aus Gründen der Staatsräson. Die Herrschenden sollen geliebt
oder gefürchtet werden, doch sie sollten sich nicht verhaßt machen.11

Auch ein Herrscher aus der eigenen Reihe der «hohen Herren» muß auf
eine dosierte Mischung von Beliebtheit und Schrecken setzen. Dabei
wird jedoch angenommen, daß sich «einer der unseren», selbst wenn er
sich zum Alleinherrscher aufschwingen würde, kaum als völlig
rücksichtsloser Tyrann erweisen werde, weil er die Gesetze und Gepflogenheit

seines Landes kenne und sich in den meisten Fällen wohl nicht
unnötig darüber hinwegsetzen werde. Es handelt sich um die «civitas
libera», das heißt um den freien Status des Bürgers in einem unabhängigen
Gemeinwesen, und nicht so sehr um die Freiheit des Individuums zur
ungehemmten Erfüllung seiner Wünsche, sondern um eine «Freiheit vor
dem Liberalismus».12 Diese Freiheit kann ein hohes Maß von sozialer
Kontrolle und paternalistischer Gewalt einschließen — ein Grund, der
Isaiah Berlin zu seiner bekannten Apologie des negativen Begriffs der
Freiheit inspiriert hat.13

III. Historia magister vitae

Machiavelli glaubt, daß sich die Dinge in der Geschichte wiederholen
und daß man daher aus historischen Beispielen etwas lernen kann. Er
betont dies immer wieder und macht das Studium der großen Beispiele
von Siegern und Verlierern in der Geschichte zur Pflicht der Herrschenden.

Im Unterschied zu Erasmus geht es dabei nicht um jene umfassende

und sittlich läuternde, zum Verstehen und Tolerieren disponierende

eruditio, sondern um eine vorwiegend an politischen und militärischen

Strategien interessierte Geschichtsforschung. Aus der Geschichte
lernen heißt für Machiavelli nicht, moralische oder erbauliche Lektionen
empfangen, sondern Einsicht gewinnen in die Ursachen von Erfolg und
Mißerfolg. Machiavelli beschwört den exemplarischen Charakter historischer

Anekdoten14, und er verleiht der alten Bedeutung der Formel «hi-

11 Vgl. Machiavelli 1978, 69 Der Fürst, Kap. 17.
12 Vgl. Quentin SKINNER: Liberty before Liberalism, Cambridge 1998.
13 Vgl. Isaiah BERLIN: Four Essays on Liberty, Oxford 1969; Jean-Claude WOLF:

Freiheit — Analyse und Bewertung, Wien 1995.
14 Vgl. MACHIAVELLI: Discorsi. Gedanken über Politik und Staatsführung,

Stuttgart 1977, 4—7 Discorsi, Vorwort zum ersten Buch (s. Anm. 6); vgl. dazu



468 Warum Machiavelli kein Machiavelüst war

storia magister vitae» einen minimalistischen Sinn. Aus der moralischen
Maxime wird eine Maxime der Klugheit. Einige Entscheidungen und
andere Faktoren führen zum Untergang — sie sollten vermieden werden. Es

gibt keinen moralischen Fortschritt in der Geschichte, eher einen gewissen

Zerfall. Und die ruhmreichen Vorbilder der Antike sind oft genug
keine Verkörperungen sittlicher Tugend, denn Ruhm und Ansehen werden

von Machiavelli ebenfalls als Instrumente der Politik betrachtet. Antike

(römische) Verhältnisse lassen sich nicht wiederherstellen, weil die

politisch relevante Tugend (die virtù) im Einflußbereich des Christentums

seltener geworden ist.15

Das Zitieren von historischen Anekdoten als exempla für
Herrschende muß für humanistisch gebildete Leser zunächst vertraut, doch
bei genauerem Hinsehen als besonders schockierend empfunden worden
sein. Denn Machiavelli führt uns bewundernswerte Immoralitäten vor
Augen — eine contradictio in adjecto für jene, welche in der Tradition von
Aristoteles und Cicero von der vollständigen Deckungsgleichheit des

Guten und Schicklichen (des kalön) überzeugt sind. Es handelt sich um
Fälle von Immoralitäten, in denen das Große und Erhabene, aber auch
das Dringliche über das Schickliche triumpiert. Nicht weniger skandalös
ist die Kategorie bewundernswerter Immoralitäten für jene, welche glauben,

Moral habe im Konflikt mit anderen (z. B. ästhetischen) Werten per
definitionem den Vorrang. Diese sogenannte «overridingness»-These ist
jedoch kritikwürdig.16 Beide Annahmen — die Auffassung der totalen
Kongruenz von Moral und Klugheit und die These der Priorität der Moral

über die Ästhetik — lassen sich angreifen. Es trifft nicht zu, daß alles,
was für eine Person oder eine Partei gut ist, notwendigerweise auch sittlich

gut ist; und es ist zumindest nicht offensichtlich, ob Erwägungen der
Ästhetik moralischen Gründen immer unterlegen sind. Es kann sein, daß
das Schöne oder gar das Erhabene gelegentlich den Vorzug verdient,
wenn es mit den Regeln der Moral kollidiert. Bei der Gesamtbewertung
einer Person könnte es unter Umständen wichtiger sein, daß eine Person
zielbewußt und entschlossen ist, als daß sie alle ihre Versprechen hält
(auch die banalsten).

Reinhart KOSELLEK: Historia Magistra Vitae. Über die Auflösung des Topos im
Horizont neuzeitlich bewegter Geschichte, in: Natur und Geschichte. Karl Löwith
zum 70. Geburtstag, hrsg. von Hermann BRAUN und Manfred RIEDEL, Stuttgart 1967,
196-219, wieder abgedruckt in R. KOSELLEK: Vergangene Zukunft, Frankfurt a.M.
1979.

15 Vgl. MACHIAVELLI 1977, 160—63 Discorsi, Vorwort zum zweiten Buch.
15 Vgl. Michael SLOTE: Admirable Immorality, in: Ders.: Goods and Virtues,

Oxford 1983, 77-107.



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 469

Daß Machiavelli auch den ästhetischen Aspekt großer Herrscher vor
Augen hat, ist unbestreitbar. Nur den Ausnahme- oder Ubermenschen
gelingt es, in Ehren, mit Größe oder Hochherzigkeit böse zu sein.17

Machiavelli hat den selbständigen Bereich des Ästhetischen in der
Grausamkeit und Hinterhältigkeit berüchtigter Machtmenschen angedeutet.
Nur oberflächliche Geister können z. B. Hannibals Erfolg bewundern
und zugleich seine Grausamkeit, sofern sie zu seinem Erfolg notwendig
war, moralisch verdammen.18

IV. Defisionismus und Traditionsbruch

Machiavelli ist der Vater des politischen Dezisionismus. Nicht nur
beschreibt er die Bedeutung von Entscheidung und Entschlossenheit in der
Politik, sondern er legt auch nahe, politische Konflikte in Kategorien
von Freund und Feind zu erfassen, die nicht mit moralischen oder
ästhetischen Kategorien zusammenfallen. Herrschende und Beherrschte
sind Menschen, die sich von ihren Leidenschaften bestimmen lassen —

und weniger von Überlegung und Kalkül. Auch Feindschaft ist oft weniger

auf Bosheit als auf Leidenschaft zurückzuführen.

«Der politische Feind braucht nicht moralisch böse, er braucht nicht ästhetisch

häßlich zu sein; er muß nicht als wirtschaftlicher Konkurrent auftreten,

und es kann vielleicht sogar vorteilhaft sein, mit ihm Geschäfte zu
machen. Er ist eben der andere, der Fremde, und es genügt zu seinem Wesen,
daß er in einem besonders intensiven Sinne existenziell etwas anderes und
Fremdes ist, so daß im extremen Fall Konflikte mit ihm möglich sind, die
weder durch eine im voraus getroffene generelle Normierung noch durch
den Spruch eines <unbeteiligten> und daher (unparteiischen) Dritten
entschieden werden können.» 19

Im Principe richtet sich Machiavelli explizit an die Herrschenden oder
jene, die es werden wollen. Daher könnte man glauben, er bewege sich in
der Tradition der moralischen Beratungsliteratur oder der sog. Fürstenspiegel:

De officio regis, De institutione principum (Erasmus) oder De regimine

principum (Thomas von Aquin). So gesehen wäre der Principe nicht orgi-
nell. Diese Auffassung ist in der Forschung tatsächlich und mit großer
Gelehrsamkeit vertreten worden.20 Doch mit ähnlichem gelehrten
Aufwand könnte man den Principe als Parodie auf die herkömmlichen Für-

17 Vgl. Machiavelli 1977, 80 Discorsi I, 27.
18 Vgl. Machiavelli 1978, 70 Der Fürst, 12. Kap.
19 Carl SCHMITT: Der Begriff des Politischen, Berlin 1963, 27.
20 Vgl. Allan H. GILBERT: Machiavelli's Principe and Its Forerunners. «The Prince»

as a Typical Book de Kegimitie Principium, Duke University Press 1938.



470 Warum Machiavelli kein Machiavellist war

stenspiegel sehen. Beide Auffassungen müssen jedoch als inadäquat
zurückgewiesen werden. Machiavelli hat vielmehr einer autonomen Auffassung

von Politik den Weg geebnet; Politik ist zwar auf den Schein der
Tugenden angewiesen, aber Herrschende können es sich — selbst wenn
sie einen guten Charakter hätten — nicht immer leisten, tatsächlich
tugendhaft zu sein. Politik ist Selbsterhaltung unter schwierigen Bedingungen

— sie macht eine gelegentliche Suspension der Moral erforderlich.
«[...] ein Herrscher [...] muß lernen, nicht gut sein zu können und davon
entsprechend der Notwendigkeit Gebrauch zu machen.»21 Der Herrscher
muß im Notfall die Seelenstärke haben, unmoralisch zu sein.22

Die Vergleiche mit den literarischen Vorgängern dürften eines nicht
aus dem Auge verlieren: Im Principe vollzieht sich «die machiavellistische
Revolution»23. Machiavelli lehrt, daß gute Gesetze wichtig sind, doch daß
selbst gute Gesetze ohne eine Armee nichts taugen. Der Herrschende
muß sich also vor allem um seine militärische Macht bemühen. Der
Begriff der moralischen Pflichten (des Fürsten) dagegen kommt gar nicht
vor. Auch die für die Fürstenspiegel zentrale Idee einer Bindung an
Gottes Gesetz wird hinfällig — was zählt, ist nur noch der wirksame
Schein der Frömmigkeit!24

Die machiavellistische Revolution geht noch tiefer: Sie ignoriert die
Idee einer sakralen Autorität. Es ist nicht die göttliche oder sittliche
Autorität, sondern allein die Erlangung und Erhaltung von Macht, die
zählt. Religion oder Moral können als Mittel zur Herrschaft benutzt
werden, doch sie haben keine unabhängige politische Kraft oder Würde.
Nicht der Inhalt von Moral oder Religion ist wichtig, sondern ihre politische

Funktion zur Erlangung oder Erhaltung von Macht.
Ernst Cassirer hat den tiefgreifenden Charakter des Traditionsbruchs

bei Machiavelli richtig gedeutet. Weil dieser die alte Lehre von der
Entsprechung zwischen kosmischer (göttlicher) und weltlicher Ordnung
ignoriert, wird sein Blick frei für das Wechselspiel der Kräfte in der
Politik. Die Politik kann und soll nicht eine heilige Ordnung widerspiegeln.
Das Leben erfolgreicher Herrscher wie Cesare Borgia zeigt, daß Erfolg
in der Politik kein Beweis göttlicher Legitimität sein kann. Machiavelli
betrachtet die Politik ebenso unvoreingenommen wie Galilei oder
Kopernikus die Natur. Und er bedient sich dabei gerne des Vergleichs mit
der Medizin und der Chemie.

21 MACHIAVELLI 1978, 133, Anm. 214 Der Fürst, 15. Kap.
22 Vgl. a.a.O., Kap. 18.
23 Vgl. Quentin SKINNER: Machiavelli, Oxford 1981 [dt. Hamburg 1988].
24 Vgl. Machiavelli 1978, 73 Der Fürst, Kap. 18.



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 471

V. Anti-Utopismus

Machiavelli versucht die Herrschenden nicht sittlich zu veredeln; er
schreibt keinen pädagogischen Traktat.25 Der Staat ist keine sittliche
Erziehungsanstalt. Hier liegt der Abgrund zwischen der klassischen, letztlich

Aristotelischen Tradition der Politikberatung, für die sittliche
Tugend und politische Klugheit notwendigerweise konvergieren: Es gibt
einen «garstigen Graben» zwischen Moral und Klugheit, zwischen dem

guten Charakter und der Rationalität der Selbsterhaltung. Machiavellis
Principe gibt nur Ratschläge der Klugheit, keine Ratschläge der Moral.
Der Lehrer der Herrschenden muß wie ein Kentaur sein, «un mezzo be-
stia e mezzo uomo».26 Wenn nur Grausamkeit zum Ziel führt, muß er die
Grausamkeit richtig dosieren. Er darf nicht zögern, aber auch nicht zum
Sadisten werden. Es geht um «crudeltà bene usate».27

Politische Klugheit und sittliche Tugend können weit auseinanderklaffen.

Aus bösen Mitteln können gute Folgen und aus guter Gesinnung
üble Folgen entstehen. Es gibt keine Garantie, daß Güte und Gerechtigkeit

zum Erfolg führen. Die Tugend (virtü) der Herrschenden besteht im
geschickten Umgang mit anderen Menschen und mit dem Zufall (for-
tuna). Es gibt keine harmonische Einheit der Tugenden, wie sie Aristoteles

lehrt (Vereinigung aller Tugenden in der Weisheit) oder wie sie das

Christentum lehrt (Vereinigung aller Tugenden in der Liebe). Isaia Berlin
hat in dieser Auffassung von der Unvereinbarkeit römischer und christlicher

Tugenden und im tapferen Zugeständnis, daß nicht alle obersten
Werte miteinander harmonieren müssen, den grundsätzlichsten Zug von
Machiavellis Anti-Utopismus gesehen.28 Eine Unentschiedenheit
zwischen christlichem und weltlichem Lebensideal ist sogar am schädlichsten,

lähmt es doch jene Entschlußkraft, die nur aus der Tapferkeit und
Entschlossenheit stammt.29 Machiavellis «Immoralismus» läßt sich demnach

verschieden deuten: als Einsicht in den Abgrund zwischen (egoistischer)

Klugheit und sittlicher Tugend oder als Einsicht in den Verlust
der alten Lehre von der Einheit der Tugenden.

Der locus classicus von Machiavellis Absage an Utopien ist das 15.

Kapitel des Principe. Hier wird von einem gewaltigen Unterschied zwi-

25 Vgl. Ernst CASSIRER: The Myth of the State, New Haven: Yale UP 1946, reprint
1974, 151 f.

26 MACHIAVELLI 1978, 72 Der Fürst, Kap. 18.
27 MACHIAVELLI 1978, 37f. Der Fürst, Kap. VIII, vgl. auch Kap. XVII.
28 Vgl. Isaiah BERLIN: Das krumme Holz der Humanität, Frankfurt a.M. 1992, 21

und 50.
29 Vgl. Machiavelli 1977, 79 Discorsi I, 26.



472 Warum Machiavelli kein Machiavellist war

sehen dem Leben, wie es ist, und dem Leben, wie es sein sollte, gesprochen.

Spinoza hat in seinem Tractatus Politicus (I, 4) und David Hume
mehr als zweihundert Jahre später wieder in einem «famous passage» an
die Kluft zwischen Sein und Sollen erinnert.30 Der Hintergrund für
Machiavelli ist der gleiche wie für Spinoza und Hume, nämlich eine Natur,
in der es nur Wandel, aber keine Werte gibt; ihre Gesetze gehorchen
einer blinden Teleologie.31 Ein Politiker, der sich an Ideale und nicht an
die Realität hielte, würde sich selber ruinieren. Es gibt weitere Belegstellen

für Machiavellis Anti-Utopismus. Politik ist unvollkommen, weil es

keine absolut sichere Entscheidung gibt.
«Du solltest vielmehr damit rechnen, daß der Erfolg aller deiner Entscheidungen

zweifelhaft ist. Dies liegt nun einmal im Lauf der Dinge, daß man
nie einem Übelstand entgehen kann, ohne in einen anderen hineinzugeraten.

Die Klugheit besteht eben darin, die Art eines Übelstandes zu erkennen
und das kleinere Übel als etwas Gutes hinzunehmen.»32

Die Keime von Machiavellis Anti-Utopismus finden sich also in seiner

Auffassung der Ungewißheit menschlicher Voraussicht, in der Konzeption

von Politik als der Kunst, schlimmere Übel durch geringere zu
verhüten, und schließlich in einer Skepsis gegenüber Perfektionismus und
Fortschrittsglauben. «In allen menschlichen Dingen zeigt sich bei genauer
Prüfung, daß man nie einen Übelstand beseitigen kann, ohne daß daraus
ein anderer entsteht.»33

Politiker können es sich nicht immer leisten, ihre eigene moralische
Integrität zu bewahren; sie müssen sich gelegentlich schmutzige Hände
machen. Man kann darin eine Tragik sehen, die mit gewissen Umständen
oder Rollen verbunden ist. Nach der Auffassung von Michael Walzer
sollten sich Politiker nicht unempfindlich machen für das Moralische.
Vielmehr sollten sie sich bewußt bleiben, daß sie sich die Hände schmutzig

machen. Sie sollten Entscheidungen gegen moralische Normen als

genuines Dilemma erfahren. Sie sollten ihr sitdiches Gewissen nicht
abstumpfen, sondern sich verhalten wie der melancholische Soldat nach

Augustin, der weiß, daß er einem gerechten Krieg dient und daß Töten
auch in einem gerechten Krieg eine schreckliche Sache bleibt.34

30 Vgl. David HUME: A Treatise of Human Nature, London 1739/40, hrsg. von
L.A. SELBY-Bigge und P.H. NlDDITCH, Oxord 1978, 469f.

31 Vgl. Thierry MÉNISSIER: Le vocabulaire de Machiavel, Paris 2002, 41.
32 MACHIAVELLI 1978, 95 Der Fürst, Kap. 21.
33 Machiavelli 1977, 26 Discorsi I, 6.
34 Vgl. Michael WALZER: «Political Action: The Problem of Dirty Hands», in: War

and Responsibility, ed. by M. COHEN, TH. NAGEL and TH. SCANLON, Princeton 1974,
62-82.



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 473

Plädiert nun Walzer für einen gewissen Dualismus zwischen Moral
und Politik, so kann man sich fragen, ob Machiavelli ebenfalls diesem
Dualismus huldigt. Dieser würde voraussetzen, daß man sittlichen
Tugenden ein unabhängiges Eigengewicht zugesteht. Machiavelli scheint
durchaus auf der Differenz zwischen Moral und Politik zu insistieren,
ohne jemals die Geltung der Moral in Frage zu stellen. Allerdings gibt es

bei Machiavelli kaum den Versuch, das Eigenrecht einer (deontologisch
verstandenen) Moral und oder gar die Untrüglichkeit des Gewissens

gegen die Erfordernisse der Politik zu verteidigen. Die moralischen Grenzen

der Politik liegen in der Politik selber, nämlich in der Rücksicht auf
den langfristigen Ruhm, aber auch das kurzfristige Ansehen. Je mehr sich
die politischen Verhältnisse einem Naturzustand nähern, um so weniger
kann es sich der Herrscher leisten, stets moralisch untadelig zu sein; er
kann es sich aber auch nicht leisten, als durch und durch lasterhaft zu
erscheinen. Er muß auf seinen Ruf (oder die political correctness) bedacht
sein, sofern dies für seine eigene Stärkung unentbehrlich ist.

VI. Machiavellismus — und dessen Beschreibung

Daß es Machiavelli nicht einfach um Psychologie und Anthropologie,
sondern um Politik geht, ergibt sich daraus, daß und warum ihn eine

psychologische Kritik gar nicht treffen kann. Dazu muß man zunächst
Machiavelli vom Machiavellismus unterscheiden: Der Überbringer einer
schlechten Nachricht sollte nicht mit der schlechten Nachricht identifiziert

oder für diese verantwortlich gemacht werden. Machiavelli hat die
Politik nicht deshalb als brutalen Machtkampf gesehen, weil er in «männlichem

Denken» befangen war oder persönlich zum Pessimismus neigte.
Machiavellismus in der Politik mag patriarchale Züge haben, doch er läßt
sich sozusagen «feministisch verbessern». Das männerzentrierte Denken
Machiavellis kommt zum Ausdruck, wenn er schreibt: «Ich bin der
Meinung, daß es besser ist, draufgängerisch als bedächtig zu sein. Denn
Fortuna ist ein Weib; um es unterzukriegen, muß man es schlagen und stos-
sen.» 35

Im Gegensatz zu Machiavelli selber verläßt sich die weibliche Fürstin
nicht auf die Strategien von militärischer Drohung und Verhandlung,
sondern sucht ihr Glück eher im Effekt der Überraschung durch Charme
und freundschaftliche Gefühle. Sie knüpft an Machiavellis «Prototyp der

35 Machiavelli 1978, 106 Der Fürst, Kap. 25; vgl. Hanna FENICHEL PlTKIN:
Fortune Is A Woman. Gender and Politics in the Thought of Niccolô Machiavelli,
Berkeley, Los Angeles 1984.



474 Warum Machiavelli kein Machiavellist war

Moderne» an, für den es nur Schein, kein Sein gibt.36 Liebe kann für die
weibliche Fürstin nur eine Strategie unter anderen, kein Selbstzweck sein.
Sie bevorzugt die subtileren Waffen, die Kunst der Verführung, aber
nicht zum Zweck der Erlangung von Männern, sondern von mehr
Macht.37

Der Hinweis auf den Machiavellismus für Frauen ist ein gutes Antidoten

gegen eine zu moralistische Sichtweise des Feminismus, welche diesen

nur als Alternative zu männlichem Machtstreben darstellen möchte.
Es schadet dem Feminismus jedoch nicht, wenn er sich offen über
Strategien äußert. Auch aus der feministischen Aneignung des Machiavellismus

geht hervor, daß es bei diesem — im Gegensatz zu Machiavellis
literarischer Schreibweise — um einseitige Manipulation der anderen geht.
Mit der Veröffentlichung eines Machiavelli für Frauen dagegen wird der
Machiavellismus ans Licht gebracht und durchbrochen. Geheimnisse,
z. B. wie man im Trend der Frauenförderung Karriere macht und
Frauenpolitik zur Ausschaltung männlicher Rivalen benutzt, werden
ausgeplaudert. Es wird nicht mehr hinter dem Schleier hochmoralischer oder

gar menschheitserlösender Ansprüche («Am weiblichen Wesen/wird die
Welt genesen») um Macht und Einfluß intrigiert, sondern die Strategien
der Durchsetzung werden auf amüsante Weise beschrieben.

Machiavelli hat zwar machiavellistische Prozeduren beschrieben und
als geeignete Mittel der Machterlangung und Machterhaltung charakterisiert

— insofern glaubte er sich auf Beobachtung und historische Anekdoten

verlassen zu können —, doch er hat sich dieser Mittel von List und
Gewalt als Buchautor gerade nicht bedient. Als Schriftsteller war er der
ehrlichste Mensch der Welt und der wahre Aufklärer, als den ihn später
Fichte geschätzt und geehrt hat. Durch den posthumen Druck seiner
Schriften wurde das Geheimnis des Machiavellismus immer neu
ausgeplaudert, und es hätte künftig wie ein Chemiebuch verwendet werden
können, nämlich zur Herstellung von Herrschaft und von Gegengiften
gegen politische Herrschaft. Man kann wie Fichte in der Publikation von
Machiavellis Schriften einen frühen Triumph der Pressefreiheit erblik-
ken.38

Ist es nicht selbstaufhebend, den Machiavellismus unverbrämt
darzustellen, als das, was er ist - und nicht als das, was er den Beherrschten

36 Vgl. Dirk HOEGES: Niccolô Machiavelli. Die Macht und der Schein, München:
C.H. Beck 2000.

37 Vgl. Harriet RUBIN: The Princessa. Machiavelli for Women, New York 1997 [dt.
Frankfurt a.M. 1998].

38 Vgl. Johann Gottlieb FICHTE: «Über Machiavelli als Schriftsteller und Stellen
aus seinen Schriften», in: Fichtes Werke, Berlin 1971, Band XI, 401—453, 413ff.



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 475

und vielleicht auch tief moralischen und religiösen Herrschern erscheinen

mag? Dies träfe zu, wenn es sich bei Machiavellis Schriften um Ar-
kanliteratur handelte, die ihrem Wesen nach nur als Lektüre für Könige
konzipiert wäre. Dem ist jedoch nicht so, richtet sich doch Machiavelli
als Gebildeter an alle Gebildeten seiner Zeit, ja aller Zeiten. Er leistet ein
Stück politische Aufklärung, das darin besteht, schlimme Dinge wie

Krieg und Grausamkeit beim Namen zu nennen.
«Die schlimmste Verwirrung entsteht dann, wenn Begriffe wie Recht und
Frieden in solcher Weise politisch benutzt werden, um klares politisches
Denken zu verhindern, die eigenen politischen Bestrebungen zu legitimieren

und den Gegner zu disqualifzieren oder zu demoralisieren.»39

Unter veränderten Rezeptionsbedingungen — sofern alle Menschen lesen
können und Zugang haben zu einer preiswerten Taschenbuchausgabe
des Principe — können Machiavellis Schriften auch als Warnung der
Schwächeren vor den Mächtigeren verstanden und genutzt werden. (Wir
haben hier ein Beispiel dafür, wie potentiell gefährliche Meinungen nicht
durch ihre Gemeimhaltung, sondern durch ihre Zugänglichkeit gleichsam

entschärft werden.) Die Strategien der Herrschenden werden
transparent und für jedermann verständlich gemacht. Doch eine größere
Öffentlichkeit ist keine Garantie für Immunität gegenüber den Spielen der
Mächtigen. Der Machiavellismus treibt selbst unter den Bedingungen der
Pressefreiheit weiterhin sein Unwesen, indem er, in der Gestalt einer
Massenkultur, die Menschen so weit bringt, dass sie den Verlust von
Freiheiten nicht mehr als solche benennen und empfinden. Der Machiavellismus

(im Gegensatz zu Machiavelli) richtet sich gegen die Unabhängigkeit
des Urteils. «Was das Volk will, ist nicht die Freiheit, sondern die

Wohlfahrt, die eine radikal zentralisierte Bürokratie als Organ der staatlichen

Spitze gewährleistet.»40 Die auf Konsumfreiheit reduzierte
Massendemokratie lebt von der Illusion, unsere intensivsten Wünsche seien
unsere eigenen Wünsche.

Es ist nicht Heuchelei, Heuchelei darzustellen und als wirksames
Instrument im politischen Machtkampf zu erkennen. «If Machiavellism
means deception or hypocrisy Machiavelli was no Machiavellian. He
never was a hypocrite.»41 Machiavellis Lehren können nicht als Ausdruck
einer sittlich verdorbenen Person desavouiert werden. Machiavelli gleicht
dem waffenlosen und damit machtlosen Propheten, der die Politik als

39 Carl SCHMITT 1963, 65 (s. Anm. 19).
40 Hans BARTH: Denken in der Zeit. Philosophisch-politische Beiträge, Zürich

1988, 172f.
41 Ernst CASSIRER 1946, 120 (s. Anm. 25).



476 Warum Machiavelli kein Machiavellist war

Machtkampf erkennt, in dem Moral, Religion oder andere Ideologien als

geistige Waffen eingeset2t werden. Die Entrüstung so mancher Machthaber,

die sich verpflichtet sahen, gegen Machiavelli zu polemisieren, ist
ein weiteres Indiz dafür, daß Machiavelli den Chemismus der Politik, die

Strategien von Macht und Gegenmacht, nicht schlecht getroffen hat.

KZI. Hobbesianischer Kontraktualismus

Die Deutung der Politik aus dem Blickwinkel der Staatsräson hat sich

von Machiavelli zu Hobbes gewandelt; was bei Machiavelli noch als

Abwandlung und Verzerrung der Darstellungsmittel der Fürstenspiegel
erscheinen könnte, wird bei Hobbes zur philosophischen Konstruktion.
An die Stelle der historischen Anekdote und der Beratung tritt die
Demonstration. Bei Hobbes nimmt der Verzicht auf die Freiheiten des
Naturzustandes den Charakter eines Handels an, von dem sich jeder Bürger
elementare Vorteile der Sicherheit versprechen darf. Im Unterschied zu
den Renaissance-Humanisten und Machiavelli wird bei Hobbes der
Gedanke der Gleichheit aller Bürger ernst genommen. Doch im Hobbesia-
nischen Kontraktualismus liegt wieder ein Ansatz von Ideologie, der den
brutalen Charakter der Politik verschleiern soll. Es wird unterstellt, jeder
könne aus freiem Willen dem Souverän zustimmen, doch de facto
unterwerfen sich die meisten aus Furcht vor den Schrecken der Bürgerkriege.
Es wird unterstellt, jeder habe beim Verzicht auf fast alle Freiheiten
mehr zu gewinnen als beim Verharren im Naturzustand, doch bei
genauerem Hinsehen ist der Preis der Unterwerfung des selbständigen poli-
dschen Urteilsvermögens unter die Autorität des Leviathans viel zu hoch.
Es wird unterstellt, der Souverän sei durch den Auftrag der Friedenssicherung

an seine eigenen Gesetze oder zumindest das oberste Staatsziel

gebunden, doch de facto kann er Gesetze beliebig umstoßen, und — was
noch schlimmer ist — er allein kann den Ausnahmezustand definieren.
Wie viel Utopie und wie viel Fiktion stecken noch im l^eviathan\

Aus der Sicht von Machiavelli ließe sich der Hobbesianische
Kontraktualismus als das diagnostizieren, was er de facto in jedem Versuch
seiner politischen Umsetzung sein wird, nämlich eine weitere geistige
Waffe in der Erlangung und Erhaltung der Macht. Die großen Versprechen

von Frieden und Prosperität dienen dem politischen Kalkül der
Selbst- und Machterhaltung und sind diesem untergeordnet. Machiavelli
hat zahlreiche Anregungen gegeben, um zu allen Zeiten einen
ernüchternden Blick hinter die Fassaden des soeben modischen Machiavellis-
mus zu werfen.



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 477

VIII. Der ILepublikanismus als Machiavellismus

Der praktizierende Machiavellismus kann nicht auf Legitimation
verzichten; er darf sich nicht nackt, ohne den Schmuck seiner Legitimation
sehen lassen. Selbst Machiavelli erweist ihm seine Referenz im Schlußkapitel

des Principe mit dem Titel «Exortazione a pigliare l'Italia e liberarla
dalle mani dei barbari», wo den Idealen des Republikanismus gehuldigt
wird und der Befreier Italiens von den Barbaren beschworen wird. Man
kann diese Stelle als ehrliches Bekenntnis Machiavellis zu diesen Idealen
lesen; man kann sie aber auch als integralen Bestandteil der Machtstrategien

des Fürsten sehen, dem es gelingt, andere glauben zu machen, er
habe erhabenere Ziele als die Erhaltung und Erweiterung seiner Macht.
Der praktizierende Machiavellist wird von der Freiheit und dem Wohlstand

seiner Bürger reden; er wird nicht von seiner Macht, sondern von
seiner Verantwortung reden. Kurz: Er wird kaum reden und schreiben
wie der gescheiterte und zurückgezogene Bürger Machiavelli.

Was häufig als Eigentümlichkeit des Machiavellismus verstanden
wird, nämlich die politische Suspension der Moral im Namen dringlicher
Ziele oder erhabener Ideale, läßt sich — in einer Vorwegnahme späterer
Ideologiekritik — als weitere Machenschaft der Mächtigen durchschauen.
Übt Machiavelli selber auch nicht direkt Ideologiekritik, so kann diese

gleichwohl aus den Formen der indirekten Mitteilung seines Stils und
zwischen den Zeilen herausgelesen werden. Hier ist er auf der Höhe der
rhetorischen und literarischen Versiertheit humanistischer Autoren. Seine

Fähigkeiten umfassen Komödie, Sentenz und Essay sowie die
Geschichtsschreibung. Machiavellis Stil reizt zum Lachen. Maurizio Viroli
hat im Blick auf Machiavellis gesamtes literarisches Schaffen vom
«Lächeln des Niccolö» gesprochen.

Viroli scheint jedoch die verborgene Ironie im letzten Kapitel des

Principe nicht zu erkennen.42 Wird hier von Menschen gesprochen, die
auf ihren politischen Erlöser warten, so ist eine aufmerksame Lektüre der

vorangegangen Kapitel nicht dazu geeignet, den Glauben an das
quasisakrale Charisma eines Fürsten zu festigen. Erwartet man vom Autor,
daß eine Widmung zugleich eine captatio benevolentiae sein soll, so wirkt
das Schlußkapitel unfreiwillig komisch und nachträglich angehängt. Der
Text suggeriert etwas, was der Autorenintention Machiavellis fremd sein

mochte, nämlich daß sich die Häßlichkeit von Grausamkeit und Betrug,
Krieg und Notstandsmaßnahmen als Machtmittel mit Vorteil in den
Mantel der Erhabenheit großartiger republikanischer Ideale hüllt. Wo die

42 Vgl. Maurizio VIROLI: Das Lächeln des Niccolö. Machiavelli und seine Zeit,
Zürich, München: Pendo 2000, 203f.



478 Warum Machiavelli kein Machiavellist war

ästhetische Kategorie der Schönheit nicht greift, muß die ästhetische

Kategorie des Großen und Erhabenen herhalten.

IX. Legitimationsskepsisfür alle Zeiten

Das Problem der Begründung oder Legitimation wiederholt sich in allen

Epochen, aber es zeigt sich immer in neuer Verkleidung. Dabei gibt es

nicht nur zu lernen von den legendären Vorbildern, sondern auch von
ihren erfolgreichen und gescheiterten Nachahmern in der realen
Geschichte.43 Diese Kritik an Legitimation zieht nicht die Unterscheidbarkeit

von guten und schlechten Gründen in Zweifel. Gut ist eine politische

Legitimation, wenn sie sich durchzusetzen vermag. Eine gelungene
Legitimation muß nicht bei allen «ankommen», verstanden und akzeptiert

werden. Es genügt, wenn sie mitwirkt bei der Gewinnung und
Erhaltung von Freunden und der Neutralisierung von Feinden. Andere
Kriterien für politische Legitimation gibt es nicht.

Der Rückgriff auf historische exempla aller beliebigen mythischen
und historischen Zeiten vermag heute kaum mehr zu überzeugen.
Obwohl sich inzwischen das Geschichtsverständnis grundlegend gewandelt
hat, wurde Machiavelli doch immer wieder in gewandelter Aktualität neu
entdeckt. Der Fluchtpunkt der Kritik aller Ideologien der Macht ist das

unabhängige Urteilsvermögen in bezug auf Gegenwart und Geschichte.
Interessiert es nicht immer wieder von neuem, wie z. B. Kriege oder
Völkermorde abzuwenden gewesen wären oder ob es so etwas wie
historische Wiederholungszwänge gibt? Diese Fragen hatte Machiavelli selber
nicht im Blick, doch er hat mit seinem Buch und dessen posthumer
Verbreitung den Herrschenden und ihren scharfsinnigsten Kritikern eine

zweischneidige Waffe vermacht. Machiavellis Identifikation mit den
Machthabern war nie vollständig; die Faszination der Macht hat ihre
Grenzen. Stets bleibt Raum für den mißtrauischen Beobachter. Selbst die
Faszination bewundernswerter Immoralitäten und die Suspension des

Moralischen werfen ihren Schatten, denn kein Herrschender verkörpert
die Vollkommenheit, «und zwar wegen der menschlichen Anlage, die
dies nun einmal nicht zuläßt».44

Selbst der mißtrauischste Beobachter und der gebildetste Kommentator

ist kein völlig unparteiischer Geist. Im Gegensatz zum «liberalen»
Erasmus glaubt Machiavelli nicht an die toleranzstiftende Qualität der
eruditio! Politische Begriffe sind essentiell polemisch. Freiheit, Gerech-

43 Vgl. Gérald SFEZ: Machiavel, le Prince sans Qualités, Paris 1998, 115f.
44 MACHIAVELLI 1978, 62 Der Fürst, Kap. 15.



Warum Machiavelli kein Machiavellist war 479

tigkeit, Demokratie etc. sind nicht rein deskriptive Ausdrücke, sondern
sie haben den Charakter «persuasiver Definitionen»45, d. h. Lob oder Tadel

sind bereits in die Bedeutung eingebaut. «Illiberal» und «undemokratisch»

sind ebenso Schimpfworte wie «machiavellistisch». Auch
«politisch» kann zum Schimpfwort degenerieren. Nach Carl Schmitt ist es eine

intensive Art, Politik zu treiben, wenn man andere als politisch, sich
selber aber als unpolitisch (oder «unschuldig») darstellt.46 Naiv ist, wer
sich selber als frei von Machtgelüsten wähnt — wer sich nicht einzugestehen

vermag, daß er unter dem Ausschluß von Macht leidet — oder wer
sich wegen solcher Ambitionen schämt oder haßt. Die Entmoralisierung
von Macht und politischer Rivalität hat den Vorteil, daß wir auch unsere
Feinde und Rivalen nicht hassen müssen. «Den Feind im politischen Sinne

braucht man nicht persönlich zu hassen.»47

X. Keine definitive Absage an die Moral

Zwar gibt es keine unparteiische (oder «objektive») Instanz im politischen

Streit, doch ich kann mich trotzdem von außen, mit dem Interesse
des Beobachters oder Historikers, betrachten. Im politischen Konflikt
bin ich dann nicht der sittlich Überlegene, sondern schlicht der Feind
meiner Feinde. In der polemischen Situation kann ich nur versuchen, zu
siegen. Der Sieg ist jedoch kein Gottesurteil und kein Beweis der sittlichen

Überlegenheit. «Ein Sieg ist nie so eindeutig, daß der Sieger nicht
einige Rücksichten nehmen müßte, besonders auf die Gerechtigkeit.»48
Die Suspension der Moral in der Politik ist exzeptionell — nicht definitiv
und irreversibel. Machiavellis Sicht der Dinge mündet nicht in einen
zynischen oder heuchlerischen Machiavelüsmus. Sein Plädoyer für einen

unvoreingenommenen Blick auf die Spiele der Macht ist kein Plädoyer
für Willkür und Immoralismus.

Im richtigen Moment etwas Schreckliches tun — dies ist kein Aufruf
zum generellen Immoralismus, sondern das Zugeständnis an das seltene
und schwierig zu vollbringende Phänomen brillanter Immoralität. Die
Seelengröße und Seelenstärke, an die Machiavelli appelliert, kann natürlich

als eine Form des «special pleading» und damit als Verstoß gegen die
Idee der Universalität der Moral verstanden werden. Doch was alle kön-

45 Vgl. Charles STEVENSON: «Persuasive Definitions», in: STEVENSON: Facts and
Values. Studies in Ethical Analysis, New Haven 1938 (Neudruck Westport,
Connecticut, 1975).

46 Vgl. Carl SCHMITT 1963, 21, Anm. 2 (s. Anm. 19).
47 Carl SCHMITT 1963, a.a.O., 29 (s. Anm. 19).
48 MACHIAVELLI 1978, 94 Der Fürst, Kapitel 21.



480 Warum Machiavelli kein Machiavellist war

nen und die meisten auch tun, kann kaum als Virtuosität bewundert werden.

Wenn Machiavelli die Seltenheit und Schwierigkeit virtuoser Immo-
ralitäten betont, dann hat er nicht die kleinen und alltäglichen Formen
der Selbstprivilegierung vor Augen, sondern weit eher die Bereitschaft,
für einen großen Zweck auf die eigene moralische Integrität zu verzichten.

Das Gute muß dem Erhabenen weichen. Der Fürst könnte zu sich
selber sagen: «Zwar hätte ich lieber gelebt, ohne Grausamkeiten begehen
zu müssen, doch da ich Fürst bin und in dieser besonderen Situation
Grausamkeit und Lüge die wirksamsten Mittel der Selbstbehauptung
sind, muß ich grausam und verschlagen sein, ob es mir nun behagt oder
nicht. Ich muß mich über gewisse Neigungen hinwegsetzen; ich muß
mich von meinem anerzogenen christlichen Ideal des sanften und
wohlwollenden Menschen ein Stück weit verabschieden.»

Inwiefern auch dieser Monolog des Fürsten auf Selbsttäuschung
oder irrendem Gewissen basiert, mögen Machiavellis Nachfahren für
sich entscheiden. Selbst die Fürsten guten Willens und ihre aufrichtigen,
aber gewalttätigen Gegner (die «bewaffneten Propheten») haben nicht
notwendigerweise das Recht auf ihrer Seite. Politik ist ein permanenter
Streit um Intepretationen und Legitimationsansprüche aus gegensätzlichen

Perspektiven. Manche «Terroristen» von gestern sind entweder als

Verbrecher gerichtet oder vernichtet — oder sie sind die Fürsten von
heute. Dieser wesentlich antagonistische Charakter der Politik erschwert
die Aufgabe, politische Entscheidungen auf definitive und unparteiliche
Weise moralisch zu beurteilen.


	Warum Machiavelli kein Machiavellist war

