
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen : die
Transplantationsmedizin als Beispiel

Autor: Sitter-Liver, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Sitter-Liver

Rationierung und Gerechtigkeit im
Gesundheitswesen

Die Transplantationsmedizin als Beispiel

I. Problem und Absicht

Rationierung im Gesundheitswesen ist seit längerem zum Thema
sittlichpolitischer Debatten geworden. In den späten 80er-Jahren gewann der

sogenannte Oregon-Plan in den USA viel Aufmerksamkeit; in der
Schweiz setzte 1999 das «Manifest für eine faire Mittelverteilung im
Gesundheitswesen» einen Markstein.1 Der Anlaß der Debatte ist mittlerweile

geläufig: die rasante, scheinbar unaufhaltsame Kostensteigerung. Wo
liegen die Gründe? Ein lehrreiches Beispiel liefert die Transplantationsmedizin:

Der medizinisch-technische Fortschritt; die Ausdehnung des

Leistungsangebots (u.a. Ärzte und Ärztinnen, Einrichtungen, Medikamente);

persönliche Ambitionen; der Druck zur gewinnmaximierenden
Kapitalverwertung; der Vorrang der Absicht, Leben als solches zu erhalten,

vor dem Bestreben zu heilen und vorzusorgen; dies unter hohen
Kostenfolgen, die aus Sicht der überkommenen ärztlichen Ethik und
dann auch gesellschaftlich-politisch weithin noch als problemlos gerechtfertigt

gelten2, die — allerdings nicht nur spontan, sondern auch durch

1

Vgl. HADORN, David C., «The Oregon Priority-Setting Exercise: Quality of Life
and Public Policy», in: Contemporary Issues in Bioetics (CIB), ed. by BEAUCHAMP,
Tom L./WALTERS, LeRoy, Belmont CA 1994 (Forth Edition), 734—739 (zuerst
erschienen Mai/Juni 1991); DANIELS, Norman, «Is the Oregon Rationing Plan Fair?», in:
ebd., 739—745 (zuerst erschienen im Mai 1991); CALLAHAN, Daniel, «Ethics and Priority

Setting in Oregon», in: ebd., 745—751 (zuerst erschienen Sommer 1991). — MANIFEST

für eine faire Mittelverteilung im Gesundheitswesen, in: Schweizerische Ârzteze*tung>

Beilage zu Nummer 45/1999, 1—9 (verfaßt von einer «unabhängigen interdisziplinären
Arbeitsgrupp e»).

2 Vgl. hierzu MATTEI, Jean-François/MOATTI, Jean-Paul/RAUCH, Carmen, «Zur
Ethik in der Politik der gerechten Verteilung knapper Ressourcen in Frankreich», in:
Ethik und Medizin 1947—1997, hrsg. von TRÖHLER, Ulrich/REITER-THEIL, Stella,
Göttingen 1997. Die Autoren sprechen von der Gefahr, «daß die Ethik zu einem Mittel
wird, dessen sich die Ärzteschaft bedient, um die soziale Auseinandersetzung hinsichtlich

der Allokationsproblematik zu kontrollieren, oder das ihr dazu dient, von den wirk-



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 439

Marketing induzierten — steigenden Erwartungen und faktisch geltend
gemachten Versorgungsansprüche in der Bevölkerung — all dies sind
Faktoren, welche die bisherige Entwicklung gesteuert und auf
unbegrenztes Wachstum getrimmt haben.3 Das hat zur Folge, daß sich «in
keinem wie auch immer organisierten und finanzierten Gesundheitswesen
der Frage nach dem wirtschaftlich noch Tragbaren» ausweichen läßt.
Diese Betrachtungsweise steht «in klarem Widerspruch» zur ärztlichen
Ethik, das ist dem Ökonomen geläufig.4 Daß politisch-ökonomische
Überlegungen und Maßnahmen immer moralisch motiviert, also ethisch
befragbar sind5, wäre zu ergänzen. Danach steht nicht einfach das hip-
pokratische Gebot, nach Fähigkeit und Urteil ärztliche Verordnungen
zum Nutzen der Kranken zu treffen6, kurz: Leben zu erhalten und zu
fördern, gegen abstrakte Ökonomie; es entpuppt sich vielmehr eine

Spannung, ja ein Konfliktfeld innerhalb der Moral, welches nach ethisch-re-
flektiver Bewältigung ruft.

In einem demokratischen, liberalen und der Solidarität verpflichteten
politischen Gemeinwesen, dessen Grundstein die individuell interpretierte

Menschenwürde bildet — davon gehen wir im Folgenden aus — kommt
allen Mitgliedern ein prima facie gleiches Recht auf Leben, auf körperliche,

seelische und geistige Unversehrtheit zu.7 Doch bekanntlich sind die

Mittel, welche die öffentliche Hand einsetzen kann, um dieses Recht
auch durchzusetzen, beschränkt. Die Mangelsituation hat zum Endeffekt,

daß nicht jederzeit allen Bedürftigen sämtliche im Prinzip verfügbaren

und angemessenen medizinischen Leistungen angeboten werden
können. Zu entscheiden ist daher, a) welche Leistungen die Gemeinschaft

überhaupt bereitstellen kann und will (Makroebene) und b) wem
unter welchen Bedingungen welche verfügbaren Leistungen zugänglich

lieh wichtigen Entscheidungen abzulenken, die zur Verbesserung unserer Gesundheitssysteme

beitragen bzw. die Modalitäten der Verbreitung und des Zugangs zu medizinischen

Innovationen optimieren könnten» (428).
3 Vgl. hierzu, wiederum nur exemplarisch, MATTBI u.a., Zur Ethik in der Politik,

428 (s. Anm. 2); SOMMER, Jürg H., «Allokation im Gesundheitswesen: Plan- oder
Marktwirtschaft?», in: Medizinische Ethik im ärztlichen Alltag, hrsg. von BONDOLFI, Alber-
to/MÜLLER, Hansjakob, Basel/Bern 1999, 123—138; Manifest 1999 (s. Anm. 1),
Abschnitte «I. Ausgangslage» und «II. Gründe der Knappheit notwendiger Leistungen und
Mittel im Gesundheitswesen.»

4 SOMMER, Allokation, 125 (s. Anm. 3).
5 Vgl. BÜRGENMEIER, Beat, «The Social Construction of the Market», in: BER-

THOUD, Gérald/SlTTER-LlVER, Beat, The Responsible Scholar, Canton MA 1996, 151

-166.
6 «Der Hippokratische Eid», in: WIESING, Urban, Ethik in der Medizin, Stuttgart

2000, 26.
7 Vgl. z.B. Art. 7, 8 und 10 der Schweizerischen Bundesverfassung.



440 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

gemacht werden sollen (Mikroebene). Darüber, daß in der skizzierten
politischen Gemeinschaft die Zuteilung existenziell fundamentaler Güter
dem Gerechtigkeitsgebot folgen soll, herrscht offiziell kein Streit.
Differenzen, Konflikte brechen auf, wo es gilt, das generelle Prinzip praktisch
zu konkretisieren.

In der Transplantationsmedizin als einem Teil des Gesundheitswesens

spitzen sich die Zuteilungsprobleme zu. Zunächst will festgelegt
sein, welcher Anteil an den für das Gesundheitswesen ausgeschiedenen
Mitteln dem Transplantationssystem zugewiesen werden soll (Meso-
ebene). Zusätzlich macht sich ein für das Funktionieren dieses Systems

erfolgskritischer Mangel breit: der Mangel an brauchbaren Organen.8 Ist
aber so der Zwang zu individueller Rationierung9 dem Transplantationssystem

jedenfalls auf nicht absehbare Zeit inhärent, vertiefen und
komplizieren sich die Schwierigkeiten, bei der Organallokation das Gebot
distributiver Gerechtigkeit zu erfüllen. Die damit angeschnittene Thematik
ist insofern besonders aktuell, als die Schweiz im Begriffe ist, ihr
Transplantationswesen erstmals auf Bundesebene einheitlich zu regeln.10

Wir erörtern einige Aspekte dieses Ausschnitts aus dem
Gesundheitswesen um zu prüfen, ob sich aus der Betrachtung dieses Beispiels
Einsichten gewinnen lassen, die sich für die Lösung der Aufgabe
transparenter Rationierung11 im Gesundheitswesen ganz allgemein fruchtbar
machen lassen. Wir greifen zuerst ein Stück der Diskussion um den
Oregon-Plan als Beispiel genereller Rationierung auf (II.), erörtern dann
Billigkeit (epiefkeia) als «bessere Gerechtigkeit» (III.). Anthropologische
Notizen zur Theorie des Selbst (IV.) und zur existentialen Endlichkeit
(V.) folgen. Bemerkungen zur gebotenen Sorgfalt im Reden von
Menschenwürde (VI.) leiten über zur Erörterung von drei in der Debatte um
Gerechtigkeit in der Organallokation kontroversen Themen (biographisches

Alter [VII.1] und Verantwortung für Dritte [VII.2] als Zuteilungskriterien;

Entscheidung durch den Zufall [Los; VIII.]). Abschließend
sichten wir den Ertrag für die allgemeine Rationierungsdebatte (IX.).

8 Die mit der Transplantation von Geweben und Zellen sowie mit der Xenotrans-
plantation verbundenen Aspekte und Probleme lassen wir hier beiseite. Zu letzterer
vgl. SlTTER-LlVER, Beat, Xenotransplantation aus der Sicht der Tierethik, Genf 2000

(Folia Bioethica 27).
9 Vgl. Manifest 1999, 4 und 7f. (s. Anm. 1).
10 Der Ständerat hat als erste Kammer des Eidgenössichen Parlaments die Beratung

der Botschaft des Bundesrats zum Bundesgesetz über die Transplantation von
Organen, Geweben und Zellen (Transplantationsgesetz) vom 12. September 2001 im
Frühjahr 2003 aufgenommen.

11 Ein zentrales Anliegen im Manifest 1999, vgl. 2, hier bes. die Kernaussagen 2-4,
dann 3 (s. Anm. 1).



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 441

II. Der Oregon-Plan %ur Rationierung im Gesundheitswesen

Ein lehrreiches Dilemma, bei dessen Bewältigung die Berücksichtigung
existentialer Endlichkeit (vgl. Abschn. 5) eine Lösung erleichtern könnte,
diskutieren Daniel Callahan und andere Autoren12. - In den frühen 90er-

Jahren des vorigen Jahrhunderts suchte der Staat Oregon (USA) nach
einem Weg, trotz Finanzknappheit eine angemessene medizinische
Grundversorgung für alle Bedürftigen, also nicht nur für die Empfänger der
staatlichen «Medicaid», zu sichern. Nicht die Zahl der Bedürftigsten, wohl
jedoch jene der garantierten Leistungen sollte rationiert werden.13 Eine
eigens hierfür geschaffene Kommission hatte alle Gesundheitsleistungen
in einer nach Prioritäten geordneten Liste zu verzeichnen, «ranging from
the most important to the least important for the entire [Herv. Verf.]
population to be served»14. Je nach verfügbaren Mitteln sollten den
Bedürftigen mehr oder weniger Leistungen zugesichert werden. Die «Oregon

Priority-Setting Exercise» wurde zum Gegenstand ethischer Reflexion

wie politischer Auseinandersetzungen.
Die öffentliche Hand, so Callahan, würde nie in der Lage sein, für

alle Leidenden sämtliche verfügbaren und bedarfsgerechten Therapien
zu gewährleisten. Einschränkungen erscheinen auch ihm unausweichlich.
Zwei Wege zur Rationierung stehen dafür offen: 1) Man kann die Schwelle

für die Bezugsberechtigung und damit für die kostenlose Versorgung
so hoch ansetzen, daß die Zahl der Berechtigten (d. h. der Armen, «the

poor») die durch Budgets gesetzten Limiten nicht übersteigt; oder man
kann 2) diese Schwelle so tief halten, daß niemandem ein Bezugsrecht
verweigert wird, um nun allerdings die Leistungsarten in einem Ausmaß
zu limitieren, das die finanziellen Rahmenbedingungen des Staates respektiert.

So wäre etwa zu erwägen, die kostenintensive Transplantationsmedizin

aus dem Leistungskatalog zu streichen.15 Dies käme der Sperrung

einer «rescue technology» (Albert Jonsen) gleich, also von
lebensrettenden bzw. Lebensqualität entscheidend verbessernden Maßnahmen.

12 S. Anm. 1.
13 Vgl. HADORN, The Oregon Priority-Setting Exercise, 734ff. (s. Anm. 1).
14 Ebd., 734 (s. Anm. 1).
15 Norman DANIELS diskutiert diese Option als Schlüsselbeispiel in «Is the Oregon

Rationing Plan Fair?» (s. Anm. 1). Dabei handelt es sich um eine Lösung zwischen
dem, was die Arbeitsgruppe «Gerechte Ressourcenverteilung im Gesundheitswesen»
als «strukturelle Rationierung» bzw. «individuelle Leistungs- und Mittelallokation»
bezeichnet (Manifest 1999, 1, 2 und 5—7 bzw. 1, 2 und 7f. [s. Anm. 1]). Ausgeschlossen
wird auch hier eine Behandlungsmethode, jedoch nicht bloß für eine Gruppe, sondern
für sämtliche Mitglieder der politischen Gemeinschaft.



442 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Doch dagegen, so Callahan, sträuben wir uns aus moralischen wie aus

politischen Gründen.
Die Situation ließe sich entschärfen, wollten entweder der Staat

einen größeren Anteil seines Budgets dem Gesundheitswesen widmen
(Entscheidung auf der Makroebene) oder Bürgerinnen und Bürger
höhere Steuern bezahlen. Da mit keinem von beidem zu rechnen ist, bleibt
das moralische Dilemma bestehen. Nur einen Ausweg sieht Callahan. Er
schlägt vor, über einen breiten öffentlichen Diskurs, als Basis für politische

Entscheidungen durch den Gesetzgeber, ein Paket von existenziell
zentralen Grundleistungen zu schnüren, die den Bedürftigen ohne Rücksicht

auf Kosten und Kostenträger garantiert werden. Diese für Lebensund

Gesundheitserhaltung fundamentalen Leistungen genössen Vorrang
vor jeder weiteren Prioritätserwägung. Auch ein solches Paket müßte
freilich, um finanziell tragbar zu bleiben, wichtige, jedoch sehr kostspielige

Therapieformen, beispielsweise eben die Organtransplantation,
ausschließen.

Rationierung läßt sich also nicht umgehen: «The right to a decent
minimal level of health care need not entail coverage of each and every
form of medical thechnology»16.

Staatliche Rationierungsmaßnahmen sind damit salviert, denn auch
für den Staat gilt, daß niemand zu etwas, das seine Kräfte übersteigt,
verpflichtet werden kann. Doch das Problem der distributiven Gerechtigkeit
wird auf diese Weise bloß verschoben. Deutlich tritt dies hervor, weil der

Oregon-Plan vorsieht, die Finanzierung der für alle Bedürftigen in
gleicher Weise gesicherten Leistungen zu Lasten eben dieser Bedürftigen zu
sichern.17 Wer hingegen selber über die erforderlichen Mittel verfügt,
vermag sich uneingeschränkte medizinische Versorgung zu verschaffen.
Solidarität, wenn nicht Fairness, werden strapaziert.

Geht man davon aus, daß das Prinzip der Menschenwürde sowie das

aus diesem fließende gleiche Grundrecht auf Leben auch den liberalen
Rechtsstaat dazu verpflichtet, für die so weit wie möglich autonome
Lebensgestaltung seiner Bürgerinnen und Bürger zu sorgen, falls angemessene

Selbstsorge deren Kräfte übersteigt, dann wird man die vorgeschlagene

Lösung als ungerecht beurteilen.18 Daß die politische Gemeinschaft
gerade auch im Gesundheitswesen nicht für alle ihre Mitglieder alles, was

möglich, im Prinzip verfügbar und auch sinnvoll wäre, bereit zu halten

16 CALLAHAN, Ethics and Priority Setting, 748 (s. Anm. 1).
17 DANIELS, Is the Oregon Rationing Plan Fair?, 740—742 (s. Anm. 1).
18 Zur Unterscheidung von absolut unzulässiger primärer gegenüber politisch

legitimierbarer sekundärer Diskriminierung vgl. TUGENDHAT, Ernst, Gibt es eine
moderne Moral?, in: Zeitschrift fürphilosophische Vorsehung 5 (1996) Heft 1/2, 323—338.



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 443

vermag, bleibt dennoch richtig. Doch noch bevor darüber verhandelt
wird, wie viel sich diese Gemeinschaft «ein statistisch zu gewinnendes
Lebensjahr mit guter Lebensqualität in Franken kosten lassen will»19,

vermag die Beachtung der existentialen Endlichkeit menschlichen Daseins,
aber auch anderer anthropologischer Aspekte, soziale Ungerechtigkeit zu
entschärfen und moralische Dilemmata zu lindern, wenn nicht zu lösen.
Wird eine angemessene Anthropologie zur Grundlage medizinischer
Interventionen gewählt, dann ist ethisch gerechtfertigt und insbesondere
gerechtigkeitstheoretisch gefordert, was die Arbeitsgruppe «Gerechte

Ressourcenverteilung im Gesundheitswesen» als unumgängliche individuelle

Rationierung wie folgt vorschlägt: Im Einzelfall ist «die Anwendung

von sehr teuren Behandlungs- und/oder Betreuungsmethoden
geboten, wenn mit ihnen mehrere Lebensjahre mit guter Lebensqualität
gewonnen werden. Hingegen ist die Anwendung» solcher Maßnahmen «aus
der Grundversicherung auszuschließen, wenn sie die Lebenszeit nur wenig

verlängern und die Lebensqualität kaum verbessern.»20 — Zu fragen
ist freilich, wie weit nicht auch dieser Vorschlag, ähnlich jenem von
Callahan, unfair bleibt. Werden allein die grundversicherten Leistungen
individuell rationiert, bleibt jenen, die es vermögen, der Ausweg über
Eigenfinanzierung offen. Sie stützen sich dabei aber, jedenfalls nach der aktuellen

Lage, auf Leistungen der Allgemeinheit (Verwendung von Steuern
für das Gesundheitswesen, z. B. für Infrastrukturen, Ausbildung des
Personals usw.), welche auch die bloß Grundversicherten mitfinanzieren.
Hier besteht dringender Bedarf nach vertiefter Analyse und ethischer
Reflexion, sollen nicht die am schlechtesten Gestellten noch zusätzlich zu
Gunsten der besser Gestellten benachteiligt werden.

Der Verzicht auf einen absoluten Charakter der überkommenen, prima
facie gewiß zu verteidigenden Regel, wann immer möglich ein Menschenleben

zu retten und seine Bedingungen zu verbessern, könnte dazu führen,

auch andere und fundamentalere als ökonomische Gesichtspunkte
in Anschlag zu bringen, um Einschränkungen von Gesundheitsleistungen

ethisch akzeptabel zu machen. Rationierung im Gesundheitswesen
ließe sich ethisch rechtfertigen, freilich nur eine Rationierung, die sämtliche

Mitglieder einer auf den Ideen von Humanität und Solidarität
basierenden sittlich-politischen Gemeinschaft einbezieht.21

19 Manifest 1999, 2 u.ö. (s. Anm. 1).
20 Ebd.
21 Zum Begriff der Humanität als «intervenierende Solidarität mit den Rechtlosen

und Hilflosen» vgl. TEUTSCH, Gotthard M., Lexikon der Tierschutzethik, Göttingen
1987, 91-94; HÖFFE, Otfried, Lexikon der Ethik, München 2002, 120£, 6., neubearb.
Aufl.



444 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

III. Billigkeit fepielkeia) als die «bessere Gerechtigkeit»

In der mittlerweile kaum noch übersehbaren Literatur zur Gerechtigkeit
im Transplantationswesen stehen formale wie materiale Prinzipien und
Kriterien im Vordergrund, zusammen mit Überlegungen zu deren
Gewichtung und relativen Priorisierung. Der Prozeßcharakter der Gerechtigkeit

wird reflektiert, ebenso die zahlreichen, oft miteinander
konkurrierenden Aspekte von Zuteilungssituationen. Für Offenheit und
adäquate Ermessensspielräume wird votiert, und in diesem Zusammenhang
kommt das Konzept der Billigkeit zur Sprache. Unfair wäre die Behauptung,

es werde nur nebenbei erwähnt; hingegen findet es gewiß nicht die
Aufmerksamkeit und Vertiefung, die ihm in komplexen Entscheidungssituationen

generell gebührt.22 Das mag mit der — verständlichen — Sorge
um Rechtssicherheit, Justiziabilität und Praktikabilität zusammenhängen;
aus ethischer Warte bleiben indessen Bedenken, auch darum, weil die
eben genannten Perspektiven dem sittlichen Gebot, die eigenen moralischen

Fähigkeiten auszuschöpfen, nachzuordnen sind.23

1. Aristotelische Reminiszenz

«... und doch sind nicht die Gesetzesbestimmungen identisch mit <gerecht>,

es sei denn akzidentell —; aber wie die einzelnen Akte vollzogen werden
müssen, um <gerecht> zu sein: dies zu wissen ist eine größere Leistung, als

die Kenntnis von Heilmitteln zu besitzen.»24

22 Vgl. hierzu Martha C. NUSSBAUMS schlüssige Überlegungen zum Wechselspiel
von Theorie, Regeln und gelebter Praxis. Die Theorie liefert die Grundlagen dafür,
den Sinn und Zweck von Hegeln erst einmal zu verstehen. Aus der Kenntnis von Sinn
und Zweck läßt sich «ersehen, wann diesem Sinn durch Abweichen von der Regel besser

Genüge getan wird.» Was nicht heißt, «daß Regeln im Namen von Moraltheorien
als nichtig verworfen werden sollten.» Ihre Orientierung- und Entlastungsfunktionen
sind für gelebte Moral von unverzichtbarem Wert. Vgl. DIES., Vom Nutzen der
Moraltheorie für das Leben, Wien 1997, 37 und 42.

23 Auf die Spannung, die in diesem Zusammenhang in der Debatte zwischen
Juristinnen und Juristen einerseits, praktischen Philosophinnen und Philosophen andererseits

immer wieder aufbricht, kann hier nur gerade hingewiesen werden. Sie wartet
noch auf die erforderliche eingehende Auseinandersetzung. Die Unruhe, ja Ungeduld,
die sich mit der Einsicht in diese Aufgabe verbinden, verdanke ich Gesprächen mit
Rainer J. Schweizer, St. Gallen. Vgl. zur Problematik SITTER-LIVER, Beat, Macht Klugheit

Prinzipien entbehrlich? Zur Auflösung einer falschen Entgegensetzung, in: Deutsche

Zeitschrift für Philosophie 40 (1992) Heft 11, 1313—1332. Wieder abgedruckt in:
DERS., Der Einspruch der Geisteswissenschaften. Ausgewählte Schriften, hrsg. von
Rainer J. SCHWEIZER im Auftrag der Schweizerischen Akademie der Geistes- und
Sozialwissenschaften, Freiburg i.Ue., 2002, 192—199.

24 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, übersetzt und kommentiert von Franz
DlRLMEIER, Darmstadt 1979, 7. Aufl., 1137a 11-14.



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 445

Diesen Satz des Aristoteles würde falsch auslegen, wer ihn nicht mit
einem zweiten, wenig später im gleichen Abschnitt der Nikomachischen
Ethik formulierten, zusammen läse:

«Und trotzdem ist dieses Verfahren richtig, denn der Fehler liegt nicht im
Gesetz und im Gesetzgeber, sondern in der Natur der Sache, denn so ist
nun einmal die Fülle dessen, was das Leben bringt.»25

Dieser klassische Topos scheint zwei Arten der Gerechtigkeit auseinander

zu halten: jene des Gesetzes und jene der Fallentscheidung. Das
Dilemma, das sich damit auftut — von einem Widerspruch zu reden wäre
verfehlt26 —, beschäftigt Rechtsphilosophie, Rechtssetzung und
-sprechung bis heute. Sein epistemologischer und sein ontologischer Grund
sind durchsichtig: Das Gesetz äußert sich in allgemeiner und abstrakter
Form über das Richtige. Seine Sprache vermag den Einzelfall, dem es

zugedacht ist, nicht zu erfassen. An Rechtsanwendern und -sprechenden
ist es, dafür zu sorgen, daß der Einzelfall nicht verfehlt oder gar
vergewaltigt wird. Wir brauchen das bekannte und viel erörterte Problem hier
nicht zu diskutieren. Hingegen wollen wir aus den errungenen Einsichten
zwei Konsequenzen für die Frage nach der Gerechtigkeit in der Zuteilung

von Organen ziehen. Zum einen: Der Auftrag der Verfassung an
den Gesetzgeber, für gerechte Organallokation zu sorgen27, kann von
diesem selber nicht direkt erfüllt werden. Für die Rahmenbedingungen ist er
zuständig und dafür, daß nachgeordnete Regelung und Instanzen auf
möglichst identischen Wegen konkrete Gerechtigkeit schaffen. — Zum andern
stützen wir uns auf einen klassischen Satz aus den Digesten: In omnibus

quidam maxime tarnen in iure aequitas spectanda est. — In allen Angelegenheiten,

vorzüglich aber im Recht, ist auf Billigkeit zu achten.28 Billigkeit,
so lesen wir, geht der Gerechtigkeit vor.

Mit aequitas wird das Aristotelische epieikeia übersetzt. Das damit
angesprochene Konzept dient Aristoteles zur Verdeutlichung, worauf es im
Streben nach konkreter Gerechtigkeit ankommt — für uns in der Bemühung

um situative Gerechtigkeit bei der Zuteilung von Organen: Nicht
die einfache Subsumtion eines zu diesem Zwecke rekonstruierten Einzelfalls

unter eine allgemeine Regel ist das vordringliche Ziel, sondern die

25 Ebd., 1137b 17-19.
26 Ebd., 1137b 7.
27 Art. 119a Abs. 2 der Schweizerischen Bundesverfassung.
28 Vgl. in diesem Zusammenhang, statt vieler, HOLLERBACH, Alexander, «Billig-

keit», in: Staatslexikon Recht — Wirtschaft — Gesellschaft, hrsg. von der Görres-Gesell-
schaft, Freiburg/Basel/Wien 1985, 7. Aufl., Bd. 1, Sp. 809—813; hier auch das Zitat aus
den Digesta lustiniani, Dig. 50,17,19. — SEELMANN, Kurt, Rechtsphilosophie, München
2001, 2. Aufl., 137—141 und, speziell auf die Organtransplantation bezogen, 115—117.



446 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

dem Sinn von geltendem Recht und herrschender Sitte entsprechende
kluge Entscheidung, die dem vielfach verästelten, besonderen Fall
gerecht wird. Dieses Ziel gilt unverwandt, sollte es dabei auch nötig werden,

«nichtpositive Richtigkeitskriterien»29 heranzuziehen, etwa um
Gesetzeslücken zu füllen oder um einer Ungerechtigkeit in der strikten
Anwendung der für den Einzelfall gleichsam blinden Gesetzesgerechtigkeit
zu steuern.30

2. Epieikeia als die «bessere Gerechtigkeit»

Billigkeit dient weniger der Korrektur als der Anpassung des gesetzten
Rechts an die Bedingungen der konkreten Situation, zumindest wo diese
dies zuläßt. Was Billigkeit verwirklicht, ist nicht etwas von der Gerechtigkeit

Getrenntes, sondern die «bessere Gerechtigkeit»31. Sie ist «selber
ein Gerechtes; wenn es aber besser ist als das Gerechte, so bedeutet dies

nicht, daß es einer anderen Gattung angehört. Das Gerechte und das»

Billige «ist also identisch: Beides sind wirkliche Werte, nur steht das» Billige

«im Range höher.»32 Denn, so können wir kommentieren, es ist das

den unmittelbar gegebenen Lebensumständen Angemessene.
Angemessenes wird innerhalb eines Spielraums des Ermessens

gewonnen. Als gerecht können deshalb Gesetzesnormen, hier insbesondere
distributive Dispositionen, erst gelten, wenn sie, wo immer das angezeigt
ist, solche Spielräume eröffnen. Dies trifft dort zu, wo vorgreifend
abschließende Regelungen nicht tunlich sind. Auf dem Felde der Allokation
unzureichend vorhandener existenzieller Grundgüter dürfte dies an
verschiedenen Stellen des Distributionsprozesses der Fall sein.

3. Billigkeit und Organallokation

Billigkeit auch bei der Organallokation zur Wirkung zu bringen, wird in
der Literatur erwogen und selbst in der Gesetzgebung vorgesehen. Einen
Beleg für Letzteres liefert der Entwurf des Transplantationsgesetzes
(TPG-Entwurf). Im Kommentar zu Art. 22 TPG, welcher in Absatz 2

den Grundsatz festhält, «Organe aus dem Ausland dürfen nur von der
Nationalen Zuteilungsstelle angenommen werden», wird gleich eine
Abweichung vorgestellt: Das Basler Transplantationszentrum beteiligt sich
an einem europäischen Programm mit dem Ziel, für hochimmunisierte
Leidende rasch geeignete Nieren verfügbar zu halten. Ein aus dem Aus-

29 SEELMANN, Rechtsphilosophie, 110, 115 u.ö. (s. Anm. 28).
30 Vgl. NUSSBAUM, Vom Nutzen, Kap. III (s. Anm. 22).
31 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, 1137b 8 (s. Anm. 24).
32 Ebd., 1137b 5-9.



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 447

land angebotenes entsprechendes Organ geht nicht zuerst an die Nationale

Zuteilungsstelle, sondern direkt ans Transplantationszentrum.
Umgekehrt liefert dieses passende Nieren auch dann ins Ausland, wenn im
eigenen Land Bedarf bestünde — vorausgesetzt, «für Schweizer Patientinnen

und Patienten» besteht keine höhere Dringlichkeit.33 Die bessere

Gerechtigkeit soll sich im Interesse von speziell veranlagten Leidenden
gegen die allgemeine Regel durchsetzen, ohne daß sie allerdings zur formellen

Gesetzesregel würde.
Dieses Vorgehen entspricht genau der Empfehlung, zu der sich Roy

Lachmann und Norbert Meuter verstehen.34 In Kapitel 15 ihrer Studie

erwägen sie die Möglichkeit, bei Allokationsentscheiden besondere
moralische Eigenschaften von Personen oder Gruppen in Anschlag zu bringen.

Das Beispiel der sozialen Verantwortung, expliziert am Falle der
alleinerziehenden Mutter junger Kinder, stehe für viele. Der Mutter kann
aus Gründen der Billigkeit, ceteris paribus, der Vorrang vor einem
ungebundenen Junggesellen eingeräumt werden. Die Lösung, so die Autoren,
«hat eine hohe Plausibilität, ist allerdings nicht oder nur schwer zu
begründen.» Dem Nachsatz ist nicht zuzustimmen, setzt man in der
Beschreibung des Dilemmas nicht ein Menschenbild voraus, in welchem
der Einzelne im Prinzip als solus ipse vorgestellt wird (s. Abschn. IV.).
Sonst allerdings sind die Erwägungen der Autoren trefflich, insbesondere
dort, wo sie darauf insistieren, daß nur ein wirklich signifikanter Unterschied

zwischen Patienten die Zuhilfenahme eines Instruments formaler
Gerechtigkeit zu begründen vermag. Was als signifikant gelten darf,
bleibt allerdings fallweise noch auszumachen. Aber es trifft zu, daß

aufgrund «der abstrakten Unauflösbarkeit solcher Abwägungen keine
generelle Regel formuliert werden kann.» Die — nun allerdings ihrerseits
formelle - «Eröffnung von Ermessensentscheidungen», des Spielraums
für Billigkeit liefert den gesetzgeberisch angemessenen Ausweg, damit
die ethisch richtige Lösung.

IV. Anthropologische Vergewisserung

In der Literatur zur Organallokation, nicht anders in der bundesrätlichen
Botschaft, wird der Gerechtigkeitsadressat als isoliertes Selbst vorgestellt.

Gerechtigkeit bezieht sich auf die sola ipsa, den solus ipse, so sehr,
daß zum Beispiel die Berücksichtigung von «sozialem Status» zwar the-

33 Botschaft des Bundesrates, 155 (s. Anm. 10).
34 LACHMANN, Roy/MEUTER, Norbert, Medizinische Gerechtigkeit: Patientenauswahl

in der Transplantationsmedizin, München 1997.



448 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

matisiert, als Gesichtspunkt für gerechte Zuteilung in der Regel jedoch
abgewiesen wird. Diesem Konzept entspricht ein neuzeitliches, kartesia-
nisches Menschenbild, welches theoretisch in Grenzen fruchtbar sein

mag, anthropologisch wie lebenspraktisch hingegen defizitär bleibt. Was
also sind Gerechtigkeitsadressatin und -adressât in einem weniger
eingeengten, nicht allein naturwissenschaftlich kultivierten Bück?

In der zeitgenössischen Theorie personaler Identität wird das Selbst
nicht als Phänomen eines bewußten, in sich abgeschlossenen Ich,
sondern immer auch als Erzeugnis der Gemeinschaft, in welcher Personen
leben, verstanden. Die Zuschreibung von Kontinuität und Identität
durch jene, mit denen wir in dieser Welt da sind, ist «konstitutiver
Bestandteil des Begriffs der Identität selbst»35. Identität ist nicht gegeben,
sondern Aufgabe fortgesetzter Konstitudon, wesentlich durch die
Beziehungen zu anderen, für die wir verantwortlich sind. Nicht einseitig
gestalten sich solche Beziehungen, sondern wechselseitig; was für jede und
jeden von uns gilt, trifft analog auf jene zu, mit denen wir verbunden
sind. Es gibt, von pathologischen Zuständen abgesehen, kein ungebundenes

Selbst.36 Unser Leben ist nicht das Leben eines fingiert autarken
Ich, vielmehr immer auch das Leben aller anderen, aus denen wir werden,

die wir sind, ihnen unsererseits zu ihrem eigenen Selbst verhelfend.
Unser Leben ist so immer auch ihr Leben. Die wichtige Norm, wonach
wir alle kraft unserer unverhandelbaren Würde als Menschen ein gleiches
Recht auf Leben besitzen, bleibt so lange zu grob und unbestimmt, als

Leben stillschweigend mit isoliertem individuellem Dasein gleichgesetzt
wird.

Selbstverständlich zerspringt das «intrinsische Beziehungsgeflecht»,
als das wir mit anderen — nicht allein menschlichen — Wesen in dieser
Welt da sind37, wenn wir sterben. Insofern steht Rettung des individuellen

Lebens bei Allokationsentscheiden zunächst im Vordergrund. Aber
eben nicht nur: Der Tod der einzelnen Person beeinträchtigt immer
zugleich das Dasein, das Leben all jener, mit denen sie in aufbauender und
sie ihrer Identität vergewissernder Weise verbunden war. Der Allokati-
onsentscheid bliebe verschuldet unzureichend und also gerechtigkeits-

35 HAKER, Hille, «Identität», in: Handbuch Ethik, Stuttgart/Weimar 2002, 394f.
36 Vgl. STURMA, Dieter, «Person», in: ebd., 2002, 445.
37 NAESS, Arne, «The Shallow and the Deep — Begründung der Tiefenökologie», in:

Jahrbuch Ökologie 1997, hrsg. von ALTNER, Günter u.a., München 1996, 131 (erstmals

veröffentlicht 1973); DERS., Self-Realization. An Ecological Approach to Being
in the World, in: The Trumpeter 4 (1987) Heft 3, 35—42. Abgedruckt in DRENGSON A./
INOUE, Y. (eds), The Deep Ecology Movement. An Introductionary Anthology,
Berkeley CA 1995, hier 14; SiTTER-LlVER, Der Einspruch, 73f. (s. Anm. 23).



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 449

theoretisch zu tadeln, wollte er diese Existenzbedingungen übergehen —

übergehen dann, wenn aufgrund einer Konkurrenz um ein lebensrettendes

Organ, ceteris paribus, existenziell konstitutive, unmittelbare und nicht
substituierbare Funktionen für Dritte ohne Einfluß blieben.

Wenn Thomas Gutmann und Walter Land fragen, ob Auswirkungen
von Verteilungsentscheidungen auf Dritte gerechtigkeitstheoretisch
relevant seien38, so kann man diese Frage nur aufgrund eines lebenspraktisch
reduktiven und darum gerechtigkeitstheoretisch unangemessenen
Menschenbildes verneinen. Es trifft gerade nicht zu, daß «(jedenfalls im
Bereich der Verteilung lebensrettender Organe) die mittelbaren Interessen
Dritten gegenüber den Lebenswünschen der unmittelbar Betroffenen
kategoriell nachrangig und damit irrelevant sind.»39 Die verschiedenen
Leben lassen sich nur künstlich trennen. Dagegen vermögen in sonst
nicht auflösbaren Konfliktfällen Statusfragen, die nicht in primärer
Diskriminierung wurzeln, hilfreiche Vorrangregeln zur konstruktiven und
«besser gerechten» Bewältigung des Konflikts an die Hand zu geben.40

Nicht nutzenrelevante, sondern an Humanität orientierte Überlegungen
sind dabei führend.41

V. Existentiale Endlichkeit

1. Endlichkeit

In der biomedizinischen Ethik taucht das Konzept der Endlichkeit noch
selten auf.42 Das ist erstaunlich, denn in unseren Anstrengungen, Be-

38 GUTMANN, Thomas/LAND, Walter, «Ethische und rechtliche Fragen der
Organverteilung: Der Stand der Debatte», in: Organtransplantation, hrsg. von BRUDER-

MÜLLER, Gerd/SEELMANN, Kurt, Würzburg 2000, 100.
39 Ebd., 101.
40 Vgl. LAY, Rupert, Ethik für Wirtschaft und Politik, Berlin 1991, 236f.
41 Dies als Einwand gegen GUTMANN/LAND, die eben dies bezweifeln, vgl. Ethische

und rechtliche Fragen, 100, 101 (s. Anm. 38).
42 Als Indikatoren dienen das Lexikon Medizin, Ethik, Recht (MER), hrsg. von

ESER, Albin u.a., Freiburg/Basel/Wien 1989; das Handbuch der christlichen Ethik
(HCE), hrsg. von HERTZ, Anselm u.a. (Bde 1-3), Freiburg/Basel/Wien und Gütersloh
1978-1982: Das Stichwort «Endlichkeit» sucht man in den Indices vergeblich. Im Text
stoßen wir aber auf «Sterben in der technischen Welt» (HCE 396) und «Bestimmung
zum Tod» (HCE 488 u.ö.) sowie «Einstellung zum Tod», «Tod», «Sterben» (MER
175ff.). Das Lexikon der Bioethik, hrsg. von KORFF, Wilhelm u.a. (Bde 1-3), Gütersloh

1998, greift hingegen den Terminus auf, referiert auch M. Heidegger, all dies
jedoch unter den Stichwörtern «Sterbebeistand/Sterbebegleitung» und «Sterbehilfe». Das
Fazit: Die Reflexion auf praktische Konsequenzen existentialer Endlichkeit für
biomedizinische Ethik und Praxis ist auch hier kein Thema. Für weitere Nachweise vgl.
SlTTER-LlVER, Beat, «Endlichkeit — eine vernachlässigte Perspektive in der Bioethik»,



450 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

grenzungen menschlichen Daseins, also auch Sterben, ja Sterblichkeit
schlechthin zu überwinden, bilden existentiale und faktische Endlichkeit
die Voraussetzung.43 — Vielleicht ist dieses Faktum zu evident, vielleicht
hat der privilegierte Glaube an Fortschritt und Machbarkeit den Sinn für
Endlichkeit schwinden lassen.44

a) Zum Begriffder existentiellen Endlichkeit

Wird der Begriff der Endlichkeit noch selten verwendet, so favorisiert
man dagegen verschiedene Formen des wohl ebenfalls existiential
angelegten Unsterblichkeitsstrebens.45 Umso mehr bedarf er darum einer kurzen

Klärung. — «Existentiale Endlichkeit» verweist auf die persönliche
Endlichkeit menschlicher Existenz. Der Tod ist nicht einfach etwas, was
den Menschen unglücklicherweise einmal zustößt. Deren Sein ist
vielmehr Sein hin zum eigenen Ende.46 Die verschiedenen Wege im Streben
nach Unsterblichkeit, die länger schon, doch insbesondere heute propagiert

werden, vermögen die ontologische Verfassung menschlicher
Existenz zwar zu verschleiern, nicht jedoch zu umgehen.

Diese — nur grob umrissene — Bedeutung bleibt maßgebend, wenn
im Folgenden der Terminus «Endlichkeit» verwendet wird. Grenzen
intellektueller Kraft und moralischer Kompetenz, limitierte Willensstärke,
Empathie und Sympathie und anderes mehr gründen in dieser existen-
tialen Verfassung menschlichen Daseins, lassen sich darum nicht ein für
allemal überwinden. Das heißt nicht, daß man sich mit diesen Grenzen
nicht auseinander setzen sollte, auch im Bestreben, sie auszuweiten,
insbesondere im Bemühen um moralische Verständigung und diskursive

in: Holdergger, Adrian/MüLLER, Denis/Sitter-Liver, Beat/ZiMMERMANN-Acic-
LIN, Markus (Hgg.), Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und Konkretionen,

Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 2002, 208—226 (Studien zur theologischen Ethik,
Bd. 97).

43 Der Ausdruck «existential» spricht unsere ontologische Verfassung an, bezeichnet,

anders ausgedrückt, eine anthropologische Konstante. Er wird hier in Anlehnung
an Martin HEIDEGGERS Existentialanalyse in: Sein und Zeit, Tübingen 1963, 10. Aufl.,
verwendet. Im Unterschied zu «existential» bezeichnet «existenziell» die konkrete Ver-
faßtheit eines Individuums in einer geschichtlich-einmaligen Situation.

44 MlETH, Dietmar: Was wollen wir können? Ethik im Zeitalter der Biotechnik.
Freiburg/Basel/Wien 2002, 438f.

45 Für viele: RAPP, Friedrich, Analytische Technikphilosophie, Freiburg/München
1978, 189f. (Säkularisierung — Fortschrittsglaube — Erlösungswunsch); MUTSCHLER,
Hans-Dieter, Technik als Religionsersatz, in: Scheidewege. Jahresschrift für skeptisches
Denken 28 (1998/99) 54-79. Siehe auch die zur Zeit (19.09.-30.11.2003) laufende
Ausstellung im Landesmuseum Zürich zum Thema «Wege zur Unsterblichkeit? Dialog
mit Religion, Naturwissenschaft, Spiritualität» sowie die sie begleitenden Veranstaltungen.

46 HEIDEGGER, Sein und Zeit, §§ 49—53 (s. Anm. 43).



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 451

ethische Reflexion. Dann erst schöpfen wir mögliche Authentizität und
wahre Autonomie aus, wenn wir, von wichtigen Gründen getrieben,
darum ringen, Kontroversen und Spannungen zu überwinden, ohne dabei

zu vergessen, daß unsere Lösungen vorläufig, darum immer offen für
Veränderung bleiben. Endlichkeit fungiert hier als Quelle von Freiheit,
die nicht geschenkt wird, sondern ergriffen werden muß.

Analysieren wir die praktischen Konsequenzen existentialer wie
existentieller Endlichkeit, lassen sich Kriterien gewinnen, die uns in die

Lage versetzen, uns über moralische Dilemmata zu verständigen, denen
wir in der biomedizinischen Praxis und darum auch in der Transplantationsmedizin

begegnen.

b) Grenzen der "Pflicht, %u helfen und heilen

Die Pflicht, Menschen in Notlagen zu helfen, Krankheit zu heilen und
Leiden zu tilgen, ist von Beginn weg Herzstück der medizinischen Ethik.
Diese Verpflichtung ist kostbar, kann aber auch mißbraucht werden.
Wird sie absolut gesetzt, läuft sie Gefahr, zur Absurdität zu verkommen.
Besinnung auf existentiale Endlichkeit kann ihren verfehlten Einsatz
korrigieren und erkenntlich machen, daß auch das ärztliche Gelübde zu
heilen seine Grenzen hat. In der Auseinandersetzung mit kritischen
Situationen wird erfahrbar, wie weit das Prinzip des Helfens und Heilens
sich sinnvollerweise erstreckt. Das gilt zwar nicht erst, doch in besonderer

Weise heute; denn ärztliches Wissen und Können hat längst das
Gebot, für die Hilfesuchenden alles zu unternehmen, was möglich ist, zur
Maxime gewandelt, alles zu tun, was nach sorgfältiger Abwägung noch
als sinnvoll erscheint.47 Der Arzt muß hier das Recht auf Leben gegen ein
Recht zu sterben abwägen.48

Diese gängigen Überlegungen wirken sich auf die undifferenzierte
Berufung auf den Hippokratischen Eid aus. Zuweilen muß dieser dazu

herhalten, beliebige Maßnahmen in Forschung und Klinik ethisch zu
legitimieren. Wenn existentiale Endlichkeit ernst genommen wird,
verpflichtet dies die verschiedenen Akteure, die Ziele und Intentionen, welche

ihre Handlungen leiten, genau zu analysieren und zu bewerten. Nur
wenn sich diese Ziele auch unter der Perspektive der Endlichkeit als

vernünftig erweisen, können sie ethisch befriedigen. Endlichkeit, wird sie zu
einem praktischen Prinzip gemacht, reicht uns ein Gegenmittel gegen die

47 Vgl. für viele: Lexikon Medizin, Ethik, Recht, Band V (s. Anm. 42); einprägsam
HOLDEREGGER, Adrian, Grundlagen der Moral und der Anspruch des Lebens: Themen

der Lebensethik, Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1995, 286-290.
48 Vgl. SCHARA, Joachim, «Lebensverlängerung», in: Lexikon der Bioethik, Band 2,

571 (s. Anm. 42).



452 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

normative Kraft der Routine und der Ambition sowie gegen fehlgeleiteten

medizinischen Paternalismus. Wir dürfen erwarten, daß sie es

vermag, als dilemmatisch wahrgenommene Situationen in faktischen oder
reflexiv entworfenen Prozessen zu entschärfen und plausible Auswege
zu weisen. Dies gerade auch auf dem Felde der Transplantationsmedizin
mit seinen zahlreichen normativ aufgeladenen Stolpersteinen.49

c) Brauchen wir mehr Organe?

Was sucht die Frage, ob wir mehr Organe benötigen, ob wir darum die

Spendebereitschaft in unserer Gesellschaft fördern müssen, in Überlegungen

zur Gerechtigkeit in der Organallokation? — Eine erste Antwort
ist rasch zur Hand: Das Problem der Gerechtigkeit bei der Verteilung
knapper existenzieller Güter entschärft sich, geht die Nachfrage nach
solchen Gütern zurück. Reduziert sie sich in erheblichem Ausmaß oder
wird sie still, verschwindet das Problem.

Die Nachfrage ist von wissenschaftlich-technischem Fortschritt
abhängig, mitbestimmt von Erfolgen und Ambitionen praktizierender
Ärztinnen und Ärzte, von ihrer Pflicht zu helfen und zu heilen; sie ist
abhängig auch von wirtschaftlich motivierten Maßnahmen. Zahlreiche
Aspekte unserer Kulturgeschichte, darunter Säkularisierung und schwindender

Transzendenzbezug, begleitet von der Tendenz, den Tod als absolute
— d. h. wörtlich: von allen möglichen Gesichtspunkten losgelöste —

Katastrophe aufzufassen, zählen zu den Faktoren. Das komplexe Feld, das

sie bilden, auszumessen und zu untersuchen, ihre Wechselbeziehungen
zu bestimmen sowie historisch und systematisch zu analysieren, ist hier
nicht Thema. Es genügt festzustellen, daß die Entwicklung sich zur
Selbstverständlichkeit ausgewachsen hat, Leben sei praktisch um jeden
Preis zu retten und zu erhalten. Im Transplantationswesen spiegelt sich
diese Selbstverständlichkeit in der Wahl, der Rettung möglichst vieler
Leben Vorrang vor jener möglichst vieler Lebensjahre einzuräumen50,

von der Beachtung von Lebensqualität und der Funktion individuellen
Lebens für abhängige Dritte ganz zu schweigen. In der praktisch-philosophischen

Reflexion darf als Spiegel die Konstruktion einer moralischen

Pflicht zur Bereitschaft, seine Organe zu spenden, gelten. Das Ar-

49 Vgl. zur Problematik auch HENNE-BRUNS, Doris, «Klinische und ethische
Probleme der Organtransplantation», in: MÜNK, Hans J. (Hg.), Organtransplantation. Der
Stand der ethischen Diskussion im interdisziplinären Kontext, Freiburg i.Ue. 2000, 44f.
(Theologische Berichte XXV). — Eindrücklich: DEMMER, Klaus, Angewandte Theologie

des Ethischen, Freiburg i.Ue. 2003, 230f. (Studien zur theologischen Ethik, Bd. 100).
50 Botschaft des Bundesrats, 109 (s. Anm. 10); GUTMANN/LAND, Ethische und

rechtliche Fragen, 95f. (s. Anm. 38).



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 453

gument, das die Forderung stützt, lautet, zusammengefaßt, so: Erheblich
Leidenden kann durch die Organspende geholfen werden, ihr Leben läßt
sich retten oder merklich verbessern. Ein «universal akzeptierter Wert»
wird damit angesprochen. Wer die Spende verweigert, nimmt den Tod
anderer in Kauf, wird, wiewohl (noch) nicht explizit, moralisch disqualifiziert.51

Das Menschenbild und die Haltung, welche alle diese Überlegungen
tragen, dürfen auf ihre Stichhaltigkeit und vor allem auf den mit ihnen
einhergehenden Universalisierungsanspruch befragt werden. Die Schwierigkeit

solchen Fragens liegt darin, daß man ihm schnell mit dem
Vorwurf begegnet, es untergrabe die hohe Pflicht, Hilfe zu leisten und Schaden

zu vermeiden. Doch nicht darum ist es zu tun; wohl jedoch darum,
das Prinzip der Verhältnismäßigkeit auch dann zu beachten, wenn es um
die Bewältigung von extremen existenziellen Situationen geht. Es vermag
zu Lösungen im Sinne der besseren Gerechtigkeit zu führen. Erinnern
wir also daran, daß es nicht nur aussichtslos, sondern unmenschlich ist,
dem Tod um jeden Preis zuvorzukommen zu versuchen. Der Tod ist,
«wie chiffriert auch immer, der stille Herrscher über die Zeit.» An der
«Grundspannung», daß wir uns im Leben auch leidend ständig genommen

werden, muß sittliches Handeln sein Maß nehmen. Nicht unabänderliche

Katastrophe, die es zu fliehen gilt, koste es, was es wolle, ist der
Tod. Vor ihm gibt es auch keine Flucht «in Restbestände des Lebens
hinein»; sie wäre sinnlos. «Der Tod ist die letzte Bestimmung, er fließt in
jede Bestimmung des Vorletzten ein. Er wird angenommen in aller
Gelassenheit, aber nicht angeeignet.»52

Unser Selbstverständnis als Menschen und die Einstellung zu Leiden
und Tod sind, sit venia verbo, höchstpersönliche Angelegenheiten. Das

Prinzip der Menschenwürde, daraus fließend die Grundsätze von
Autonomie und Persönlichkeitsschutz, stehen jedem Versuch einer rechtlichen

Regelung dieser Angelegenheiten entgegen. In einer der Gerechtigkeit

verpflichteten politischen Gemeinschaft ist diese darum verboten.
So ist denn dem Schweizerischen Bundesrat entgegen der erfolgsorientierten

Meinung von Swiss Transplant beizupflichten, wenn er jenen Passus

aus dem ersten Entwurf zu einem Transplantationsgesetz (vom
Dezember 1999) gestrichen hat, der für das Gesetz auch den Zweck stipu-
lierte «dazu beizutragen, daß mehr menschliche Organe, Gewebe und
Zellen für Transplantaüonszwecke zur Verfügung stehen» (Art. 1 Bst. c.).

51 BIRNBACHER, Dieter, «Einige Gründe, das Hirntodkriterium zu akzeptieren», in:
WIESING, Urban (Hg.), Ethik in der Medizin, Stuttgart 2000, 293f.

52 DEMMER, Angewandte Theologie des Ethischen, 230£, 232f. (s. Anm. 49).



454 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Die Information der Öffentlichkeit hingegen, wie Art. 59 Abs. 2 des
Entwurfs für ein TPG vom 12. September 2001 sie vorschreibt, ist zweckmäßig

und gerecht.

VI. Von der nötigen Sorgfalt beim ILekurs aufMenschenwürde

Darauf, daß das Konzept der Menschenwürde auch das Transplantationswesen

überformt, wurde schon mehrfach hingewiesen. Man macht an
der herausragenden normativen Position dieses höchsten Wertes keinerlei

Abstriche, wenn man zum umsichtigen Umgang mit ihm anhält. In
konfliktreichen Situationen liegt es nahe, diesen «nicht verrechenbaren
Wert» unmittelbar für die Legitimierung von Lösungswegen heranzuziehen.

Das birgt die Gefahr in sich, daß man eine Option verficht, zu der
es bessere, weil adäquatere Alternativen gibt.

Menschenwürde begründet die «Inkommensurabilität des menschlichen

Lebens»53. In dilemmatischen Situationen, auch auf dem Gebiete
der Organallokation, hilft diese Vergewisserung nicht weiter — es sei

denn, sie diene eben, wiewohl ungewollt, dazu, eine voreilige Lösung im
Sinne bloß formaler Gerechtigkeit zu untermauern. Wenn, ceteris paribus,
für zwei gleich dringlich zu versorgende Patienten ein einziges
lebensrettendes Organ greifbar ist, dann stehen nicht Wahrung oder Mißachtung

von Menschenwürde zur Wahl. Beider Patienten Menschenwürde
wird respektiert, gesetzt in einer Abwägung wird die persönliche Situation

eines jeden gleichermaßen eingehend erhoben, analysiert und
gewürdigt. Das schließt die vergleichende Beurteilung von Lebenschancen
und beispielsweise der Bedeutung von deren Verwirklichung für Dritte
nicht aus; von einem Lebenswert-Vergleich zu sprechen wäre unbillig,
weil sich mit diesem Konzept, jedenfalls für viele, die moralische Dis-
qualifizierung dieses Aktes automatisch verbindet. Gerade in extremen
Situationen ist es auch aus ethischen Gründen geboten, möglichst keine

sprachlichen Formen zu verwenden, welche zu raschen und
fälschlicherweise für evident genommenen Urteilen verleiten. Es mag gute
Gründe geben, auch bei Entscheidungen von fundamentaler existenziel-
ler Bedeutung Gesichtspunkte zu beachten, die sonst nachrangig
erscheinen mögen. Der «moralische Punkt» bzw. die moralische Intuition,
die von ihrem Gewicht her akzeptable von nicht länger relevanten
Faktoren der Entscheidung trennt, läßt sich nicht berechnen, vielmehr nur

53 SCHOTT, Markus, Patientenauswahl und Organallokation, Basel/Genf/München
2001.



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 455

diskursiv festlegen.54 So formuliert Markus Schott denn einerseits zu
absolut, andererseits mit Hilfe eben jenes suggestiven Bildes, wenn er
unterstreicht, es verstoße «gegen die Würde des Menschen, wenn bei einem
Verteilungsentscheid die Leben verschiedener Menschen gegeneinander
abgewogen und Lebensrechte bemessen werden»55. Gerade darum
braucht es nicht zu gehen. Die Respektierung von Rechten steht nicht
auf dem Spiel, sie ist von vornherein konzediert. Um eine letztlich vor
dem eigenen Gewissen vertretbare, also möglichst rationale, das heißt
immer auch für das menschliche Umfeld hilfreiche und überzeugende
Bewältigung eines Dilemmas ist es zu tun.

VII. Lebenszeit und soziale Pflichten

Zwei Beispiele — in der Literatur kontrovers abgehandelt und vom
Entwurf für ein Transplantationsgesetz sowie von der den Entwurf
begleitenden Botschaft negativ beschieden — sollen die abstrakten Überlegungen

veranschaulichen.

/. Chronologisches Alter als Allokationskriterium

Die Norm, der gemäß Zugehörige der menschlichen Gattung kraft
Eigenwert und Würde das gleiche Recht auf Leben genießen, wird zumeist
nur absolut betrachet, ohne die zeitliche Dimension der Verwirklichung
dieses als solchen unbestrittenen Rechts zu bedenken. Menschliches
Leben vollzieht sich nicht als abstrakte Größe, sondern als leibliche, als

körperlich-seelisch-geistige, als dialogische und kommunikative Entfaltung

in Geschichte und Zeit. Leben wächst als Akkumulation erfüllter
und frustrierter Präferenzen einer Existenz, der es, um mit Martin
Heidegger zu reden, in ihrem Sein um dieses selbst geht, die aber
unausweichlich als Sein zum Tode in dieser Welt da ist. Ohne besondere Modi
der Existenz auszeichnen .zu wollen, darf man festhalten, daß, jedenfalls
im Prinzip, auch die zeitliche Erstreckung des Daseins Auskunft über
dessen Chancen der Sinnerfüllung erteilt. Oder einfach gesagt: Wer länger

gelebt hat, genießt im allgemeinen größeren existenziellen Reichtum.
Diese Sätze sind das Resultat einer Reduktion, die sich Einwänden

zuhauf ausgesetzt sieht. Sie liefern dennoch den Grund für das folgende
Postulat: In dilemmatischen Situationen der Organallokation, wenn
scheinbar keine berücksichtigenswerten materialen Differenzen zwischen
konkurrierenden Leidenden mehr vorliegen, nun aber ein lebenserhal-

54 LACHMANN/MEUTER, Medizinische Gerechtigkeit, 172—174 (s. Anm. 34).
55 SCHOTT, Patientenauswahl, 79 (s. Anm. 53).



456 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

tender bzw. -verweigernder Entschluß zu fassen ist, soll das chronologische

Alter als sekundäres Kriterium dienen. Ein erheblicher Altersunterschied

zwischen den Konkurrenten muß gegeben sein, dessen erforderliche

Länge situativ bestimmt wird. Das Postulat ruht auf dem Prinzip der
Solidarität, folgt aber auch dem Ziel ausgleichender Billigkeit: Wem
relevant weniger Gelegenheiten, Präferenzen zu erfüllen, offen standen, soll
Vorrang genießen. Der Ausweg, welchen Tom Regan vorgeschlagen hat,
nämlich in analogen Fällen danach zu fragen, welchem der konkurrierenden

Betroffenen, würde er bzw. sie übergangen, das größere Unheil
oder Unglück zugemutet würde, und diese Person dann zu bevorzugen
(nach dem «worse off-principle» also zu verfahren), wirkt plausibel.56

Über die Operationalisierung des Kriteriums des chronologischen
Alters läßt sich kaum Konkreteres sagen; sie muß der Umsicht und dem
Gewissen der für die finale Zuteilung Zuständigen anvertraut werden.
Als in der Regel nicht selber unmittelbar Betroffenen darf man ihnen die
zusätzliche Last, welche die Berücksichtigung dieses Kriteriums mit sich

bringt, aufbürden. Die Beeinträchtigung der Rechtssicherheit, die das

Kriterium impliziert, wird gemildert dadurch, daß immer dieselbe, nämlich

die final entscheidende Instanz mit der Abwägung befaßt wird; und
sie wird wett gemacht durch den Gewinn an Humanität.

2. Verantwortungfür Dritte

Für das zweite Beispiel knüpfen wir an die «anthropologische Vergewisserung»

in Abschnitt 4 an. Die Beschreibung des menschlichen Individuums

als eines Teils eines «intrinsischen Beziehungsgeflechts», in dem es

in wechselseitiger Auseinandersetzung mit anderen erst sein Selbst
gewinnt, so zwar, daß auch diese mit aus der Beziehung zu ihm zu dem
werden, was sie sind — diese Beschreibung bejaht die Frage, «ob es auf
dem Gebiet der Verteilungsgerechtigkeit überhaupt ein Jenseits des

Individualitätsprinzips geben kann»57. Wenn das Individuum in seiner
Integrität und Personalität angemessen nicht anders denn durch Beziehungen
zu anderen, deren Integrität sich mit aus ihm konstituiert, vorgestellt
werden kann, dann ist sein Leben immer auch das Leben anderer, ist

56 REGAN, Tom, The Case for Animal Rights, Berkeley/Los Angeles 1985 (Paperback

Edition), 324; vgl. 309: «To show equal respect for the equal rights of the two,
one must count their equal harms equally, not their unequal harms equally Precisely
because M and N are equal in inherent worth, because the two have an equal prima
facie right not to be harmed, and because the harm M faces is greater than the harm N
faces, equal respect for the two requires that we not choose to override M's right but
choose to override N's instead.»

57 GUTMANN/LAND, Ethische und rechtliche Fragen, 100 (s. Anm. 38).



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 457

Rettung seines Lebens ein Stück weit Rettung anderer Leben. Diese Dritten

erweisen sich dadurch als gerechtigkeitstheoretisch relevant.
Die Beschreibung hilft, für die Gerechtigkeitsfrage einschlägige von

nicht bedeutsamen Dritten zu unterscheiden. Auf existenziell zentralen,
nicht auf instrumentellen Beziehungen liegt das Augenmerk, und es muß
sich gleichzeitig um essentielle wechselseitige Beziehungen handeln. Sie
lassen sich nicht sinnvoll unter dem Begriff des «social worth» subsumieren.

Um nochmals bei einer Gegenüberstellung zu bleiben, die man so
oder ähnlich in der Literatur verschiedentlich trifft: Die junge Mutter
von drei Kindern ist mit dem «besonders qualifizierten Arzt»58 nicht
gleichzustellen. Ist dieser vertretbar, mit einer großen und sich
verändernden Gruppe von Patienten befaßt, diesen insofern nur lose verbunden,

qualifiziert sich die Mutter durch ihren unmittelbaren und nicht
ersetzbaren, wohl auch nicht adäquat vertretbaren Bezug zu ihren Kindern.
Bezogen auf den Arzt, der innerhalb einer Gerechtigkeitsgemeinschaft
wichtige Funktionen trägt, trifft denn zu, daß er als Arzt, bei sonst
gleichen Gegebenheiten, einem alleinstehenden Junggesellen gegenüber
keinen Vorrang beanspruchen kann: Ein «Mensch [hier der Junggeselle]
darf» nicht «zur Erreichung kollektiver Ziele instrumentalisiert
werden.»59 Die junge Mutter hingegen ist dem Arzt, ceteris paribus, vorzuziehen,

und zwar ihrer existenziellen Beziehungen und familiären Funktionen

wegen.

VIII. Auslosen — letzter Ausweg?

Das Los als Substitution einer Entscheidung in dilemmatischen Situationen

wird in der Literatur regelmäßig diskutiert. Wir selber stehen der
Zuhilfenahme des Zufalls bei Allokationen skeptisch, ja eher ablehnend
gegenüber. Dafür ist etwas einläßlicher zu argumentieren. — In der Zurückhaltung

treffen wir uns mit zahlreichen Autoren.60 Das Los wird als ultima

ratio akzeptiert; erst dann läßt sich sein Einsatz ethisch rechtfertigen,
wenn in der Konkurrenz zweier oder mehrerer gleich dringlich trans-
plantationsbedürfiger Personen keine materialen Differenzen auszumachen

sind, deren Berücksichtigung moralisch zulässig ist und zwingende,
eindeutige Ergebnisse zeitigt. Der Rückgriff auf Zufallsentscheide, darin
besteht Einigkeit, muß «einer sachorientierten Klärung der Situation

58 Ebd.
59 SCHOTT, Patientenauswahl, 170 (s. Anm. 53).
60 Für viele: LACHMANN/MEUTER, Medizinische Gerechtigkeit, 203 (s. Anm. 34);

GUTMANN/LAND, Ethische und rechtliche Fragen, 104 (s. Anm. 38); SCHOTT,
Patientenauswahl, 178f. (s. Anm. 53).



458 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

nachgeordnet werden.» Ethisch zureichend lassen sich Zufallsentscheide
nur dann rechtfertigen, wenn keine «akzeptablen Gründe» mehr vorliegen,

die eine Verteilungssituation zu klären und zu bewältigen gestatten.61

Nicht evident ist, was als akzeptabler Grund gelten soll. Die
mehrheitlich vertretene Meinung mögen folgende Sätze illustrieren:

a) «Keine menschliche Eigenschaft rechtfertigt die Verweigerung
elementarer Gesundheitschancen.» Ist «zwischen zwei oder mehr Patienten
keine Differenzierung nach dem Bedarf mehr möglich», bleibt «nur die

Zuteilung nach dem Los.»62

b) Es gibt einen «moralischen Punkt», ab dem «erfolgsfunktionale»
Differenzen zwischen konkurrierenden Bedürftigen so gering ausfallen,
daß «für die Verteilung von elementaren medizinischen Gütern, wie sie

Organe darstellen, nur ein egalitaristisches Verteilungsprinzip in Frage
[kommt], durch welches der moralischen Grundanschauung der Gleichheit

aller Menschen und zugleich der existenziellen Bedeutung der Situation

ein angemessener Ausdruck verschafft wird.»63

Die unter a) aufgeführten Überlegungen lassen erkennen, daß erneut
das isolierte kartesianische Individuum im Blick steht. Daß persönliche
Integrität sich nur im Netz der Wechselwirkungen zwischen Personen
konstituiert, spielt keine Rolle, ebenso wenig der Umstand, daß mit dem
Leben eines Patienten die Leben unmittelbar und existenziell Abhängiger
betroffen sein könnten. Die Fokussierung auf den Bedarf, der, wird von
der Zuteilung von Lebens- und Gesundheitschancen gesprochen, als

medizinischer Bedarf des Individuums ausgelegt werden muß, verstärkt diesen

Mangel und verengt den Blick. Damit erfolgt der Griff zum Los zu
schnell. Die Vielfalt der Aspekte menschlichen Daseins zu berücksichtigen

und zu würdigen, ist auch im Zusammenhang der Allokationspro-
blematik geboten, soll sachgerecht entschieden werden.

In den Überlegungen unter b) werden erfolgsfunktionale Kriterien
bzw. Differenzen angesprochen. Auch hier obsiegt der verengte Blick:
Erfolg meint individuellen Transplantationserfolg, wie er sich als Dauer
des Transplantatüberlebens und verbesserte Lebensqualität der Behandelten

messen läßt. Soziale Verpflichtungen fallen ebenso außer Betracht
wie die individuellen Funktionen in der wechselweisen Konstituierung
persönlicher Integrität — ein Aspekt, der zweifellos zum Bedeutungshof
von «Menschenwürde» gehört. Er ist m. E. wesentlicher als die dem
Losentscheid als «egalitaristisches Verteilungsprinzip» zugedachte Funktion,

61 LACHMANN/MEUTER, Medizinische Gerechtigkeiz, 203 (s. Anm. 34).
62 SCHOTT, Patientenauswahl, 381 (s. Anm. 53).
63 LACHMANN/MEUTER, Medizinische Gerechtigkeit, 203f. (s. Anm. 34).



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 459

Gleichheit der Menschen und existenzielle Bedeutung der Situation
auszudrücken. Warum wesentlicher? Ganz einfach, weil eine auf die
Allgemeinheit ausgerichtete (in anderem Zusammenhang kaum zu überschätzende)

symbolische Funktion hier weniger wiegt als unmittelbar
lebensweltliche, der Humanität verpflichtete Auswirkungen.

Das Spiel mit dem Zufall, kommt es zu früh, wird zur Verweigerung
eines moralisch möglichen Entscheids. Zutrifft, daß «nur wenn mit guten
Gründen ein materiales Kriterium ausgewählt werden kann, welches

zwangsläufig eine eindeutige und gerechte Ordnung der Ansprüche
ergibt, ganz auf einen Zufallsentscheid verzichtet werden» kann.64 Ungeklärt

bleibt hier allerdings, welche Voraussetzungen erfüllt sein müssen,
damit von Zwangsläufigkeit, Eindeutigkeit und Gerechtigkeit die Rede

sein kann. Stimmt man dem Konzept der Billigkeit als der besseren

Gerechtigkeit zu; versteht man Billigkeit im Sinne von Umar Tammelo65
auch als Barmherzigkeit und Mitleid, als offen für Bestimmung durch
besondere Zuwendung und Gefühl, dann sind auch moralisch legitime
Differenzierungen tunlich, die sich, wie üblich in ähnlichen dilemmatischen
Situationen, nicht mehr in universeller Weise rationalisieren lassen —

auch wenn sie in der Uberzeugung getroffen werden, daß jede und jeder
in der gleichen Situation ebenso mitfühlen, urteilen und entscheiden
würde. Sie sind darum sittlich nicht minder relevant. Erst wo die
entscheidende Instanz — ein einzelner oder eine Gruppe — durch eine derartig

persönliche Inanspruchnahme überfordert wird oder wo die Situation
keinen existenziell eindeutigen Entscheid mehr zuläßt, hat das Los
seinen sittlich legitimen Ort. Der Gewissensentscheid entspricht praktischer

Menschenwürde; der Griff zum Los anerkennt dagegen einfach
menschliche Endlichkeit. Mit der Bereitschaft, die moralische Fähigkeit
nicht eher enden zu lassen, als bis sie an die ihr inhärenten Grenzen
stößt, werden Entscheidende herausgefordert, ihre Menschenwürde praktisch

zu bewähren. Die Menschenwürde der Betroffenen wird durch diesen

Akt nicht mißachtet, es steht nicht Menschenwürde gegen
Menschenwürde. Die gleiche Würde zeichnet Akteure und Patienten aus, nur
tritt sie in jenen als erfüllte (und damit Würde bewahrende) Pflicht, in
diesen als Anspruch auf die Bühne.

Wer die Verantwortung, entscheidungsrelevante materiale Differenzen

so weit wie sinnvoll (die Bestimmung von «sinnvoll» bleibt noch zu
liefern) aufzufinden und zur Geltung zu bringen, auf sich nimmt, den
bzw. die bindet eine weitere Pflicht: die Aufgabe, sich und anderen ge-

64 SCHOTT, Patientenauswahl, 359 (s. Anm. 53).
65 TAMMELO, Ilmar, Theorie der Gerechtigkeit, Freiburg/München 1977, 81 f.



460 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

genüber Rechenschaft abzulegen darüber, wie man im Einzelfall den
Kreis der Kriterien gezogen hat — im Falle des dilemmatischen Allokati-
onsentscheides verbunden mit dem Eingeständnis, daß man dem Zufall
das letzte Wort überlassen mußte.66

Von diesen Gedanken führt eine nur kurze Strecke zur These, im
Hinblick auf Menschenwürde, die nicht bloß Ansprüche, sondern eben

immer auch die Pflicht der praktischen Bewährung begründet, sei ein
Stichentscheid als Gewissensentscheid der Distribution anhand des Loses

vorzuziehen. Die besondere Leistung des Auslosens liegt nicht darin,
daß dieses einen Entscheid herbeiführt — um einen Entscheid im eigentlichen

Sinne handelt es sich gerade nicht -, sondern daß es scheinbar

Unparteilichkeit verbürgt und vor allem die sonst mit Entscheidungen
Belasteten entlastet. Und vielleicht ist es in dieser Funktion tatsächlich
unersetzbar; Menschen als endliche Wesen kann man auch moralisch
überfordern. Doch die «bessere Gerechtigkeit» ist auf fremdem Wege
nicht zu haben. Sie überwiegt die Chancengleichheit als sonst wichtiges
Element der Gerechtigkeit. Pragmatisch überdacht, wird man den Zufall
aus dem Prozeß der Organallokation nicht wegstreichen. Man wird sich

allerdings vor Augen halten müssen, daß Auslosen und die über dieses

anvisierte Chancengleichheit allem Anschein entgegen nicht rein formal
und jedenfalls ethisch nicht neutral sind: Der Entscheid für das Losverfahren

ist immer auch ein Entscheid zum Verzicht auf weiteres Abwägen,

auf mögliche Billigkeit; auf die Leidenden bezogen, entspricht er
dem Willen, sie einem anonymen Schicksal preiszugeben. Dieser Wille
bedarf ethischer Rechtfertigung, denn prima facie verletzt er das Gebot,
Notleidenden zu helfen. Ob und wie er sich mit dem Prinzip der
Menschenwürde vereinbaren läßt, muß hier dahingestellt bleiben.

IX. Hinsichten

Fragen wir abschließend, welche Einsichten wir bei der Erörterung
ausgewählter Aspekte der Organallokation für die Rationierung im
Gesundheitswesen insgesamt gewinnen. — Vorweg muß ein Unterschied
zwischen Gesamtsystem und dem Teilsystem der Transplantationsmedizin
besprochen werden. Anders als im Falle des Transplantaionswesens, liegt
der Kerngrund der generellen Rationierung in externen Bedingungen: im
Mangel an Finan'spnitteln, nicht beim Gegenstand der Rationierung. Dieser
Mangel entspringt dem Unvermögen bzw. dem fehlenden Willen der
politischen Gemeinschaft, für alle Mitglieder das, was im Prinzip verfügbar

66 Vgl. NUSSBAUM, Vom Nutzen, 40 (s. Anm. 22).



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 461

ist, jederzeit bereitzustellen. In der Transplantationsmedizin fehlt dagegen,

allem Zahlungswillen zum Trotz, das, wonach primär und direkt
Bedarf besteht: Organe.

Natürlich limitieren die gesellschaftlich-politischen Rahmenbedingungen

auch die Tätigkeit im Transplantationswesen. So ist zu fragen
und zu entscheiden, ob die für die Gewährleistung und die — auch
forschende — Entwicklung der Transplantationsmedizin benötigten Finanzmittel

bereitgestellt werden sollen. Die Antwort findet sich nicht auf der

Makro-, sondern auf der mittleren Ebene: dort, wo darüber befunden
wird, welche Therapieformen, ganz generell, ohne Ausnahme allen
angeboten werden sollen. Die allgemeinen Überlegungen zur Notwendigkeit
und Durchführung der Rationierung, wie wir sie exemplarisch im Manifest

1999 antreffen, berühren auch die Therapie durch Transplantation.
Zu untersuchen ist etwa, ob und wie weit über Eingriffe nach den Kriterien

eines Überprüfungssystems, z. B. QUALYs (Quality Adjusted Life
Years)67 entschieden werden soll, wem von den Mitgliedern der politischen

Gemeinschaft diese Therapieform angeboten bzw. vorenthalten
wird. Diese Bemerkung formuliert Triviales, nämlich daß trotz des

aufgewiesenen Unterschieds die Aufgabe bzw. das Problem der individuellen

Rationierung Gesamt- und Teilsysteme, darunter das Transplantationswesen,

im Wesentlichen in gleicher Weise charakterisiert.
Die Überlegungen zur Allokationsproblematik lassen hingegen

erkennen, daß eine bloß medizinische Berechnung der Versorgungswürdigkeit

von Leidenden weder einem adäquaten Menschenbild noch den
Forderungen der Gerechtigkeit, Billigkeit eingeschlossen, genügt, jedenfalls
nicht in einem liberalen, demokratischen und vor allem humanen Rechtsstaat.

Im Rahmen der auf den Makro- und Mesoebenen getroffenen
Regelungen sind einzelne Allokationsentscheide nach Billigkeit zu treffen,
das heißt so, daß Solidaritäts-, Fairness- und Mitleidsethik, insbesondere
auch existenziell fundamental betroffene Dritte einbeziehende Analysen
generelle Rationierungsregeln situativ auszusetzen vermögen. Ein
Rationierungswesen, das sich mit formaler Gerechtigkeit begnügte, diente
zwar der Rechtssicherheit, arbeitete jedoch mit einem zu engen
Zweckmäßigkeitsbegriff und verfehlte die «bessere Gerechtigkeit»; es

widerspräche der Idee der Humanität. Dies bedeutet, daß, ganz im Sinne von
Martha C. Nussbaums aristotelisch-liberalen Analysen zum Wechselverhältnis

von Theorien, Regeln und konkreter ethischer Praxis, die strikte

67 Der Name QUALYs steht für ein Verfahren zur Überpüfung der Wirksamkeit
einer Therapie, wobei die Abschätzung des individuellen Gewinns an Lebensjahren
und Lebensqualität einbezogen wird. Für eine ausführlichere Erläuterung vgl. Manifest
1999, 2 (s. Anm. 1).



462 Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Anwendung eines Überprüfungssystems wie QUALYs bei Entscheiden
über individuelle Rationierung dem Anspruch von Gerechtigkeit und
Billigkeit nicht zu genügen vermag.

Mit einer Zusammenfassung in acht Punkten runden wir unsere Überlegungen

ab. Sie möchten nicht mehr sein als zetetische Anregung zur Vertiefung

der Debatte:
1. Die Situation des Mangels wird das Gesundheitswesen immer

charakterisieren. Im einzelnen ist zu vermuten, daß Organe kaum je in
genügender Zahl und Qualität zur Verfügung stehen werden. Der Bedarf,
das scheint systemimmanent zu sein, ist, wie im Märchen, der Igel, der
dem atemlosen Hasen im Wettrennen zuruft «Ich bin schon da!» Mag es

auch politisch deklariert sein, das Ziel, die Angebote des Gesundheitswesens

zu maximieren, ist unredlich. Angezeigt hingegen — und von der

sittlich-politischen Vernunft und Verantwortung aller Bürgerinnen und
Bürger gefordert — ist die öffentliche, vornehmlich aber aufrichtige, d. h.
nicht strategisch und ohne «vested interests» geführte Debatte um das

Maß und die Ausgestaltung der medizinischen Versorgung in allen ihren
Bereichen. — Das grenzt den Sinn von Forderungen zur Produktion von
Organen ein und macht es nötig, sich über akzeptable Forschungswege
politisch zu verständigen.

2. Billigkeit als die bessere Gerechtigkeit macht individuelle Rationierung

nicht nur sittlich erlaubt, sie kann diese in entsprechenden Situationen

sogar fordern.
3. Die Besinnung auf existentiale Endlichkeit und die praktische

Umsetzung der mit ihr gewonnenen Einsichten entsprechen einer adäquaten
Anthropologie. Es scheint empfehlenswert, sie in der biomedizinischen
Ethik und in durch solche gestützten Analysen und Entscheidungen
explizit und systematisch zu berücksichtigen. Denn sie vermag dilemmatische

Situationen zu strukturieren und aufzulösen.68
4. Für individuelle Rationierung müssen Ermessensspielräume offen

gehalten werden. Formelle Regeln allein zeitigen in konkreten Situationen
nicht die beste, weil angemessenste Lösung. Ort und Ausdehnung dieser

68 Diesem Thema wäre eine eigene, vor allem auch empirisch gestützte Untersu-
chung zu widmen. Daß in der medizinischen Praxis, insbesondere im Krankenhaus,
auch Überlegungen zum Sinn oder Unsinn weiterer, auf Heilung gerichteter Therapien
angestellt werden, ist bekannt. Wichtig ist die humane Ausformung der Motive, der
Verzicht auf die nutzenorientierte Perspektive. Ebenso wichtig ist freilich, daß auch
Patienten und Patientinnen — wir alle, bevor wir dazu werden — die eigene Endlichkeit
internalisieren und zu einem kritischen Maß für unsere Ansprüche werden lassen. Das
verweist auf einen ausstehenden pädagogischen Prozeß, für welchen ethische Reflexion

nicht mehr als die Grundlagen, aber eben doch diese unverzichtbaren Bausteine
zu liefern vermag.



Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen 463

Räume bedürfen allerdings formeller Bezeichnung und Begrenzung, um
der Rechtssicherheit ihre Verbindlichkeit zu erhalten. Diese verlangt
überdies, daß jede Abweichung von sanktionierten Regeln förmlich, d. h.

vor einer klar bezeichneten öffentlichen Instanz zu rechtfertigen ist.
5. Bei der individuellen Rationierung sind weitere anthropologische

Konstanten entscheidungsrelevant. Die Prinzipien von Fairness, Solidarität
und Mitleid lassen es zu, in Konfliktfällen Personen den Vorrang zu
lassen, die ihren Lebensplan (Präferenzen) erheblich weniger verwirklichen
konnten als andere. — Auch direkte und unersetzbare Verantwortung für
Dritte besitzt Allokationsrelevanz. Denn wir leben nicht als abstrakte
Individuen, sondern in und aus Wechselbeziehungen mit anderen. Die
Rettung individuellen menschlichen Lebens rettet immer auch andere.

6. Gerade im Hinblick auf die Idee der Humanität erscheint es darum
prima facie als verfehlt, medizinische Forschung und Betreuung auf das

verabsolutierte Prinzip der Lebenserhaltung auszurichten. In Konfliktfällen,
in denen unvereinbare, aber gleichwertige fundamentale Interessen
gegeneinander stehen, ist zu Gunsten jener Personen zu entscheiden,
denen, würden sie übergangen, objektivierbar das größere Unheil widerführe.

Diese Einsicht kann sich sowohl in der individuellen als auch in
der strukturellen Rationierung auswirken, beispielsweise im Verzicht auf
das Angebot bestimmter Therapieformen.

7. Der Einsat^ des Loses als Verzicht auf eine Entscheidung ist nach

Möglichkeit zu vermeiden, in anderen Bereichen des Gesundheitswesens
nicht anders als in der Transplantationsmedizin. Die Verweigerung einer
möglichen moralischen Analyse, Bewertung und Entscheidung ist inhuman,

wenn sie im Blick auf Rechtssicherheit ausbleibt. Sie schiebt einen
Riegel vor die Tür zur Billigkeit.

8. Menschenwürde ist höchster Wert. Ihre sittlich-politische Bedeutung
bleibt allerdings nur so lange intakt, als dieser Leitwert in der Gemeinschaft

ständig reflektiert und an Anwendungsbeispielen konkretisiert,
damit bestätigt wird. Es gilt, sich seiner unverzichtbaren Funktion immer
neu zu vergewissern. Das verlangt andererseits, daß man Menschenwürde

nicht immer dann und automatisch zum Rettungsanker nimmt, wenn
man sich in argumentativen Schwierigkeiten befindet. Der strahlende
Wert verkommt sonst zur billigen Münze. Die einzelne Situation, die zur
argumentativen Legitimierung von Entscheidungen nötigt, ist in ihrer
Komplexität wahr- und ernstzunehmen, will man den Begriff der
Menschenwürde in ihr plausibel und erfolgreich zur Geltung bringen. Alloka-
tionsdilemmata im Transplantationswesen lassen dies besonders deutlich
erkennen. Bei der Bewältigung von Rationierungsproblemen im
Zusammenhang des gesamten Gesundheitswesen kommt dem sorgfältigen
Umgang mit Menschenwürde größte Bedeutung zu.


	Rationierung und Gerechtigkeit im Gesundheitswesen : die Transplantationsmedizin als Beispiel

