
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Embryologische Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos
: Bemerkungen zum Beginn menschlichen Lebens

Autor: Holderegger, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Holderegger

Embryologische Fakten und ihre Bedeutung
für die Würde des Embryos

Bemerkungen zum Beginn menschlichen Lebens

I. Umleitung

Seit einigen Jahren ist der «Beginn menschlichen Lebens» erneut ins
Zentrum der bioethischen Diskussion gerückt. Es handelt sich um die
ersten Phasen der Entwicklung des Menschen. War bis vor wenigen Jahren

diese Diskussion noch fokussiert auf den Schwangerschaftsabbruch
im Hinblick auf die gesetzliche Regelung, so ist es heute vielmehr das

Interesse an der Erforschung von Embryonen, von embryonalen Stammzellen,

von Keimzellvorstufen, in der Hoffnung auf Erkenntnisgewinne
im Bereiche der embryonalen Entwicklung wie auch auf Erfolge in
verschiedenen Anwendungsgebieten der Medizin (z. B. degenerative
Erkrankungen). Nicht zuletzt die biomedizinische und die ethische Frage nach
Sinn und Zweck des (therapeutischen und reproduktiven) Klonens
haben den Status des menschlichen Embryos erneut in den Vordergrund
gerückt. Während sich noch bis vor wenigen Jahren insbesondere Theologen

für diese Problematik interessierten, so ist dieser Diskurs heute —

gerade, weil es sich um ein breites, vielversprechendes Feld der
biomedizinischen Forschung handelt — multidisziplinär, vielgestaltig und pluralistisch,

in einem gewissen Sinne auch unübersichtlicher geworden. Diese
Stimmen versammeln sich — sofern es um die Rechtfertigung dieses Tuns
geht — auf der Plattform der Bioethik, inzwischen zu einer eigenständigen,

«institutionalisierten Form des Nachdenkens über den Umgang
mit den neuen Möglichkeiten von Biologie und Medizin geworden»1, die
sich wissenschaftlich-methodisch mit Problemkomplexen beschäftigt, in
denen der Umgang mit dem «Lebendigen» zum Problem geworden ist.

1 Marcus DÜWELL/Klaus STEIGLEDER (Hgg.), Bioethik. Eine Einführung,
Frankfurt/M. 2003, 9. Für die Theologie exemplarisch: Dietmar MlETH, Was wollen wir
können? Ethik im Zeitalter der Bioethik, Freiburg i.Br. u.a. 2002.



Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos 425

Es ist daher nicht verwunderlich, daß die Denkzugänge zu den ständig
sich ausweitenden empirischen Ergebnissen differenziert geworden sind.
Dies ist für die Theologie bzw. die theologische Ethik eine besondere

Herausforderung, da sie einerseits am Lebensschutz ein besonderes
Interesse hat und sie andererseits die Begriffstradition (z. B. Person,
Individuum, Gottebenbildlichkeit) mit den gewichtigen semantischen
Gehalten neu in diese Wissenschaften übersetzen muß, ohne daß ihr der
Vorwurf der «weltanschaulichen Überfrachtung» (H.M. Beier) entstehen
soll. Im Folgenden kann es selbstverständlich nicht um die Aufarbeitung
der hier angezeigten Problematik gehen; vielmehr soll es sich um eine
Problemanzeige handeln, die in knappster Form auf den Diskussionsstand
hinweist und gleichzeitig die damit aufgeworfenen Fragen anspricht, welche

des weiteren Nachdenkens bedürfen.

II. Empirische Fakten der menschlichen Embryonalentwicklung —

ein «offener Anfang»

Kürzlich ist im Deutschen Ärzteblatt ein Editorial mit der Überschrift
«Frühe Embryonalentwicklung — komplexer als vermutet»2 erschienen.
Der Autor weist darauf hin, daß wir zwar seit über 100 Jahren eine

schlüssige Theorie der Vererbung besitzen, daß wir aber über den

Prägevorgang bei der Gametenverschmelzung, über den genauen Erb-Anteil
der Chromosomen väterlicher und mütterlicher Herkunft nur wenig wissen

und — wie paradox es klingen mag — immer weniger Präzises zu wissen

scheinen. Insofern ist es durchaus berechtigt, von einem immer
«offener» werdenden Anfang zu sprechen. In eine gleiche Richtung weist
ein Übersichtsartikel von H.M. Beier in der renommierten Zeitschrift
«Reproduktionsmedizin».3 Darnach steht wohl fest, daß der Embryo im
8-Zell-Stadium einen Zustand erreicht, wo die menschliche
Embryonalentwicklung mit der Expression der individuellen Gene des neu entstandenen

Individuums beginnt. Es ist zwar experimentell bewiesen worden,
daß in der Regel bis zum 8-Zell-Stadium aus einzelnen Blastomeren (Fur-
chungszellen) ein ganzes Individuum entstehen kann, aber die Frage ist
ungelöst, wie und nach welchem Muster sich die embryonalen Zellen be-

2 Peter PROPPING, in: Deutsches Àr^teblatt 100 (2003), Heft 36, 2296—2298.
3 Henning M. BEIER, Zum Status des menschlichen Embryos in vitro und in vivo

vor der Implantation, in: Reproduktionsmedicpn 16 (2000) 332—342. «Es wird aus den

jüngst verfügbaren Befunden deutlich, daß bereits im 4-Zell-Stadium, ganz sicher
schließlich im 8-Zell-Stadium nicht mehr alle Blastomeren eines Embryo totipotent
sein können, sondern die meisten von ihnen bereits so weit differenziert sind, daß sie

ihre Totipotenz verloren haben» (338).



426 Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos

reits in diesem Stadium in unterschiedliche Zellarten entwickeln. Dies
bedeutet - und diesen Vorgang weiß man offensichtlich noch nicht
eindeutig zu interpretieren —, daß es in diesem Stadium Zellen mit einer
spezifischen Prädisposition für eine Zellentwicklung gibt, welche die Schutzhülle

des Embryos bilden werden.4 Schon diese zwei Hinweise, die ohne
weiteres durch andere ergänzt werden könnten, zeigen, daß die
philosophischen und theologischen Interpretationsbegriffe (wie Potenzialität,
Person, Menschenwürde) sehr vorsichtig angewendet werden müssen,
wenn es gilt, diese artspezifische, aber höchst plastische Entwicklung zu

interpretieren und normative Kriterien für den artifiziellen, eingreifenden

Umgang festzulegen. Die Problematik richtet sich auf die Frage, auf
welche organische Entität wir die interpretativen und normativen
Kategorien beziehen.

Der Embryologe G. Rager5 stellt aus dieser Perspektive an die

Humanembryologie die Frage, ob es in der Entwicklung des Embryos
Entsprechungen zu dem gibt, was üblicherweise in der philosophisch-theologischen

und juristischen Diskussion als Individuum verstanden wird,
und ob es in der Embryonalentwicklung Hinweise gibt, die berechtigen,
von Zäsuren, EntwickungsSprüngen zu sprechen, die ihrerseits Grund
für die Festlegung des individuelllen Menschseins wären. Er kommt in
Übereinstimmung mit anderen namhaften Embryologen zu folgendem
Ergebnis:

Auf Grund von als gesichert geltenden Erkenntnissen ist davon
auszugehen, daß mit der Konstitution des neuen Genoms (das durch die
Summe der Gene bestimmte Erbgut), die durch die Verschmelzung von
Ei- und Samenzelle erfolgt, das vollständige Entwicklungspotenzial eines

neuen Menschen gegeben ist. Allerdings hat man sich den Befruchtungsvorgang

als einen zeitlich gedehnten Prozeß vorzustellen («Befruchtungs-
kaskade», H.B. Beier), an dessen Ende der qualitative Schritt zu neuem,
individuellem Menschenleben getan ist. Am Ende dieses Befruchtungsvorganges

steht eine selbständige, aus sich heraus lebende Einheit, die
sich nach dem neuen Genom organisiert und die Tendenz besitzt, sich

4 Auf Grand dieses Faktums gibt es Humanwissenschaftler, welche für eine sehr
differenzierte Handhabung der im allgemeinen untersagten Pränataldiagnostik plädieren,

da damit bedenkenlos nicht für die Embryonalentwicklung bestimmte Zellen
entnommen werden könnten. Abgesehen davon, daß die üblichen ethischen und
weltanschaulichen Bedenken bleiben, welche der Selektion anhaften, müßte die
Embryonalentwicklung noch genauer verstanden werden.

5 Vgl. Günter RAGER, «Der Stand der Forschung zum Status des menschlichen
Embryos», in: Adrian HOLDEREGGER/René PAHUD DE MORTANGES (Hgg.),
Embryonenforschung. - Embryonenverbrauch und Stammzellenforschung. Ethische und rechtliche

Aspekte, Fribourg 2003, 11—23.



Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos 427

zur Ganzheit eines Exemplars der Art dieser sich entwickelnden Einheit
zu entfalten.6 Dieses Faktum interpretierend, haben wir auch davon
auszugehen, daß der Embryo alle unverwechselbaren (sprich individuellen)
Anlagen besitzt, die in einem kontinuierlichen Prozeß entfaltet werden,
sofern die dafür notwendige äußere Bedingung der Umgebung, der
Stimulierung und der Unterstützung gegeben ist. Es entwickelt sich mit der

Befruchtung eine lebende Einheit menschliches Lebewesen), die die
Potenzialität7 zur vollen Entfaltung des individuellen Menschen besitzt,
zu Beginn wohl auch die Potenzialität zu einer oder mehreren Personen.
Erst wenn im Entwicklungsprozeß eine noch mögliche Mehrlingsbildung
ausgeschlossen ist, ist auch die biologische Identität des Menschen gegeben,

aus der sich die personale Identität entwickelt. Allerdings haben wir
als Bezugsidentität zur Bestimmung des moralischen Status des Embryos
weder die genetisch-biologische Entität noch die personale Entität zu
betrachten, sondern das «neue» Lebewesen, das durch ein einzigartiges,
individuelles Genom gesteuert wird. Referenzpunkt wäre demnach das

menschliche Lebewesen mit einer genetischen Einzigartigkeit, das bis zu
einem bestimmten Zeitpunkt seine Expression numerisch in weiteren
Individuen finden kann. Diese genetische Einzigartigkeit erlaubt es jedenfalls

nicht, von einem Prä-Embryo zu sprechen und ihm einen abgeleiteten

Sonderstatus zuzuschreiben. In diesem Zusammenhang sei

vermerkt, daß in der katholischen Theologie bis heute nicht entschieden ist,
wann die sogenannte «geistige Beseelung» beginnt: ob sie an der schlichten

Potenzialität oder an der biologischen Identität festzumachen ist (tu-
tioristische Position); dies führt bekanntlich zur lehramtlichen Sprechweise,

den Embryo von allem Anfang an «wie eine Person» zu behandeln.

Der Umstand, daß die genetische Information nur im Zusammenspiel

mit äußeren Reizen und Signalen, die vom mütterlichen Organismus

ausgehen, entfaltet werden, und der Umstand, daß ferner erst durch
externe Reize eine Differenzierung erfolgt, widerspricht der Deutung
nicht, daß der Embryo von allem Anfang an über die reale und aktive
Potenzialität zur vollständigen menschlichen Entwicklung verfügt. Gleich-

6 Vgl. Günter RAGER (Hgg.), Beginn, Personalität und Würde des Menschen, Freiburg

i.Br. 1997, 15—159; DERS., Der Stand der Forschung zum Status des menschlichen

Embryos, a.a.O. 11—23 (s. Anm. 5).
7 Zum Begriff der Potenzialität siehe: Ludger HONNEFELDER, «Person und

Menschenwürde», in: DERS./Gerhard KRIEGER (Flgg.), Philosophische Propädeutik, Bd. 2:

Ethik, Paderborn 1996, 250ff.; Christian ILLIES, Das sogenannte Potentialitätsargu-
ment am Beispiel des therapeutischen Klonens, in: Zeitschrift für philos. Vorsehung 57

(2003) 233-256.



428 Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos

wohl muß die Deutungsvorstellung verabschiedet werden, die Werdepo-
tenz des Embryos sei nach dem Modell zu verstehen, einzelne Stufen
müßten nur — eine nach der anderen — aktiviert werden. Die Potenzialität
des Embryos, die selbst formgebend ist, aber durch äußere Stimuli selbst
wiederum geformt wird — also in einem aktiv und formbar ist —, gewinnt
in diesem inneren und äußeren Zusammenspiel Konturen im Hinblick
auf die Entwicklung, die dem Menschen artspezifisch und unauswechselbar

vorgezeichnet ist. Hier ist Ludger Honnefelder Recht zu geben, daß
dieser embryologische Befund, der aber auch noch differenziert werden
muß, des weiteren Nachdenkens bedarf.8 Allerdings ist selbst bei einem
offenen Anfang für Wolfgang Huber klar: «Wer die unverfügbare Würde
des Menschen achtet, wird auch den offenen Anfang des menschlichen
Lebens respektieren. Er wird darauf verzichten, eine bestimmte Stufe in
der Entwicklung menschlichen Lebens so auszuzeichnen, daß erst
jenseits dieser Stufe eine Schutzwürdigkeit dieses Lebens beginnt. Er wird
darauf verzichten, aus den faktischen Unterschieden unserer
Schutzmöglichkeiten für werdendes menschliches Leben auf prinzipielle
Unterschiede in der Schutzwürdigkeit dieses Lebens selbst zu schließen. Viel
eher gilt: Unsere Schutzverpflichtung für menschliches Leben reicht so
weit wie unsere Schutzmöglichkeiten.»9

Neuere Forschungsergebnisse gewichten die äußeren Stimuli, die

vom mütterlichen Organismus auf den Embryo ausgehen, deutlich stärker.

Es scheint jedoch, daß diese Erkenntnisse - bei aller gebotenen
Vorsicht - hinreichend durch das Prinzip gedeutet werden können, daß

dem Embryo von allem Anfang an die reale und aktive Potenz gegeben
ist, dieses sein menschliches Leben voll entfalten zu können, sofern die
dafür notwendigen Umgebungsbedingungen vorhanden sind.10 Unter
diesen entwicklungsbiologischen Bedingungen gibt es keine Anhaltspunkte,

dem Embryo in vivo, der einem «elterlichen Willen» entspringt,
einen anderen moralischen Status zuzuschreiben als dem Embryo in vi-

8 Vgl. Ludger HONNEFELDER, «Die Frage nach dem moralischen Status des menschlichen

Embryo», in: Otfried HÖFFE/Ludger HONNEFELDER et al. (Hgg.), Gentechnik
und Menschenwürde, Köln 2002, 79—110, hier 102.

9 Wolfgang HUBER, Der gemachte Mensch. Christlicher Glaube und Bioethik, Berlin

2002, 53.
10 Vgl. Günter RAGER, Beginn, Personalität und Würde des Menschen, 70ff. (s.

Anm. 6); dagegen allerdings, nach einer mündlichen Auskunft von G. Rager nicht
überzeugend: Christian KUMMER, Stammzellkulturen — ein brisantes Entwicklungspotential,

in: Stimmen der Zeit 125 (2000) 547—554; auch: Christiane NÜSSLEIN-VOLHARD,
Wann ist ein Tier ein Tier, ein Mensch kein Mensch? Eine wunderbare Symbiose: Die
Befruchtung ist nur der halbe Weg zur Entwicklung des Individuums, in: FAZ, 2. Okt.
2001, Nr. 229., 55.



Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos 429

tro, der für andere Zwecke bestimmt ist und aus dem elterlichen Projekt
herausgelöst wird. Ganz klar hierzu H.M. Beter. «Der Status eines frühen
embryologischen Entwicklungsstadiums ist aus medizinisch-wissenschaftlicher

Sicht in vivo identisch mit dem in vitro.»11 Die Annahme des

Embryos durch die Mutter bzw. die Eltern ist lediglich die Gewährung und

Unterstützung einer lebenswichtigen Umgebung, nicht aber die
Konstituierung menschüch individuellen Lebens selbst. Eberhard ]üngeln nimmt
eine weitreichende Unterscheidung vor, indem er sich auf die Lutherische

Unterscheidung von praedicamento relationis und praedicamento substan-

tiae beruft und diese Unterscheidung auf die interpretationsbedürftigen
biologischen Daten anwendet: «So stellt sich zum Beispiel die Frage nach
dem Status des menschlichen Embryos sehr anders, wenn man dessen

Dasein in praedicamento relationis und nicht in praedicamento substantiae zu
bestimmen versucht Die befruchtete menschliche Eizelle bedarf der
Mutter, um sich zu einem Menschen entwickeln zu können. Schon
deshalb halte ich die Behauptung, das menschliche Leben sei vom Zeitpunkt
der Befruchtung an ein embryonaler Mensch, für höchst problematisch.
Jeder in dieser Welt existierende Mensch war zweifellos einmal eine
befruchtete Eizelle. Aber nicht jede befruchtete Eizelle wird ein Mensch.»
Daß Beziehung und Annahme für die Entwicklung des menschlichen
Organismus entscheidend sind, ist kaum bestritten, daß sie aber über den
intrinsischen Wert entscheiden sollen, ist kontraintuitiv und kann jedenfalls

eine primäre Plausibilität nicht für sich beanspruchen. - Man hat

embryologisch davon auszugehen, daß die Innidation der befruchteten
Eizelle in der Gebärmutter zwar eine notwendige epigenetische Einwirkung

ist, ohne die sich in der Tat kein menschlicher Embryo weiterentwickeln

kann; aber dennoch scheint die befruchtete Eizelle die volle,
real-aktive Potenz zur vollen Entwicklung zu besitzen, in dem Sinne, daß
die wesentlichen Umgebungsbedingungen der aktiven Potenz nichts mehr
Wesentliches hinzufügen.13

Unter diese Voraussetzung können sprachliche Fixierungen lediglich
den Sinn haben, Entwicklungsstufen, Übergänge, Entwicklungsschübe
zu benennen. Sie können nicht die Bedeutung von quaütativ einschneidenden

Zäsuren haben; sie benennen lediglich in einem Kontinuum
«Reifungsstufen» und «Reifungsvorgänge». Der Werdeprozeß ist kein
Durchlaufen von diskreten Entwicklungsstufen, so wie es sich die mit-

11 Vgl. Zum Status des menschlichen Embryos, a.a.O. 341 (s. Anm. 3).
12 Eberhard JÜNGEL, Vortrag vom 28.1.2002, anläßlich des Bioethik-Kongresses in

Berlin.
13 Vgl. Günter RAGER, Beginn, Personalität und Würde des Menschen, 63f£, (s.

Anm. 6).



430 Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos

telalterliche Philosophie vorstellte oder die Embryologie im Banne des

biogenetischen Grundgesetzes14, wonach das einzelne Individuum die

große menschliche Naturgeschichte im Kleinen nachzuholen habe. Der
Philosophie, die davon ausgeht, der Mensch durchlaufe ein vegetatives,
sensitives und schließlich ein geistiges Stadium, ist damit der Boden
entzogen. Ebenfalls findet die scholastische, über Jahrhunderte hinweg
geltende Auffassung keinen empirischen Anhaltspunkt mehr, wonach der

Beginn der «individuellen personalen Menschwerdung» ca. in der sechsten

bzw. zwölften Woche nach der Befruchtung anzusetzen sei.15 Die
Genetik zeigt eindeutig, daß das Genom des Menschen (Erbgut) vom
Pronucleusstadium an ein menschliches und damit artspezifisches ist.16

Damit findet jene Position in der strikt biologischen Entwicklung keine

Anhaltspunkte, die mit biologischen Fakten allein eine abgestufte
Schutzwürdigkeit embryonalen Lebens begründen will. Jeder abgestufte Schutz
der Integrität ist damit eine äußere Setzung, deren Kriterien immer mit
einer bestimmten praktischen Absicht gesetzt werden.

Ist das ein neuer Biologismus, wie einige vermuten? Oder ein
unbedachter Speziesismus, den einige unterstellen? Sollen allein biologische
Fakten bzw. die bloße Zugehörigkeit zur Spezies Mensch über das

Menschsein entscheiden? In anthropologischer Hinsicht ist es geradezu
eine Binsenwahrheit, daß sich die Identität des Menschen weder auf die

genetische Identität noch auf den genetischen Code reduzieren läßt, weil
es keine lückenlose, alles vorzeichnende Determination der menschlichen

Entwicklung gibt. Die Vorstellung der lückenlosen Determination
— die es in manchen euphorischen Äußerungen gegeben haben mag — ist
in der Genetik verabschiedet, wurde aber von einer ganzheitlichen
Anthropologie, welche den Menschen als leib-geistiges, determiniertes und
freiheitsbestimmtes Wesen zu verstehen suchte, immer als suspekt
erachtet. Man kann sich, ohne sich in große Dispute über die Auffassungen

über den Menschen zu verstricken, sprachlich und vernünftig auf
Folgendes einigen: Die genetische Individualität, wie immer sie zu
beschreiben ist, umfaßt den biologischen Spielraum, in dem sich die perso-

14 Der einflußreiche Entwicklungsbiologe Ernst Heckel (1834-1919) hatte im Banne

der Evolutionstheorie noch behauptet, der Mensch habe in seiner Entwicklung
(Ontogenese) die Entwicklung der Arten (Phylogenese) zu rekapitulieren.

15 Vgl. Richard BRUCH, «Der Schutz des vorpersonalen Lebens im Mutterleib in
moraltheologischer Sicht», in: DeRS., Moralia varia. Lehrgeschichtliche Untersuchungen

zu moraltheologischen Fragen, Düsseldorf 1981, 258—283.
16 Das heißt: Die artspezifische und geschlechtliche Prägung des Embryo erfolgt

noch vor der eigentlichen Gametenverschmelzung. Vgl. hierzu Günter RAGER, Der
Stand der Forschung, a.a.O. 16 (s. Anm. 5).



Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos 431

nalen Vermögen entfalten können, Vermögen wie: selbstbestimmt
handeln, das Leben eigenverantwortlich führen, sich bewußt sein, daß man
Rechte und Pflichten besitzt. In diesem Sinne ist der Mensch mehr als

die Summe seiner Gene.

III. Die ethische und rechtliche Argumentation

Auf einer hohen Abstraktionsstufe läßt sich der ethische Konflikt
folgendermaßen formulieren - und dies ergibt zur Zeit gleichzeitig auch
einen systematischen Leitfaden für die Diskussion —: Weil man die
Menschenwürde von Embryonen nicht ohne weiteres an das genetische
Menschsein des Menschen festbinden kann (Speziesismus), ist man
gezwungen, Eigenschaften zu benennen, die den Mitgliedern der Gattung
zukommen. Die gegenwärtige Fachdiskussion kennt vor allen Dingen
zwei Kriterien, um diese Frage zu klären: die Personalität (im Lockschen
Sinne) und die Anerkennung (im Hegeischen Sinne). Unstrittig ist
zunächst, daß prinzipiell denjenigen Menschenwürde zukommt, die über
ihre zeitliche Erstreckung ein Identitätsbewußtsein entwickeln können.

Unstrittig ist aber auch, und dies im Anschluß an die Hegeische Tradition,

daß die Würde gleichsam das Resultat und gleichursprünglich
Voraussetzung wechselseitiger Anerkennung ist.17

Es ist jedoch auch klar, daß mit diesen beiden Konzepten der
Embryo nicht von vornherein erfaßt ist. Deshalb muß die Frage geklärt werden,

ob Embryonen, die potenziell einen solchen Status aufweisen, unter
den Würdeschutz fallen. Hilfskonstruktionen sind bekanntlich das Po-
tenzialitäts-, Identitäts- und Kontinuitätsargument.18 Das Potenzialitäts-

argument wird heute sehr differenziert diskutiert19 und oft in Verbindung
gesetzt mit dem Identitäts- und Kontinuitätsargument (vgl. etwa Hille
Haker, Dudger Honnefelder). Wenn man beispielsweise das Potenzialitäts-

argument mit dem Idenütätsargument verknüpft, stellt sich nämlich
ernsthaft die Frage, ob mit dem realen «status potentialis» nicht zumin-

17
Vgl. Kurt SEELMANN, «Haben Embryonen Anspruch auf Menschenwürde?», in:

Adrian HOLDEREGGER/René PAHUD DE MORTANGES (Hgg.), Embryonenforschung,
a.a.O. 27—41 (s. Anm. 5). Dies gilt natürlich nicht für die utilitaristische Position, die
gerade dann in einen Begründungsnotstand gerät, wenn es darum geht, zu begründen,
warum die Existenz achtungsfähiger Wesen die praktische Beförderung jedes Einzelnen

impliziert.
18 Vgl. etwa: Gregor DAMSCHEN/Dieter SCHÖNECKER, Der moralische Status

menschlicher Embryonen, Berlin 2003. (Hier werden diese Erweiterungsprinzipien
eingehend erörtert.)

19 Vgl. Christian ILLIES, Das sogenante Potentialitätsargument am Beispiel des

therapeutischen Klonens, in: Zeitschriftfürphilos. Vorsehung 57 (2003) 2, 233—256.



432 Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos

dest das Recht gegeben ist, an der Verwirklichung der Potenzialiät nicht
gehindert zu werden. Denn moralische Regeln scheinen gegen Handlungen

zu sprechen, die die Voraussetzungen dazu negieren (im übrigen hat
bereits Kant darauf aufmerksam gemacht). Die eigentliche ethische
Problematik besteht dann darin, wie weit wir diese Konsistenzforderung
einhalten wollen. Wenn wir daran festhalten — das Ringen um Konsistenz
ist ja eine bleibende Aufgabe der Ethik — dann bedeutet dies, daß wir
das Gebot der Gebensförderlichkeit auf alle Vernunftswesen, unabhängig
davon, ob sie die entsprechenden Eigenschaften schon aktuiert haben oder
nicht, ausdehnen müssen. Selbst unter dieser Annahme stellt sich
darüber hinaus die ganz wichtige Frage, ob hier bei an sich nicht verhandelbaren

negativen Abwehrrechten eine Art Notstandsrecht (wie z. B. beim
Schwangerschaftsabbruch) angewendet werden kann. Viele scheinen dies

zu bejahen. Die Gründe, die dagegen sprechen, habe ich anderswo
dargelegt.20

Eine «Leichtversion» ist das Respektmodell, das wir etwa in der
Stellungnahme der Nationalen Ethik-Kommission finden. Auch wenn das

«Respektargument» für den normativen Diskurs wenig geeignet erscheint,
da dies ja mehr auf die Grundeinstellung des Handelnden verweist als

auf den Schutzanspruch des Behandelten, so ist es dennoch zu diskutieren,

da es im politisch-gesellschaftlichen Diskurs oft als Konsensargument

verhandelt wird. Es ist in der Öffentlichkeit ein gewichtiges,
allerdings auch ein trügerisches Argument, da es unter einem Deckmantel
auch sich widersprechende Positionen trügerisch vereint.

Immer unter dem Aspekt der Menschenwürde ist das Potenzialitäts-/
Identitätsargument noch in einer anderen, hilfreichen Art differenziert
worden. Das gradualistische Schutzkonzept bindet die Schutzwürdigkeit
des Embryos an die entsprechenden Entwickungsstadien. Die differenzierte

Identitätsthese geht zwar davon aus, daß eine strikte Gleichbehandlung

von Embryonen und geborenen Menschen schwierig zu
begründen ist, daß man aber zu unterscheiden hat zwischen negativen
Abwehr- und Unterlassungspflichten, die allen menschlichen Wesen
unterschiedslos zukommen, und positiven Unterstützungspflichten (Heilauftrag),

die man durchaus an bestimmte Entwicklungsstufen binden kann.

(An dieser Begrifflichkeit kann auch das Konzept des «Lebensschutzes»

präzisiert werden.21) Die moralphilosophische Tradition ist sehr entschie-

20 Vgl. Adrian HOLDEREGGER, «Der moralische Status von menschlichen
Embryonen — Embryonenverbrauch und Stammzellenforschung», in: DERS./René PAHUD
DE MORTANGES (Hgg.), Embryonenforschung, a.a.O. 71—95, hier 84f. (s. Anm. 5).

21 Vgl. Eberhard SCHOCKENHOFF, Die Ethik des Heilens und die Menschenwürde,
in: Zeitschrift für medizinische Ethik 47 (2001), 235—257; sehr prägnant: Franz J. BOR-



Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos 433

den der Meinung, daß die elementaren Abwehrrechte nicht verhandelbar
bzw. abwägbar sind, wohl aber Hilfspflichten. Mit anderen Worten:
Wenn man das Würdekonzept beim Embryo fokussiert auf die negativen
Rechte des Nichtschädigens — wie dies eine Reihe von Autoren tut:
Fran^-Josef Bormann, Otfried Höffe, Eberhard Schockenhoff —, ist zwar die
Diskussion aufgrund des «status potentialis» (siehe oben) noch nicht
entscheiden, aber die diskutablen Punkte Hegen klarer auf dem Tisch. Jedenfalls

hat dann das gradualistische Schutzmodell aufzuweisen, warum es

eine berechtigte Differenzierung nicht bloß im Bereich der positiven
Hilfspflichten, sondern auch im Bereich der negativen Rechte bzw. im
Bereich der elementaren Abwehrrechte geben kann. Ich halte diesen

Diskussionsstrang für sehr hilfreich, weil er erstens die Probleme plausibel

strukturiert, und zweitens weil er erlaubt, den «Gradualismus» der
moralischen Intuition entsprechend zu spezifizieren. Die Diskussionslandschaft

kann damit präziser profiliert werden.
Nun wirft die Methode der üblicherweise verwendeten Güterabwägung

ein grundsätzliches Problem auf, da hier Werte und Güter miteinander

verglichen werden, die doch wohl nicht gegeneinander in Abwägung

gebracht werden können, weil sie von je anderer Quahtät sind. Eine
Güterabwägung setzt kommensurable Güter voraus. Der Schutz des
Lebensrechtes und der Integrität, dem grundsätzüch auch der Embryo
untersteht, ist schwer abzuwägen gegen einen mögüchen künftigen Gewinn
an LebensquaHtät anderer. Dieser Gütervergleich hat in der Öffentlichkeit

durchaus seine Sympathien. Dies ist ja auch sehr verständüch, weil
hier auch unsere eigene Perspektive, selbst einmal in eine prekäre,
vielleicht künftig therapierbare Situation zu geraten, mitschwingt. Wir müssen

wohl anders argumentieren: nicht über den problematischen Güterund

Wertevergleich, sondern über die Pflichtenkollision.
Das Argument lautet folgendermaßen: Wenn der Embryo als menschliches

Leben anerkannt wird, untersteht er der «Gattungssolidarität». Die
Mitglieder der Menschheitsfamilie haben Rechte und Pflichten. Hier
begeben wir uns auf schwieriges Gelände, weil das Prinzip der Solidarität
im Vergleich zur Menschenwürde ein abgeleitetes Prinzip ist und
Verpflichtungsstufen zuläßt. Aber dennoch läßt sich etwa mit der Französischen

Nationalen Ethik-Kommission fragen, ob es nicht eine Solidarität

gibt zwischen einem Embryo in vitro, der keine Zukunft hat, und
Personen, deren Lebensqualität auf Grund zelltherapeutischer Forschungen

verbessert werden, denen also mehr «Zukunft» gegeben werden

MANN, Menschen und die Stammzellen: Plädoyer für eine differenzierte Identitätsthese
in der Statusfrage, in: Theologie und Thilosophie 77 (2002) 216—232.



434 Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos

könnte.22 Könnte nicht der mögliche therapeutische Nutzen für existierende

oder künftige Menschen mit gesundheitlichen Defekten auf Grund
der «intergenerationellen Solidarität» die Verzwecklichung des Embryos
rechtfertigen? Auf der einen Seite ist es offenkundig, daß der
Rechtfertigungsdruck für die Nicht-Nutzung dieser Möglichkeiten ansteigt, weil —

nicht zuletzt durch die Wissenschaften selbst angestiftet — Hoffnungen
bei Kranken und Gesunden mobilisiert werden. Dieses psychologische
Faktum hat wiederum erhebliche Rückwirkungen auf die Biomedizin
selbst, da sie selbstredend in die Hoffnungsspirale gerät. Diese übersteigerten

Erwartungen zwingen aber zu einem präziseren Nachfragen.
Mindestens so fundamental ist auf der anderen Seite der ethische

Grundsatz: Das Verbot der Schädigung hat insgesamt einen höheren
Verpflichtungsgrad als das Heilgebot. Die Rechtspflicht, jemandes
Integrität zu schützen, wiegt höher als das Gebot zu helfen. Das Verbot der
Schädigung oder der Tötung hat den Vorrang vor dem Gebot des
Heilens. Die Plausibilität liegt allein schon darin begründet, daß man keinen
anderen töten darf, um jemandem zu helfen. Und so stellt sich die Frage,
ob wir vorhandenes menschliches Leben um potenzieller künftiger
Heilungschancen willen verbrauchen dürfen. Wenn wir die Frage positiv
beantworten wollen, dann geben wir dem Heilungsauftrag die Priorität und
setzen die Pflicht der NichtSchädigung der Mitglieder, die der
Gattungsgemeinschaft der Menschen angehören, außer Kraft. Wir kehren das

Verhältnis von Heilgebot und Schadensverbot um und setzen die positi-
ven Tugendpflichten vor die negativen Rechtspflichten, was allerdings
schwierig zu rechtfertigen wäre, zumal die Medizinethik in anderen
Zusammenhängen das Prinzip der Schadensvermeidung (nil nocere) vor das

Prinzip des Wohltuns (bene facere) setzt.23

Es kommt hinzu, daß wir hier das Prinzip der Gerechtigkeit — d. h.

Lasten und Gewinne sind in der Regel auf alle beteiligten Individuen zu
verteilen — bis zu einem gewissen Grade suspendieren. Verlierer ist auf
jeden Fall menschliches Leben an seinem Beginn, insofern es grundsätzlich

niemals am therapeutischen Gewinn wird teilhaben können. Gewiß
gibt es auch die Situation, daß Erwachsene an den Erfolgen therapeutischer

(erlaubter) Experimente nicht unmittelbar teilhaben können (etwa
bei AIDS-Testreihen); nur liegt der Unterschied darin, daß sie eingewilligt

haben müssen. Fremdnützige und folgenschwere Experimente ohne

22 Vgl. Adrian HOLDEREGGER, Embryonenforschung, Stammzellengewinnung,
therapeutisches Klonen — zur politisch-ethischen Diskussion in Frankreich, in: Zeitschrift
für medizinische Ethik 47 (2001), 292—298.

23 Vgl. Tom M. BEAUCHAMP/James F. CHILDRESS, Principles of Biomedical Ethics.
Fifth Edition, Oxford 2001, bes. Part II.



Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos 435

Einwilligung gelten mit Recht als Verletzung der Menschenwürde. Bei
Kindern unterstellen und antizipieren wir in bestimmten Fällen das

Einverständnis, und zwar so, daß es wenigstens nachher von den Behandelten

selbst überprüft werden kann. Nicht so hier: Es entsteht eine
zustimmungsfähige Person gar nicht erst. Wenn wir unserer Intuition Recht
geben wollen, daß wir den Embryo nicht wie eine Sache für beliebig andere
Zwecke instrumentalisieren dürfen, dann setzt dies voraus — und wir
haben keine andere Alternative —, daß wir den Embryo in der «Antizipation
seiner Bestimmung wie eine zweite Person» (J. Habermas) behandeln
müssen. Und das heißt: Selbst wenn wir advokatorisch über den Embryo
bestimmen und verfügen, müßte er sich, falls er geboren würde, zu dieser

Behandlung verhalten können. Doch die experimentelle Laborforschung

zielt gar nicht auf diese Situation ab. Das kollektive Gut der
Heilverfahren, die möglicherweise entwickelt werden können, verdeckt leicht
die Tatsache, daß die Menschen als Gattung eine kommunikative

Gattungsgemeinschaft sind. Das heißt: eine kommunikative Gattungsgemeinschaft
lebt davon, daß jedem die gleiche Achtung entgegen gebracht wird, die
im Minimum darin besteht, daß man sich zu seiner Selbstachtung äußern
kann. Und falls Selbstachtung nicht möglich ist, haben wir diese
stellvertretend vorzunehmen.

Man kann es drehen wie man will: Eine Güterabwägung, die ganz
normal Rechtsgüter miteinander vergleicht — hier das individuelle
Lebensrecht, dort das kollektive Gut der Gesundheit —, scheint das

Wirklichkeitsspektrum zu reduzieren. Es ist nicht das Faktum, daß existenzi-
elle Interessen in einer Güterabwägung im Vorhinein im Recht wären;
und es ist nicht das Faktum, daß das Anfangsstadium des Menschen mit
Unbestimmtheiten behaftet ist, sondern es ist die Tatsache, dass wir es

hier mit inkommensurablen Gütern zu tun haben, die einen Gütervergleich

ausschließen. Unabhängig davon, ob man im Streit der Meinungen,

den Embryo als «potenzielle Person im Werden» oder «als einen
sich selbst organisierenden Organismus» bezeichnet, jedenfalls haben wir
Jürgen Habermas Recht zu geben, «daß die gentechnische Entwicklung im
Hinblick auf die menschliche Entwicklung anthropologisch tiefsitzende

kategoriale Unterscheidungen zwischen Subjektivem und Objektivem,

Gewachsenem und Gemachtem unscharf werden läßt. Deshalb
steht mit der Instrumentalisierung des vorpersonalen Lebens ein
gattungsethisches Selbstverständnis auf dem Spiel, ob wir uns auch weiterhin

als moralisch urteilende und handelnde Wesen verstehen können.»24

24 Jürgen HABERMAS, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer
liberalen Eugenik, Frankfurt/M. 2001, 121.



436 Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos

Das gattungsethische Selbstverständnis besteht präzise darin, daß wir
Wesen sind, die der Selbstachtung fähig sind und diejenigen, welche die

Fähigkeiten dieser Selbstachtung erst entwickeln, als zur Gemeinschaft
von moralisch urteilenden und handelnden Wesen zugehörig betrachten.
Die berechtigte Sorge besteht, daß wir, wenn wir an den Rändern
menschlichen Lebens die Grenzen verwischen, dem Projekt der
Selbstinstrumentalisierung der Menschen Vorschub leisten. Ein solches Projekt
verträgt sich offensichtlich nicht mit kommunikativ strukturierten
Lebensformen, die Formen der menschlichen Über- und Unterordnungen
gerade ausschließen wollen. Wir werden uns über die Triftigkeit der

Gründe, warum es verbrauchende Embryonenforschung unter Vorbehalt
geben oder nicht geben soll, weiterhin streiten. Aber wäre es nicht ein
Gebot der Klugheit, wenn wir nicht die Gattungssolidarität, die uns auf
unsicheres Gelände führt und ambivalente Lösungen erzeugt, sondern
die Identität einer kommunikativen Gattungsgemeinschaft als Wegweiser wählen

würden? Diese ist vielleicht ein größerer Schutz gegen die
Selbstinstrumentalisierung, die wir an unserer Gattung vornehmen.

In diesem Zusammenhang hat Kurt Seelmann neuerdings ein
rechtsethisches Argument vorgebracht, das sehr bedenkenswert ist: Auch wenn
die Begründung von Menschenwürde aus dem «status potentialis» schwierig

ist, sei die Menschenwürde über den Gedanken des Orientierungsschutzes

und des Normschutzes eher zu leisten.25 Das rechtsethische

Argument wirft die Frage auf, wie weit das Konstrukt «Menschenwürde als

Orientierungsschutz» trägt, um einen starken Schutz des Embryos
begründen zu können. Diese Frage kann hier nur aufgeworfen werden.
Und hier wäre auch zu beachten, daß dies auch der systematische Ort ist,
um den Unterschied zwischen einer philosophisch-ethischen und einer
verfassungsrechtlichen Verwendungsweise des Begriffes «Menschenwürde»

zu thematisieren. So z. B. versucht die Rechtsdogmatik die besondere

Schutzwürdigkeit des Embryos nicht bloß über den Begriff der
Menschenwürde, sondern auch über die Differenzierung der objektiven und
subjektiven Dimension der Grundrechte zu diskutieren. Die Schweizerische

Bundesverfassung beispielsweise scheint diesen Weg einzuschlagen.
Unter dieser Betrachtungsweise kommt Kurt Seelmann zu folgendem
Ergebnis: «Vermutlich sind es die wegen des Orientierungsschutzes und
des Normschutzes eingeräumten Grundrechte und ihre inhaltliche Identität

mit den späteren subjektiven Rechten, die Juristen in der Regel
davon abhalten, sich überhaupt am Potenzialitätsdiskurs zu beteiligen. Bei

25 Vgl. Kurt SEELMANN, Haben Embryonen Anspruch auf Menschenwürde, a.a.O.
27ff. (s. Anm. 5).



Embryolog. Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos 437

inhaltlicher Identiät von subjektivem Recht und Recht im Interesse der

Allgemeinheit kann letztlich unbeachtet bleiben, an welcher Stelle der

Entwicklung von Embryo, Fötus oder geborenem Menschen das erstere
in das letzere umschlägt. Also können Juristen, ohne am Ergebnis etwas
zu ändern, den Begriff der Person als forensischen Begriff um des
praktischen Ergebnisses willen auch schon ab der Gametenverschmelzung
verwenden.»26

Der theologische Diskurs hat sich in dieses Diskursfeld einzutragen.
Wenn die Theologie mit Recht betont, der Mensch sei Ebenbild Gottes
und damit meint, daß jeder vor Gott in seiner Einmaligkeit, von seinem

Anfang an bis zu seinem Ende, Träger einer Würde ist, die letztlich nicht
durch Qualitäten und Leistungen bestimmt ist, sondern durch die absolute

Bejahung Gottes, und gerade so zu ihrer eigentlichen Würdigkeit
gelangt, dann muß man — der größeren Plausibilität willen — diese Sinn-

Option über philosophische Verstehens-Kategorien vermitteln, so wie es

die theologische Tradition immer versucht hat. Die in diesen
Zusammenhängen verwendeten philosophischen Kategorien (wie Person, Po-
tenzialität, Individualität) sind selbst in Bewegung geraten — wir haben
hier einiges problematisiert. Es bleibt der Theologie kein anderer Weg,
als daß sie ihren Anspruch des umfassenden Lebensschutzes über diese

Kategorien — im Lichte dieses Erkenntnisinteresses — voll ausschöpft.
Hier müßte ein neuer Gedankenkreis einsetzen.

26 Vgl. ebd. 39.


	Embryologische Fakten und ihre Bedeutung für die Würde des Embryos : Bemerkungen zum Beginn menschlichen Lebens

