
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder : eine neue Transitologie : a
view from above

Autor: Hallensleben, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara Hallensleben

Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder:
Eine neue Transitologie

A view from above*

Wenn Sie eine Gegenrede zum Beitrag von Christian Giordano erwarten
sollten, dann muß ich Sie enttäuschen. Mit voller Uberzeugung schließe
ich mich meinem Kollegen an: Es ist gut, daß die Transition, besser: daß

gewisse Transitionskonzepte vorbei sind, insofern sie eine schlecht
getarnte Neuauflage der anderweitig längst verabschiedeten Fortschrittsideologie

darstellen. Doch die Betrachtungsweise, die ich hier als

Theologin vorschlagen möchte, ist eine andere. Besteht Hoffnung auf
eine «neue Transitologie» ungeachtet des Endes der Transition, die nie

begonnen hat?

/.Von der Theologie erwartet man, daß sie von den «letzten Dingen»

redet. Deshalb bin ich wohl gebeten worden, das Schlußreferat des

Osteuropatages zu übernehmen. Gleichzeitig pflegt sich heute Mißtrauen
zu regen, wenn Theologen und selbst wenn Theologinnen das letzte
Wort haben wollen und gar von oben herab, «from above», zu sprechen
beabsichtigen. Theologen und Theologinnen spüren den Verdacht im
voraus und schweigen lieber verschämt zu ihren einstigen Monopolthemen.

Das bleibt nicht ohne Folgen. Früher hieß das Kapitel «Eschatologie»,

«Von den letzten Dingen», oder einfacher: «Vom <Schon und noch
nicht)», böse Zungen sagen: «Schon und lieber noch nicht» Positiv
gewendet: Es gibt in dieser Geschichte etwas zu erwarten In die Lücke,
die der Rückzug der Theologie gelassen hat, trat siegessicher die
Geschichtsphilosophie, damit der Fortschrittsgedanke, ja Fortschrittsglaube,

dann wohl auch die Transitologie. Zuerst schwindet der Fortschritt:
«Die Geschichte, die aus christlicher Sicht als Erlösungsgeschichte erschien,
verwandelte sich zuerst in die Suche nach einem Zustand innerweltlicher

* Schlußreferat und Korreferat zum Beitrag von Christian Giordano am 4. Europatag
der Universität Freiburg Schweiz, 6. Juni 2003: «Kooperation mit Osteuropa -

Formen, Resultate, Erfahrungen». Für die Publikation in der FZPhTh wurde es leicht
überarbeitet.



414 Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie

Perfektion und dann, nach und nach, in die Geschichte des Fortschritts:
aber das Ideal des Fortschritts ist leer, sein Endzweck besteht darin,
Bedingungen zu schaffen, unter denen immer ein neuer Fortschritt möglich sein
soll. Wenn aber das <Wohin> entfällt, führt die Säkularisierung auch zur
Auflösung des Fortschrittsbegriffs selbst - was in der Kultur zwischen dem
19. und dem 20. Jahrhundert geschieht.»1

Daß die Transitionskonzepte den Fortschritt nicht lange überleben würden,

war eigentlich vorauszusehen. Und nun? Was meinen die franziskanischen

Gemeinschaften, wenn sie am 3. Oktober, am Vorabend des

Heimgangs ihres Ordensgründers, den «Transitas» des Bruder Franziskus
feiern?

2. Es gibt keinen Grund, in einen theologischen Triumphalismus zu
verfallen. Der Theologie selbst täte das «politisch korrekte Pamphlet»
von Christian Giordano mehr als gut. Getrieben von dem schlechten
Gewissen, als ewig zurückgeblieben zu gelten, hat sie sich nur zu gern
den jeweiligen idées chic angeschlossen — und wird unweigerlich in deren
Zusammenbruch hineingezogen. Sobald im 19. Jahrhundert, als noch
kaum jemand einen Verdacht gegen die Errungenschaften der Moderne
hegte, Papst Pius IX. 1866 im berühmt-berüchtigten Syllabus den Satz

verurteilte: «Der Römische Bischof kann und soll sich mit dem
Fortschritt, mit dem Liberalismus und mit der modernen Kultur versöhnen
und anfreunden»2, ging ein Aufschrei durch die intellektuelle Welt. Heute,

da die ideologische Hülle abgefallen ist und Fortschritt und Transition

in ihrer ganzen Ohnmacht offenkundig werden, gehört es für dieselbe

Kirche zu den «Werken der Barmherzigkeit», ihnen eine neue,
unideologische Heimat zu gewähren.

Keine Sorge also: Die Theologie erhebt sich nicht gegen den Rest
der Wissenschaften, sondern ich versuche hier als Theologin zu berichten,

daß ich durch die Begegnung mit dem widerständigen Phänomen
«Osteuropa», überwiegend von der Seite der «Ostkirchen» her, selbst in
eine «Transition» hineingeführt worden bin, in neue Horizonte, die sich
für mein theologisches Arbeiten und für meinen Blick auf die kirchliche
Lage als sehr befreiend und inspirierend erweisen.3 Doch lieber gebe ich
erst einmal einem unverdächtigen Zeugen das Wort. Er ist ein
Literaturwissenschaftler jüdischer Herkunft und heißt George Steiner, geboren
1929 in Paris. «Wir haben keine Anfänge mehr», sagt er uns in seinem

1 Gianni VATTIMO, Das Ende der Moderne, (Milano 1985) Stuttgart 1990, 12.
2 DH 2980.
3 Vgl. Barbara HALLENSLEBEN, Skizze einer ostkirchlichen Topik. Erfahrungen

der katholischen Theologie und Ökumene mit dem Studium des christlichen Ostens,
demnächst in der Rivista teologica di Lugano.



Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie 415

Buch Grammatik der Schöpfung."' Darin liegt die kulturkritische Beobachtung,

daß mit den «letzten Dingen» auch die «ersten Dinge», das Neue in
dieser Welt verschwindet. Steiner sieht

«im geistigen Klima am Ende des 20. Jahrhunderts eine Müdigkeit im Kern.
Die innere Chronometrie, die Verträge mit der Zeit, die unser Bewußtsein
so weitgehend determinieren, zeigen auf Spätnachmittag in einer Weise, die

ontologisch ist — das heißt, die dem Wesen, dem Gefüge des Seins angehört.

Wir sind Spätlinge oder fühlen uns als solche. Das Geschirr wird
abgeräumt. (Feierabend, meine Herrschaften» Solche Ahnungen sind um so

zwingender, als sie der Tatsache entgegenstehen, daß in den entwickelten
Wirtschaftssystemen die Lebenszeit und die Lebenserwartung des Individuums

zunehmen. Doch die Schatten werden länger. Wir scheinen uns zur
Erde und zur Nacht hin zu beugen, wie es heliotrope Pflanzen tun.»5

Selbst und gerade die «vernünftigen» Fortschrittstheorien bieten keinen
Anreiz mehr, den Blick zu heben: «Jedes dieser Axiome vernünftiger
Hoffnung hat sich als falsch erwiesen ,..»6

Eine in der Umgangssprache nicht übüche, aber denkerisch sehr
hilfreiche Unterscheidung faßt begrifflich zusammen, worum es geht: die

Unterscheidung zwischen «Novum» und «Novität». Unter einer «Novität»

soll etwas Neues verstanden werden, das sich wenigstens prinzipiell
aus den zuvor bestehenden Elementen vorausberechnen läßt: eine
Bierflasche auf dem Fließband mag zwar auf ihre Weise schlechthin einmalig
sein — vor allem wenn sie gut gekühlt ist und jemand im durstigen
Zustand nach ihr greift —, sie ist aber im Prinzip ein zwangsläufiges Produkt
aus den Einstellungen der Maschine und den eingespeisten Zutaten. Ein
«Novum» ist demgegenüber etwas Neues, das über all das hinausgeht,
was sich vorausberechnen ließ. Beispiele dafür sind fast immer personaler

Natur: eine Einsicht, die plötzlich und unerwartet aufleuchtet, nachdem

man lange vergeblich gegrübelt hat; eine Begegnung, in der wir uns
über all unsere Erklärungen hinaus verstanden fühlen; usw. Die Neuzeit
war von der verborgenen oder offen proklamierten Absicht geleitet, nur

4 George STEINER, Grammatik der Schöpfung, München, Wien 2001.
5 Ebd. 8. - Einen aktuellen Beleg für Steiners These aus dem kirchlichen Bereich

liefert das Colloquium Europäischer Pfarrgemeinden, das vom 6.—10. Juli 2003 in
Fribourg stattfand. Die KatbPress Nr. 156 vom 08. 07. 2003 zitiert den bayrischen
Religionssoziologen Otfried Selg: «Auf institutioneller Ebene zeige die Kirche
deutliche Ermüdungserscheinungen, führte Selg in seiner pessimistischen
Situationsanalyse vor den rund 240 Pfarrvertretern aus 13 europäischen Ländern aus.
Der Religionssoziologe und CEP-Generalsekretär nannte den Rückgang und die
Überalterung der Priester, das fortschreitende Schwinden der aktiven Christen sowie
den zunehmend beschränkten Einfluß der Kirche auf die gesellschaftliche
Entwicklung» (S. 10).

6 STEINER, Grammatik der Schöpfung (s. Anm. 4), 10 und 11.



416 Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie

noch geplante Neuheiten zuzulassen, mit anderen Worten: kein Novum,
sondern nur noch Novitäten anzuerkennen. Die überraschendsten
Erfahrungen sind dann nicht mehr sicher davor, als bloße Wirkung neuro-
physiologischer Reize entlarvt zu werden. Friedrich Nietzsche stellt diesen

Primat des Beherrschens in seiner gewohnten schneidenden Schärfe
bloß:

«Die Kraft des Geistes, Fremdes sich anzueignen, offenbart sich in einem
starken Hange, das Neue dem Alten anzuähnlichen, das Mannigfaltige zu
vereinfachen, das gänzlich Widersprechende zu übersehen oder wegzustos-
sen: ebenso wie er bestimmte Züge und Linien am Fremden, an jedem
Stück «Außenwelt) willkürlich stärker unterstreicht, heraushebt, sich zurecht
fälscht. Seine Absicht geht dabei auf Einverleibung neuer (Erfahrungen), auf
Einreihung neuer Dinge unter alte Reihen.»7

George Steiner beschreibt den Verlust des Neuen als Verlust der
Zukunft und damit als Verlust der Hoffnung, als «Niedergang des Messiani-
schen»;

«In einer paradoxen Hinsicht kann das Messianische unabhängig von jedem
Postulieren Gottes sein: es steht für den Zugang des Menschen zu
Vervollkommnungsfähigkeit, zu einem höheren und vermutlich andauernden
Zustand von Vernunft und Gerechtigkeit. Wiederum machen wir sowohl auf
der transzendentalen als auch auf der immanenten Bezugsebene - diese
beiden hängen in dialektischer Wechselseitigkeit immer eng miteinander
zusammen - eine radikale Verschiebung durch. Wer außer Fundamentalisten
erwartet heute das tatsächliche Kommen eines Messias? Wer außer
Buchstabengläubigen eines verlorenen Kommunismus oder eines anarcho-sozia-
listischen Arkadiens erwartet heute die tatsächliche Wiedergeburt der
Geschichte? Unweigerlich übt dieser Niedergang des Messianischen Druck auf
das Futur aus. Der Gedanke des Logos, zugleich zentral und sich einer
Paraphrase widersetzend, oder die Vorstellung von dem, was man heute als

<Grammatologie> bezeichnet (diesem Wort wohnt der Logos inne), gehören
hierher. Das <Wort>, das im (Anfang) war, für die Vorsokratiker ebenso wie
für den Evangelisten Johannes, beinhaltete eine zeugende, dynamische
Ewigkeit, aus der heraus die Zeit vorwärts springen konnte, einen Indikativ
des Präsens des Verbs (sein), der (in einem fast materiellen Sinne) mit
(werde) und (wird) schwanger ging. Futurformen sind ein Idiom des
Messianischen. Man beseitige die anregende Erwartung, den Imperativ des Wartens,

und diese Zeitformen werden abgeschnitten sein Grammatiken des

Nihilismus flackern sozusagen am Horizont.»8

7 Friedrich NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft (1886), München o.J., Nr. 230, S. 121.

8 STEINER, Grammatik der Schöpfung (s. Anm. 4), 14—16.



Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie 417

Eine stillgelegte Welt, in der es nur noch Novitäten gibt, aber kein
Novum mehr, lähmt das Handeln, weil nichts zu erwarten ist. Neuere
Denkformen, philosophische und theologische Ansätze, geben «dem Anderen»

und damit dem Einbruch des unableitbar Neuen in das Denken und
Handeln wieder ausdrücklich Raum. Die biblischen Verheißungen werden

wieder hörbar als Quelle der Hoffnung: Seht her, nun mache ich etwas

Neues. Schon kommt es %um Vorschein, merkt ihr es nicht? (Jes 43,19). Wir
Menschen, so Steiner, sind angewiesen auf Verheißungen, die unseren
Alltag übersteigen. Nicht selten wird die Verzweiflung, daß eigentlich
nichts mehr zu erwarten ist, durch immer mehr Novitäten verdrängt, die
den erwünschten Nebeneffekt haben, daß die Wirtschaft angekurbelt
wird und der Konsum floriert

Etwas Neues — merkt ihr es nicht? Die Hoffnung hat nach christlicher
Uberzeugung einen guten Grund, nicht nur für die Gläubigen als Gläubige,

sondern für uns Menschen als Menschen. Das liegt im Zeugnis von
der Schöpfung, die das Urbild jedes Novum darstellt: die unableitbare
Neuheit unserer gesamten Welt aus der Freiheit des Schöpfergottes. Sie

hegt dem Zeugnis der Menschwerdung als Ausdruck für die unableitbare
Freiheit des Handelns Gottes in unserer Geschichte zugrunde. Davon
spricht Irenäus von Lyon bereits um das Jahr 200, mitten in die alternde
Kultur des Römischen Reichs hinein:

«Solltet ihr aber auf die Idee kommen zu sagen: Was hat der Herr denn
dadurch Neues gebracht, daß er kam? so nehmt zur Kenntnis, daß er nur
Neues brachte, indem er, der Angekündigte, sich selbst brachte. Gerade das

wurde nämlich angesagt, daß Neues kommen würde, um den Menschen zu
erneuern und zu beleben... Da fragt dann keiner mehr, was der König über
diejenigen hinaus Neues gebracht hat, die seine Ankunft angemeldet haben,
zumal bei ernst zu nehmenden Leuten. Er hat sich nämlich selbst gebracht,
und die Güter <auf die wenigstens einen Blick werfen zu dürfen sich die
Engel sehnen) (1 Petr 1,12), hat er den Menschen geschenkt.»9

Wenn wir mit den Psalmen einander dazu ermutigen: Singet dem Herrn ein

neues Eied! (Ps 96,l10), dann rufen wir nicht zur endlosen Wiederholung
des Alten auf, sondern stimmen ein in die schöpferische Neuheit des

Lebens in Gott. Darin erklingt zugleich ein Aufruf zum Widerstand
gegen die inszenierten Novitäten der Transitologen aller Zeiten

3. Was bedeutet das für die Kooperation mit Osteuropa? Lange
könnte ich gemäß dem programmatischen Titel dieses Osteuropatages
hier Formen, Resultate, Erfahrungen der Kooperation aus der Sicht des

Instituts für Ökumenische Studien thematisieren. Ich könnte sprechen

9 Adv. haer. IV, 34,1.
10Vgl. Ps 33,3; 40,4; 98,1; 144,9; 149,1; Jes 42,10; Offb 4,9; 14,3.



418 Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie

über die geplante 18bändige deutsche Ausgabe der Werke des russischen
orthodoxen Ökonomen, Religionsphilosophen und Theologen Sergij
Bulgakov (1871—1944), über unsere Konventionen mit osteuropäischen
theologischen Fakultäten in Minsk, Sofia und Yerevan, Projekte für das

«Centre Yves Congar» im Rahmen der Kooperation zwischen der
Universität Freiburg Schweiz und der RGGU in Moskau, den Stand der
ökumenisch-theologischen Dialoge mit den orthodoxen Kirchen im Ökumenischen

Weltrat der Kirchen in Genf wie im Päpstlichen Rat zur Förderung

der Einheit der Christen in Rom, über wissenschaftliche Tagungen,
kulturelle Begegnungen, caritative Hilfsprojekte, über Freuden und Sorgen

in der Begleitung orthodoxer Studierender an der theologischen
Fakultät. All das tue ich nicht — um hier vielmehr darüber nachzudenken,
aus welcher Hoffnung auf «Transition» diese Arbeit getragen ist.

Im ökumenischen Kontext ist der Begriff «Ostkirchen» von Anfang
an fließend, weil er im Horizont der Weltkirche steht, im Horizont von
Schöpfung und Erlösung, Anfang und Ende. Die Ökumenische Bewegung

ist kritisch gegenüber willkürlich einschränkenden Perspektiven.
«Ostkirchen» ist ein relativer Begriff: Es sind jene Kirchen, die sich in
der östlichen Hälfte des Römischen Reiches um die Kulturzentren
Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, Konstantinopel entwickelten. Zusammen

mit Rom bildeten sie fünf Patriarchate, die sich als die eine Kirche
verstanden, obwohl sie von Anfang an eine Pluralität von Ausdrucksformen

des Glaubens in Sprache, Gottesdienst, Theologie etc.
hervorbrachten. Die ostkirchliche Tradition wurde prägend, ja konstitutiv für
die Geschichte und Kultur der meisten Länder Ost- und Ostmitteleuropas.

Doch orthodoxe Christen brauchen bei aller Treue zur Geschichte
ihre Identität nicht geographisch zu bestimmen. Mit St. Vladimir's
(Chrestwood, New York) und St. Serge (Paris) finden sich zwei führende
akademische Institutionen orthodoxer theologischer Arbeit im «Westen».
Die Ökumenische Bewegung lebt aus dem Bezug auf eine Gemeinsamkeit,

die allen vorletzten Identitäten, so unüberwindbar trennend sie auch
erscheinen mögen, vorausliegt. Bei aller Erfahrung der Fremdheit ist sie

getragen von der Erwartung, daß wir als Christen längst zusammengehören
und eine gemeinsame Zukunft haben. Im Zuge der ökumenischen

Anerkennung der orthodoxen Kirchen als «Schwesterkirchen» wird heute
das einigende Potential der religiösen Tradition für die europäische
Integration erneut wirksam.

Die Grunderfahrung der ökumenischen Zusammenarbeit ist daher
eine immense Spannung zwischen Vertrautheit und Distanz. Auf der
einen Seite stehen der gemeinsame Glaube, die gemeinsame Heilige Schrift,
die gemeinsamen Konzilien, die gegenseitige Anerkennung als
Schwesterkirchen. Die viel kritisierte Erklärung Dominus Iesus der Kongregation



Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie 419

für die Glaubenslehre formuliert im Blick auf die Ostkirchen: «Die
Kirchen, die zwar nicht in vollkommener Gemeinschaft mit der katholischen

Kirche stehen, aber durch engste Bande, wie die apostolische
Sukzession und die gültige Eucharistie, mit ihr verbunden bleiben, sind echte

Teilkirchen» — und setzt sogar hinzu: «Deshalb ist die Kirche Christi
auch in diesen Kirchen gegenwärtig und wirksam, obwohl ihnen die volle
Gemeinschaft mit der katholischen Kirche fehlt, insofern sie die katholische

Lehre vom Primat nicht annehmen.»11 Auf der anderen Seite wiegen

die Enttäuschungen und Verletzungen durch den so wenig
geschwisterlichen Umgang miteinander um so schwerer. Es erhebt sich die Frage
nach der ökumenischen «Transition», die nach dem Scheitern aller Tran-
sitologien die Ökumenische Bewegung tatsächlich «bewegen» kann.
Auch hier sind Phänomene einer «Müdigkeit im Kern», wie Steiner sie

konstatiert, nicht zu übersehen: Die Euphorie ist vorbei, man entdeckt,
daß nichts wirklich Neues angefangen hat und das selbstgemachte Neue
unerhört schnell veraltet.

Angesichts dieser Neigung zur inneren Stagnation der Ökumenischen

Bewegung, die durchaus mit aufwendigen äußeren Aktivitäten
einhergehen kann, arbeitet unser Institut für Ökumenische Studien in allen

Begegnungen und wissenschaftlichen Projekten eigentlich an einer «neuen

Transitologie». Das impliziert zunächst eine nüchterne Selbstkritik
angesichts der def eingewurzelten Transitionsphantasien der ökumenischen
Partner. Bei allen kritischen Rückfragen, die sich an den amerikanischen
Politologen Samuel Huntington richten lassen, enthalten seine Beobachtungen

zum «Clash of Civilizations»12 doch einen heilsamen Impuls: «Europa

endet dort, wo die Orthodoxie beginnt»13 — diese provozierende
These darf nicht für den Ausschluß Osteuropas vom westlichen
Lebensstandard funktionalisiert werden, sondern prangert die arrogante Selbst-

bezogenheit der westlichen Welt an, die sich zur Zeit abarbeitet am
Widerstand der orthodoxen wie der islamischen Welt. Der Westen selbst
ist, nach Huntington, eine éxklusivistische Universalreligion geworden,
die sich pseudo-missionarisch der Welt aufzwingen will und dieses
Geschehen erfolgreich verschleiert — sogar vor sich selbst:

11 Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung Dominus Iesus über die Einzigkeit
und die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche (6. August 2000), Nr. 17.

12 Samuel P. HUNTINGTON, The Clash of Civilizations, New York 1996; dt.:
Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, München,
Wien (1996) 71998.

13 «Wo hört Europa auf? Es hört dort auf, wo das westliche Christentum aufhört
und Orthodoxie und Islam beginnen», ebd. 252.



420 Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie

«Das Konzept einer tuniversalen Kultur> ist ein typisches Produkt des
westlichen Kulturkreises Im ausgehenden 20. Jahrhundert dient das Konzept
einer universalen Kultur dazu, die kulturelle Dominanz des Westens über
andere Gesellschaften und die Notwendigkeit der Nachahmung westlicher
Praktiken und Institutionen durch andere Gesellschaften zu rechtfertigen.
Universalismus ist die Ideologie des Westens angesichts von Konfrontationen

mit nichtwestlichen Kulturen.»14

Es bedarf nicht vieler argumentativer Anstrengungen, sondern nur eines
nüchternen Blicks, um mit Huntington die falsche Transitionshoffnung
aufzugeben, daß nach dem Fall der ideologisch fundierten Regime
Osteuropas die ganze Welt sich voller Sehnsucht dem westlichen
Wirtschaftsliberalismus zuwenden werde. Was der Heidelberger Philosoph
Rüdiger Bubner in Bezug auf die islamische Welt formuliert, erhellt auch
die Beziehungen zwischen Ost- und Westkirche angesichts der veränderten

politischen Bedingungen:
«Die Dominanz des westlichen Modells erfährt aus der islamischen Kultur
einen terroristischen Widerspruch, den niemand so vorausgesehen, den
niemand bisher verarbeitet hat. Deshalb bleibt auch völlig unabsehbar, was
sich daraus entwickeln wird. Eines jedenfalls scheint deutlich. Die westliche
Vorstellung eines Dialogs der Kulturen, die auf eine humanitäre
Grundverständigung unter den Glaubensdogmen der Gegenwart gründet (Küng), ist
widerlegt Dagegen verfängt der Aufruf zu mehr Aufklärung evidentermaßen

gar nicht. Denn es ist gerade jener Aufruf, dem die blutigen Attak-
ken Haß entgegensetzen. Dies nicht sehen zu wollen, also eine durch äußerste

Aggressivität deklarierte Feindschaft nicht zu akzeptieren, heißt
überhaupt nichts zu verstehen und handlungsunfähig zu werden.»15

Physische terroristische Gewalt weckt in uns spontanen Abscheu, die
Gewalt der terroristisch gewordenen Vernunft vermag immer noch
mühelos ihre Opfer ins Unrecht zu setzen. Daher die These: Die Transition
in den ökumenischen Beziehungen mit den Ostkirchen hat noch nicht
angefangen, weil sie nach einem Transitionsmodell angelegt war, das den

Ubergang nur vom «Osten» erwartete und den «Westen» davon ausnahm.
Hier ist nicht der Ort für die Analyse einzelner ökumenisch relevanter
Vorgänge. Doch ich wage den Appell: Mißtrauen Sie der Berichterstattung

über die angeblich fundamentalistisch verhärtete Orthodoxie. Es
könnte sich zeigen, daß die orthodoxe Welt — mit all ihren Grenzen und
inneren Auseinandersetzungen — zur Zeit der einzig wirksame Widerstand

gegen die arrogante Selbstbezogenheit der Westkirche ist.

14 Ebd. 92.
15 Rüdiger BUBNER, Polis und Staat. Grundlinien der Politischen Philosophie,

Frankfurt a.M. 2002, 16.



Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie 421

Was auf weltpolitischer Ebene noch kaum wahrgenommen wird,
kommt im ökumenischen Horizont langsam «zur Sprache», ja läßt neue
lebensförderliche Gestalten entstehen. Die auf Initiative der orthodoxen
Mitgliedskirchen gegründete Sonderkommission des Ökumenischen Rates

der Kirchen hat neue und sehr konkrete Perspektiven für die Mitwirkung

dieser Kirchen ausgearbeitet und damit ein Auseinanderbrechen
des ÖRK verhindert. Der finnische Lutheraner Risto Saarinen, Professor
an der Theologischen Fakultät in Helsinki, hat die Auseinandersetzungen
sehr hellsichtig kommentiert: Nicht «typisch orthodoxe» Themen wie das

filioque, die synodale Kirchenstruktur oder ähnliche theologische Fragen
standen zur Debatte, sondern es ging im wesentlichen um die spezifisch
chrisdiche Lebensform in der modernen Zivilisation. Die orthodoxen
Kirchen Osteuropas sind Märtyrerkirchen, denn sie haben bis aufs Blut
Widerstand geleistet gegen die Ideologien dieser Welt, die sich als Tran-
sitologien zu einem irdischen Paradies angepriesen haben. Diese Kirchen
haben eine außerordentliche Sensibilität gegenüber der neuen Ideologie
bewahrt, die sich verschleiert hinter Werten wie Demokratie, Globalisierung,

freier Markt, Menschenrechte, Medien, Konsum etc. Die Kirchen
des Ostens betrachten die Kirchen des Westens als ihre natürlichen, besser:

übernatürlichen Verbündeten im Kampf gegen jegliche Ideologie,
die die schöpferische Freiheit und Verantwortung der Person zerstört.
Was aber, wenn diese Westchristen, zu denen wir gehören, ihre
Ehrfurcht der westlichen Konsumreligion erweisen und sich von westlichen
Medien zu gern auch noch einreden lassen, daß es die Orthodoxen sind,
die die Katholiken verfolgen, während doch vielfach das Umgekehrte
zutrifft? Ich bin überzeugt, daß unsere theologische Arbeit sich in diesen
Horizont einschreibt und damit exemplarisch ist für eine Transitologie,
die entweder uns alle einbezieht oder eben nicht stattfindet.

4. Die Konsequenzen sehen von Disziplin zu Disziplin anders aus.
Ich nenne abschließend drei unscheinbare Stichworte, die ganz untheologisch

aussehen und doch zutiefst einer theologisch konzipierten
Transitologie entsprechen: Geduld — Takt - von Angesicht zu Angesicht.

Geduld: Drei Jahre hat unser Institut gewartet, nachdem wir dem
Moskauer Patriarchat ein Stipendium der Schweizer Bischofskonferenz
für einen Theologiestudenten als Gastgeschenk überreicht hatten — nun
hat der erste Absolvent der Moskauer Theologischen Akademie bei uns
sein Promotionsstudium begonnen. Diese Geduld, die der quantifizierenden

Logik unseres Wissenschaftsbetriebs entgegensteht, ist das frei
übernommene Warten, damit der Andere aus eigener Freiheit reagieren
oder agieren möge; sie ist ein Impuls zum Innehalten in der
Beschleunigungstendenz der Neuzeit.



422 Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie

Takt: George Steiner ruft dazu auf, «Takt», Höflichkeit, Cortesia zu
lernen, Formen des Umgangs, eine Gestaltungsraum gewährende Kultur,
die dem anderen die schöpferische Freiheit läßt, seine eigenen «sinnadäquaten»

Antworten (Giordano) zu geben.

«Die bestimmende Triebkraft ist die des Taktes, nämlich inwieweit wir es

uns gestatten, die Gegenwart des anderen zu berühren oder nicht zu berühren,

von ihr berührt zu werden oder nicht berührt zu werden Es geht um
die Artigkeit (ein Wort, dessen höfische Bedeutung sich verloren hat)
gegenüber der inneren Würze der Dinge. Welche Mittel haben wir, diese Würze

in das Gewebe unserer eigenen Identität zu integrieren? Wir brauchen
eine Terminologie, die schlicht die Intuition artikuliert, daß eine Erfahrung
kommunizierter Formen der Bedeutung fundamental nach Höflichkeit oder
Herzenstakt verlangt, einem Takt von Sensibilität und Einsichtsfähigkeit,
die in ihren verschiedenen Wurzeln miteinander zusammenhängen.»16

Die Tradition des «Toasts» in den slavischen Gesellschaften mag als

kleines Beispiel dienen, wie ganz einfache ritualisierte Ordnungen
Gemeinschaft und Zugehörigkeit stiften.

Von Angesicht Angesicht: Im Anschluß an eine Studienreise in die
Ukraine ist unserem Institut die Verantwortung für Arseniy zugewachsen,

ein fünfjähriges leukämiekrankes Kind, den Sohn des russischen
orthodoxen Priesters Georgiy. Die Beschaffung der nötigen kostspieligen
Medikamente und weiterer finanzieller Unterstützung angesichts eines

Monatsgehalts des Vaters von achtzig Euro ist nur die Außenseite dessen,

was geschieht: P. Georgiys Bischof Jonathan, der beim ersten
Besuch dieser Westchristen in Kherson ökumenische Komplikationen
befürchtet und vorsorglich den Patriarchen informiert hatte, empfing uns
nun in größter Herzlichkeit persönlich. Wir waren gerufen worden und
hatten uns nicht selbst aufgedrängt Das Auf und Ab in Arseniys
Gesundheit begleitet unseren Semesteralltag und erinnert uns an das
Wesentliche. Nicht immer geht es so spektakulär zu, und es liegt mir fern,
individuelle Initiativen gegen strukturelle Formen der Zusammenarbeit
auszuspielen. Dennoch haben wir durch Arseniy aufs neue gelernt: Mit
dem Gesicht des anderen und unserer Zu- oder Abwendung steht alles

auf dem Spiel. Unsere höchsten wissenschaftlichen Errungenschaften
und genialsten Projekte haben sich letzdich vor dem Menschen zu
verantworten, der mich anblickt.

5. Am Ende bleibt der Anfang: nicht mehr und nicht weniger als der
bescheidene Versuch, die Zukunftshoffnung, in die Christian Giordanos
Impuls einmündet, zu bekräftigen: Ja, wir haben gute Gründe, aus einer

16 George STEINER, Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?, München,
Wien 1990, 197f.



Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transitologie 423

Erwartung zu leben, die sich in einer Hoffnung wider alle Hoffnung
bewährt. Wir brauchen an der Transition in die irdische Zukunft nicht zu
verzweifeln, weil uns der Transitus in die neue Schöpfung im Auferstandenen

als Hoffnung geschenkt ist. Die so verstandene Transition zum
Neuen hört nie auf, weil sie ein für alle Mal angefangen hat mit dem
kreativen Projekt, das die Christen als «Schöpfung» bezeugen. Wir sind
from above angesprochen und zur Antwort und in die Verantwortung
gerufen. Nicht schlechte Unendlichkeit, sondern Leben in Fülle als Glück
des Anfangs ohne Ende ist uns verheißen. Die so verstandene Transition
ist einigermaßen verblüffungsfest und erschütterungsresistent, weil sie

ihre vergänglichen Identitäten nicht ängstlich besorgt selbst definieren
und festhalten muß. Diese Hoffnung vertröstet nicht auf ein Jenseits,
sondern beginnt hier und jetzt unser Herz und unsere Erde zu wandeln.


	Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder : eine neue Transitologie : a view from above

