Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Vom Umgang mit Kritik in der Kirche
Autor: Vergauwen, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761021

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GUIDO VERGAUWEN

Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

L. «Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter der Kritik ...»

«Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter der Kritik, der sich alles unter-
werfen mulB. Religion, durch ihre Heiligkeit, und Gesetzgebung durch ihre
Majestit, wollen sich gemeiniglich derselben entziechen. Aber alsdann erre-
gen sie gerechten Verdacht wider sich, und kénnen auf unverstellte Ach-
tung nicht Anspruch machen, die die Vernunft nur demjenigen bewilligt,
was ihre freie und 6ffentliche Priifung hat aushalten kénnen».!

Diese Worte des Philosophen aus Konigsberg haben auch nach mehr als
200 Jahren nicht an Aktualitit verloren. Das eigentliche Zeitalter der Kritik
— fur Kant ist dies eine befreiende Feststellung und ein anspruchsvolles
Programm zugleich. Er stellt fest, dalB die Menschen sich nicht linger
durch Scheinwissen hinhalten lassen, sondern selbst anfangen zu denken,
dal3 sie sich nicht linger als unmindige Kinder von anderen etwas vor-
schreiben lassen. Und er mochte, dafl die Achtung vor der Heiligkeit der
Religion und vor der Erhabenheit des Gesetzes nicht von aullen — durch
Tradition, durch stets anfechtbare Autorititen — auferlegt wird, sondern
durch die freie Entscheidung des Menschen zustande kommt. Nur das,
was der Mensch durch eigene Vernunft und aufgrund kritischer Prifung
eingesehen hat, soll ihm als recht und heilig gelten. Mehr noch: Diese
Priifung soll frei und 6ffentlich geschehen diirfen. Wenn es darum geht,
die Wahrheit zu erkennen, gelten keine Riicksichten auf private Interes-
sen und Privilegien, diirfen keine Denkverbote errichtet werden. Kritik
ist fur Kant nicht identisch mit Norgelei oder Ausdruck der permanen-
ten Unzufriedenheit. Kritik ist das notwendige Unterscheidungsvermo-
gen, das den Menschen endlich die Freiheit gibt, selbst zu entscheiden

! IMMANUEL KANT, Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft, A
X, in: IMMANUEL KANT, Werke Bd. 3 (Ed. W. WEISCHEDEL), Darmstadt 1975, 12.
Alle Zitate aus den Werken Kants beziehen sich auf diese Ausgabe. — Dieser Aufsatz
ist eine Uberarbeitete Fassung eines Vortrages, gehalten in Bern am 3. April 2003.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 389

tber das, was ihnen als wahr, gut und schén gilt. Kritik ist Selbstbestim-
mung — Selbstdenken als «oberster Probierstein der Wahrheit»?.

Ich mochte mich hier nicht kritiklos Kants Anrufung der Freiheit
anschlieBen. Kant selbst hatte geniigend Menschenkenntnis, um zu wis-
sen, dall es nicht gentgt, schon von der Freiheit zu reden und sie fiir
sich in Anspruch zu nehmen. Es miissen auch jene Bedingungen ge-
schaffen werden, die es erlauben, mit der Freiheit der anderen zusammen
zu leben. Freiheit und Kritik brauchen die Auseinandersetzung mit dem
Standpunkt unserer Mitmenschen, sonst verwechseln wir allzu leicht un-
sere privaten Ansichten mit der 6ffentlichen Meinung schlechthin. In
wilder Freiheit lebt man nicht lange nebeneinander — Kritik kann zersto-
ren. «Wir sind im hohen Grade durch Kunst und Wissenschaft kultiviert.
Wir sind zivilisiert, bis zum Uberlistigen, zu allerlei gesellschaftlicher
Artigkeit und Anstindigkeit. Aber, uns fur schon moralisiert zu halten,
daran fehlt noch sehr viel.»® Freiheit und Kritik sollen unter den Men-
schen vor allem dem Frieden dienen und zum Aufbau einer gerechten,
demokratischen Gesellschaft beitragen. Fir Kant ist der Krieg keinesfalls
ein Mittel zur Sicherung des Friedens. Das Christentum kénne wesent-
lich zur Forderung eines friedvollen Miteinander beitragen. Seine Lie-
benswiirdigkeit beruht nach Kant auf der Menschenfreundlichkeit seines
Stifters, der nicht Unterwerfung erheischt, sondern an den freien Willen
des Menschen appelliert, seinen Mitmenschen liebevoll zu begegnen.*

II. Gibt es im Christentum Platz, fiir kritisches Denken?

Doch gibt es im Christentum einen Platz fiir kritisches Denken? Es ist
schon, das Christentum unter dem Vorzeichen der Liebe und der Frei-
heit als liebenswiirdig zu bezeichnen, aber ist da nicht die Kirche — das
Pfaffentum, wie Kant sich ausdriickt, und «der ganze Kram frommer
auferlegter Observanzen»?® Ist da nicht die gottliche Offenbarung, der
man den vollen «Gehorsam des Glaubens» leisten muf}, der man «willig
zustimmen» soll?® Und gibt es da nicht alles, was heute von der Presse
genuBlich ausgebreitet wird: die moralischen Verfehlungen des Klerus —

2 IMMANUEL KANT, Was heift: sich im Denken orientieren?, A 330, in: Werke Bd.
5, 283.

3 DERS., Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, A 42,
in: Werke Bd. 9, 44.

4 Vgl. DERS., Das Ende aller Dinge, A 521, in: Werke Bd. 9, 189.

> DERS., Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft, A 261, in: Wer-
ke Bd. 7, 852.

¢ Vgl. Dei Verbum 5.



390 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

alle stehen nattrlich unter Verdacht! —, die konservative Haltung der
Kirchenleitung in Sachen Schwangerschaftsabbruch, Ehescheidung usw.?
Die Liste lieBe sich beliebig verlingern. Hatte nicht schon Jesus selber
Kritik an die Adresse der Schriftgelehrten und Pharisder, an die fihrende
religiose Oberschicht geauBert? Er tadelt den Widerspruch zwischen
Theorie und Praxis, zwischen Leben und Lehre: das autoritire Gehabe
und das Bedurfnis, sich gesellschaftliche Privilegien zu verschaffen, die
Eitelkeit, die sich in Titelfreudigkeit zeigt. «Sie reden nur, tun selbst aber
nicht, was sie sagen» (Mt 23,3). Gldubige, die freudig die Aufbruchbewe-
gung nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil mitetlebt haben, wenden
sich heute resigniert von der Kirche ab, weil Hoffnungen enttduscht
wurden, keine Fortschritte in der Okumene gemacht werden, Frauen
noch immer vom Amt ausgeschlossen sind usw.

Wer Kritik bt und sich ein persénliches Urteil bilden will, muf3 sich
zunichst informieren. Doch wer liest schon die langen Texte, die aus
Rom kommen? Gibt man sich nicht lieber zufrieden mit der bruchstiick-
haften Information, die die Medien bieten? So sehr es heute ein Interesse
fur Religion, besser: fiir die Religionen gibt — dem, was die Kirche/die
Kirchen sagen, begegnet man durchwegs kritisch — und was schlimmer
ist: manchmal nur mit einem miden Licheln, mit Unverstindnis und
Gleichgiiltigkeit.

1. Religion als kritisches BewufStsein

Ich mo6chte das Christentum bzw. die christlichen Kirchen nicht unter
dem Oberbegriff Religion zum Verschwinden bringen. Gleichwohl ist es
interessant daran zu erinnern, dafl der Ausdruck Religion von sich aus
bereits eine kritische Funktion hat. Religion lebt von der Unterscheidung
zwischen Gott und der Welt, zwischen dem wahren Gott und den selbst
gemachten Gotzen der Menschen. Religion ist von Grund auf kritisches
BewulBtsein, denn sie stellt die Welt und ihre Strukturen, ihre Wertvor-
stellungen, ihre Machtanspriiche unter die Kritik dessen, der uber dies
alles erhaben ist, nicht als Willkirherrscher, sondern als Schopfer und
Befreier. Gott allein ist der Herr der Welt. Dies wird in der Bibel Ofter
betont: «Unser Gott ist im Himmel; alles, was ithm gefillt, das vollbringt
er. Die Go6tzen der Vélker sind nur Silber und Gold, ein Machwerk von
Menschenhand» (Ps 115,3f)). «Du schonst alles, weil es dein Eigentum
ist, Herr, du Freund des Lebens» (Weish 11,26). Zugleich scheuen sich
die Propheten nicht, die religiésen Praktiken und Verhaltensweisen einer
scharfen Kritik zu unterwerfen, vor allem dann, wenn diese zu bloBem
Ritualismus werden oder zum Vorwand, sich den sozialen Verpflichtun-
gen zu entziehen. «Ich hasse eure Feste, ich verabscheue sie und kann
eure Feiern nicht riechen ... Weg mit dem Lirm deiner Lieder! Dein Har-



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 391

fenspiel will ich nicht héren, sondern das Recht stréme wie Wasser, die
Gerechtigkeit wie ein nie versiegender Bach» (Amos 5,21.23f). Die
wahre Religiositat duBert sich in der Umkehr, in der Sorge fir die
Schwachen: «Lernt, Gutes zu tun! Sorgt fiir das Recht! Helft den Unter-
driickten! Verschafft den Waisen Recht, tretet ein fur die Witwen» (Jes
1,17). Kein Wunder, daf3 der Hebrierbrief spiter sagen wird: Das Wort
Gottes ist ritikos, es schafft eine Unterscheidung: Es «dringt durch, bis
dal3 es scheidet Seele und Geist, auch Mark und Bein, und ist ein Richter
der Gedanken und Sinne des Herzens» (Hebr 4,12).

Ganz in der Linie dieser prophetischen Religionskritik verkiindigt Je-
sus von Nazareth das Reich Gottes — eine frohe Botschaft als Antwort
auf die «Menschheitsfrage nach Frieden, Freiheit, Gerechtigkeit und Le-
ben»’, als Kiritik aller politischen und religidsen Michte, die Menschen
daran hindern, Gott als erbarmende Liebe zu erkennen und sich vorbe-
haltlos in den Dienst der Mitmenschen zu stellen. Jesu Wort «Ihr habt
gehort, dafl zu den Alten gesagt worden ist» — du sollst nicht téten, du
sollst nicht die Ehe brechen, du sollst keinen Meineid schwéren, Auge
fir Auge und Zahn fiir Zahn — «ich aber sage euch ...» enthilt eine radi-
kale Kritik an der menschlichen Gerechtigkeit, die das Tun und Lassen
nach der Erfillung von Gesetzesvorschriften bemifit. Jesus befiirwortet,
ja fordert die gréBere Gerechtigkeit, die ihr Mal3 an der Not des anderen
Menschen nimmt und darum den ersten Schritt auf ihn zu tut. Jesu Kri-
tik ist Befreiung aus den Schemen von Freund und Feind, von «mein
Recht» und «deine Pflicht», weil seine Kritik aus jener Mitte lebt, die er
mit «lieber Vater» anredet — Gottes Ja zu Armen, Trauernden, Barmher-
zigen, Friedensstiftern, Verfolgten...

2. Die Kirche als Ort der Kritik

Die Kirche als die weltweite Gemeinschaft derer, die sich auf dieses Pro-
gramm Jesu einlassen und es sich zu eigen machen — theologisch gespro-
chen: Die Gemeinschaft der Glaubenden, die durch die Taufe ganz in Je-
sus Christus eingegliedert sind und so seinen Leib bilden, zu einem Volk
versammelt werden —, geht ihren Weg durch die Zeit, in der Erinnerung
an Leben, Tod und Auferweckung Jesu. Sie ist nicht selbst das Reich
Gottes, das Jesus verkiindigt hat. Sie ist dessen sakramentales Zeichen, in
menschlicher Unvollkommenheit und Schwiche?®, aber sichtbar und pri-

" Walter KASPER, Jesus der Christus, Mainz 1974, 85.

8 Lumen Gentinm 9: «Auf ihrem Weg durch Priifungen und Triibsal wird die Kirche
durch die Kraft der ihr vom Herrn verheiBenen Gnade Gottes gestirkt, damit sie in
der Schwachheit des Fleisches nicht abfalle von der vollkommenen Treue.



392 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

sent in der Geschichte als Zeugin dafiir, da Gott will, «dal3 alle Men-
schen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen» (1Tim
2,4).° Bevor sie Gegenstand der Kritik ist, ist die Kirche in einem gewis-
sen Sinn selbst eine sichtbare Kritik oder eine kritische Instanz gegen-
Uber all jenen, die in Sachen Wahrheitserkenntnis resigniert sind und die
Hoftnung verloren haben, daf3 es uns Menschen gelingen kann, so etwas
wie einen festen Boden unter die Fillen zu bekommen, den Sinn des Le-
bens zu erahnen — kurz: zu glauben, dal in Jesus dem Christus «Gott in
den Schicksals- und Unheilszusammenhang der Menschheit eingetreten
ist und so einen neuen Anfang erschlossen, eine Alternative aufgetan
hat.»!°

Trotz aller Fehler in Vergangenheit und Gegenwart, trotz allen
menschlichen Versagens hat die Kirche zu bezeugen, dal} es sinnvoll ist,
dieser Wahrheit zu glauben. Die kritische Rickfrage des Pilatus «Was ist
Wahrheit?» (Joh 18,38) bleibt nicht endgiiltig ohne Antwort. Jesus Chri-
stus ist diese Wahrheit in Person. Sie ist nicht ein Gegenstand archiolo-
gischer Forschung oder die beliebig auswechselbare Figur eines Religi-
onsstifters unter vielen, sie hat nicht die abstrakte Gestalt einer kompli-
zierten Lehre: Sie ist die Gute und die Menschenliebe Gottes in diesem
Menschen, Gottes Sohn, der sich bis in den Tod mit dem Schicksal der
Menschen identifiziert, der die Geringsten unter den Menschen seine
Brider und Schwestern nennt (Mt 25,40) und dem wir begegnen in allen
Notleidenden.

3. Der Glaunbe als kritische Denkiibung

Dieser Wahrheit zu glauben, ist etwas anderes als das kritiklose Fiir-
wahr-Halten von Formeln oder Sdtzen. Es ist eine Zustimmung zu der
Wahrheit des Reiches Gottes, die sich uns in der Person Jesu Christi mit-
teilt. Der Glaube ist ein personlicher Akt des Vertrauens und des Zu-
trauens, durch den man einen festen Grund erhilt in Gott selbst und sich
in die Gemeinschaft von Glaubenden einfiigt. Dieses Vertrauen ist nicht
blind. Es ist legitim, ja nétig, die Griinde zu benennen, wenn jemand
dariitber Rechenschaft verlangt. «Seid stets bereit, einem jeden Rechen-
schaft zu geben, der euch nach dem Grunde eurer Herzenshoffnung
fragt» (1Petr 3,15). Wer glaubt, setzt nicht seine Vernunft auller Kraft —

? Lumen Gentium 3: «Die Kirche, das heiBt das im Mysterium schon gegenwirtige
Reich Christi, wichst durch die Kraft Gottes sichtbar in der Welt.» Vgl. auch Luwen
Gentium 48: «Christus hat, von der Erde erhoht, alle an sich gezogen. Auferstanden
von den Toten, hat er seinen lebendigmachenden Geist den Jingern mitgeteilt und
durch ihn seinen Leib, die Kitche, zum allumfassenden Heilssakrament gemacht.»

10 \Walter KASPER, Jesus der Christus (s. Anm. 7), 254.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 393

im Gegenteil: «Der Glaube ist eine Art Denkiibungy; die Vernunft
nimmt sich durch ihre Zustimmung zu den Glaubensinhalten weder zu-
rick noch erniedrigt sie sich; zu den Glaubensinhalten gelangt man in
jedem Fall durch freie Entscheidung und das eigene Gewissen.»!! Das
Nachdenken, das Abwigen der Griinde, die kritische Riickfrage und die
offene Diskussion gehoren in die Definition des Glaubens hinein. Schon
das erste Vatikanische Konzil betont, dal} die Zustimmung des Glaubens
nicht eine blinde Regung des Herzens ist.!? Auf Augustinus geht das
Verstindnis vom Glauben als kritisch-abwigende Zustimmung zurlck:
Credere est cum assensione cogitare. Ein Glaube, der nicht kritisch nachdenkt,
ist null und nichtig. Freilich darf dieses Nachdenken nicht der individu-
ellen Willkir und den persénlichen Vorlieben tberlassen bleiben. Glaube
denkt kritisch nach innerhalb einer Glaubensgemeinschaft. Diese Ge-
meinschaft ist es schlief3lich, die den Glauben uberliefert und ithm seine
Sprachgestalt verleiht. Zum Glauben gehdren die eigenstindige kritische
Aneignung der Glaubensinhalte und die verantwortliche Auseinanderset-
zung mit der Kirche als Ort, an dem uns dieser Glaube iiberliefert, ver-
kiundigt wird. Diese Kritik ist jedoch nur dann konstruktiv und hilfreich
auf dem Weg zu einer tieferen Einsicht, wenn sie geschieht als Ausdruck
einer Kommunikation mit der Kirche — nicht nur als Gemeinde vor Ort,
sondern als katholische Kirche, d. h. als umfassende Gemeinschaft der
Glaubenden in der Vielfalt ihrer Mentalititen und Kulturen. Gerade die
Beachtung dieser Weite — im Riickblick auf die Geschichte und im Hori-
zont der aktuellen Ausbreitung der Kirche — kann verhindern, dal man
in der Formulierung kritischer Ansichten den eigenen Standpunkt abso-
lut setzt.

III. Ecclesia semper reformanda

1. Der Umgang mit Konflikten in der friihen Kirche

In einem gewissen Sinn hat die Kritik in und an der Kirche die ganze
Kirchengeschichte begleitet und mitgeprigt. Kirchengeschichte i3t sich
durchaus als Geschichte der Kritik an der Kirche verstehen. Abgesehen
von jener Kritik, die einfach zerstéren will, ging und geht es immer wie-
der um die Glaubwirdigkeit der Kirche, um die Frage, ob sie an Haupt
und Gliedern wirklich lebt, was sie verkiindet und bezeugt: eine froh ma-
chende und befreiende Wahrheit. Sind ihre Amtstriger in Tat und Wahr-
heit Mitarbeiter an der Freude, benehmen sie sich nicht eher als Herren

1 Fides et Ratio, Nt. 43.
12 DH 3010.



394 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

tiber den Glauben? (2Kor 1,24) «Der Herr, den wir duzen, wird gepre-
digt von Herren, die wir siezen» (Kurt Marti). Durch die Jahrhunderte
haben kirchliche Reformbewegungen immer wieder zur authentischen
Christusnachfolge aufrufen miissen. Kirchenkritik war vielfach Rom-
und Papstkritik — wegen der Allianz mit der politischen und finanziellen
Macht, wegen der Kompromisse mit der Gewalt, der Rechtsanspriiche,
der Prachtentfaltung. Vor allem seit der Reformation wurden die Verius-
serlichung des Glaubens und die Verweltlichung der Kirche, die Vor-
machtstellung des Papstes, die Verketzerung der Andersgliubigen, der
Gewissenszwang heftig kritisiert. Viele Formen der theologischen Kir-
chenkritik halten der Kirche vor, daB3 sie faktisch abgefallen sei von dem,
was Jesus Christus gewollt habe, daB} sie durch historische Umstinde und
menschliche Siindhaftigkeit zu einer dem burgerlichen Leben und seinen
Priorititen eingepal3ten Wirklichkeit dieser Welt geworden sei. Dadurch
werde dem Christentum seine Radikalitit genommen.!? Kritisiert wird ei-
ne Kirche der Anpassung, deren Interesse nur noch darin bestehe, reli-
giosen Bedurfnissen Befriedigung zu verschaffen. Fur Friedrich Nietz-
sche wird diese Kritik letztlich zum Plidoyer fiir die totale Verwerfung
der Kirche als Institution der Verfiithrung, als Verrat all dessen, was Jesus
von Nazareth predigte. Die Kirche wire somit ein Selbstwiderspruch,
denn sie wiirde durch ihre Dogmen, Priester, ihre Theologie und ihren
Kult in der Welt festigen wollen, was nicht auf Dauer angelegt ist: das
Reich Gottes als Auszug aus Raum und Zeit, als Weltverneinung. Sie
hitte im Kampf um ihr geschichtliches Uberleben den Anfangsimpuls in
Jesu Verkiindigung und Lebenspraxis verraten. Sie hitte sich an Jesu
Stelle gesetzt, sein Erbe usurpiert.!* Es erhebt sich die Frage, ob die Kit-
che in ihrem Entstehen und in ihrer Entwicklung nichts anderem folgt
als der Logik der geschichtlich-sozialen Machtentfaltung und der Iden-
tititssicherung von Institutionen — oder ob sich in threm Zeugnis, in ih-
rer Liturgie und in threm Dienst tatsichlich gottliches Heilshandeln rea-
lisiert, in der Vorldufigkeit menschlicher Lebensformen, die als sichtbare
Wirklichkeit Bleibendes, endgiiltiges Heil, befreiende Wahrheit vermit-
teln.

Ich mé&chte nicht einer Romantik der Anfinge erliegen, dennoch
aber der Frage nachgehen, wie denn die fritheste Kirche mit Kritik und
Konflikten umgegangen ist. Spannungen, Meinungsverschiedenheiten
und Konflikte gab es vom Anfang an. In der Apostelgeschichte wird von
einem «bitteren Zwist» (Apg 15,39) zwischen Paulus und Barnabas ge-

12 Vgl. Séren Kierkegaards Unterscheidung von Christentum und Christenheit.
4 Vgl. DOSTOJEWSKIs Parabel vom GroBinquisitor im Roman «Die Briider Kara-
masov».



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 395

sprochen, der zu einer Trennung der beiden fihrte. Berithmt ist auch der
Konflikt in Antiochien zwischen Paulus und Kephas/Petrus. In Jerusa-
lem hatten Paulus und Petrus sich vorher geeinigt iiber die Mission, die
jedem aufgetragen war. Kriftig streiten sie sich, aber diese Streitkultur ist
Ausdruck eines Ringens um den Erhalt der durch den Heiligen Geist ge-
wirkten Gemeinschaft, der koinonia/communio. Der Konflikt wird durch-
getragen, am Schluf3 gibt man sich die Hand zum Zeichen der Gemein-
schaft (Gal 2,9). Spiter aber wirft Paulus dem Petrus Feigheit, Unauf-
richtigkeit, Heuchelei in seinem Verhalten zu den Juden vor und stellt
ihn 6ffentlich zur Rede.

In der Kirche darf man sich gegenseitig die Wahrheit sagen — ohne
falsche Ricksichtnahme: Alle Getauften sind eins in Jesus Christus (Gal
3,28). Sozialer Stand, Herkunft, Geschlecht, hierarchisches Gefille zwi-
schen oben und unten werden relativiert zugunsten einer neuen Ge-
schwisterlichkeit und einer gemeinsamen Verantwortung fir das Ganze.
Die Vielfalt der Gaben und Aufgaben steht im Dienste der Auferbauung
und des geordneten Miteinander. Das gilt fraglos auch fir die Kritik!
Daf3 die friheste Kirche dennoch Konflikte kannte, davon zeugen die
Briefe des Paulus zur Gentge. «Es ist mir Uber euch mitgeteilt worden,
daB3 es Streitigkeiten in eurer Mitte gibt» (1Kor 1,11). Er spricht von Ei-
fersucht und Streit. Es fillt jedoch auf, daf3 Paulus der Kritik und den
Konflikten nicht autoritir begegnet. Es gab z. B. einen Streit dariiber, ob
die Frau ein Kopftuch tragen sollte. Paulus befiirwortet dies, aber er ver-
sucht zu argumentieren, zu iberzeugen. Er appelliert an die Redlichkeit:
«Urteilt selbstl» (1Kor 11,16). Und die Kritiker verweist er an die Tradi-
tion: «Wenn aber einer meint, er musse dariiber streiten: Wir und auch
die Gemeinden Gottes kennen einen solchen Brauch nicht [d. h. daB3 die
Frauen kein Kopftuch tragen]» (1Kor 11,16). Zum fairen Streit gehort
fir Paulus auch die Unterscheidung zwischen dem bleibend giltigen Ge-
bot Gottes, auf dem er besteht, und seiner eigenen Meinung oder seinem
Rat, die er zum Wohlergehen der Gemeinde zum Ausdruck bringt. «Was
die Frage der Ehelosigkeit angeht, so habe ich kein Gebot vom Herrn ...»
(1Kor 7,25). Wenn er dennoch das pro und contra von Ehe und Ehelo-
sigkeit abwagt, dann um seinen Gemeindemitgliedern die Freiheit der
Entscheidung zu ermoglichen. Der tiberaus schwierigen und kritischen
Gemeinde in Korinth begegnet Paulus bescheiden und freundlich — «um
euch meine ibergroBe Liebe spiiren zu lassen» (2Kor 2,4). Er tritt wer-
bend und nicht fordernd auf. «Ich mochte nicht den Anschein erwecken,
als wollte ich euch durch meine Briefe einschiichtern» (2Kor 10,9). Der
feindlichen Kritik begegnet er entwaffnend mit der Bitte: «Gebt uns
doch Raum in euren Herzen. Niemand haben wir geschidigt, niemand



396 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

zugrunde gerichtet, niemand benachteiligt ... ich habe groBes Vertrauen
zu euch; ich bin sehr stolz auf euch» (2Kor 7,2.4).

Diese Hinweise auf den Umgang mit Konflikten und Kritik in der
frihesten Kirche lieBen sich noch erweitern durch Beispiele etwa aus
dem Matthiusevangelium, das so sehr die Notwendigkeit des Vergebens
betont, «siebenundsiebzig Mal» (Mt 18,22), und die Sorge, keinen der
Bruder, keine der Schwestern zu verlieren. Allen Spannungen zum Trotz
lautet das Mal3 der Verhaltens: «Seid demiitig, friedfertig und geduldig,
ertragt einander in Liebe, und bemiiht euch, die Einheit des Geistes zu
wahren durch den Frieden, der euch zusammenhilt» (Eph 4,3). Kritik,
Auseinandersetzung, Streit durfen das fundamentale Miteinander, die ge-
genseitige Annahme und die Firbitte nicht zerstéren. Die fritheste Kir-
che lehrt uns, daf3 die kritische Auseinandersetzung mit der Position des
gegnerischen Diskussionspartners zur Wahrheitsfindung gehort. Es geht
dann nicht um das Recht-haben-Wollen, sondern um das Sich-Finden in
der gemeinsamen Wahrheit — stets unter Beriicksichtigung der Freiheit
des Gewissens und ohne daf3 die Meinungsverschiedenheiten zum Ab-
bruch der Kommunikation fihren. Die mittelalterlichen theologischen
Fakultiten kannten fiir diese Einiibung des Umgangs mit der Kritik bzw.
mit der kritischen Gegenposition die Disputatio — die offene Debatte, in
der die Darlegung der Gegenargumente wesentlich zur Entscheidungs-
findung in Sachen Wahrheit dazugehérte. Die Kritik des Gegners und
die Kritik am Gegner gehoren in den Prozell der Wahrheitsfindung hin-
ein. Kritik ist nicht rechthaberische Selbstbehauptung, sondern ein Teil
jener Wahrheitsfindung, die der gemeinsamen Anstrengung und des Re-
spekts voreinander bedarf.

2. Die Aunfgabe der Theologie, das gemeinsame Ringen um die Wabrbeit und die
dffentliche Meinung

Dies hat direkte Folgen fiir das Selbstverstindnis und die Aufgaben der
Theologie in der Kirche. Nicht am Rande und nebenbei, sondern von
Grund auf ist Theologie als Reflexion des Glaubens kritisches BewuBt-
sein. Sie ist nicht teils gldubig und teils kritisch, nicht teilweise kirchlich
und teilweise wissenschaftlich. Auch erschopft sich ihr kritisches Poten-
tial nicht in Kirchenkritik, im Aufdecken und Verurteilen von Mil3stin-
den. Vielmehr muB sie die kritischen Impulse, die das Wort Gottes und
die christliche Glaubenstradition fir unser Leben heute enthalten, erfas-
sen und erhellen. Sie muf3 also nicht nur beschreiben, was in der Heiligen
Schrift steht und was in der kirchlichen Lehre tbetliefert wird. Sie muf3
diese Inhalte auch im Hinblick auf die Gegenwart deuten, so dal3 das
Wort Gottes im Glaubenszeugnis der Kirche in seinem differenzierten
Reichtum hérbar wird.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 397

Die Theologie, die kritische Vernunftarbeit im Glauben, soll dazu
beitragen, da3 im Leben der Kirche Glaube von Aberglauben, Sinn von
Unsinn unterschieden wird. «Eine Religion, die der Vernunft unbedenk-
lich den Krieg ankiindigt, wird es auf die Dauer gegen sie nicht aushal-
ten.»'®> Dabei braucht die Theologie sich nicht auf die Binnenperspektive
zu beschrinken. Theologen und Theologinnen diirfen und sollen durch-
aus kritisch am Zeitgeschehen teilnehmen und die theoretischen und
praktischen gesellschaftlichen Beziige des Glaubens bedenken, seinen
Bezug zur sinnvollen Weltgestaltung, zu Fragen der Politik und der Oko-
nomie, der sozialen und individuellen Ethik, zu Krieg und Frieden, sein
Verhiltnis zu den Weltreligionen. Positiv soll die Theologie den Glauben
aufbauen — warum sollte sie nicht auch «erbaulich» sein?

Hier sei an eine wichtige Aussage des Zweiten Vatikanischen Konzils
erinnert: Die Theologie soll bei ihrer Formulierung des Glaubens darauf
achten, dal} sie keine Hindernisse fiir den Dialog mit anderen Christen
aufrichtet. Klarheit in der Aussage, Verstindlichkeit sind gefordert, eine
Sprache, die auch von den anderen verstanden wird. Und das Konzil regt
eine gemeinsame Forschungsarbeit zwischen den verschiedenen christli-
chen Konfessionen im Hinblick auf einen Dialog der Wahrheit und der
Liebe an. Dabei kommt es darauf an, das Wesentliche, die Mitte der
Glaubenswahrheit, im Auge zu behalten und alle Lehren in ihrem Bezug
zu dieser Mitte zu sehen.

«Beim Vergleich der Lehren miteinander soll man nicht vergessen, dal} es
eine Rangordnung oder «Hierarchier der Wahrheiten innerhalb der katholi-
schen Lehre gibt, je nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit
dem Fundament des christlichen Glaubens. So wird der Weg bereitet wer-
den, auf dem alle in diesem briiderlichen Wettbewerb zur tieferen Erkennt-
nis und deutlicheren Darstellung der unerforschlichen Reichtimer Christi
angeregt werden.»'

Man ist erinnert an eine Aussage von Dietrich Bonhoeffer:

«Auch wir selbst sind wieder ganz auf die Anfinge des Verstehens zuriick-
geworfen. Was Versohnung und Erlosung, was Wiedergeburt und Heiliger
Geist, was Feindesliebe, Kreuz und Auferstehung, was Leben in Christus
und Nachfolge Christi heil3t, das alles ist so schwer und so fern, dall wir es
kaum mehr wagen, davon zu sprechen. In den iberlieferten Worten und
Handlungen ahnen wir etwas ganz Neues und Umwilzendes, ohne es noch
fassen und aussprechen zu kénnen ...»

15 IMMANUEL KANT, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft,
BA XIX, in: Werke Bd. 7, 657.

' Dekret iiber den Okumenismus Upnitatis redintegratio, Nr. 11.



398 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

Bonhoeffer hofft auf eine neue theologische Sprache, die ihre Kraft aus
dem Gebet und dem Tun des Gerechten unter den Menschen schopfen
wird.

«Es wird eine neue Sprache sein, vielleicht ganz unreligios, aber befreiend
und erlésend, wie die Sprache Jesu, daf3 sich die Menschen tber sie entset-
zen und doch von ihrer Gewalt iberwunden werden, die Sprache einer
neuen Gerechtigkeit und Wahrheit, die Sprache, die den Frieden Gottes mit
den Menschen und das Nahen seines Reiches verkiindigt.»!’

Theologie und theologische Kritik sind nur wahrhaft fruchtbar, wenn sie
im Bezugsrahmen der Kirche stehen und die Grundsitze einer kon-
struktiven Zusammenarbeit mit dem Lehramt respektieren. Das hat eine
Instruktion der Kongregation fiir die Glaubenslehre tGber die kirchliche
Berufung des Theologen (1990) klar herausgestellt. In diesem Zusam-
menhang wird gewarnt vor einer kurzschlissigen Identifikation der
kirchlichen 6ffentlichen Meinung mit dem Glaubenssinn (sexsus fidei), der
allen Getauften in der Kirche geschenkt wird und der ihnen ein eigenes,
rechtes Urteil tber die Glaubensinhalte ermdglicht.!® Die Glaubens-
wahrheit ist nicht Ergebnis eines Mehrheitsbeschlusses, und die Glau-
bensaussagen sind nicht das Resultat der rein individuellen Forschung
und der beliebigen Kritik des Wortes Gottes.! Kritik in der Kirche hat
zu geschehen als Ausdruck des Ringens um ein sentire cum ecclesia. Kritik
soll im Dienste der Suche nach einem Konsens, einer Ubereinstimmung
im Glauben stehen, sie soll nicht als Mittel zur Aufrechterhaltung des
Dissenses funktionalisiert werden.

In seinem Aufsatz «Das Volk Gottes als aktives Glaubenssubjekt in
der Kirche»® stellt Christian Duquoc die Frage, wie der praktische Pro-
test und Widerstand gegen kirchliche Verlautbarungen, Richtlinien (er
spricht vor allem tber Humanae Vitael) einzuschitzen sei: Handelt es sich
stets schlichtweg um Dissens und Ungehorsam — oder zeigen sich darin
andere Auffassungen, die ebenfalls Autoritit fiir sich in Anspruch neh-
men koénnen? Prinzipieller gefragt: Ist es tiberhaupt moglich, treu in der
Kirche zu bleiben und ihren Autorititen gegeniiber die Freiheit zu wah-
ren? Und welche Rolle spielt dabei (nach dem Modell moderner Demo-

7 Dietrich BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung: DBW 8, Miinchen 1998,
435f.

18 «(Die im Volk Gottes umlaufenden Ideen stimmen nicht alle mit dem Glauben
iberein, zumal sie leicht von einer 6ffentlichen Meinung beeinfluit werden kénnen,
die durch die modernen Kommunikationsmedien gesteuert wird»: Instruktion Nr. 35.
Zur Definition des sensus fidei vgl. Lumen Gentium 12.

1% Vgl. Instruktion Nr. 38.

20 Christian DUQUOC, Das Volk Gottes als aktives Glaubenssubjekt in der Kirche,
in: Concilinm 21 (1985) 281-287.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 399

kratien) die sogenannte 6ffentliche Meinung? Duquoc nimmt eine inte-
ressante Begriffsklarung vor:
«Die in den Demokratien dieser 6ffentlichen Meinung zugesprochene Auto-
ritdt hilt sich im Rahmen einer Ubereinkunft: Es ist dies der Wille, im Ja
zum Anderssein zusammenzuleben, ein Wille, der verlangt, daB3 keine
Gruppe der anderen ihr Eigengesetz aufdringt».?!

Dies impliziert Toleranz und die Bereitschaft, die 6ffentliche Meinung
und ihren EinfluB nur im Rahmen einer ihr vorausliegenden Uberein-
stimmung einzusetzen. Denn 6ffentliche Meinung kann auch totalitir
miBbraucht werden, etwa zur rassistischen Mobilisierung von Affekten
gegen bestimmte Volksgruppen. In der Kirche ist diese vorausliegende
Ubereinstimmung der Wille, «auf der Grundlage eines radikalen Vertrau-
ens auf den Gott Jesu Christi und kraft der Gabe des Heiligen Geistes
unter den Menschen dem Evangelium entsprechende Beziehungen her-
zustellen»??. So soll zeichenhaft die VerheiBung des Reiches Gottes vor-
weggenommen werden, und in der Praxis legen Glaubende von der in
ihnen lebenden Hoffnung Rechenschaft ab. Die formulierten Glaubens-
sdtze bringen (gewissermallen in zweiter Instanz) diese Intention zum
Ausdruck.

Welche Rolle spielt dann aber die 6ffentlich in der Praxis ausge-
driickte Meinung der Glaubenden? Ich erwihnte schon, dal3 es so etwas
wie eine Auswahl gibt unter den iberlieferten Glaubensinhalten und
Praxisformen. Das Desinteresse fiir gewisse dogmatische Fragen, liturgi-
sche Formen und ethische Vorstellungen kann die Rolle eines Regulativs
gegeniiber allfilligen fritheren Ubertreibungen spielen. AuBerdem gibt es
den Widerstand, getragen von bestimmten Gruppen oder Gemeinden.
Ist er allemal Ungehorsam? Oder handelt es sich um einen prophetischen
Protest, der allenfalls — wenn er den Dialog mit der institutionellen Au-
toritit nicht verweigert und die theologische Klirung nicht vernachlis-
sigt — in synodalen Vorgingen Frucht tragen kann? Falls es Konflikte
gibt, sollten wir sie geduldig austragen, um mit Newman zu reden: «Not
more gladiatorio but colloguialiter»®

Somit sind wir wieder vor das Problem der ekklesialen Wahrheitsfin-
dung und der Vergegenwirtigung des Glaubens gestellt: Die Glaubens-
wahrheit ist im Rahmen der Gemeinschaft der Glaubenden auf Zeugnis
und Prophetie angewiesen. Sie bedarf aber auch — im Falle des Dissenses
— der synodalen Kommunikation, der Beratung innerhalb einer geschwi-

21 Ebd., 284.

2 Ebd.

2 John Henry NEWMAN, On consulting the faithful in matters of doctrine, edited
by John Coulson, London 1986, 60.



400 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

sterlichen Gemeinde, die sich konsequent dem Wirken des Geistes Got-
tes unterstellt, in der prinzipiell allen Beteiligten eine freie Meinungsiu-
Berung zusteht und in der Meinungen durch Argumente auf ihre Gel-
tungsanspriche gepriift werden. Diese Wahrheitssuche muf3 bereit sein,
sich in einen kirchlichen Uberlieferungsvorgang hineinzustellen: Das In-
novative im Reden und Handeln muf3 sich bei seiner Bemithung um ei-
nen Konsens messen lassen an den Schriften, der kirchlichen Tradition
(lehramtliche Entscheidungen, theologische Positionen seit der frithen
Kirche) und der Rechts- und Lebensordnung der Kirche. Ekklesiolo-
gisch ist zu beachten, dal das Subjekt der Wahrheit «weder das Indivi-
duum (einschlieflich des Amtstragers) noch die Kirche einer jeweiligen
Zeit, sondern allein die ecclesia universalis) als Gemeinschaft der Glau-
benden von Adam bis zum letzten Tag der Geschichte» ist.** Dies be-
deutet auch, dall die Verstindigung iiber die Wahrheit, die uns aufgrund
des Glaubens an Jesus, den Christus zusammenfihrt, stets in eine offene
Zukunft hineinreicht, die wir weder in unseren Begriffen noch in unse-
ren Praxisformen ganzlich einzulosen vermogen, auf die wir aber in
Hoffnung vorausgreifen kénnen, vorausgesetzt wir stellen uns beschei-
den und tolerant zugleich unter ihren kritischen Anspruch.

Dieser Anspruch der Wahrheit weist uns in einen Dialog, der weder
ein beliebiger Zusatz unseres Glaubens ist noch das eigene Glaubens-
zeugnis relativiert oder auf eine ausstehende Wahrheitsfindung hin sus-
pendiert. Es ist der geduldige Dialog des gegenseitigen Glaubenszeugnis-
ses, der Dialog des Gebetes, der Gewissenserforschung, der Bitte um
den Geist der Wahrheit, der Dialog zwischen Laien und Lehramt, der
Dialog mit der Heiligen Schrift, mit der spirituellen, theologischen und
lehramtlichen Tradition des Glaubens, mit der jeweiligen Gesellschaft
und den Zeichen der Zeit, mit allen, die Rechenschaft fordern iiber un-
seren Glauben, mit anderen christlichen Konfessionen, mit den Weltreli-
gionen und allen Menschen guten Willens. Dieser Dialog ist Ausdruck
des sensus fidelinm und wird vom Okumenischen Direktorium (25. Mirz
1993) «das Herz der 6kumenischen Zusammenarbeit» genannt.?

3. Kollektive Gewissenserforschung und Schuldbekenntnis: Erinnern und 1V ersihnen

In den letzten Jahren hat die Kirche immer mehr gelernt, daB3 der Kiritik
in und an der Kirche auch dadurch begegnet werden kann, dafl man
Selbstkritik tbt, das Gedichtnis reinigt, Erinnerungen zulifit, um Verge-

24 Josef WOHLMUTH, Konsens als Wahrheit, in: ZKTh 103 (1981) 322.
»Nr. 172.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 401

bung fiir die Schuld bittet, Vers6hnung anbietet.?® Die Liste der «histori-
schen» Kritik an der Kirche ist lang: Kreuzziige, Hexenwahn, Wissen-
schaftsfeindlichkeit, Intoleranz, Sexualfeindlichkeit, Behinderung der
Emanzipation der Frau ... Diese globalen Vorwiirfe und Schuldzuwei-
sungen gehen zum gréBten Teil auf ein pauschales Feindbild zuriick, das
seit der Epoche der Aufklirung die Kirche als Relikt des angeblich fin-
steren Mittelalters und als Gegenmacht zu den Idealen der Freiheit, der
Autonomie, des Fortschritts qualifiziert. Wenn heute der Kirche eine Art
kollektive Gewissenserforschung und ein Schuldbekenntnis abverlangt
wetrden, dann sollte auch hier das stolze «Wir sind Kirche» der Volksbe-
gehren laut werden, denn es ist nicht gerecht, dal3 dort, wo es um die
Schuld geht, die Verantwortung halbiert wird und nur «die da oben» an-
geklagt werden. Die Kirche, die wir als eine, heilige, katholische und apo-
stolische Kirche bekennen, ist immer auch eine Kirche der Stinder und
Stinderinnen — sie spricht das Bekenntnis sozusagen auch immer gegen
sich selbst und als Erinnerung daran, dal} sie nur aus der gottlichen
Barmherzigkeit lebend ihrer goéttlichen Sendung durch menschliche
Schwiche und Versagen hindurch gerecht werden kann.

Wenn es dann um konkrete Fehlleistungen in Vergangenheit und
Gegenwart geht, ist eine historische Sachkenntnis unerliBlich, denn sie
bildet die Grundlage fiir eine Beurteilung der Ereignisse und der Ver-
antwortung der handelnden Personen. Was hat sich zugetragen? Waren
die Verantwortlichen sich angesichts der Bedingungen, unter denen sie
lebten und dachten, des Widerspruchs zum Evangelium bewuf3t?

«Was man auf jeden Fall vermeiden muB, ist die fruchtlose Diskussion ent-
gegengesetzter Einseitigkeiten: auf der einen Seite eine Art von Apologetik,
die alles und jedes, was in der Kirchengeschichte vorgefallen ist, um jeden
Preis zu rechtfertigen versucht, und auf der anderen Seite eine Beschuldi-
gungsattitide, die jedes Ereignis, jedes Wort und jede Handlung, ob ge-
rechtfertigt oder nicht, benutzt, um die Kirche auf die Anklagebank zu ver-
weisen.»?’

Geschichte zu interpretieren ist eine schwierige Aufgabe. Es geht nicht
nur um die Feststellung von objektiven Fakten, sondern auch um die
Rekonstruktion des Umfeldes, der Denkweisen, der Rahmenbedingun-
gen. Es braucht Einfihlungsvermdgen und das Bewulltsein der eigenen
Vorurteile, die bei jeder Beurteilung von Vergangenheit und Gegenwart
eine Rolle spielen.

26 Vgl. den Text der Internationalen Theologischen Kommission «Erinnern und
Versohnen. Die Kirche und die Verfehlungen in ihrer Vergangenheit» (Rom 2000),
Einsiedeln-Freiburg i.Br. 2000.

2T Erinnern und Verséhnen, Kapitel 4 (s. Anm. 26).



402 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

Zu den historischen Ereignissen, die aufzuarbeiten sind und alle
Gliubigen in eine gemeinsame Verantwortung hineinrufen, gehort die
Spaltung der Christenheit. Auf dem Weg der Okumene gilt es weiterhin,
in einem Dialog der Liebe und der Wahrheit das gegenseitige Mi3trauen
abzubauen und die erreichten Ergebnisse des Dialogs in die Praxis um-
zusetzen. Wir schulden einander das Zeugnis einer zwar unvollkomme-
nen, aber real gegebenen Gemeinschaft: das konsequente Leben aus dem
Evangelium, das wir einander mitteilen und das wir miteinander teilen.?
Ein anderes Beispiel betrifft die Anwendung von Gewalt im Dienst an
der Wahrheit — bei der Verkiindigung des Evangeliums und der Verteidi-
gung des Glaubens. Gemeint sind auch die moéglichen Unterlassungen
der Anklage von Ungerechtigkeit und Gewalt, Verletzungen von Men-
schenrechten, Schweigen aus Feigheit ... Besonders hebt der Text der
Theologischen Kommission das Verhiltnis von Christen und Juden her-
vor.

«Die Feindseligkeit oder das Mi3trauen vieler Christen gegeniiber den Juden
im Laufe der Zeit ist eine bedriickende historische Tatsache. Es ist Grund
zu tiefem Bedauern fir alle Christen, die sich klarmachen, dafl Christus ein
Nachkomme Davids war, dall Maria und die Apostel als Kinder des judi-
schen Volkes geboren wurden, daB3 die Kirche genihrt wird von den Wuz-
zeln des guten Olbaums, in den die Zweige des wilden Olbaums der Hei-
denvolker eingepfropft sind (Ré6m 11,17-24), daf3 die Juden unsere gelieb-
ten Brider und Schwestern sind und dal3 sie in einem gewissen aber wahren
Sinn «unsere dlteren Briden sind.»*

SchlieBlich fragt der Text der theologischen Kommission, ob die Chri-
sten nicht selbst mitverantwortlich sind fur die heutige «Go6tterdimme-
rungy, den theoretischen und praktischen Atheismus, die religiose Indif-
ferenz, das Klima des Sikularismus und des ethischen Relativismus bis
hin zur Legalisierung der Abtreibung.

Die schirfste Kritik an der Kirche wiirde somit darin bestehen, dal3
den Christen fehlende Treue und Glaubwirdigkeit vorgehalten werden,
dal} sie in ihrer sittlichen, religiosen und gesellschaftlichen Praxis sowie
in der katechetischen Ubermittlung des Glaubens nicht fihig waten, auf
eine Uberzeugende Weise das wahre Antlitz Gottes der Welt zu zeigen.
In Abwandlung eines Satzes von Bertold Brecht konnte man fragen: Wie
handelt man, wenn man uns glaubt, was wir sagen? Wie anders wiirden
Menschen reden und handeln, wenn wir Christen wirklich glaubwiirdig
unseren Glauben leben und weitergeben wiirden? — so daf3 sich die Welt
darunter verandert und erneuert, wie es Bonhoeffer ausdriickt!

28 Papst Johannes Paul 11, Enzyklika U# unum sint (25. Mai 1995), Nr. 87.
2 Erinnern und Verséhnen, Abschnitt 5.4 (s. Anm. 26).



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 403

IV. Ent-Téduschung und Verheiffung

Ausgesprochen und ausgetragen innerhalb der christlichen Gemeinschaft
hat echte Kritik zu tun mit Ent-Tduschung. Wenn sie wahr ist, befreit sie
von Tiduschung und zeigt Wege der Verinderung. Wahre Kritik rittelt
uns wach aus Traumvorstellungen und Irrtum, sie erschlieBt das Anders-
Mogliche jenseits der falschen Wunschbilder.

«Unzihlige Male ist eine ganze christliche Gemeinschaft daran zerbrochen,
daB sie aus einem Wunschbild heraus lebte ... Die groB3e Enttduschung tber
die Andern, iber die Christen im allgemeinen und, wenn es gut geht, auch
iber uns selbst, mul3 uns iberwiltigen, so gewill Gott uns zur Erkenntnis
echter christlicher Gemeinschaft fiihren will ... Erst die Gemeinschaft, die
in die grofle Enttiuschung hineingerit mit all ihren unerfreulichen und bé-
sen Erscheinungen, fingt an zu sein, was sie vor Gott sein soll, fingt an, die
ihr gegebene VerheiBung im Glauben zu ergreifen ... Wer seinen Traum von
einer christlichen Gemeinschaft mehr liebt als die christliche Gemeinschaft
selbst, der wird zum Zerstorer jeder christlichen Gemeinschaft, und ob er
es personlich noch so ehrlich, noch so ernsthaft und hingebend meinte.»*

Kritik soll aufbauen, nicht einfach zerstoren. Eine kritische Erinnerung
an die Fehler der Vergangenheit soll fir die Gegenwart Wege der Ver-
sohnung und der Verinderung aufzeigen — etwa fiir eine Mission ohne
kulturelle Uberfremdung, fir einen 6kumenische Dialog ohne Mi3trau-
en, fir eine interreligiose Begegnung ohne Relativierung des christlichen
Zeugnisses — und dies im BewuBtsein, daf3 wir in all unseren Worten und
Taten endliche, kritisierbare und schuldbehaftete Menschen bleiben, die
«allein von dem einen Wort und der einen Tat leben kénnen, die uns in
Wahrheit verbindet, nimlich von der Vergebung der Siinden in Jesus
Christus»’l.

30 Dietrich BONHOEFFER, Gemeinsames Leben: DBW 5, Miinchen 1987, 23f.
31 Epd. 27.



	Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

