
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

Autor: Vergauwen, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guido Vergauwen

Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

I. «Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter der Kritik ...»

«Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter der Kritik, der sich alles
unterwerfen muß. Religion, durch ihre Heiligkeit, und Gesetzgebung durch ihre
Majestät, wollen sich gemeiniglich derselben entziehen. Aber alsdann erregen

sie gerechten Verdacht wider sich, und können auf unverstellte Achtung

nicht Anspruch machen, die die Vernunft nur demjenigen bewilligt,
was ihre freie und öffentliche Prüfung hat aushalten können».1

Diese Worte des Philosophen aus Königsberg haben auch nach mehr als

200 Jahren nicht an Aktualität verloren. Das eigentliche Zeitalter der Kritik
— für Kant ist dies eine befreiende Feststellung und ein anspruchsvolles
Programm zugleich. Er stellt fest, daß die Menschen sich nicht länger
durch Scheinwissen hinhalten lassen, sondern selbst anfangen zu denken,
daß sie sich nicht länger als unmündige Kinder von anderen etwas
vorschreiben lassen. Und er möchte, daß die Achtung vor der Heiligkeit der

Religion und vor der Erhabenheit des Gesetzes nicht von außen — durch
Tradition, durch stets anfechtbare Autoritäten — auferlegt wird, sondern
durch die freie Entscheidung des Menschen zustande kommt. Nur das,

was der Mensch durch eigene Vernunft und aufgrund kritischer Prüfung
eingesehen hat, soll ihm als recht und heilig gelten. Mehr noch: Diese

Prüfung soll frei und öffentlich geschehen dürfen. Wenn es darum geht,
die Wahrheit zu erkennen, gelten keine Rücksichten auf private Interessen

und Privilegien, dürfen keine Denkverbote errichtet werden. Kritik
ist für Kant nicht identisch mit Nörgelei oder Ausdruck der permanenten

Unzufriedenheit. Kritik ist das notwendige Unterscheidungsvermögen,
das den Menschen endlich die Freiheit gibt, selbst zu entscheiden

1 IMMANUEL Kant, Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft, A
X, in: IMMANUEL Kant, Werke Bd. 3 (Ed. W. WEISCHEDEL), Darmstadt 1975, 12.

Alle Zitate aus den Werken Kants beziehen sich auf diese Ausgabe. - Dieser Aufsatz
ist eine überarbeitete Fassung eines Vortrages, gehalten in Bern am 3. April 2003.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 389

über das, was ihnen als wahr, gut und schön gilt. Kritik ist Selbstbestimmung

— Selbstdenken als «oberster Probierstein der Wahrheit»2.
Ich möchte mich hier nicht kritiklos Kants Anrufung der Freiheit

anschließen. Kant selbst hatte genügend Menschenkenntnis, um zu wissen,

daß es nicht genügt, schön von der Freiheit zu reden und sie für
sich in Anspruch zu nehmen. Es müssen auch jene Bedingungen
geschaffen werden, die es erlauben, mit der Freiheit der anderen zusammen
zu leben. Freiheit und Kritik brauchen die Auseinandersetzung mit dem

Standpunkt unserer Mitmenschen, sonst verwechseln wir allzu leicht
unsere privaten Ansichten mit der öffentlichen Meinung schlechthin. In
wilder Freiheit lebt man nicht lange nebeneinander — Kritik kann zerstören.

«Wir sind im hohen Grade durch Kunst und Wissenschaft kultiviert.
Wir sind zivilisiert, bis zum Überlästigen, zu allerlei gesellschafdicher
Artigkeit und Anständigkeit. Aber, uns für schon moralisiert zu halten,
daran fehlt noch sehr viel.»3 Freiheit und Kritik sollen unter den
Menschen vor allem dem Frieden dienen und zum Aufbau einer gerechten,
demokratischen Gesellschaft beitragen. Für Kant ist der Krieg keinesfalls
ein Mittel zur Sicherung des Friedens. Das Christentum könne wesentlich

zur Förderung eines friedvollen Miteinander beitragen. Seine

Liebenswürdigkeit beruht nach Kant auf der Menschenfreundlichkeit seines

Stifters, der nicht Unterwerfung erheischt, sondern an den freien Willen
des Menschen appelliert, seinen Mitmenschen liebevoll zu begegnen.4

II. Gibt es im Christentum Plat^für kritisches Denken?

Doch gibt es im Christentum einen Platz für kritisches Denken? Es ist
schön, das Christentum unter dem Vorzeichen der Liebe und der Freiheit

als liebenswürdig zu bezeichnen, aber ist da nicht die Kirche — das

Pfaffentum, wie Kant sich ausdrückt, und «der ganze Kram frommer
auferlegter Observanzen»?5 Ist da nicht die göttliche Offenbarung, der
man den vollen «Gehorsam des Glaubens» leisten muß, der man «willig
zustimmen» soll?6 Und gibt es da nicht alles, was heute von der Presse

genüßlich ausgebreitet wird: die moralischen Verfehlungen des Klerus —

2 IMMANUEL Kant, Was heißt: sich im Denken orientieren?, A 330, in: Werke Bd.
5, 283.

3 DERS., Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, A 42,
in: Werke Bd. 9, 44.

4 Vgl. DERS., Das Ende aller Dinge, A 521, in: Werke Bd. 9, 189.
5 DERS., Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, A 261, in: Werke

Bd. 7, 852.
6 Vgl. Dei Verbum 5.



390 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

alle stehen natürlich unter Verdacht! -, die konservative Haltung der

Kirchenleitung in Sachen Schwangerschaftsabbruch, Ehescheidung usw.?
Die Liste ließe sich beliebig verlängern. Hatte nicht schon Jesus selber
Kritik an die Adresse der Schriftgelehrten und Pharisäer, an die führende
religiöse Oberschicht geäußert? Er tadelt den Widerspruch zwischen
Theorie und Praxis, zwischen Leben und Lehre: das autoritäre Gehabe
und das Bedürfnis, sich gesellschaftliche Privilegien zu verschaffen, die

Eitelkeit, die sich in Titelfreudigkeit zeigt. «Sie reden nur, tun selbst aber

nicht, was sie sagen» (Mt 23,3). Gläubige, die freudig die Aufbruchbewegung

nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil miterlebt haben, wenden
sich heute resigniert von der Kirche ab, weil Hoffnungen enttäuscht
wurden, keine Fortschritte in der Ökumene gemacht werden, Frauen
noch immer vom Amt ausgeschlossen sind usw.

Wer Kritik übt und sich ein persönliches Urteil bilden will, muß sich
zunächst informieren. Doch wer liest schon die langen Texte, die aus
Rom kommen? Gibt man sich nicht lieber zufrieden mit der bruchstückhaften

Information, die die Medien bieten? So sehr es heute ein Interesse
für Religion, besser: für die Religionen gibt — dem, was die Kirche/die
Kirchen sagen, begegnet man durchwegs kritisch — und was schlimmer
ist: manchmal nur mit einem müden Lächeln, mit Unverständnis und
Gleichgültigkeit.

1. Religion als kritisches Bewußtsein

Ich möchte das Christentum bzw. die christlichen Kirchen nicht unter
dem Oberbegriff Religion zum Verschwinden bringen. Gleichwohl ist es

interessant daran zu erinnern, daß der Ausdruck Religion von sich aus
bereits eine kritische Funktion hat. Religion lebt von der Unterscheidung
zwischen Gott und der Welt, zwischen dem wahren Gott und den selbst

gemachten Götzen der Menschen. Religion ist von Grund auf kritisches
Bewußtsein, denn sie stellt die Welt und ihre Strukturen, ihre
Wertvorstellungen, ihre Machtansprüche unter die Kritik dessen, der über dies
alles erhaben ist, nicht als Willkürherrscher, sondern als Schöpfer und
Befreier. Gott allein ist der Herr der Welt. Dies wird in der Bibel öfter
betont: «Unser Gott ist im Himmel; alles, was ihm gefällt, das vollbringt
er. Die Götzen der Völker sind nur Silber und Gold, ein Machwerk von
Menschenhand» (Ps 115,3f.). «Du schonst alles, weil es dein Eigentum
ist, Herr, du Freund des Lebens» (Weish 11,26). Zugleich scheuen sich
die Propheten nicht, die religiösen Praktiken und Verhaltensweisen einer
scharfen Kritik zu unterwerfen, vor allem dann, wenn diese zu bloßem
Ritualismus werden oder zum Vorwand, sich den sozialen Verpflichtungen

zu entziehen. «Ich hasse eure Feste, ich verabscheue sie und kann
eure Feiern nicht riechen Weg mit dem Lärm deiner Lieder! Dein Har-



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 391

fenspiel will ich nicht hören, sondern das Recht ströme wie Wasser, die

Gerechtigkeit wie ein nie versiegender Bach» (Arnos 5,21.23f.). Die
wahre Religiosität äußert sich in der Umkehr, in der Sorge für die
Schwachen: «Lernt, Gutes zu tun! Sorgt für das Recht! Helft den
Unterdrückten! Verschafft den Waisen Recht, tretet ein für die Witwen» (Jes

1,17). Kein Wunder, daß der Hebräerbrief später sagen wird: Das Wort
Gottes ist kritikös, es schafft eine Unterscheidung: Es «dringt durch, bis
daß es scheidet Seele und Geist, auch Mark und Bein, und ist ein Richter
der Gedanken und Sinne des Herzens» (Hebr 4,12).

Ganz in der Linie dieser prophetischen Religionskritik verkündigt
Jesus von Nazareth das Reich Gottes — eine frohe Botschaft als Antwort
auf die «Menschheitsfrage nach Frieden, Freiheit, Gerechtigkeit und
Leben»7, als Kritik aller politischen und religiösen Mächte, die Menschen
daran hindern, Gott als erbarmende Liebe zu erkennen und sich
vorbehaltlos in den Dienst der Mitmenschen zu stellen. Jesu Wort «Ihr habt
gehört, daß zu den Alten gesagt worden ist» — du sollst nicht töten, du
sollst nicht die Ehe brechen, du sollst keinen Meineid schwören, Auge
für Auge und Zahn für Zahn — «ich aber sage euch ...» enthält eine radikale

Kritik an der menschlichen Gerechtigkeit, die das Tun und Lassen
nach der Erfüllung von Gesetzesvorschriften bemißt. Jesus befürwortet,
ja fordert die größere Gerechtigkeit, die ihr Maß an der Not des anderen
Menschen nimmt und darum den ersten Schritt auf ihn zu tut. Jesu Kritik

ist Befreiung aus den Schemen von Freund und Feind, von «mein
Recht» und «deine Pflicht», weil seine Kritik aus jener Mitte lebt, die er
mit «lieber Vater» anredet - Gottes Ja zu Armen, Trauernden, Barmherzigen,

Friedensstiftern, Verfolgten...

2. Die Kirche als Ort der Kritik
Die Kirche als die weltweite Gemeinschaft derer, die sich auf dieses

Programm Jesu einlassen und es sich zu eigen machen — theologisch gesprochen:

Die Gemeinschaft der Glaubenden, die durch die Taufe ganz in
Jesus Christus eingegliedert sind und so seinen Leib bilden, zu einem Volk
versammelt werden —, geht ihren Weg durch die Zeit, in der Erinnerung
an Leben, Tod und Auferweckung Jesu. Sie ist nicht selbst das Reich
Gottes, das Jesus verkündigt hat. Sie ist dessen sakramentales Zeichen, in
menschlicher Unvollkommenheit und Schwäche8, aber sichtbar und prä-

7 Walter KASPER, Jesus der Christus, Mainz 1974, 85.
8 tiumen Gentium 9: «Auf ihrem Weg durch Prüfungen und Trübsal wird die Kirche

durch die Kraft der ihr vom Herrn verheißenen Gnade Gottes gestärkt, damit sie in
der Schwachheit des Fleisches nicht abfalle von der vollkommenen Treue».



392 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

sent in der Geschichte als Zeugin dafür, daß Gott will, «daß alle
Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen» (ITim
2,4).9 Bevor sie Gegenstand der Kritik ist, ist die Kirche in einem gewissen

Sinn selbst eine sichtbare Kritik oder eine kritische Instanz gegenüber

all jenen, die in Sachen Wahrheitserkenntnis resigniert sind und die

Hoffnung verloren haben, daß es uns Menschen gelingen kann, so etwas
wie einen festen Boden unter die Füßen zu bekommen, den Sinn des
Lebens zu erahnen — kurz: zu glauben, daß in Jesus dem Christus «Gott in
den Schicksals- und Unheilszusammenhang der Menschheit eingetreten
ist und so einen neuen Anfang erschlossen, eine Alternative aufgetan
hat.»10

Trotz aller Fehler in Vergangenheit und Gegenwart, trotz allen
menschlichen Versagens hat die Kirche zu bezeugen, daß es sinnvoll ist,
dieser Wahrheit zu glauben. Die kritische Rückfrage des Pilatus «Was ist
Wahrheit?» (Joh 18,38) bleibt nicht endgültig ohne Antwort. Jesus Christus

ist diese Wahrheit in Person. Sie ist nicht ein Gegenstand archäologischer

Forschung oder die beliebig auswechselbare Figur eines
Religionsstifters unter vielen, sie hat nicht die abstrakte Gestalt einer komplizierten

Lehre: Sie ist die Güte und die Menschenliebe Gottes in diesem

Menschen, Gottes Sohn, der sich bis in den Tod mit dem Schicksal der
Menschen identifiziert, der die Geringsten unter den Menschen seine
Brüder und Schwestern nennt (Mt 25,40) und dem wir begegnen in allen
Notleidenden.

3. Der Glaube als kritische Denkübung

Dieser Wahrheit zu glauben, ist etwas anderes als das kritiklose Für-
wahr-Halten von Formeln oder Sätzen. Es ist eine Zustimmung zu der
Wahrheit des Reiches Gottes, die sich uns in der Person Jesu Christi
mitteilt. Der Glaube ist ein persönlicher Akt des Vertrauens und des

Zutrauens, durch den man einen festen Grund erhält in Gott selbst und sich
in die Gemeinschaft von Glaubenden einfügt. Dieses Vertrauen ist nicht
blind. Es ist legitim, ja nötig, die Gründe zu benennen, wenn jemand
darüber Rechenschaft verlangt. «Seid stets bereit, einem jeden Rechenschaft

zu geben, der euch nach dem Grunde eurer Herzenshoffnung
fragt» (IPetr 3,15). Wer glaubt, setzt nicht seine Vernunft außer Kraft —

9 Lumen Gentium 3: «Die Kirche, das heißt das im Mysterium schon gegenwärtige
Reich Christi, wächst durch die Kraft Gottes sichtbar in der Welt.» Vgl. auch Lumen
Gentium 48: «Christus hat, von der Erde erhöht, alle an sich gezogen. Auferstanden
von den Toten, hat er seinen lebendigmachenden Geist den Jüngern mitgeteilt und
durch ihn seinen Leib, die Kirche, zum allumfassenden Heilssakrament gemacht.»

10 Walter KASPER, Jesus der Christus (s. Anm. 7), 254.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 393

im Gegenteil: «Der Glaube ist eine Art <Denkübung>; die Vernunft
nimmt sich durch ihre Zustimmung zu den Glaubensinhalten weder
zurück noch erniedrigt sie sich; zu den Glaubensinhalten gelangt man in
jedem Fall durch freie Entscheidung und das eigene Gewissen.»11 Das
Nachdenken, das Abwägen der Gründe, die kritische Rückfrage und die
offene Diskussion gehören in die Definition des Glaubens hinein. Schon
das erste Vatikanische Konzil betont, daß die Zustimmung des Glaubens
nicht eine blinde Regung des Herzens ist.12 Auf Augustinus geht das

Verständnis vom Glauben als kritisch-abwägende Zustimmung zurück:
Credere est cum assensione cogitare. Ein Glaube, der nicht kritisch nachdenkt,
ist null und nichtig. Freilich darf dieses Nachdenken nicht der individuellen

Willkür und den persönlichen Vorlieben überlassen bleiben. Glaube
denkt kritisch nach innerhalb einer Glaubensgemeinschaft. Diese
Gemeinschaft ist es schließlich, die den Glauben überliefert und ihm seine

Sprachgestalt verleiht. Zum Glauben gehören die eigenständige kritische
Aneignung der Glaubensinhalte und die verantwortliche Auseinandersetzung

mit der Kirche als Ort, an dem uns dieser Glaube überliefert,
verkündigt wird. Diese Kritik ist jedoch nur dann konstruktiv und hilfreich
auf dem Weg zu einer tieferen Einsicht, wenn sie geschieht als Ausdruck
einer Kommunikation mit der Kirche — nicht nur als Gemeinde vor Ort,
sondern als katholische Kirche, d. h. als umfassende Gemeinschaft der
Glaubenden in der Vielfalt ihrer Mentalitäten und Kulturen. Gerade die

Beachtung dieser Weite — im Rückblick auf die Geschichte und im Horizont

der aktuellen Ausbreitung der Kirche — kann verhindern, daß man
in der Formulierung kritischer Ansichten den eigenen Standpunkt absolut

setzt.

III. Ecclesia semper reformanda

1. Der Umgang mit Konflikten in derfrühen Kirche

In einem gewissen Sinn hat die Kritik in und an der Kirche die ganze
Kirchengeschichte begleitet und mitgeprägt. Kirchengeschichte läßt sich
durchaus als Geschichte der Kritik an der Kirche verstehen. Abgesehen
von jener Kritik, die einfach zerstören will, ging und geht es immer wieder

um die Glaubwürdigkeit der Kirche, um die Frage, ob sie an Haupt
und Gliedern wirklich lebt, was sie verkündet und bezeugt: eine froh
machende und befreiende Wahrheit. Sind ihre Amtsträger in Tat und Wahrheit

Mitarbeiter an der Freude, benehmen sie sich nicht eher als Herren

11 Fides et Ratio, Nr. 43.
12 DH 3010.



394 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

über den Glauben? (2Kor 1,24) «Der Herr, den wir duzen, wird gepredigt

von Herren, die wir siezen» (Kurt Marti). Durch die Jahrhunderte
haben kirchliche Reformbewegungen immer wieder zur authentischen
Christusnachfolge aufrufen müssen. Kirchenkritik war vielfach Rom-
und Papstkritik — wegen der Allianz mit der politischen und finanziellen
Macht, wegen der Kompromisse mit der Gewalt, der Rechtsansprüche,
der Prachtentfaltung. Vor allem seit der Reformation wurden die Veräus-
serlichung des Glaubens und die Verweltlichung der Kirche, die

Vormachtstellung des Papstes, die Verketzerung der Andersgläubigen, der

Gewissenszwang heftig kritisiert. Viele Formen der theologischen
Kirchenkritik halten der Kirche vor, daß sie faktisch abgefallen sei von dem,
was Jesus Christus gewollt habe, daß sie durch historische Umstände und
menschliche Sündhaftigkeit zu einer dem bürgerlichen Leben und seinen
Prioritäten eingepaßten Wirklichkeit dieser Welt geworden sei. Dadurch
werde dem Christentum seine Radikalität genommen.13 Kritisiert wird
eine Kirche der Anpassung, deren Interesse nur noch darin bestehe,
religiösen Bedürfnissen Befriedigung zu verschaffen. Für Friedrich Nietzsche

wird diese Kritik letztlich zum Plädoyer für die totale Verwerfung
der Kirche als Institution der Verführung, als Verrat all dessen, was Jesus

von Nazareth predigte. Die Kirche wäre somit ein Selbstwiderspruch,
denn sie würde durch ihre Dogmen, Priester, ihre Theologie und ihren
Kult in der Welt festigen wollen, was nicht auf Dauer angelegt ist: das

Reich Gottes als Auszug aus Raum und Zeit, als Weltverneinung. Sie

hätte im Kampf um ihr geschichtliches Uberleben den Anfangsimpuls in
Jesu Verkündigung und Lebenspraxis verraten. Sie hätte sich an Jesu
Stelle gesetzt, sein Erbe usurpiert.14 Es erhebt sich die Frage, ob die Kirche

in ihrem Entstehen und in ihrer Entwicklung nichts anderem folgt
als der Logik der geschichtüch-sozialen Machtentfaltung und der
Identitätssicherung von Institutionen — oder ob sich in ihrem Zeugnis, in
ihrer Liturgie und in ihrem Dienst tatsächlich göttliches Heilshandeln
realisiert, in der Vorläufigkeit menschlicher Lebensformen, die als sichtbare
Wirklichkeit Bleibendes, endgültiges Heil, befreiende Wahrheit vermitteln.

Ich möchte nicht einer Romantik der Anfänge erHegen, dennoch
aber der Frage nachgehen, wie denn die früheste Kirche mit Kritik und
Konflikten umgegangen ist. Spannungen, Meinungsverschiedenheiten
und Konflikte gab es vom Anfang an. In der Apostelgeschichte wird von
einem «bitteren Zwist» (Apg 15,39) zwischen Paulus und Barnabas ge-

13 Vgl. Sören Kierkegaards Unterscheidung von Christentum und Christenheit.
14 Vgl. DOSTOJEWSKIS Parabel vom Großinquisitor im Roman «Die Brüder Kara-

masov».



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 395

sprochen, der zu einer Trennung der beiden führte. Berühmt ist auch der
Konflikt in Antiochien zwischen Paulus und Kephas/Petrus. In Jerusalem

hatten Paulus und Petrus sich vorher geeinigt über die Mission, die

jedem aufgetragen war. Kräftig streiten sie sich, aber diese Streitkultur ist
Ausdruck eines Ringens um den Erhalt der durch den Heiligen Geist
gewirkten Gemeinschaft, der koinonial communio. Der Konflikt wird
durchgetragen, am Schluß gibt man sich die Hand zum Zeichen der Gemeinschaft

(Gal 2,9). Später aber wirft Paulus dem Petrus Feigheit, Unauf-
richtigkeit, Heuchelei in seinem Verhalten zu den Juden vor und stellt
ihn öffentlich zur Rede.

In der Kirche darf man sich gegenseitig die Wahrheit sagen — ohne
falsche Rücksichtnahme: Alle Getauften sind eins in Jesus Christus (Gal
3,28). Sozialer Stand, Herkunft, Geschlecht, hierarchisches Gefälle
zwischen oben und unten werden relativiert zugunsten einer neuen
Geschwisterlichkeit und einer gemeinsamen Verantwortung für das Ganze.
Die Vielfalt der Gaben und Aufgaben steht im Dienste der Auferbauung
und des geordneten Miteinander. Das gilt fraglos auch für die Kritik!
Daß die früheste Kirche dennoch Konflikte kannte, davon zeugen die
Briefe des Paulus zur Genüge. «Es ist mir über euch mitgeteilt worden,
daß es Streitigkeiten in eurer Mitte gibt» (IKor 1,11). Er spricht von
Eifersucht und Streit. Es fällt jedoch auf, daß Paulus der Kritik und den
Konflikten nicht autoritär begegnet. Es gab z. B. einen Streit darüber, ob
die Frau ein Kopftuch tragen sollte. Paulus befürwortet dies, aber er
versucht zu argumentieren, zu überzeugen. Er appelliert an die Redlichkeit:
«Urteilt selbst!» (IKor 11,16). Und die Kritiker verweist er an die Tradition:

«Wenn aber einer meint, er müsse darüber streiten: Wir und auch
die Gemeinden Gottes kennen einen solchen Brauch nicht [d. h. daß die
Frauen kein Kopftuch tragen]» (IKor 11,16). Zum fairen Streit gehört
für Paulus auch die Unterscheidung zwischen dem bleibend gültigen Gebot

Gottes, auf dem er besteht, und seiner eigenen Meinung oder seinem
Rat, die er zum Wohlergehen der Gemeinde zum Ausdruck bringt. «Was
die Frage der Ehelosigkeit angeht, so habe ich kein Gebot vom Herrn ...»

(IKor 7,25). Wenn er dennoch das pro und contra von Ehe und Ehelosigkeit

abwägt, dann um seinen Gemeindemitgliedern die Freiheit der
Entscheidung zu ermöglichen. Der überaus schwierigen und kritischen
Gemeinde in Korinth begegnet Paulus bescheiden und freundlich — «um
euch meine übergroße Liebe spüren zu lassen» (2Kor 2,4). Er tritt
werbend und nicht fordernd auf. «Ich möchte nicht den Anschein erwecken,
als wollte ich euch durch meine Briefe einschüchtern» (2Kor 10,9). Der
feindlichen Kritik begegnet er entwaffnend mit der Bitte: «Gebt uns
doch Raum in euren Herzen. Niemand haben wir geschädigt, niemand



396 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

zugrunde gerichtet, niemand benachteiligt ich habe großes Vertrauen
zu euch; ich bin sehr stolz auf euch» (2Kor 7,2.4).

Diese Hinweise auf den Umgang mit Konflikten und Kritik in der
frühesten Kirche ließen sich noch erweitern durch Beispiele etwa aus
dem Matthäusevangelium, das so sehr die Notwendigkeit des Vergebens
betont, «siebenundsiebzig Mal» (Mt 18,22), und die Sorge, keinen der

Brüder, keine der Schwestern zu verHeren. AHen Spannungen zum Trotz
lautet das Maß der Verhaltens: «Seid demütig, friedfertig und geduldig,
ertragt einander in Liebe, und bemüht euch, die Einheit des Geistes zu
wahren durch den Frieden, der euch zusammenhält» (Eph 4,3). Kritik,
Auseinandersetzung, Streit dürfen das fundamentale Miteinander, die

gegenseitige Annahme und die Fürbitte nicht zerstören. Die früheste Kirche

lehrt uns, daß die kritische Auseinandersetzung mit der Position des

gegnerischen Diskussionspartners zur Wahrheitsfindung gehört. Es geht
dann nicht um das Recht-haben-Wollen, sondern um das Sich-Finden in
der gemeinsamen Wahrheit — stets unter Berücksichtigung der Freiheit
des Gewissens und ohne daß die Meinungsverschiedenheiten zum
Abbruch der Kommunikation führen. Die mittelalterHchen theologischen
Fakultäten kannten für diese Einübung des Umgangs mit der Kritik bzw.
mit der kritischen Gegenposition die Disputatio — die offene Debatte, in
der die Darlegung der Gegenargumente wesentlich zur Entscheidungsfindung

in Sachen Wahrheit dazugehörte. Die Kritik des Gegners und
die Kritik am Gegner gehören in den Prozeß der Wahrheitsfindung hinein.

Kritik ist nicht rechthaberische Selbstbehauptung, sondern ein Teil
jener Wahrheitsfindung, die der gemeinsamen Anstrengung und des

Respekts voreinander bedarf.

2. Die Aufgabe der Theologie, das gemeinsame Tangen um die Wahrheit und die

öffentliche Meinung

Dies hat direkte Folgen für das Selbstverständnis und die Aufgaben der

Theologie in der Kirche. Nicht am Rande und nebenbei, sondern von
Grund auf ist Theologie als Reflexion des Glaubens kritisches Bewußtsein.

Sie ist nicht teils gläubig und teils kritisch, nicht teilweise kirchHch
und teilweise wissenschaftüch. Auch erschöpft sich ihr kritisches Potential

nicht in Kirchenkritik, im Aufdecken und Verurteilen von Mißständen.

Vielmehr muß sie die kritischen Impulse, die das Wort Gottes und
die christliche Glaubenstradition für unser Leben heute enthalten, erfassen

und erhellen. Sie muß also nicht nur beschreiben, was in der Heiligen
Schrift steht und was in der kirchlichen Lehre überliefert wird. Sie muß
diese Inhalte auch im HinbHck auf die Gegenwart deuten, so daß das

Wort Gottes im Glaubenszeugnis der Kirche in seinem differenzierten
Reichtum hörbar wird.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 397

Die Theologie, die kritische Vernunftarbeit im Glauben, soll dazu

beitragen, daß im Leben der Kirche Glaube von Aberglauben, Sinn von
Unsinn unterschieden wird. «Eine Religion, die der Vernunft unbedenklich

den Krieg ankündigt, wird es auf die Dauer gegen sie nicht aushalten.»15

Dabei braucht die Theologie sich nicht auf die Binnenperspektive
zu beschränken. Theologen und Theologinnen dürfen und sollen durchaus

kritisch am Zeitgeschehen teilnehmen und die theoretischen und
praktischen gesellschaftlichen Bezüge des Glaubens bedenken, seinen

Bezug zur sinnvollen Weltgestaltung, zu Fragen der Politik und der
Ökonomie, der sozialen und individuellen Ethik, zu Krieg und Frieden, sein
Verhältnis zu den Weltreligionen. Positiv soll die Theologie den Glauben
aufbauen — warum sollte sie nicht auch «erbaulich» sein?

Hier sei an eine wichtige Aussage des Zweiten Vatikanischen Konzils
erinnert: Die Theologie soll bei ihrer Formulierung des Glaubens darauf
achten, daß sie keine Hindernisse für den Dialog mit anderen Christen
aufrichtet. Klarheit in der Aussage, Verständlichkeit sind gefordert, eine

Sprache, die auch von den anderen verstanden wird. Und das Konzil regt
eine gemeinsame Forschungsarbeit zwischen den verschiedenen christlichen

Konfessionen im Hinblick auf einen Dialog der Wahrheit und der
Liebe an. Dabei kommt es darauf an, das Wesentliche, die Mitte der
Glaubenswahrheit, im Auge zu behalten und alle Lehren in ihrem Bezug
zu dieser Mitte zu sehen.

«Beim Vergleich der Lehren miteinander soll man nicht vergessen, daß es

eine Rangordnung oder <Hierarchie> der Wahrheiten innerhalb der katholischen

Lehre gibt, je nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit
dem Fundament des christlichen Glaubens. So wird der Weg bereitet werden,

auf dem alle in diesem brüderlichen Wettbewerb zur tieferen Erkenntnis

und deutlicheren Darstellung der unerforschlichen Reichtümer Christi
angeregt werden.»16

Man ist erinnert an eine Aussage von Dietrich Bonhoeffer:
«Auch wir selbst sind wieder ganz auf die Anfänge des Verstehens
zurückgeworfen. Was Versöhnung und Erlösung, was Wiedergeburt und Heiliger
Geist, was Feindesliebe, Kreuz und Auferstehung, was Leben in Christus
und Nachfolge Christi heißt, das alles ist so schwer und so fern, daß wir es

kaum mehr wagen, davon zu sprechen. In den überlieferten Worten und
Handlungen ahnen wir etwas ganz Neues und Umwälzendes, ohne es noch
fassen und aussprechen zu können ...»

15 IMMANUEL Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft,
BA XIX, in: Werke Bd. 7, 657.

16 Dekret über den Ökumenismus Unitatis redintegratio, Nr. 11.



398 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

Bonhoeffer hofft auf eine neue theologische Sprache, die ihre Kraft aus
dem Gebet und dem Tun des Gerechten unter den Menschen schöpfen
wird.

«Es wird eine neue Sprache sein, vielleicht ganz unreligiös, aber befreiend
und erlösend, wie die Sprache Jesu, daß sich die Menschen über sie entsetzen

und doch von ihrer Gewalt überwunden werden, die Sprache einer
neuen Gerechtigkeit und Wahrheit, die Sprache, die den Frieden Gottes mit
den Menschen und das Nahen seines Reiches verkündigt.»17

Theologie und theologische Kritik sind nur wahrhaft fruchtbar, wenn sie

im Bezugsrahmen der Kirche stehen und die Grundsätze einer
konstruktiven Zusammenarbeit mit dem Lehramt respektieren. Das hat eine
Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre über die kirchliche
Berufung des Theologen (1990) klar herausgestellt. In diesem
Zusammenhang wird gewarnt vor einer kurzschlüssigen Identifikation der
kirchlichen öffentlichen Meinung mit dem Glaubenssinn (sensus fidei), der
allen Getauften in der Kirche geschenkt wird und der ihnen ein eigenes,
rechtes Urteil über die Glaubensinhalte ermöglicht.18 Die Glaubenswahrheit

ist nicht Ergebnis eines Mehrheitsbeschlusses, und die
Glaubensaussagen sind nicht das Resultat der rein individuellen Forschung
und der beliebigen Kritik des Wortes Gottes.19 Kritik in der Kirche hat
zu geschehen als Ausdruck des Ringens um ein sentire cum ecclesia. Kritik
soll im Dienste der Suche nach einem Konsens, einer Ubereinstimmung
im Glauben stehen, sie soll nicht als Mittel zur Aufrechterhaltung des

Dissenses funktionalisiert werden.
In seinem Aufsatz «Das Volk Gottes als aktives Glaubenssubjekt in

der Kirche»20 stellt Christian Duquoc die Frage, wie der praktische Protest

und Widerstand gegen kirchliche Verlautbarungen, Richtlinien (er
spricht vor allem über Humanae Vitae\) einzuschätzen sei: Handelt es sich
stets schlichtweg um Dissens und Ungehorsam — oder zeigen sich darin
andere Auffassungen, die ebenfalls Autorität für sich in Anspruch nehmen

können? Prinzipieller gefragt: Ist es überhaupt möglich, treu in der
Kirche zu bleiben und ihren Autoritäten gegenüber die Freiheit zu wahren?

Und welche Rolle spielt dabei (nach dem Modell moderner Demo-

17 Dietrich BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung: DBW 8, München 1998,
435 f.

18 «Die im Volk Gottes umlaufenden Ideen stimmen nicht alle mit dem Glauben
überein, zumal sie leicht von einer öffentlichen Meinung beeinflußt werden können,
die durch die modernen Kommunikationsmedien gesteuert wird»: Instruktion Nr. 35.
Zur Definition des sensusfidei vgl. Lumen Gentium 12.

19 Vgl. Instruktion Nr. 38.
20 Christian DUQUOC, Das Volk Gottes als aktives Glaubenssubjekt in der Kirche,

in: ConciliumTA (1985) 281—287.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 399

kratien) die sogenannte öffentliche Meinung? Duquoc nimmt eine
interessante Begriffsklärung vor:

«Die in den Demokratien dieser öffentlichen Meinung zugesprochene Autorität

hält sich im Rahmen einer Übereinkunft: Es ist dies der Wille, im Ja

zum Anderssein zusammenzuleben, ein Wille, der verlangt, daß keine

Gruppe der anderen ihr Eigengesetz aufdrängt».21

Dies impliziert Toleranz und die Bereitschaft, die öffentliche Meinung
und ihren Einfluß nur im Rahmen einer ihr vorausliegenden
Übereinstimmung einzusetzen. Denn öffentliche Meinung kann auch totalitär
mißbraucht werden, etwa zur rassistischen Mobilisierung von Affekten
gegen bestimmte Volksgruppen. In der Kirche ist diese vorausliegende
Übereinstimmung der Wille, «auf der Grundlage eines radikalen Vertrauens

auf den Gott Jesu Christi und kraft der Gabe des Heiligen Geistes
unter den Menschen dem Evangelium entsprechende Beziehungen
herzustellen»22. So soll zeichenhaft die Verheißung des Reiches Gottes

vorweggenommen werden, und in der Praxis legen Glaubende von der in
ihnen lebenden Hoffnung Rechenschaft ab. Die formulierten Glaubenssätze

bringen (gewissermaßen in zweiter Instanz) diese Intention zum
Ausdruck.

Welche Rolle spielt dann aber die öffentlich in der Praxis
ausgedrückte Meinung der Glaubenden? Ich erwähnte schon, daß es so etwas
wie eine Auswahl gibt unter den überlieferten Glaubensinhalten und
Praxisformen. Das Desinteresse für gewisse dogmatische Fragen, liturgische

Formen und ethische Vorstellungen kann die Rolle eines Regulativs
gegenüber allfälligen früheren Übertreibungen spielen. Außerdem gibt es

den Widerstand, getragen von bestimmten Gruppen oder Gemeinden.
Ist er allemal Ungehorsam? Oder handelt es sich um einen prophetischen
Protest, der allenfalls — wenn er den Dialog mit der institutionellen
Autorität nicht verweigert und die theologische Klärung nicht vernachlässigt

— in synodalen Vorgängen Frucht tragen kann? Falls es Konflikte
gibt, sollten wir sie geduldig austragen, um mit Newman zu reden: «Not
moregladiatorio but colloquialiter,»23

Somit sind wir wieder vor das Problem der ekklesialen Wahrheitsfindung

und der Vergegenwärtigung des Glaubens gestellt: Die Glaubenswahrheit

ist im Rahmen der Gemeinschaft der Glaubenden auf Zeugnis
und Prophétie angewiesen. Sie bedarf aber auch — im Falle des Dissenses
— der synodalen Kommunikation, der Beratung innerhalb einer geschwi-

21 Ebd., 284.
22 Ebd.
23 John Henry NEWMAN, On consulting the faithful in matters of doctrine, edited

by John Coulson, London 1986, 60.



400 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

sterlichen Gemeinde, die sich konsequent dem Wirken des Geistes Gottes

unterstellt, in der prinzipiell allen Beteiligten eine freie Meinungsäußerung

zusteht und in der Meinungen durch Argumente auf ihre
Geltungsansprüche geprüft werden. Diese Wahrheitssuche muß bereit sein,
sich in einen kirchlichen Überlieferungsvorgang hineinzustellen: Das
Innovative im Reden und Handeln muß sich bei seiner Bemühung um
einen Konsens messen lassen an den Schriften, der kirchlichen Tradition
(lehramüiche Entscheidungen, theologische Positionen seit der frühen
Kirche) und der Rechts- und Lebensordnung der Kirche. Ekklesiolo-
gisch ist zu beachten, daß das Subjekt der Wahrheit «weder das Individuum

(einschließlich des Amtsträgers) noch die Kirche einer jeweiligen
Zeit, sondern allein die <ecclesia universalis) als Gemeinschaft der
Glaubenden von Adam bis zum letzten Tag der Geschichte» ist.24 Dies
bedeutet auch, daß die Verständigung über die Wahrheit, die uns aufgrund
des Glaubens an Jesus, den Christus zusammenführt, stets in eine offene
Zukunft hineinreicht, die wir weder in unseren Begriffen noch in unseren

Praxisformen gänzlich einzulösen vermögen, auf die wir aber in
Hoffnung vorausgreifen können, vorausgesetzt wir stellen uns bescheiden

und tolerant zugleich unter ihren kritischen Anspruch.
Dieser Anspruch der Wahrheit weist uns in einen Dialog, der weder

ein beliebiger Zusatz unseres Glaubens ist noch das eigene Glaubenszeugnis

relativiert oder auf eine ausstehende Wahrheitsfindung hin
suspendiert. Es ist der geduldige Dialog des gegenseitigen Glaubenszeugnisses,

der Dialog des Gebetes, der Gewissenserforschung, der Bitte um
den Geist der Wahrheit, der Dialog zwischen Laien und Lehramt, der

Dialog mit der Heiligen Schrift, mit der spirituellen, theologischen und
lehramtlichen Tradition des Glaubens, mit der jeweiligen Gesellschaft
und den Zeichen der Zeit, mit allen, die Rechenschaft fordern über
unseren Glauben, mit anderen christlichen Konfessionen, mit den Weltreligionen

und allen Menschen guten Willens. Dieser Dialog ist Ausdruck
des sensus fidelium und wird vom Ökumenischen Direktorium (25. März
1993) «das Herz der ökumenischen Zusammenarbeit» genannt.25

3. Kollektive Gewissenserforschung und Schuldbekenntnis: Krinnern und Versöhnen

In den letzten Jahren hat die Kirche immer mehr gelernt, daß der Kritik
in und an der Kirche auch dadurch begegnet werden kann, daß man
Selbstkritik übt, das Gedächtnis reinigt, Erinnerungen zuläßt, um Verge -

24 Josef WOHLMUTH, Konsens als Wahrheit, in: ZKTh 103 (1981) 322.
25 Nr. 172.



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 401

bung für die Schuld bittet, Versöhnung anbietet.26 Die Liste der «historischen»

Kritik an der Kirche ist lang: Kreuzzüge, Hexenwahn,
Wissenschaftsfeindlichkeit, Intoleranz, Sexualfeindlichkeit, Behinderung der

Emanzipation der Frau Diese globalen Vorwürfe und Schuldzuweisungen

gehen zum größten Teil auf ein pauschales Feindbild zurück, das

seit der Epoche der Aufklärung die Kirche als Relikt des angeblich
finsteren Mittelalters und als Gegenmacht zu den Idealen der Freiheit, der

Autonomie, des Fortschritts qualifiziert. Wenn heute der Kirche eine Art
kollektive Gewissenserforschung und ein Schuldbekenntnis abverlangt
werden, dann sollte auch hier das stolze «Wir sind Kirche» der Volksbegehren

laut werden, denn es ist nicht gerecht, daß dort, wo es um die
Schuld geht, die Verantwortung halbiert wird und nur «die da oben»
angeklagt werden. Die Kirche, die wir als eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche bekennen, ist immer auch eine Kirche der Sünder und
Sünderinnen — sie spricht das Bekenntnis sozusagen auch immer gegen
sich selbst und als Erinnerung daran, daß sie nur aus der göttlichen
Barmherzigkeit lebend ihrer göttlichen Sendung durch menschliche
Schwäche und Versagen hindurch gerecht werden kann.

Wenn es dann um konkrete Fehlleistungen in Vergangenheit und
Gegenwart geht, ist eine historische Sachkenntnis unerläßlich, denn sie

bildet die Grundlage für eine Beurteilung der Ereignisse und der

Verantwortung der handelnden Personen. Was hat sich zugetragen? Waren
die Verantwortlichen sich angesichts der Bedingungen, unter denen sie

lebten und dachten, des Widerspruchs zum Evangelium bewußt?

«Was man auf jeden Fall vermeiden muß, ist die fruchtlose Diskussion
entgegengesetzter Einseitigkeiten: auf der einen Seite eine Art von Apologetik,
die alles und jedes, was in der Kirchengeschichte vorgefallen ist, um jeden
Preis zu rechtfertigen versucht, und auf der anderen Seite eine
Beschuldigungsattitüde, die jedes Ereignis, jedes Wort und jede Handlung, ob
gerechtfertigt oder nicht, benutzt, um die Kirche auf die Anklagebank zu
verweisen.»27

Geschichte zu interpretieren ist eine schwierige Aufgabe. Es geht nicht
nur um die Feststellung von objektiven Fakten, sondern auch um die
Rekonstruktion des Umfeldes, der Denkweisen, der Rahmenbedingungen.

Es braucht Einfühlungsvermögen und das Bewußtsein der eigenen
Vorurteile, die bei jeder Beurteilung von Vergangenheit und Gegenwart
eine Rolle spielen.

26 Vgl. den Text der Internationalen Theologischen Kommission «Erinnern und
Versöhnen. Die Kirche und die Verfehlungen in ihrer Vergangenheit» (Rom 2000),
Einsiedeln-Freiburg i.Br. 2000.

27 Erinnern und Versöhnen, Kapitel 4 (s. Anm. 26).



402 Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

Zu den historischen Ereignissen, die aufzuarbeiten sind und alle

Gläubigen in eine gemeinsame Verantwortung hineinrufen, gehört die

Spaltung der Christenheit. Auf dem Weg der Ökumene gilt es weiterhin,
in einem Dialog der Liebe und der Wahrheit das gegenseitige Mißtrauen
abzubauen und die erreichten Ergebnisse des Dialogs in die Praxis
umzusetzen. Wir schulden einander das Zeugnis einer zwar unvollkommenen,

aber real gegebenen Gemeinschaft: das konsequente Leben aus dem

Evangelium, das wir einander mitteilen und das wir miteinander teilen.28

Ein anderes Beispiel betrifft die Anwendung von Gewalt im Dienst an
der Wahrheit - bei der Verkündigung des Evangeliums und der Verteidigung

des Glaubens. Gemeint sind auch die möglichen Unterlassungen
der Anklage von Ungerechtigkeit und Gewalt, Verletzungen von
Menschenrechten, Schweigen aus Feigheit Besonders hebt der Text der

Theologischen Kommission das Verhältnis von Christen und Juden hervor.

«Die Feindseligkeit oder das Mißtrauen vieler Christen gegenüber den Juden
im Laufe der Zeit ist eine bedrückende historische Tatsache. Es ist Grund
zu tiefem Bedauern für alle Christen, die sich klarmachen, daß Christus ein
Nachkomme Davids war, daß Maria und die Apostel als Kinder des
jüdischen Volkes geboren wurden, daß die Kirche genährt wird von den Wurzeln

des guten Ölbaums, in den die Zweige des wilden Ölbaums der
Heidenvölker eingepfropft sind (Rom 11,17-24), daß die Juden unsere geliebten

Brüder und Schwestern sind und daß sie in einem gewissen aber wahren
Sinn <unsere älteren Brüder) sind.»29

Schließlich fragt der Text der theologischen Kommission, ob die Christen

nicht selbst mitverantwortlich sind für die heutige «Götterdämmerung»,

den theoretischen und praktischen Atheismus, die religiöse
Indifferenz, das Klima des Säkularismus und des ethischen Relativismus bis
hin zur Legalisierung der Abtreibung.

Die schärfste Kritik an der Kirche würde somit darin bestehen, daß
den Christen fehlende Treue und Glaubwürdigkeit vorgehalten werden,
daß sie in ihrer sittlichen, religiösen und gesellschaftlichen Praxis sowie
in der katechetischen Übermittlung des Glaubens nicht fähig waren, auf
eine überzeugende Weise das wahre Antlitz Gottes der Welt zu zeigen.
In Abwandlung eines Satzes von Bertold Brecht könnte man fragen: Wie
handelt man, wenn man uns glaubt, was wir sagen? Wie anders würden
Menschen reden und handeln, wenn wir Christen wirklich glaubwürdig
unseren Glauben leben und weitergeben würden? — so daß sich die Welt
darunter verändert und erneuert, wie es Bonhoeffer ausdrückt!

28 Papst Johannes Paul II, Enzyklika Ut unum sint (25. Mai 1995), Nr. 87.
29 Erinnern und Versöhnen, Abschnitt 5.4 (s. Anm. 26).



Vom Umgang mit Kritik in der Kirche 403

IV. Ent-Täuschung und Verheißung

Ausgesprochen und ausgetragen innerhalb der christlichen Gemeinschaft
hat echte Kritik zu tun mit Ent-Täuschung. Wenn sie wahr ist, befreit sie

von Täuschung und zeigt Wege der Veränderung. Wahre Kritik rüttelt
uns wach aus TraumVorstellungen und Irrtum, sie erschließt das Anders-
Mögliche jenseits der falschen Wunschbilder.

«Unzählige Male ist eine ganze christliche Gemeinschaft daran zerbrochen,
daß sie aus einem Wunschbild heraus lebte Die große Enttäuschung über
die Andern, über die Christen im allgemeinen und, wenn es gut geht, auch
über uns selbst, muß uns überwältigen, so gewiß Gott uns zur Erkenntnis
echter christlicher Gemeinschaft führen will Erst die Gemeinschaft, die
in die große Enttäuschung hineingerät mit all ihren unerfreulichen und bösen

Erscheinungen, fängt an zu sein, was sie vor Gott sein soll, fängt an, die
ihr gegebene Verheißung im Glauben zu ergreifen Wer seinen Traum von
einer christlichen Gemeinschaft mehr hebt als die christliche Gemeinschaft
selbst, der wird zum Zerstörer jeder christlichen Gemeinschaft, und ob er
es persönlich noch so ehrlich, noch so ernsthaft und hingebend meinte.»30

Kritik soll aufbauen, nicht einfach zerstören. Eine kritische Erinnerung
an die Fehler der Vergangenheit soll für die Gegenwart Wege der
Versöhnung und der Veränderung aufzeigen — etwa für eine Mission ohne
kulturelle Überfremdung, für einen ökumenische Dialog ohne Mißtrauen,

für eine interreligiöse Begegnung ohne Relativierung des christlichen
Zeugnisses — und dies im Bewußtsein, daß wir in all unseren Worten und
Taten endliche, kritisierbare und schuldbehaftete Menschen bleiben, die
«allein von dem einen Wort und der einen Tat leben können, die uns in
Wahrheit verbindet, nämlich von der Vergebung der Sünden in Jesus
Christus»31.

30 Dietrich BONHOEFFER, Gemeinsames Leben: DBW 5, München 1987, 23f.
31 Ebd. 27.


	Vom Umgang mit Kritik in der Kirche

