
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Der grausame Gott der Bibel : einige Lesehilfen für Nichttheologen

Autor: Brantschen, Johannes B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes B. Brantschen

Der grausame Gott der Bibel

Einige Lesehilfen für Nichttheologen

I. Problemstellung

1992 hat Franz Buggle, Professor für klinische Psychologie an der
Universität Freiburg i.Br. ein Buch (andere sagen: eine Streitschrift)
herausgegeben, in der er nachweisen will, daß der jüdisch-christliche Gott auf
weiten Strecken ein blutrünstiger, grausamer Gott sei.1 Buggle «beweist»
seine These mit einer Anhäufung von Zitaten aus dem Alten und Neuen
Testament. So findet Buggle im Pentateuch, in den Psalmen, bei den

Propheten und auch im Neuen Testament zahlreiche Texte, die im
Namen Gottes die Gewalt verherrlichen.2 So werde im Pentateuch den
Eroberungskriegen und dem Völkermord das Wort geredet: Israel solle sich
über die Nomadenstämme hermachen und sie vernichten. Mehr noch:
Der biblische Gott habe nicht nur Freude an Vernichtungskriegen seiner
Auserwählten, sondern er selbst schlage brutal zu, indem er die Erstgeburt

der Ägypter vernichte und das ägyptische Fleer im Meer ertränke.
Jahwe liebe es sogar, mit den seelischen Qualen seiner Getreuen zu spielen,

indem er seinem auserwählten Abraham befehle, seinen einzigen
Sohn Isaak zu töten.

Auch in den prophetischen Büchern sei dieser grausame Gott am
Werk. So rufe etwa im Buch Jesaia der Gott seine «heiligen Krieger»,
seine «hochgemuten, jauchzenden Helden» (Jes 13,3) auf, vor den Augen
der Feinde deren Kinder hinzuschlachten, ihre Frauen zu schänden, ihre
Häuser zu plündern (vgl. Jes 13,16). Auch das vielgerühmte Psalmenbuch

(das Gebetbuch Israels und zahlreicher Kirchen) sei von Gewalt
infiziert. So heiße es z. B. im Psalm 137,9: «Wohl dem, der deine Kinder
packt und sie am Felsen zerschmettert.» Ungeheuerlich auch die
Verfluchungen in den sogenannten Fluchpsalmen, in denen Gott angefleht

1 Franz BUGGLE: Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder: Warum man heute
redlicherweise nicht mehr Christ sein kann. Reinbek 1992.

2 Vgl. ebd., S. 27f.



Der grausame Gott der Bibel 377

werde, die Feinde Israels zu zerschmettern. «Oh Gott, zerbrich ihnen die
Zähne im Mund Wenn der Gerechte die Vergeltung sieht, freut er sich
und badet seine Füße im Blut des Frevlers» (Ps 58,7a und 11).

Auch das Neue Testament - so Buggle — sei voll von Gewaltverherrlichung,

und zwar nicht am Rande, sondern in der Mitte: So brauche der

barmherzige Vater im Himmel das Blut seines geliebten Sohnes, um sich
durch dieses grausame Kreuzesopfer mit den Menschen zu versöhnen,
die ihn durch ihre Sünden beleidigt hätten.3

Die Logik der Grausamkeit gehe im Neuen Testament weiter: Der
kommende Weltenrichter, der sogenannte menschenfreundliche Jesus,
der in seinen irdischen Tagen nur menschenbefreiend gewirkt habe, werde

nun die Menschheit in zwei Gruppen teilen: die zur Linken werden in
die Hölle verdammt, an diesen «Ort» absoluten Terrors.

"Exkurs: Einige Aspekte %ur Hölle

Die Volksmissionare haben die Hölle (im Anschluß an sadistische Theologen)

oft mit einem Super-Konzentrationslager verglichen (vgl. Th. Molina-.

Das Leiden im Weltplan. Lösung tiefster Menschheitsfragen. Innsbruck
1929, 21931, 202—210). Die traditionellen Höllenvorstellungen des Sadisten
Thomas Molina sind für zahlreiche Christinnen und Christen 1945 «gestorben».

Als Amerikaner und Russen die Konzentrationslager öffneten und die
schrecklichen Bilder der wenigen überlebenden Menschenskelette um die
Welt gingen, fiel es vielen Christen wie Schuppen von den Augen: Der Vater

Jesu ist doch kein Hitler. Was Hitler in zwölf Jahren mit seinen
Konzentrationslagern verbrochen hat, soll der Vater Jesu Christi in alle Ewigkeit
fortführen! Kann man den christlichen Gott mehr verleumden als durch die
traditionellen Höllenphantasien?
Schon früh fingen Kirchenväter an, die Hölle auszumalen und zu bevölkern!

Hier und jetzt soll nur kurz auf die «Bevölkerung» der Hölle durch die
Kirchenväter eingegangen, dafür aber ausführlicher auf einen Aspekt der
Hölle hingewiesen werden: die Freude der Gerechten an den Qualen der
Verdammten. Zur «Bevölkerung» der Hölle durch die Kirchenväter genügt
es, auf den hl. Augustinus hinzuweisen. Nach Augustinus schmort die
Mehrheit der Menschen ewig in der Hölle, derweil natürlich Augustinus und
seine Mutter Monika sich im Himmel an Gott erfreuen. Wenn man weiß,
wie Augustinus und andere Kirchenväter sich die Schrecken der Hölle
vorgestellt haben (für Augustinus und Thomas von Aquin waren sogar die
kleinsten Qualen schon des Fegfeuers schlimmer als die größten Schmerzen

3 Ob Jesus aus Liebe zu den Menschen diesen schrecklichen Tod freiwillig auf sich

genommen habe, wie die Theologen behaupten, ändere am factum nichts: der sog.
liebende Vater wolle Blut und Schmerzen «sehen», ob Jesus sich nun freiwillig oder
unfreiwillig geopfert habe.



378 Der grausame Gott der Bibel

dieser Erde), kann man Nietzsche, diesem subtilen Analytiker, nur zustimmen,

wenn er schreibt: «Der Mensch ist das grausamste Tier. Bei Trauerspielen,

Stierkämpfen und Kreuzigungen ist es ihm bisher am wohlsten
geworden auf Erden; und als er sich die Hölle erfand, siehe, da war das sein
Himmel auf Erden» (F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra. WW II, hrsg.
von K. Schlechta, S. 464). Die Kirchenväter entdeckten noch eine andere
Dimension der Hölle: die Freude der Seligen an den Qualen der Verdammten.

H.U. von Balthasar ist nicht zu widersprechen, wenn er die «heiligen
Freuden» der Himmelsbewohner an den Qualen der Verdammten als «peinliches

und schändliches» Kapitel der Kirchengeschichte betrachtet. (H.U.
von Balthasar. Kleiner Diskurs über die Hölle. Ostfildern 1987, S. 36). — An
dieser voyeuristischen Freude hat sich besonders der große Kirchenvater
Tertullian (ca 160—220) ergötzt. Er wolle — wie er schreibt — lachen, wenn er
einst seine Feinde vom Himmel aus wird «braten» sehen. Beim Anblick dieses

«Schauspiels» göttlicher Vergeltung wird Tertullian sich ergötzen (vgl.
Tertullian-. Über die Schauspiele. Bibliothek der Kirchenväter, Bd. 7, S. 135f.).
Auch Augustinus (354—430) macht sich lustig über die «weichherzigen und
mitleidigen christlichen Seelen», die nicht glauben wollen, daß ein barmherziger

Gott irgend jemanden ewig verdammen würde (vgl. Aurelius Augustinus-.

Der Gottesstaat, Buch 21, Abschnitt 17. Bibliothek der Kirchenväter,
Bd. 28, S. 393f.). So kann dann Gregor der Große (540-604) ohne jedes Mitleid

dozieren: Gott, der Allmächtige, sättigt sich nicht an den Qualen der
Verdammten, denn Gott ist gut. Weil er aber auch gerecht ist, kann er in
Ewigkeit nicht aufhören, an den Sündern Rache zu nehmen. Die Verdammten

werden deshalb in erster Linie wegen ihrer Sünden gequält; ihre ewigen
Qualen haben aber noch einen zusätzlichen Sinn. Der Anblick der Qualen
der Verdammten vermag die Freude der Seligen zu vergrößern (vgl. Gregor
d. Gr.-. Dialoge 4, 46, PL 77, Sp. 404). Diese peinliche Diskussion geht im
Mittelalter weiter. Im «Sentenzenbuch» - dem klassischen theologischen
Handbuch des Mittelalters - stellt sich sein Verfasser Petrus Lombardus (f
1160) die Frage: Beeinträchtigt oder fordert der Anblick der Qualen der
Verdammten das Glück der Seligen? Seine Antwort: Der Himmel kennt
kein Mitleid, das die Freude der Seligen trüben könnte. Obschon den Seligen

ihre Freuden genügen, erhöht der Anblick der Schmerzen der
Verdammten ihr Glück (vgl. Petrus Uombardus-, Sententiae in IV libris distinctae.
Liber IV, dist. 50, cap. 5 bis 7). Dem nüchternen Thomas von Aquin (f
1274) muß bei dieser allzu voyeuristischen Rachelust nicht ganz wohl
gewesen sein, denn er macht in seinem Kommentar zum «Sentenzenbuch»
des Lombarden eine nicht unwichtige Unterscheidung, die die Theologen
fürderhin von dem Odium der Schadenfreude befreit, ihnen aber trotzdem
die Freude am Leiden der Verdammten beläßt. Thomas schreibt: An und
für sich freuen sich die Seligen nicht an den Qualen der Verdammten, wohl
aber beiläufig oder nebenbei. Die Seligen freuen sich nämlich über die göttliche

Gerechtigkeit (und ihre eigene Befreiung), zu der nun einmal die

Bestrafung der Gottlosen gehört (vgl. Thomas von Aquin-. IV Sent., dist. 50, q. 2

a. 4). F. Nietzsche kennt natürlich diese «frommen» Texte der christlichen



Der grausame Gott der Bibel 379

Heiligen. Seine seitenlangen Sarkasmen über diese «christlichen Freuden»
lassen sich in diesem einen Satz zusammenfassen: Wer will es denn den
Schwachen (Christen), die immer so lieb und demütig sein müssen,
übelnehmen, daß sie eines Tages in ihrem Reich auch die Starken spielen dürfen
und endlich ihrem lebenslang aufgestauten und verdrängten Haß freien
Lauf lassen wollen (vgl. F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral. WW II, S.

791-794).
Für weitere Informationen zur Höllenproblematik vgl. H. Vorgrimler-,
Geschichte der Hölle. München 1993. Einige Hinweise, wie heute von der
Hölle theologisch verantwortlich geredet werden könnte, finden sich bei
Job. Grantschen-. «Gott — die Macht der freien Gewinnung. Eine Fußnote zur
Hölle». In: Gottesgeschichten. FS Für Gottfried Bachl. Hrsg. von W. Ach-
leitner/U. Winkler. Freiburg i.Br. 1992, S. 192—211; sowie Job. Grantschen:

Leben vor und nach dem Tod. Mainz 2000 (Topos Taschenbuch 326), S.

97-119.

Auch im letzten Buch des Neuen Testaments, in der Geheimen Offenbarung,

werde die Gewalt verherrlicht: «Und ich sah einen Engel, der in der
Sonne stand. Er rief mit lauter Stimme allen Vögeln zu, die hoch am
Himmel flogen: Kommt her. Versammelt euch zum großen Mahl GOTTES.

Freßt Fleisch von Königen; von Heerführern und von Helden.
Fleisch von Pferden und ihren Reitern, Fleisch von allen, von Freien und
Sklaven, von Großen und Kleinen ...» (Offb 19,17ff.).

Die Kirchengeschichte zeige — so Buggle — die Konsequenzen dieser

Gewaltverherrlichung. Als Nachahmer ihres Gottes hätten Christen
Andersgläubige als «Ketzer» und «Hexen» diskriminiert, ausgegrenzt, gefoltert

und verbrannt. Buggies Konklusion: Die Bibel ist auf weiten Strek-
ken ein grausames, inhumanes Buch, das als Grundlage für eine heute
verantwortbare Ethik völlig ungeeignet ist.

Zweifelsohne ist es Buggle durch die Anhäufung der gewaltfeiernden
biblischen Texte gelungen, den unvorbereiteten Bibelleser zu erschrek-
ken. Er kann sich nur fragen: Wie ist das alles zu verstehen?

Buggies Ärger über christliche (und jüdische) Theologen, die diese

grauenvollen Texte verharmlosen, gar verschweigen, ist verständlich.
Weniger verständlich ist, daß ein Professor für klinische Psychologie biblische

Texte so buchstabenfromm liest, wie ein islamitischer Fundamentalist

seine Koranverse — und offensichtlich nie etwas gehört hat von der

wichtigen «Entdeckung» des Zweiten Vatikanischen Konzils über die
«Hierarchie der Wahrheiten».

II. Antwortversucbe

In drei Schritten versuche ich ein wenig Rationalität in diese aufgeregte
Emotionalität zu bringen. In einem ersten Schritt (1) soll die wichtige



380 Der grausame Gott der Bibel

hermeneutische Regel der «Hierarchie der Wahrheiten» expliziert werden.

Dann (2) hören wir die (apologetisch eingefärbten) Antworten eines
katholischen Alttestamen tiers. Schließlich (3) soll gezeigt werden, wie
Jesus in Wort und Tat seinen angeblich gewaltfreudigen Vater verstanden
hat.

1. Die Hierarchie der Wahrheiten

Die johanneische Gemeinde hat im meditativ-betenden Rückblick auf
Jesu Wort und Tat (vermutlich gegen Ende des 1. Jahrhunderts) Jesu
Gottesverständnis im kerygmatischen Satz zusammengefaßt: Gott ist Liebe

(IJoh 4,8 und 16). Ohne hier und jetzt das semantische Feld des Terminus

«Liebe» detailliert zu untersuchen, halte ich einfach fest: Liebe ist
nichts Harmloses, sondern das Anspruchvollste, das wir kennen, weil sie

in ihrem semantischen Feld Recht und Wahrheit miteinschließt4, auch

wenn sie mehr als Recht und Wahrheit ist. Folglich gilt: Entweder ist der

ewige Gott Liebe, wie die johanneische Gemeinde glaubt, oder Gott ist
ambivalent: lieb und grausam zugleich. Zweifellos ist der Mensch
ambivalent: lieb (gar sentimental lieb — wie einige KZ-Aufseher) und grausam
zugleich. Wenn Gott auch so wäre, wäre er nichts anderes als ein ins
Unendliche projizierter Mensch-Gott und damit völlig unoriginell.

Wenn Gott aber im johanneischen Sinne Liebe ist und sonst nichts,
ist alles, was diesem kerygmatischen Satz in der Bibel widerspricht, als

menschliche Projektion und menschliches Mißverständnis zu deuten —

und mag es sich (wie Buggle gezeigt hat) auch unzählige Male in der
Bibel finden. Die Alternative wäre nur diese: Der (ewige) Gott hat sich von
einem gewalttätigen, ehrsüchtigen und launischen Orientalen und
Patriarchen allmählich zum universalen Gott der Liebe — sit venia verbo —

«durchgemausert». Das aber wäre nicht nur schlechter Hegelianismus,
sondern widerspräche jedem ernstzunehmenden Gottesbegriff. Folglich
gilt: Nicht Gott hat sich allmählich zur Liebe durchgerungen, sondern
wir Menschen brauchten soviel Zeit, um schließlich — zuletzt unter der
Gabe des Geistes — zu verstehen: Gott ist Liebe — und sonst nichts.5 Das

Offenbarungsgeschehen und seine schriftliche Fixierung in der Bibel ist
kein Diktat Gottes. Das Offenbarungsgeschehen ist als langsamer Hern-

4 Vgl. Johannes BrANTSCHEN: «Die Originalität des christlichen Gottes. Randglossen

zur Trinität». In: Praedicando et docendo. Mélanges offerts à Liam Walsh o.p.
Hrsg. v. Barbara Hallensleben/Guido Vergauwen. Fribourg 1998, S. 13ff.

5 Der berühmte Exeget Dominique Barthélémy formulierte so: «Dieu aime se faire
inventer par les coeurs que leur fidélité à lui a broyés.» Frei übersetzt: Gott hat Freude,
wenn die Seinen allmählich sein wahres Gesicht entdecken. D. BARTHÉLÉMY, in der
(unveröffentlichen) Festschrift für Johannes B. Brantschen. Fribourg 1995, S. 180.



Der grausame Gott der Bibel 381

prospß zu verstehen. Bei diesem Lernprozeß haben wir Menschen (bzw.
die biblischen Autoren als unsere Vertreter) unsere primitiven Rache-
und Gewaltphantasien in Gott hineinprojiziert, weil wir überzeugt waren:
Mein Feind, beziehungsweise unser Feind, ist automatisch auch der
Feind Gottes. Erst unser Bruder, Heiland und Therapeut, der Jude Jesus

von Nazareth, hat uns entschieden von dieser fatalen Meinung befreit:
Jesus weigert sich — im ersten Bund war das nicht immer so eindeutig —,

Gott in Anspruch zu nehmen, um die Feinde zu bekämpfen. Damit wird
es sinnlos, unsere Feinde zu verfluchen und unsere Rachegelüste gegen
unsere Gegner in Gott hineinzuprojizieren.

Das jesuanische Gebot der Feindesliebe meint daher auch dies: Du
darfst Gott nicht benutzen, um deine Gegner zu bekämpfen. Der feindliche

Gegensatz darf nicht so vor Gott gebracht werden, daß der Feind
im Namen Gottes verflucht und weggetan wird. Gott ist mehr als «mein
Gott», mehr auch als «unser Gott» im Sinn unserer Gruppe («God bleß
America ...»). Jesus kritisiert das fromme Gott-Haben an seiner empfindlichsten

Stelle, an der es zugleich menschlich so stark einleuchtet: Wer
will denn im Streit Gott nicht auf seiner Seite wissen? (G. Bachl).

Wird dadurch der menschliche Gegensatz von Gut und Böse, Recht
und Unrecht nicht vergleichgültigt? Keineswegs. Recht bleibt Recht, und
Unrecht bleibt Unrecht — nichts wird eingeebnet. Aber Jesus besteht darauf,

daß sich jeder — auch der Unrecht Erleidende — bescheidet, nicht
definitiv vorausgreift, nicht endgültig alles weiß. Noch ist nichts entschieden.

Jesus führt einen Vorbehalt ein: Gott ist es, der am Ende der Zeiten
endgültig über Recht und Unrecht entscheidet. Daher haben wir jetzt das

Richten zu unterlassen («Richtet nicht, und ihr werdet nicht gerichtet
werden» (Mt 7,1; vgl. auch Mt 13,4—30).

Wenn also der biblische Hauptsatz lautet: Gott ist Liebe — und alle

grausamen Sätze über Gott nur Nebensätze sind, die im Lichte dieses

Hauptsatzes zu deuten sind —, stellt sich die Frage: Warum hat Gott
nicht dafür gesorgt, daß diese grauenvollen Sätze über ihn gar nicht in
der Bibel erscheinen? Antwort: Gott nimmt uns und unsere Verstehens-
bedingungen radikal ernst. Die biblischen Autoren sind keine Marionetten

Gottes. Die Bibel ist kein Diktat Gottes. Weil Gott uns ernst nimmt,
müssen wir unsere allzu menschlichen Gedanken über Gott — im
Schweiße unseres Angesichts und in der Kraft des Geistes — allmählich
selber zurücknehmen. Was wäre das für ein Gott, der ständig eingreift,
wenn wir Naivitäten über in erzählen, gar ihn mit unseren Projektionen
verleumden?

Das unheimliche Schweigen Gottes angesichts der Vernichtung
seines auserwählten Volkes in den Konzentrationslagern des 20. Jahrhun-



382 Der grausame Gott der Bibel

derts läßt uns ein wenig erahnen, wie ernst Gott unsere Freiheit nimmt,
auch wenn wir sie verbrecherisch zum Genozid mißbrauchen.6

2. Ein katholischer Alttestamentier und seine Vision des gewaltfreudigen Gottes

Wenn ich Herrn Görg7 richtig verstehe, scheint er drei hermeneutische
Regeln zu kennen, die uns helfen könnten, die irritierenden Texte des

gewalttätigen Gottes der hebräischen Bibel zu relativieren.
a) Erste hermeneutische Regel: Die grauenvollen biblischen Texte

über Gott dürfen nicht historisch verstanden werden. Sie sind samt und
sonders «mythologisch infiziert».

Die populären Erzählungen — so Görg — dienen als Vehikel, mit
denen Jahwe seinem Volk zu verstehen geben will, daß es weder Chaos
noch böse Gewalten zu fürchten hat, solange es - in welcher Situation es

sich auch befinden mag — seinem Gott treu bleibt. Einige Beispiele:
- Der inhumane Auftrag Gottes an Abraham, seinen Sohn Isaak zu

opfern, «hat keinen historischen Ablauf es geht um eine paradigmatische

Demonstration. Abraham ist ein Prototyp des Menschen, der in
extremer Situation steht und trotzdem Gott vertrauen soll.»8 Um diesem
Gedanken plastisch Ausdruck zu geben, «erfindet» der biblische Autor —

so darf man überspitzt sagen — die fürchterliche Geschichte von Abraham,

der auf Geheiß Gottes seinen einzigen Sohn Isaak schlachten soll.
- Die drastische Schilderung in Ex 12,12—13: «In dieser Nacht gehe

ich, Jahwe, durch Ägypten und erschlage jeden Erstgeborenen bei
Mensch und Vieh. Über alle Götter Ägyptens halte ich Gericht, ich, Jahwe.

Das Blut an den Häusern, in denen ihr wohnt, soll ein Zeichen zu
eurem Schutz sein. Wenn ich das Blut sehe, werde ich an euch vorübergehen,

und das vernichtende Unheil wird euch nicht treffen, wenn ich in
Ägypten dreinschlage.» Görgs entmythologisierende Deutung dieser
Geschichte hebt hervor, daß «die Vernichtung der Erstgeburt nicht im Sinne

einer physischen Tötung zu verstehen ist Vielmehr soll die Gefährdung,

die von Ägypten ausgeht, in ihrer Substanz endgültig zerstört wer-

6 Gott respektiert unsere Freiheit, derweil seine kirchlichen Diener - aus Angst vor
der Freiheit — ständig mit dem Drohfinger zeigen, Bußschweigen verhängen, Theologen
das Katholische absprechen (vgl. L. Boff, H. Küng, E. Drewermann), nur weil diese

Theologen etwas erzählen, was dem Dogmatismus der «unfehlbaren» Glaubenswächter
widerspricht. Es gibt keinen größeren Gegensatz als das Schweigen Gottes angesichts
der Tragödie von Auschwitz einerseits und dem nervösen, gar lieblosen Agieren seiner
Glaubenswächter andererseits. Man darf den Glaubenswächtern nur empfehlen, einmal
im Jahr die Erzählung Dostojewskis über den Großinquisitor meditierend zu lesen.

7 Manfred GÖRG: Der unheilvolle Gott. Die Bibel im Bann der Gewalt. Düsseldorf
1995.

8 Ebd., S. 120f.



Der grausame Gott der Bibel 383

den; sie soll für alle Zukunft keine Kraft mehr besitzen, nie mehr in der

Lage sein, Israel zu bedrohen.»9 Israel hat von Ägypten nichts zu befürchten

— solange es Jahwe treu bleibt.
- Auch die mythologische Erzählung von der Ertränkung des ägyptischen

Heeres — so Görg — darf nicht wörtlich verstanden werden. Sie

will nur sagen, daß Gottes Souveränität das Chaos und die lebensbedrohenden

Mächte zurückdrängt, damit Israel überleben kann. «Wir dürfen
nicht einen inhumanen Akt Gottes hineininterpretieren, denn es bleibt
unbestritten, daß wir Gott verstehen müssen als denjenigen, der das Chaos

und die Zerstörung zugunsten des Lebens überwindet. Das ist das

bleibende und entscheidende Grundbekenntnis — und unter dem Sog
dieses Bekenntnisses müssen wir auch die Geschichte sehen. Es geht bei
dem Schicksal der Ägypter nicht um die Zerstörung von Einzelexistenzen,

nicht um einen grandiosen inhumanen Akt gegen Individuen,
sondern um einen Schlag gegen das Chaos. Die Ägypter, die im Text gar
nicht mit Einzelnamen oder als Einzelpersonen vorgestellt werden,
stehen als Repräsentanten der chaotischen Lebensgefahr für Israel da. Das
ist für den Erzähler die wichtigste Intention.»10

Dieser Grundgedanke ist — so Görg — auch leitend für bestimmte
Psalmen, in denen die Gegner verflucht werden — ein ständiges Skanda-
lon für Menschen, die sich dem Psalmengebet hingeben. Auch hier bleibt
Görg seinem «ceterum censeo» treu: Es sind nicht inhumane Akte gegen
Individuen gemeint, sondern die Gegner treten «wie Schauspieler in
einem Welttheater auf, die das Böse charakterisieren. Hier scheint ein
menschliches Grundbedürfnis zum Tragen zu kommen: eine Instanz zu
suchen, die wirklich über alles Zerstörerische und Lebensbedrohende
erhaben bleibt. Der biblische Gott will vom biblischen Autor verstanden
werden als der, der trotz und gerade angesichts der Bedrohung seine

majestätische Position behält ...»n

b) Die zweite hermeneutische Regel die ich bei Görg gefunden zu
haben meine und die das bisher Gesagte noch unterstreicht, heißt: Weil
die Götter der anderen Religionen auch tötende und mordende Götter
sind, will Israel durch noch grausamere fiktive Erzählungen nachweisen,
daß sein Gott Jahwe auch diesen Göttern überlegen ist.

Da Görg mit diesen zwei hermeneutischen Regeln nicht ganz zufrieden

ist, bringt er noch eine dritte:

9 Ebd., S. 141.
10 Ebd., S. 146,
11 Ebd., S. 147,



384 Der grausame Gott der Bibel

c) «Der schlagende Gott ist die eine Seite der Medaille. Die andere
Seite, der heilende, aufrichtende, fürsorgliche Gott läßt sich in biblischer
Perspektive nicht ohne das Bild des schlagenden Gottes verstehen.»12

Damit trägt Görg aber eine Ambivalenz in Gott hinein, die nicht
unproblematisch ist. Görg möchte mit seiner Differenzierung die Rede vom
«lieben Gott» vor der Verharmlosung schützen. Im «lieben Gott» sieht er
eine Verniedlichung der Majestät und Souveränität Gottes. Hier aber

liegt ein Mißverständnis vor. Die systematische Theologie redet nicht
vom «lieben Gott», sondern vom «Gott, der Liebe ist», und diese Liebe
schließt - wie schon angedeutet — Wahrheit, Recht, Macht und Souveränität

mit ein. Gott wird auch zornig. Warum? Weil er es nicht erträgt,
daß die Menschen, die er liebt, einander kaputt machen. So darf man
sagen: Die anthropomorphe biblische Rede vom Zorn Gottes ist nichts
anderes als das Nachtgesicht seiner Liebe. Wer nie zornig wird, wenn er
sieht, wie seine Liebsten sich zerstören, gerät in den Verdacht, seine Liebsten

gar nicht zu lieben. Die biblischen Metaphern von der Reue Gottes,
vom Zorn Gottes sind Variationen der Liebe Gottes in einer konkreten
Situation. Es bleibt dabei: Der christliche Gott ist Liebe — und sonst
nichts. Allerdings fällt es uns Kindern von Adam und Eva schwer, Gott
als Liebe zu glauben und zu denken. Reine Liebe ist uns unheimlich. Der
dreinschlagende, beleidigte Gott, der selbstverständlich auch unendlich
barmherzig ist, ist uns verständlicher, weil er ein ins Unendliche
projiziertes Bild des Menschen ist.

3. Jesus der Interpret des Vaters, oder: Jesu Umgang mit der Gewalt

Wie steht es mit der Gewalt im Neuen Testament? Ich beschränke mich
auf drei Beobachtungen.

a) Jesus ist nicht gekommen, um — wie Buggle meint — durch den
schrecklichen Tod am Kreuz die vermeintlich verletzte Ehre Gottes zu
sühnen. Was wäre das für ein Gott, der durch Blut und Schmerzen
besänftigt werden müßte? Gott will weder das Kreuz seines Sohnes, noch
will er die unzähligen Kreuze seiner Kinder. Gott braucht keine
Wiedergutmachung seiner Ehre. Gott hat vielmehr seine Ehre darin gesetzt, daß
der Arme, Ausgegrenzte, Beleidigte glücklich werde. Der lebendige
Mensch, das ist die Ehre Gottes, wie Irenäus noch wußte. Wenn Gott
die Sünde nicht ertragen kann, so nicht deshalb, weil dadurch seine Ehre
verletzt würde, sonst wäre Gott nicht so diskret. Gott kann die Sünde

deswegen nicht ertragen, weil er nicht will, daß die Menschen, die er gern
hat, sich gegenseitig zerfleischen.

12 Ebd., S. 142.



Der grausame Gott der Bibel 385

Folglich hat Gott seinen Sohn, den Juden Jesus von Nazaret, in
unsere Welt geschickt, um uns durch Jesu Wort und Tat zu sagen, daß ER
uns alle gern habe. Jesus kam — verkürzt geredet — ans Kreuz, weil ihm
die Sadduzzäer und Pharisäer von damals (und heute) diese phantastische

Botschaft nicht glaubten: «Gott hat euch alle - auch die

Ausgegrenzten, Beleidigten und vor allem die Bettelarmen — <verrückt> gern.»
Diese jesuanische Botschaft wurde als Gotteslästerung empfunden. So

geriet Jesus angesichts des Unglaubens der «Frommen» in eine Situation,
in der er der Botschaft seines Vaters nur so treu bleiben konnte, daß er
sich kreuzigen ließ als Gotteslästerer. «Wenn ihr mir nicht glaubt, so

glaubt doch, wenn ich mich kreuzigen lasse für diese einmalige Botschaft
meines Vaters.» Am Kreuz schreit die Liebe. Wann werden wir verstehen?13

Zweifellos wäre dieser Ansatz vielfach zu präzisieren und zu
nuancieren. Hier und jetzt geht es mir nur um die Richtung, in der das Kreuz
Jesu zu sehen ist. — Wer hingegen das Kreuz Jesu als Blutopfer deutet,
das nötig war, um den beleidigten Vater zu versöhnen, treibt Theologie
aus dem Bauch heraus. Diese «Bauchtheologie» leuchtete meiner guten
Mutter immer ein: Wenn ich sie nach dem Sinn des Kreuzes fragte,
erzählte sie mir etwas von Genugtuung für die Sünden der Welt. Daß auch
der große Anselm von Canterbury dieser Bauchtheologie nicht ganz
entkam, fand auch der junge Ratzinger problematisch und meinte, dadurch
werde das Gottesbild «in ein unheimliches Licht getaucht»14.

b) Was aber mache ich mit Jesu Drohworten und Jesu Wehrufen:
«Weh euch!» «Weichet von mir!» Jedes einzelne Drohwort und jeder
Wehruf müßte zuerst einmal in seinem Kontext auf seine Redeabsicht
hin abgehört werden. Dabei wäre genau zu klären, welches Jesu Grundton

ist und was Ubermalung der nachösterlichen Gemeinde in ihrer
polemischen Auseinandersetzung mit der Synagoge. Das alles ist Aufgabe
des Fachexegeten. Als Systematiker kann ich — quasi a priori — nur dies

sagen: Mit zahlreichen Wehrufen und Drohworten droht Jesus denen,
die den menschenfreundlichen Gott, dessen Gesetz Freiheit heißt,
zugunsten ihrer Vorurteile und Privilegien nicht zum Zuge kommen lassen

wollen. «Weh euch!», die ihr den kleinen Leuten unerträgliche Lasten
auferlegt im Namen eures selbstgebastelten Gottes. «Weh euch!», ihr schließt
euch selber aus, wenn ihr die Stunde der Gnade nicht erkennen wollt.

13 Ähnlich sieht es auch der peruanische Befreiungstheologe Gustavo GUTIÉRREZ,
der inzwischen Dominikaner geworden ist. Vgl. sein Buch: Von Gott sprechen in
Unrecht und Leid. Jiob. Mainz 1988, S. 144f.

14
Vgl. Joseph RATZINGER: Einführung in das Christentum. München 1968, S. 186f.



386 Der grausame Gott der Bibel

Ferner darf man sagen: Jesu Drohworte sind eine Art Therapie. Jesus
der Heiland — oder mit Hanna Wolf und Eugen Drewermann geredet:
Jesus der Therapeut — widersteht um der Heilung willen denen, die sich
selbst zerstören, indem er um ihrer Heilung willen unerbittlich ihre
kollektiven und persönlichen Schatten aufdeckt. Jesu Zorn ist als Moment
seiner Therapie zu sehen: Der Zorn ist der Wirklichkeitswille der Liebe.

Vielleicht könnte man noch dies hinzufügen: Jesus hat als Sohn Israels,

d. h. als Sohn einer teilweise auch gewalttätigen Tradition, gewalttätige

Worte aufgegriffen, um nach Art einer psychoanalytischen Katharsis
das Verdrängte verbal bewußt zu machen, um es dann in seiner
menschenbefreienden Praxis zu überwinden.

Jesus hat in seiner Praxis, auf die es letztlich ankommt, auf Gewalt

gegen Personen verzichtet (das Umwerfen der Geldwechslertische im
Tempel ist wohl der einzige Gewaltakt Jesu, der aber nicht den
Geldwechslern als Personen galt). Was wir bei Jesu Verhalten sehen, ist dies:

Nicht die Gewalt kann das besiegen, was Jesus besiegen will: das Böse
des Herzens. Jesus läßt das Böse in der Welt an sich selbst auslaufen, ohne

zurückzuschlagen, ohne selbst das Prinzip der Zerstörung und Gewalt
zu praktizieren. Mag die Welt ihre Siege darin sehen, die Gegner zu
vernichten, sieht Jesus seinen Sieg darin, das verhärtete Herz des Gegners
zu gewinnen. Jesus wollte uns zu verstehen geben, daß nicht die Gewalt
das Böse des Herzens besiegen kann. Als Petrus zum Schwert greift, um
Jesus zu retten, sagt ihm Jesus: «Steck dein Schwert ein, denn alle, die

zum Schwert greifen, werden durch das Schwert umkommen.»
Jesus ist kein naiver Schwärmer: Er nimmt die Welt, wie sie ist, mit

ihrem Rache- und Vergeltungsinstinkt, und er überwindet diese negativen

Instinkte in doppelter Weise: Erstens so, daß Jesus das Übel und das

Böse an sich auslaufen läßt, ohne zurückzuschlagen, wie es in IPetr 2,23
heißt: «Er wurde geschmäht, schmähte aber nicht, er litt, drohte aber
nicht.» Wer nämlich zurückschlägt, tritt in die Spirale der Gewalt ein,
deren Ende nicht abzusehen ist.

Zweitens — und vor allem — überwindet Jesus das gewalttätige Rache-
und Vergeltungsprinzip, indem er sterbend seinen Henkern verzeiht.
Nur das Opfer kann verzeihen. Jesus stellt so sterbend dem Haß und der
Gewalt der Welt das entgegen, was allein im Stande ist, diesen Haß zu
brechen: das VERZEIHEN.

Durch das Verzeihen bricht etwas wirklich Neues in unsere alte Welt
ein, weil Verzeihen weder Vergessen noch Verdrängen meint, sondern
ein mutiger Akt des wachen Menschen ist, der die Faszination des Bösen
aufbrechen und dem Feind aus seiner Isolation heraus helfen will. Nicht
Gewalt vermag Gewalt zu brechen! Einzig das Verzeihen — als Akt
schöpferischer Freiheit — gewährt dem anderen die Chance, aus seiner



Der grausame Gott der Bibel 387

Isolation herauszufinden und zu einer neuen Gemeinschaft zurückzufinden.

In Jesu Praxis ist keine Spur von Gewalt gegen Menschen zu finden.
c) Was Jesu Höllendrohungen betrifft, gilt es ein Doppeltes zu

beachten:

Erstens hat Jesus die Hölle nicht erfunden. Höllenvorstellungen
gehörten zur Zeit Jesu zu den Plausibilitäten der alten Welt (ähnlich wie
heute in vielen Kreisen dieser Welt der Reinkarnationsglaube zu den
Plausibilitäten gehört). Jesu Höllenandrohungen sind zweitens vor allem

therapeutischer Art und sind nicht Informationen über eine kommende
Welt.15

Damit beende ich meine Klarstellungen. Da Jesus der Hermeneut
des Vaters ist — «Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen» —, gälte
es nun, diese einfachen Beobachtungen in Gott zu verankern, was einen

neuen Artikel nötig machen würde. So mögen denn meine Fragmente
einige trösten, andere erzürnen. Daß amerikanische Fernsehprediger die
Bibel in einer ersten Naivität lesen (d. h. alles wörtlich nehmen und über
biblische Widersprüche hinweggehen), mag verständlich sein. Daß aber
ein europäischer Professor, der durch die Aufklärung hindurchgegangen
ist und in der Post-Moderne lebt, die Bibel nicht in einer %weiten Naivität
zu lesen vermag, ist doch etwas erstaunlich.

15 Vgl. hierzu die wichtige Aussage des jungen Ratzingers: Es darf gesagt werden,
«daß das Dogma von der Hölle primär dem Menschen nicht informativ etwas vom
Jenseits, sondern kerygmatisch etwas für sein jetziges Leben, ihm jetzt und hier Betreffendes

sagt, das ihm Wegweisung für sein Dasein vor Gott, nicht aber Wesenserkenntnisse
über bisher unbekannte Gegenstände bieten will. ...»Joseph RATZINGER: Art. «Hölle»,

in: LThK, 2. Aufl., 1960, S. 448.


	Der grausame Gott der Bibel : einige Lesehilfen für Nichttheologen

