Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Der grausame Gott der Bibel : einige Lesehilfen fur Nichttheologen
Autor: Brantschen, Johannes B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761020

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES B. BRANTSCHEN

Der grausame Gott der Bibel
Einige Lesehilfen fiir Nichttheologen

L. Problemstellung

1992 hat Franz Buggle, Professor fir klinische Psychologie an der Uni-
versitit Freiburg 1.Br. ein Buch (andere sagen: eine Streitschrift) heraus-
gegeben, in der er nachweisen will, daf3 der jidisch-christliche Gott auf
weiten Strecken ein blutriinstiger, grausamer Gott sei.! Buggle «beweist»
seine These mit einer Anhdufung von Zitaten aus dem Alten und Neuen
Testament. So findet Buggle im Pentateuch, in den Psalmen, bei den
Propheten und auch im Neuen Testament zahlreiche Texte, die im Na-
men Gottes die Gewalt verhertlichen.? So werde im Pentateuch den Er-
oberungskriegen und dem Volkermord das Wort geredet: Israel solle sich
iiber die Nomadenstimme hermachen und sie vernichten. Mehr noch:
Der biblische Gott habe nicht nur Freude an Vernichtungskriegen seiner
Auserwihlten, sondern er selbst schlage brutal zu, indem er die Erstge-
burt der Agypter vernichte und das dgyptische Heer im Meer ertrinke.
Jahwe liebe es sogar, mit den seelischen Qualen seiner Getreuen zu spie-
len, indem er seinem auserwihlten Abraham befehle, seinen einzigen
Sohn Isaak zu toten.

Auch in den prophetischen Biichern sei dieser grausame Gott am
Werk. So rufe etwa im Buch Jesaia der Gott seine «heiligen Krieger,
seine «hochgemuten, jauchzenden Helden» (Jes 13,3) auf, vor den Augen
der Feinde deren Kinder hinzuschlachten, ihre Frauen zu schinden, ihre
Hiuser zu plindern (vgl. Jes 13,16). Auch das vielgeriihmte Psalmen-
buch (das Gebetbuch Israels und zahlreicher Kirchen) sei von Gewalt in-
fiziert. So heiBle es z. B. im Psalm 137.9: «Wohl dem, der deine Kinder
packt und sie am Felsen zerschmettert.» Ungeheuerlich auch die Verflu-
chungen in den sogenannten Fluchpsalmen, in denen Gott angefleht

! Franz BUGGLE: Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder: Warum man heute
redlicherweise nicht mehr Christ sein kann. Reinbek 1992,
2Vgl. ebd,, S. 27f.



Der grausame Gott der Bibel 377

werde, die Feinde Israels zu zerschmettern. «Oh Gott, zerbrich ithnen die
Zihne im Mund ... Wenn der Gerechte die Vergeltung sieht, freut er sich
und badet seine Fiile im Blut des Frevlers» (Ps 58,7a und 11).

Auch das Neue Testament — so Buggle — sei voll von Gewaltverhert-
lichung, und zwar nicht am Rande, sondern in der Mitte: So brauche der
barmherzige Vater im Himmel das Blut seines geliebten Sohnes, um sich
durch dieses grausame Kreuzesopfer mit den Menschen zu verséhnen,
die ihn durch ihre Stinden beleidigt hitten.?

Die Logik der Grausamkeit gehe im Neuen Testament weiter: Der
kommende Weltenrichter, der sogenannte menschenfreundliche Jesus,
der in seinen irdischen Tagen nur menschenbefreiend gewirkt habe, wer-
de nun die Menschheit in zwei Gruppen teilen: die zur Linken werden in
die Holle verdammt, an diesen «Ort» absoluten Terrotrs.

Exkurs: Einige Aspekte zur Holle

Die Volksmissionare haben die Holle (im Anschluf3 an sadistische Theolo-
gen) oft mit einem Super-Konzentrationslager verglichen (vgl. Th. Molina:
Das Leiden im Weltplan. Losung tiefster Menschheitsfragen. Innsbruck
1929, 21931, 202-210). Die traditionellen Hoéllenvorstellungen des Sadisten
Thomas Molina sind fiir zahlreiche Christinnen und Christen 1945 «gestoz-
ben». Als Amerikaner und Russen die Konzentrationslager 6ffneten und die
schrecklichen Bilder der wenigen iberlebenden Menschenskelette um die
Welt gingen, fiel es vielen Christen wie Schuppen von den Augen: Der Va-
ter Jesu ist doch kein Hitler. Was Hitler in zwdlf Jahren mit seinen Kon-
zentrationslagern verbrochen hat, soll der Vater Jesu Christi in alle Ewigkeit
fortfihren! Kann man den christlichen Gott mehr verleumden als durch die
traditionellen Hollenphantasien?

Schon frih fingen Kirchenviter an, die Holle auszumalen und zu bevdl-
kern! Hier und jetzt soll nur kurz auf die «Bevolkerung» der Hélle durch die
Kirchenviter eingegangen, dafiir aber ausfiihrlicher auf einen Aspekt der
Hoélle hingewiesen werden: die Freude der Gerechten an den Qualen der
Verdammten. Zur «Bevolkerung» der Holle durch die Kirchenviter gentigt
es, auf den hl. Augustinus hinzuweisen. Nach Augustinus schmort die
Mehrheit der Menschen ewig in der Hélle, derweil natiirlich Augustinus und
seine Mutter Monika sich im Himmel an Gott erfreuen. Wenn man weil3,
wie Augustinus und andere Kirchenviter sich die Schrecken der Holle vor-
gestellt haben (fiir Augustinus und Thomas von Aquin waren sogar die
kleinsten Qualen schon des Fegfexers schlimmer als die grofiten Schmerzen

3 Ob Jesus aus Liebe zu den Menschen diesen schrecklichen Tod freiwillig auf sich
genommen habe, wie die Theologen behaupten, indere am factum nichts: der sog. lie-
bende Vater wolle Blut und Schmerzen «sehen», ob Jesus sich nun freiwillig oder un-
freiwillig geopfert habe.



378

Der grausame Gott der Bibel

dieser Erde), kann man Nietzsche, diesem subtilen Analytiker, nur zustim-
men, wenn er schreibt: «Der Mensch ist das grausamste Tier. Bei Trauer-
spielen, Stierkimpfen und Kreuzigungen ist es ihm bisher am wohlsten ge-
worden auf Erden; und als et sich die Holle erfand, siehe, da war das sein
Himmel auf Erden» (F. Nietgsche: Also sprach Zarathustra. WW II, hrsg.
von K. Schlechta, S. 464). Die Kirchenviter entdeckten noch eine andere
Dimension der Hélle: die Freude der Seligen an den Qualen der Verdamm-
ten. H.U. von Balthasar ist nicht zu widersprechen, wenn er die «heiligen
Freuden» der Himmelsbewohner an den Qualen der Verdammten als «pein-
liches und schindliches» Kapitel der Kirchengeschichte betrachtet. (H.U.
von Balthasar: Kleiner Diskurs tuiber die Hélle. Ostfildern 1987, S. 36). — An
dieser voyeuristischen Freude hat sich besonders der grofle Kirchenvater
Tertullian (ca 160-220) ergotzt. Er wolle — wie et schreibt — lachen, wenn er
einst seine Feinde vom Himmel aus wird «braten» sehen. Beim Anblick die-
ses «Schauspielsy gottlicher Vergeltung wird Tertullian sich ergétzen (vgl.
Tertullian: Uber die Schauspiele. Bibliothek der Kirchenviter, Bd. 7, S. 135£).
Auch Augustinus (354-430) macht sich lustig Gber die «weichherzigen und
mitleidigen christlichen Seelen», die nicht glauben wollen, dal3 ein barmher-
ziger Gott irgend jemanden ewig verdammen wirde (vgl. Awurelins Augusti-
nus: Der Gottesstaat, Buch 21, Abschnitt 17. Bibliothek der Kirchenviter,
Bd. 28, S. 393f.). So kann dann Gregor der GrofB3e (540—604) ohne jedes Mit-
leid dozieren: Gott, der Allmichtige, sattigt sich nicht an den Qualen der
Verdammten, denn Gott ist gut. Weil er aber auch gerecht ist, kann er in
Ewigkeit nicht aufhéren, an den Stundern Rache zu nehmen. Die Verdamm-
ten werden deshalb in erster Linie wegen ihrer Siinden gequilt; ihre ewigen
Qualen haben aber noch einen zusitzlichen Sinn. Der Anblick der Qualen
der Verdammten vermag die Freude der Seligen zu vergréBBern (vgl. Gregor
d. Gr.: Dialoge 4, 46, PL 77, Sp. 404). Diese peinliche Diskussion geht im
Mittelalter weiter. Im «Sentenzenbuch» — dem klassischen theologischen
Handbuch des Mittelalters — stellt sich sein Verfasser Petrus Lombardus (
1160) die Frage: Beeintrichtigt oder fordert der Anblick der Qualen der
Verdammten das Glick der Seligen? Seine Antwort: Der Himmel kennt
kein Mitleid, das die Freude der Seligen triiben kénnte. Obschon den Seli-
gen ihre Freuden gentigen, erh6éht der Anblick der Schmerzen der Ver-
dammten ihr Glick (vgl. Petrus Lombardus: Sententiae in IV libris distinctae.
Liber IV, dist. 50, cap. 5 bis 7). Dem niichternen Thomas von Aquin (}
1274) mulBl bei dieser allzu voyeuristischen Rachelust nicht ganz wohl
gewesen sein, denn er macht in seinem Kommentar zum «Sentenzenbuch»
des Lombarden eine nicht unwichtige Unterscheidung, die die Theologen
furderhin von dem Odium der Schadenfreude befreit, ihnen aber trotzdem
die Freude am Leiden der Verdammten beliB3t. Thomas schreibt: An und
fur sich freuen sich die Seligen nicht an den Qualen der Verdammten, wohl
aber beildufig oder nebenbei. Die Seligen freuen sich nimlich tber die gott-
liche Gerechtigkeit (und ihre eigene Befreiung), zu der nun einmal die Be-
strafung der Gottlosen gehdrt (vgl. Thomas von Aquin: IV Sent., dist. 50, q. 2
a. 4). F. Nietzsche kennt natirlich diese «frommen» Texte der christlichen



Der grausame Gott der Bibel 379

Heiligen. Seine seitenlangen Sarkasmen iiber diese «christlichen Freuden»
lassen sich in diesem einen Satz zusammenfassen: Wer will es denn den
Schwachen (Christen), die immer so lieb und demiitig sein miissen, iibel-
nehmen, daf} sie eines Tages in ihrem Reich auch die Starken spielen dirfen
und endlich ihrem lebenslang aufgestauten und verdringten Hal} freien
Lauf lassen wollen (vgl. F. Nietgsche: Zur Genealogie der Moral. WW II, S.
791-794).

Fir weitere Informationen zur Héllenproblematik vgl. H. Vorgrimler: Ge-
schichte der Hélle. Miinchen 1993. Einige Hinweise, wie heute von der
Hélle theologisch verantwortlich geredet werden konnte, finden sich bei
Joh. Brantschen: «Gott — die Macht der freien Gewinnung. Eine FuBBnote zur
Holle». In: Gottesgeschichten. FS Fir Gottfried Bachl. Hrsg. von W. Ach-
leitner/U. Winkler. Freiburg i.Br. 1992, S. 192-211; sowie Joh. Brantschen:
Leben vor und nach dem Tod. Mainz 2000 (Topos Taschenbuch 326), S.
97-119.

Auch im letzten Buch des Neuen Testaments, in der Geheimen Offenba-
rung, werde die Gewalt verherrlicht: «Und ich sah einen Engel, der in der
Sonne stand. Er rief mit lauter Stimme allen Végeln zu, die hoch am
Himmel flogen: Kommt her. Versammelt euch zum groSen Mahl GOT-
TES. Freit Fleisch von Koénigen; von Heerfithrern und von Helden.
Fleisch von Pferden und ihren Reitern, Fleisch von allen, von Freien und
Sklaven, von GroBlen und Kleinen ...» (Oftb 19,17£t.).

Die Kirchengeschichte zeige — so Buggle — die Konsequenzen dieser
Gewaltverherrlichung. Als Nachahmer ihres Gottes hitten Christen An-
dersgliubige als «Ketzem und «Hexen» diskriminiert, ausgegrenzt, gefol-
tert und verbrannt. Buggles Konklusion: Die Bibel ist auf weiten Strek-
ken ein grausames, inhumanes Buch, das als Grundlage fiir eine heute
verantwortbare Ethik vollig ungeeignet ist.

Zweifelsohne ist es Buggle durch die Anhiufung der gewaltfeiernden
biblischen Texte gelungen, den unvorbereiteten Bibelleser zu erschrek-
ken. Er kann sich nur fragen: Wie ist das alles zu verstehen?

Buggles Arger tiber christliche (und jiidische) Theologen, die diese
grauenvollen Texte verharmlosen, gar verschweigen, ist verstindlich. We-
niger verstindlich ist, daB} ein Professor fiir klinische Psychologie bibli-
sche Texte so buchstabenfromm liest, wie ein islamitischer Fundamen-
talist seine Koranverse — und offensichtlich nie etwas gehort hat von der
wichtigen «Entdeckung» des Zweiten Vatikanischen Konzils iber die
«Hierarchie der Wahrheiten.

I1. Antwortversuche

In drei Schritten versuche ich ein wenig Rationalitit in diese aufgeregte
Emotionalitit zu bringen. In einem ersten Schritt (1) soll die wichtige



380 Der grausame Gott der Bibel

hermeneutische Regel der «Hierarchie der Wahrheiten» expliziert wer-
den. Dann (2) horen wir die (apologetisch eingefirbten) Antworten eines
katholischen Alttestamentlers. SchlieBlich (3) soll gezeigt werden, wie Je-

sus in Wort und Tat seinen angeblich gewaltfreudigen Vater verstanden
hat.

1. Die Hierarchie der Wahrheiten

Die johanneische Gemeinde hat im meditativ-betenden Rickblick auf
Jesu Wort und Tat (vermutlich gegen Ende des 1. Jahrhunderts) Jesu
Gottesverstandnis im kerygmatischen Satz zusammengefal3t: Gott ist Liebe
(1Joh 4,8 und 16). Ohne hier und jetzt das semantische Feld des Termi-
nus «Liebe» detailliert zu untersuchen, halte ich einfach fest: Liebe ist
nichts Harmloses, sondern das Anspruchvollste, das wir kennen, weil sie
in ihrem semantischen Feld Recht und Wahrheit miteinschliet*, auch
wenn sie mehr als Recht und Wahrheit ist. Folglich gilt: Entweder ist der
ewige Gott Liebe, wie die johanneische Gemeinde glaubt, oder Gott ist
ambivalent: lieb und grausam zugleich. Zweifellos ist der Mensch ambi-
valent: lieb (gar sentimental lieb — wie einige KZ-Aufseher) und grausam
zugleich. Wenn Gott auch so wire, wire er nichts anderes als ein ins Un-
endliche projizierter Mensch-Gott und damit vollig unoriginell.

Wenn Gott aber im johanneischen Sinne Liebe ist und sonst nichts,
ist alles, was diesem kerygmatischen Satz in der Bibel widerspricht, als
menschliche Projektion und menschliches Mi3verstindnis zu deuten —
und mag es sich (wie Buggle gezeigt hat) auch unzihlige Male in der Bi-
bel finden. Die Alternative wire nur diese: Der (ewige) Gott hat sich von
einem gewalttitigen, ehrstichtigen und launischen Orientalen und Patri-
archen allmihlich zum universalen Gott der Liebe — sit venia verbo —
«durchgemausert». Das aber wire nicht nur schlechter Hegelianismus,
sondern widerspriche jedem ernstzunehmenden Gottesbegriff. Folglich
gilt: Nicht Gott hat sich allmihlich zur Liebe durchgerungen, sondern
wir Menschen brauchten soviel Zeit, um schlieBlich — zuletzt unter der
Gabe des Geistes — zu verstehen: Gott ist Liebe — und sonst nichts.> Das
Offenbarungsgeschehen und seine schriftliche Fixierung in der Bibel ist
kein Diktat Gottes. Das Offenbarungsgeschehen ist als langsamer Lern-

*Vgl. Johannes BRANTSCHEN: «Die Originalitit des christlichen Gottes. Randglos-
sen zur Trinitits. In: Praedicando et docendo. Mélanges offerts a Liam Walsh o.p.
Hrsg. v. Barbara Hallensleben/Guido Vergauwen. Fribourg 1998, S. 13ff.

> Der beriihmte Exeget Dominique Barthélemy formulierte so: «Dieu aime se faire
inventer par les coeurs que leur fidélite 4 lui a broyés.» Frei tibersetzt: Gott hat Freude,
wenn die Seinen allmihlich sein wahres Gesicht entdecken. D. BARTHELEMY, in der
(unveroffentlichen) Festschrift fiir Johannes B. Brantschen. Fribourg 1995, S. 180.



Der grausame Gott der Bibel 381

prozeff zu verstehen. Bei diesem Lernprozel haben wir Menschen (bzw.
die biblischen Autoren als unsere Vertreter) unsere primitiven Rache-
und Gewaltphantasien in Gott hineinprojiziert, weil wir tiberzeugt waren:
Mein Feind, beziehungsweise unser Feind, ist automatisch auch der
Feind Gottes. Erst unser Bruder, Heiland und Therapeut, der Jude Jesus
von Nazareth, hat uns entschieden von dieser fatalen Meinung befreit:
Jesus weigert sich — im ersten Bund war das nicht immer so eindeutig —,
Gott in Anspruch zu nehmen, um die Feinde zu bekimpfen. Damit wird
es sinnlos, unsere Feinde zu verfluchen und unsere Rachegeliiste gegen
unsere Gegner in Gott hineinzuprojizieren.

Das jesuanische Gebot der Feindesliebe meint daher auch dies: Du
darfst Gott nicht benutzen, um deine Gegner zu bekimpfen. Der feind-
liche Gegensatz darf nicht so vor Gott gebracht werden, dal3 der Feind
im Namen Gottes verflucht und weggetan wird. Gott ist mehr als «mein
Gott», mehr auch als «unser Gott» im Sinn unserer Gruppe («God ble3
America ...»). Jesus kritisiert das fromme Gott-Haben an seiner empfind-
lichsten Stelle, an der es zugleich menschlich so stark einleuchtet: Wer
will denn im Streit Gott nicht auf seiner Seite wissen? (G. Bachl).

Wird dadurch der menschliche Gegensatz von Gut und Bése, Recht
und Unrecht nicht vergleichgiltigt? Keineswegs. Recht bleibt Recht, und
Unrecht bleibt Unrecht — nichts wird eingeebnet. Aber Jesus besteht dar-
auf, daf3 sich jeder — auch der Unrecht Erleidende — bescheidet, nicht
definitiv vorausgreift, nicht endgiiltig alles weill. Noch ist nichts entschie-
den. Jesus fiihrt einen Vorbehalt ein: Gott ist es, der am Ende der Zeiten
endgiiltig iber Recht und Unrecht entscheidet. Daher haben wir jetzt das
Richten zu unterlassen («Richtet nicht, und ihr werdet nicht gerichtet
werden» (Mt 7,1; vgl. auch Mt 13,4-30).

Wenn also der biblische Hauptsatz lautet: Gott ist Liebe — und alle
grausamen Sitze iber Gott nur Nebensitze sind, die im Lichte dieses
Hauptsatzes zu deuten sind —, stellt sich die Frage: Warum hat Gott
nicht dafir gesorgt, dal3 diese grauenvollen Sitze tber ihn gar nicht in
der Bibel erscheinen? Antwort: Gott nimmt uns und unsere Verstehens-
bedingungen radikal ernst. Die biblischen Autoren sind keine Marionet-
ten Gottes. Die Bibel ist kein Diktat Gottes. Weil Gott uns ernst nimmt,
missen wir unsere allzu menschlichen Gedanken tber Gott — im
Schweille unseres Angesichts und in der Kraft des Geistes — allmahlich
selber zuriicknehmen. Was wire das fur ein Gott, der stindig eingreift,
wenn wir Naivititen Gber in erzihlen, gar ihn mit unseren Projektionen
verleumden?

Das unheimliche Schweigen Gottes angesichts der Vernichtung sei-
nes auserwihlten Volkes in den Konzentrationslagern des 20. Jahrhun-



382 Der grausame Gott der Bibel

derts 1aBt uns ein wenig erahnen, wie ernst Gott unsere Freiheit nimmt,
auch wenn wir sie verbrecherisch zum Genozid miBlbrauchen.®

2. Ein katholischer Alttestamentler und seine Vision des gewaltfreudigen Gottes

Wenn ich Herrn Gorg’ richtig verstehe, scheint er drei hermeneutische
Regeln zu kennen, die uns helfen konnten, die irritierenden Texte des
gewalttatigen Gottes der hebriischen Bibel zu relativieren.

a) Brste hermeneutische Regel: Die grauenvollen biblischen Texte
uber Gott dirfen nicht historisch verstanden werden. Sie sind samt und
sonders «mythologisch infizierts.

Die populiren Erzdhlungen — so Gorg — dienen als Vehikel, mit de-
nen Jahwe seinem Volk zu verstehen geben will, dal es weder Chaos
noch bose Gewalten zu fiirchten hat, solange es — in welcher Situation es
sich auch befinden mag — seinem Gott treu bleibt. Einige Beispiele:

- Der inhumane Auftrag Gottes an Abraham, seinen Sohn Isaak zu
opfern, «hat keinen historischen Ablauf ... es geht um eine paradigmati-
sche Demonstration. Abraham ist ein Prototyp des Menschen, der in
extremer Situation steht und trotzdem Gott vertrauen soll.»® Um diesem
Gedanken plastisch Ausdruck zu geben, «erfindet» der biblische Autor —
so darf man iberspitzt sagen — die fiirchterliche Geschichte von Abra-
ham, der auf Geheill Gottes seinen einzigen Sohn Isaak schlachten soll.

- Die drastische Schilderung in Ex 12,12-13: «In dieser Nacht gehe
ich, Jahwe, durch Agypten und erschlage jeden Erstgeborenen bei
Mensch und Vieh. Uber alle Gétter Agyptens halte ich Gericht, ich, Jah-
we. Das Blut an den Hiusern, in denen iht wohnt, soll ein Zeichen zu
eurem Schutz sein. Wenn ich das Blut sehe, werde ich an euch voriibet-
gehen, und das vernichtende Unheil wird euch nicht treffen, wenn ich in
Agypten dreinschlage.» Gérgs entmythologisierende Deutung dieset Ge-
schichte hebt hervor, dafl «die Vernichtung der Erstgeburt nicht im Sin-
ne einer physischen Totung zu verstehen ist ... Vielmehr soll die Gefiht-
dung, die von Agypten ausgeht, in ihrer Substanz endgiiltig zerstort wer-

6 Gott respektiert unsere Freiheit, derweil seine kirchlichen Diener — aus Angst vor
der Freibeit — stindig mit dem Drohfinger zeigen, BuBschweigen verhingen, Theologen
das Katholische absprechen (vgl. L. Boff, H. Kiing, E. Drewermann), nur weil diese
Theologen etwas erzihlen, was dem Dogmatismus der «unfehlbaren» Glaubenswichter
widerspricht. Es gibt keinen groBeren Gegensatz als das Schweigen Gottes angesichts
der Tragddie von Auschwitz einerseits und dem nervésen, gar lieblosen Agieren seiner
Glaubenswichter andererseits. Man darf den Glaubenswichtern nur empfehlen, einmal
im Jahr die Erzihlung Dostojewskis tiber den GroBinquisitor meditierend zu lesen.

" Manfred GORG: Der unheilvolle Gott. Die Bibel im Bann der Gewalt. Diisseldorf
1995,

8 Ebd., S. 120f.



Der grausame Gott der Bibel 383

den; sie soll fur alle Zukunft keine Kraft mehr besitzen, nie mehr in der
Lage sein, Israel zu bedrohen.»’ Israel hat von Agypten nichts zu befirch-
ten — solange es Jahwe treu bleibt.

- Auch die mythologische Erzihlung von der Ertrinkung des agypti-
schen Heeres — so Gorg — darf nicht wortlich verstanden werden. Sie
will nur sagen, dall Gottes Souverinitit das Chaos und die lebensbedro-
henden Michte zuriickdringt, damit Israel Giberleben kann. «Wir diirfen
nicht einen inhumanen Akt Gottes hineininterpretieren, denn es bleibt
unbestritten, dal3 wir Gott verstehen missen als denjenigen, der das Cha-
os und die Zerstérung zugunsten des Lebens iiberwindet. Das ist das
bleibende und entscheidende Grundbekenntnis — und unter dem Sog
dieses Bekenntnisses missen wir auch die Geschichte sehen. Es geht bei
dem Schicksal der Agypter nicht um die Zerstérung von Einzelexisten-
zen, nicht um einen grandiosen inhumanen Akt gegen Individuen, son-
dern um einen Schlag gegen das Chaos. ... Die Agypter, die im Text gar
nicht mit FEinzelnamen oder als Einzelpersonen vorgestellt werden, ste-
hen als Reprisentanten der chaotischen Lebensgefahr fiir Israel da. Das
ist fur den Erzihler die wichtigste Intention.»'

Dieser Grundgedanke ist — so Go6rg — auch leitend fiir bestimmte
Psalmen, in denen die Gegner verflucht werden — ein stindiges Skanda-
lon fur Menschen, die sich dem Psalmengebet hingeben. Auch hier bleibt
Gorg seinem «ceterum censeow» treu: Es sind nicht inhumane Akte gegen
Individuen gemeint, sondern die Gegner treten «wie Schauspieler in ei-
nem Welttheater auf, die das Bdse charakterisieren. Hier scheint ein
menschliches Grundbediirfnis zum Tragen zu kommen: eine Instanz zu
suchen, die wirklich tUber alles Zerstorerische und Lebensbedrohende er-
haben bleibt. Der biblische Gott will vom biblischen Autor verstanden
werden als der, der trotz und gerade angesichts der Bedrohung seine ma-
jestitische Position behilt ...»!"

b) Die zweite hermencutische Regel die ich bei Gorg gefunden zu
haben meine und die das bisher Gesagte noch unterstreicht, heil3t: Weil
die Gotter der anderen Religionen auch tétende und mordende Gotter
sind, will Tsrael durch noch grausamere fiktive Erzdhlungen nachweisen,
daB sein Gott Jahwe auch diesen Géttern tiberlegen ist.

Da Go6rg mit diesen zwei hermeneutischen Regeln nicht ganz zufrie-
den ist, bringt er noch eine dritte:

? Ebd., S. 141.
10 Ebd., S. 146.
1 Ehd., S. 147.



384 Der grausame Gott der Bibel

¢) «Der schlagende Gott ist die eine Seite der Medaille. Die andere
Seite, der heilende, aufrichtende, fiirsorgliche Gott 1iB3t sich in biblischer
Perspektive nicht ohne das Bild des schlagenden Gottes verstehen.»!?
Damit tragt Gorg aber eine Ambivalenz in Gott hinein, die nicht unpro-
blematisch ist. G6rg méchte mit seiner Differenzierung die Rede vom
«ieben Gott» vor der Verharmlosung schiitzen. Im «lieben Gott» sieht er
eine Verniedlichung der Majestit und Souverinitit Gottes. Hier aber
liegt ein Miflverstindnis vor. Die systematische Theologie redet nicht
vom «lieben Gott», sondern vom «Gott, der Liebe ist», und diese Liebe
schlieBt — wie schon angedeutet — Wahrheit, Recht, Macht und Souveri-
nitit mit ein. Gott wird auch zornig. Warum? Weil er es nicht ertrigt,
dal} die Menschen, die er liebt, einander kaputt machen. So darf man sa-
gen: Die anthropomorphe biblische Rede vom Zorn Gottes ist nichts
anderes als das Nachtgesicht seiner Liebe. Wer nie zornig wird, wenn er
sieht, wie seine Liebsten sich zerstoren, gerit in den Verdacht, seine Lieb-
sten gar nicht zu lieben. Die biblischen Metaphern von der Reue Gottes,
vom Zorn Gottes sind Variationen der Liebe Gottes in einer konkreten
Situation. Es bleibt dabei: Der christliche Gott ist Liebe — und sonst
nichts. Allerdings fillt es uns Kindern von Adam und Eva schwer, Gott
als Liebe zu glauben und zu denken. Reine Liebe ist uns unheimlich. Der
dreinschlagende, beleidigte Gott, der selbstverstindlich auch unendlich
barmherzig ist, ist uns verstindlicher, weil er ein ins Unendliche proji-
ziertes Bild des Menschen ist.

3. Jesus der Interpret des Vaters, oder: Jesu Umgang mit der Gewalt

Wie steht es mit der Gewalt im Neuen Testament? Ich beschrinke mich
auf drei Beobachtungen.

a) Jesus ist nicht gekommen, um — wie Buggle meint — durch den
schrecklichen Tod am Kreuz die vermeintlich verletzte Ehre Gottes zu
sithnen. Was wire das fiir ein Gott, der durch Blut und Schmerzen be-
sanftigt werden multe? Gott will weder das Kreuz seines Sohnes, noch
will er die unzihligen Kreuze seiner Kinder. Gott braucht keine Wieder-
gutmachung seiner Ehre. Gott hat vielmehr seine Ehre darin gesetzt, da}
der Arme, Ausgegrenzte, Beleidigte gliicklich werde. Der lebendige
Mensch, das ist die Ehre Gottes, wie Irenius noch wullte. Wenn Gott
die Siinde nicht ertragen kann, so nicht deshalb, weil dadurch seine Ehre
verletzt wiirde, sonst wire Gott nicht so diskret. Gott kann die Stinde
deswegen nicht ertragen, weil er nicht will, daf} die Menschen, die er gern
hat, sich gegenseitig zerfleischen.

12Ebd., S. 142.



Der grausame Gott der Bibel 385

Folglich hat Gott seinen Sohn, den Juden Jesus von Nazaret, in un-
sere Welt geschickt, um uns durch Jesu Wort und Tat zu sagen, dall ER
uns alle gern habe. Jesus kam — verkurzt geredet — ans Kreuz, weil ihm
die Sadduzzier und Pharisier von damals (und heute) diese phantasti-
sche Botschaft nicht glaubten: «Gott hat euch alle — auch die Ausge-
grenzten, Beleidigten und vor allem die Bettelarmen — «erriickt gern.»
Diese jesuanische Botschaft wurde als Gotteslisterung empfunden. So
geriet Jesus angesichts des Unglaubens der «Frommen» in eine Situation,
in der er der Botschaft seines Vaters nur so treu bleiben konnte, dal3 er
sich kreuzigen lie§ als Gottesldsterer. «Wenn ihr mir nicht glaubt, so
glaubt doch, wenn ich mich kreuzigen lasse fiir diese einmalige Botschaft
meines Vaters.» Am Kreuz schreit die Liebe. Wann werden wir verste-
hen?!3

Zweifellos wire dieser Ansatz vielfach zu prizisieren und zu nuan-
cieren. Hier und jetzt geht es mir nur um die Richtung, in der das Kreuz
Jesu zu sehen ist. — Wer hingegen das Kreuz Jesu als Blutopfer deutet,
das notig war, um den beleidigten Vater zu verséhnen, treibt Theologie
aus dem Bauch heraus. Diese «Bauchtheologie» leuchtete meiner guten
Mutter immer ein: Wenn ich sie nach dem Sinn des Kreuzes fragte, er-
zihlte sie mir etwas von Genugtuung fiir die Stinden der Welt. Daf3 auch
der grofle Anselm von Canterbury dieser Bauchtheologie nicht ganz ent-
kam, fand auch der junge Ratzinger problematisch und meinte, dadurch
werde das Gottesbild «in ein unheimliches Licht getaucht»!*.

b) Was aber mache ich mit Jesu Drohworten und Jesu Wehrufen:
«Weh euchl» «Weichet von mirly Jedes einzelne Drohwort und jeder
Wehruf mifite zuerst einmal in seinem Kontext auf seine Redeabsicht
hin abgehort werden. Dabei wire genau zu kliren, welches Jesu Grund-
ton ist und was Ubermalung der nachésterlichen Gemeinde in ihrer po-
lemischen Auseinandersetzung mit der Synagoge. Das alles ist Aufgabe
des Fachexegeten. Als Systematiker kann ich — quasi a prioti — nur dies
sagen: Mit zahlreichen Wehrufen und Drohworten droht Jesus denen,
die den menschenfreundlichen Gott, dessen Gesetz Freiheit heil3t, zu-
gunsten ihrer Vorurteile und Privilegien nicht zum Zuge kommen lassen
wollen. «Weh euchly», die ihr den kleinen Leuten unertrigliche Lasten auf-
erlegt im Namen eures selbstgebastelten Gottes. «Weh euchly, ihr schlie3t
euch selber aus, wenn ihr die Stunde der Gnade nicht erkennen wollt.

13 Ahnlich sieht es auch der peruanische Befreiungstheologe Gustavo GUTIERREZ,
der inzwischen Dominikaner geworden ist. Vgl. sein Buch: Von Gott sprechen in
Unrecht und Leid. Jiob. Mainz 1988, S. 144f.

" Vgl. Joseph RATZINGER: Einfithrung in das Christentum. Miinchen 1968, S. 186f.



386 Der grausame Gott der Bibel

Ferner darf man sagen: Jesu Drohworte sind eine Art Therapie. Jesus
der Heiland — oder mit Hanna Wolf und Eugen Drewermann geredet:
Jesus der Therapeut — widersteht um der Heilung willen denen, die sich
selbst zerstéren, indem er um ihrer Heilung willen unerbittlich ihre kol-
lektiven und personlichen Schatten aufdeckt. Jesu Zorn ist als Moment
seiner Therapie zu sehen: Der Zorn ist der Wirklichkeitswille der Liebe.

Vielleicht kénnte man noch dies hinzufiigen: Jesus hat als Sohn Isra-
els, d. h. als Sohn einer teilweise auch gewalttitigen Tradition, gewaltta-
tige Worte aufgegriffen, um nach Art einer psychoanalytischen Katharsis
das Verdringte verbal/ bewufit zu machen, um es dann in seiner men-
schenbefreienden Praxis zu tiberwinden.

Jesus hat in seiner Praxis, auf die es letztlich ankommt, auf Gewalt
gegen Personen verzichtet (das Umwerfen der Geldwechslertische im
Tempel ist wohl der einzige Gewaltakt Jesu, der aber nicht den Geld-
wechslern als Personen galt). Was wir bei Jesu Verhalten sehen, ist dies:
Nicht die Gewalt kann das besiegen, was Jesus besiegen will: das Bose
des Herzens. Jesus 146t das Bose in der Welt an sich selbst auslaufen, oh-
ne zuriickzuschlagen, ohne selbst das Prinzip der Zerstérung und Gewalt
zu praktizieren. Mag die Welt ihre Siege darin sehen, die Gegner zu ver-
nichten, sieht Jesus seinen Sieg darin, das verhirtete Herz des Gegners
zu gewinnen. Jesus wollte uns zu verstehen geben, daf} nicht die Gewalt
das Bose des Herzens besiegen kann. Als Petrus zum Schwert greift, um
Jesus zu retten, sagt ihm Jesus: «Steck dein Schwert ein, denn alle, die
zum Schwert greifen, werden durch das Schwert umkommen.»

Jesus ist kein naiver Schwirmer: Er nimmt die Welt, wie sie ist, mit
threm Rache- und Vergeltungsinstinkt, und er iberwindet diese negati-
ven Instinkte in doppelter Weise: Erstens so, daB Jesus das Ubel und das
Bose an sich auslaufen 1a3t, ohne zuriickzuschlagen, wie es in 1Petr 2,23
heillt: «Er wurde geschmiht, schmihte aber nicht, er litt, drohte aber
nicht.» Wer ndmlich zuriickschligt, tritt in die Spirale der Gewalt ein, de-
ren Ende nicht abzusehen ist.

Zweitens — und vor allem — Giberwindet Jesus das gewalttitige Rache-
und Vergeltungsprinzip, indem er sterbend seinen Henkern verzeiht.
Nur das Opfer kann verzeihen. Jesus stellt so sterbend dem Haf3 und der
Gewalt der Welt das entgegen, was allein im Stande ist, diesen HalB3 zu
brechen: das VERZEIHEN.

Durch das Verzeihen bricht etwas wirklich Nexes in unsere alte Welt
ein, weil Verzeihen weder Vergessen noch Verdringen meint, sondern
ein mutiger Akt des wachen Menschen ist, der die Faszination des Bésen
aufbrechen und dem Feind aus seiner Isolation heraus helfen will. Nicht
Gewalt vermag Gewalt zu brechen! Einzig das Verzeihen — als Akt
schopferischer Freiheit — gewihrt dem anderen die Chance, aus seiner



Der grausame Gott der Bibel 387

Isolation herauszufinden und zu einer neuen Gemeinschaft zuriickzufin-
den. In Jesu Praxis ist keine Spur von Gewalt gegen Menschen zu finden.

¢) Was Jesu Hoéllendrohungen betrifft, gilt es ein Doppeltes zu be-
achten:

Erstens hat Jesus die Holle nicht erfunden. Hollenvorstellungen ge-
horten zur Zeit Jesu zu den Plausibilititen der alten Welt (ihnlich wie
heute in vielen Kreisen dieser Welt der Reinkarnationsglaube zu den
Plausibilititen gehort). Jesu Hollenandrohungen sind zweitens vor allem
therapeutischer Art und sind nicht Informationen iiber eine kommende
Welt.1>

Damit beende ich meine Klarstellungen. Da Jesus der Hermeneut
des Vaters ist — «Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen» —, gilte
es nun, diese einfachen Beobachtungen in Gott zu verankern, was einen
neuen Artikel n6tig machen wiirde. So mogen denn meine Fragmente ei-
nige trosten, andere erziirnen. Dall amerikanische Fernsehprediger die
Bibel in einer ersten Naivitit lesen (d. h. alles wortlich nehmen und iiber
biblische Widerspriiche hinweggehen), mag verstindlich sein. Dal3 aber
ein europiischer Professor, der durch die Aufklirung hindurchgegangen
ist und in der Post-Moderne lebt, die Bibel nicht in einer guweiten Naivitit
zu lesen vermag, ist doch etwas erstaunlich.

15 Vgl. hierzu die wichtige Aussage des jungen Ratzingers: Es darf gesagt werden,
«dall das Dogma von der Holle primir dem Menschen nicht informativ etwas vom Jen-
seits, sondern kerygmatisch etwas fiir sein jetziges Leben, ihm jetzt und hier Betreffen-
des sagt, das ihm Wegweisung fir sein Dasein vor Gott, nicht aber Wesenserkenntnis-
se uber bisher unbekannte Gegenstinde bieten will. ...» Joseph RATZINGER: Art. «Hol-
le», in: LThK, 2. Aufl., 1960, S. 448.



	Der grausame Gott der Bibel : einige Lesehilfen für Nichttheologen

