
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: "Linguaggio, conoscenza e libertà" : note in margine alle questioni 26 et
27 del commento di Francesco de Marchia al II libro delle Sentenze

Autor: Suarez-Nani, Tiziana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tiziana Suarez-Nani

«Linguaggio, conoscenza e libertà»

Note in margine alle questioni 26 et 27 del commento
di Francesco de Marchia al II libro delle Sentence

Cogliamo l'occasione del cinquantesimo di pubblicazione della Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie — una rivista che per decenni ha

dato spazio a contributi che abbracciano un ampio orizzonte della storia
della filosofia e della teologia — per proporre alcune riflessioni di una ri-
cerca ancora in fieri: si tratta della concezione angelologica di Francesco
de Marchia1, un autore che sta emergendo a poco a poco dall'ombra della
storia grazie ad alcune iniziative di edizione dei suoi scritti e di studi ad
essi relativi2. Le pubbücazioni che gü sono state dedicate sino ad ora te-
stimoniano in maniera eloquente delfinteresse et del valore del suo pen-
siero nonché dell'utilità e della necessità di proseguire nello studio di

questo autore, che rappresenta peraltro un anello importante — tra
Giovanni Duns Scoto e Guglielmo di Ockham — nello sviluppo della filosofia

degli inizi del XIV secolo3.

1 Per la biografia di questo francescano, nato attorno al 1290, morto poco dopo il
1344 e legato da vicino alle vicende relative alla polemica sulla povertà condotta dalla
corrente degli spirituali agli inizi del XIV secolo, si veda: P. VlAN, «Francesco della
Marca», in: Dizionario biografico degli Italiani, vol. 49, Roma 1997, 793—797 e C. SCHA-

BEL, «Francis of Marchia», in: Stanford Encyclopedia of Philosophy (on line), 2001,
dove si troverà anche una bibliografia dei principali lavori su questo autore.

2 Negli articoli sopra citati si troveranno le indicazioni relative agli scritti già editi;
l'opéra più importante di Francesco de Marchia — le Quaestiones in libros Sententiarum —

non è ancora stata editata, ma è oggetto di alcuni progetti di edizione: dal canto nostro,
ci proponiamo di contribuire ad una migliore conoscenza del pensiero di De Marchia
con l'edizione, in corso di preparazione, delle Quaestiones in II Sententiarum e con l'esa-
me delle questioni angelologiche. Un primo studio da noi preparato («Discursivité ou
saisie intuitive? La modalité de la connaissance angélique selon François de Marchia»)
è in via di pubblicazione, in versione abbreviata, negli Atti del Congresso internazio-
nale della S.I.E.P.M tenutosi a Porto nell'agosto 2002.

3 L'importanza e l'originalità del pensiero di Francesco de Marchia appaiono, ad

esempio, nella sua trattazione della problematica cosmologica, in quella della questione
dell'infinito o ancora in quella della conoscenza dei futuri contingenti: si veda in pro-
posito N. SCHNEIDER, Die Kosmologie des Franciscus de Marchia, Leiden 1991;



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 355

In questa sede ci limiteremo a proporre alcuni elementi délia sua
concezione del linguaggio e délia conoscenza angelici, elementi che egli
esamina in un dialogo ininterrotto con la cultura francescana dell'epoca.
Ci baseremo in particolare sulla prima parte4 del commenta di Francesco
de Marchia al II libro delle Sentence — un commento redatto sotto forma
di quaestiones — che si conclude con la discussione di due temi: la causalità
del linguaggio — Utrum angélus loquens causet in illo cui loquitur actum intelli-
gendi — e la possibilità che un angelo conosca i pensieri degli altri — Utrum
unus angéluspossit videre cogitationes alterius. Da un punto di vista filosofico,
occorre rilevare che la problematica sottesa a questi interrogativi è quella
dell'intersoggettività angelica, cioè délia relazione instaurata dal linguaggio

e dei limiti di taie relazione in termini di conoscenza. L'esame di

queste due quaestiones présenta un duplice interesse: esso ci fornirà innan-
zitutto chiarimenti utili sul tema del linguaggio e délia conoscenza, di cui
De Marchia si préoccupa di tracciare il contorno e di precisare i limiti.
D'altro canto, dal momento in cui il marchigiano élabora la propria teo-
ria attraverso il confronto con le maggiori opzioni emerse in ambiente
francescano a cavallo tra il XIII e il XIV secolo, la sua trattazione
présenta anche un notevole interesse storico in quanto permette di ritrovare
gli elementi di un importante dibattito all'interno délia cultura francescana.

In realtà, l'insieme delle quaestiones che compongono questo
commento delle Sentence si présenta come una discussione attraverso la quale
il nostro autore précisa sempre la propria posizione rispetto a quella di
una serie di confratelli da lui scelti quali interlocutori principali. Tra questi,

Giovanni Duns Scoto occupa un posta particolare: nelle due temati-
che che prenderemo in considerazione egli rappresenta l'interlocutore
principale, sia per l'autorevolezza délia sua posizione, sia perché essa, av-
vicinandosi più delle altre a quella di De Marchia, fornisce a quest'ultimo
un termine di confronto grazie al quale egli précisa poi criticamente la

propria concezione. Ne risulta, all'esame storico, il quadro dinamico di
una scuola francescana che non subisce passivamente l'insegnamento di

R. FRIEDMANN, «Francesco d'Appignano on the Eternity of the World and the actual
Infinite», in: D. PRIORI (ed.), Atti del 1° Convegno internazionale su Francesco
d'Appignano, Appignano 2002, 83—101; C. SCHABEL, Theology at Paris, 1316—1345, Ash-
gate 2001, 189-219.

4 Quella che De Marchia chiama «prima parte» del suo commento al II libro delle
Sentence è preceduta da una serie di 12 «quaestiones» sul tema della creazione e delle
realtà create nel loro rapporto con il Creatore: nel codice della Biblioteca Vaticana «Vat.
Barberini lat. 791», che è il nostro codice principale di riferimento, esse occupano i fo-
gli Ira—25vb.



356 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

un maestro del calibro di Duns Scoto, ma che lo assimila discutendolo
liberamente5.

I. La causalità del linguaggio

Il quesito sulla causalità esercitata dal linguaggio angelico emerge a par-
tire dal presupposto che l'angelo possa e sappia effettivamente espri-
mersi: è questo un dato che De Marchia dà per scontato. Si tratta infatti
di un dato di fede6, corroborato dall'idea che quanto più una natura è

perfetta, tanto più e tanto meglio essa saprà comunicare. Per questo, cosi
corne l'uomo si esprime e comunica con i suoi simili secondo una moda-
lità superiore a quella degli animali, cosi l'angelo è in grado di esprimersi
attraverso un linguaggio più perfetto di quello umano7. L'uomo comunica

infatti attraverso segni sensibili, mentre l'angelo ricorre unicamente
a segni intelligibili8. A partire da questo presupposto, De Marchia si

propone dunque di chiarire quale sia la causalità esercitata dal linguaggio pu-
ramente intelligibile delle sostanze separate, vale a dire che cosa esso

provochi nell'interlocutore: quid est de modo quo loquitur sive quid causat in
audiente et quid sic loquitufl.

Sullo sfondo di questi chiarimenti, la quaestio 26, peraltro piuttosto
breve, è strutturata in tre parti: la prima présenta due posizioni che ven-
gono poi rapidamente criticate e accantonate; la seconda présenta e di-

5 A qnesto proposito rimandiamo all'articolo di C. BÉRUBÉ, «La première école
scotiste», in: Z. KALUZA/P. VlGNAUX (ed.), Preuves et raisons à l'Université de Paris.
Logique, ontologie et théologie au XlVe siècle, Paris 1984, 9—24.

6 La stragrande maggioranza dei medievali difendeva la realtà di un linguaggio
angelico in base ai vari passi délia Bibbia in cui gli angeli erano detti esprimersi per tras-
mettere i messaggi di Dio agli uomini; i principali testi di riferimento erano i seguenti:
I Dettera ai Corinti 13,1; Isaia 6,3; Daniele 9,22.

7 Cfr. FRANCESCO de MARCHIA, Quaestiones in secundum Sententiarum, qu. 26, co-
dice Vat. Barberini lat. 791, foglio 54vb: «Hic in ista quaestione supponitur unum quod
est in omnibus fîdelibus: supponendum videlicet quod unus angélus potest loqui et
suos conceptus exprimere alteri. Quanto enim natura perfectior, tanto ipsi distinctius
et perfectius possunt sibi ad invicem suos conceptus mutuo explicare, sicut homo per-
fectius loquitur et explicat alteri suos conceptus quam animalia bruta» (trascrizione
nostra)

8 Cfr. ibid.: «Hoc igitur supposito, videlicet quod angélus perfectissime loquitur,
suos conceptus alteri explicat non per signa sensibilia, sed intelligibilia. Modus enim
loquendi eorum correspondet modo operandi: angélus autem operatur intelligibiliter,
non sensibiliter; ergo et sic loquitur».

9 Ibid.



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 357

scute la concezione di Duns Scoto10, e la terza chiarisce la tesi difesa dal

nostro autore.
La prima opzione presa in considerazione è quella secondo la quale il

linguaggio angelico non rappresenterebbe una realtà in senso stretto, ma
consisterebbe in un semplice «non occultare.», vale a dire in un «lasciar ve-
dere» che non implica l'esercizio di un atto vero e proprio11. Questa po-
sizione è confutata rapidamente da De Marchia, che ne rileva l'incongru-
enza: infatti, nella misura in cui un simile «non nascondere» richiedesse la
rimozione di un ostacolo, ciô esigerebbe un agire vero e proprio, cioè
qualche cosa di positivo e non un semplice «lasciar vedere»; se invece il
«non nascondere» consistesse in un «atto» puramente negativo, cioè nel
non fare nulla per occultare, in tal caso bisognerebbe ammettere la con-
seguenza — peraltro assurda — che un muto «parla» e si manifesta per il
semplice fatto di non nascondere il proprio pensiero12. Il nostro difende
per-ciô la tesi che il linguaggio è una realtà vera e propria e che esso
implica l'esercizio di un atto specifico: attraverso quest'atto il soggetto co-
munica volontariamente qualcosa di sè ed agisce sul suo interlocutore13.
L'adozione di questa tesi esige allora di chiarire in che cosa consista la

10 Queste due parti formano il primo articolo délia quaestio 26.
11 Quaestio 26, 54vb: «Quantum ad primum dicunt aliqui quod angelum loqui alteri

angelo non est aliud quam suum sibi non occultare».
12 Ibid.: «Confïrmatur, quia aut angélus non occultare conceptum alteri, puta ei cui

ipse loquitur, est per aliquid positivum, puta per remotionem alicuius obstaculi, quo
existente ille alius non potest conceptum istius videre, modo quo aliquis extra domum
clausam non potest videre ea quae sunt intus in domo ratione obstaculi interpositi, aut
hoc tantum est per meram negationem, videlicet per non agere ad occultationem sui
scilicet conceptus; ergo per negationem loquens manifestaret conceptum sui audienti.
Quod nihil est, quia tunc per eandem rationem mutus loqueretur et manifestaret suum
conceptum alteri, cum non agat ad occultationem».

13 Ibid.: «Et ideo dico aliter, quod unus angelus vere loquitur alteri non tantum
negative, ut dicis, videlicet non occultando conceptum, quia istud non est loqui, sed vere
et realiter causando in ipso audiente cui loquitur». Qui Francesco de Marchia ricalca il
pensiero di Duns Scoto: nella ~Lectura in II Sent, d. IX, qu. 1—2 (ed. C. BALIC, Roma
1993, 29) si legge infatti che «non video quomodo loquitur ei nisi aliquid causet in eo»,
e ancora: «ad hoc quod loquatur ei (sc. alteri angelo) oportet quod aliquid causet in eo
(aliter non magis sibi loqueretur quam alteri)» (38). Siamo qui in presenza di una pro-
spettiva ben diversa da quella di Tommaso d'Aquino, secondo il quale «angelus
loquens nihil facit in angelo cui loquitur» (De veritate, qu. IX, a. 5, ad 2), poiché il lin-
guaggio angelico è assorbito nell'intenzionalità del locutore (rimandiamo in proposito
al nostro studio: Connaissance et langage des anges selon Thomas d'Aquin et Gilles de

Rome, Paris 2003, 185—207). Questo non ci permette tuttavia di ritenere che gli
«aliqui» cui si riferisce De Marchia indichino Tommaso d'Aquino: costui infatti distingue
esplicitamente il linguaggio dal pensiero proprio per affermare la positività e il valore
del parlare angelico, che non considéra in alcun modo corne un semplice «non nascondere».



358 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

pratica linguistica e che cosa il linguaggio angelico susciti o produca nel
suo destinatario.

Anche rispetto a questo interrogativo le opzioni sono molteplici.
Procedendo per eliminazione, De Marchia esclude che il linguaggio possa
causare nell'interlocutore una disposizione (habitus) o una rappresenta-
zione (species)14, poiché queste sono realtà permanenti, mentre il prodotto
del linguaggio, sia angelico che umano, è una realtà instabile e transeunte.
Un'altra possibilità consiste nel ritenere che esso susciti un atto di intelle-
zione o un verbo intelligibile15: anche questa soluzione appare tuttavia in-
soddisfacente agli occhi del nostro autore, che la critica rifacendosi in
particolare all'opinione di Enrico di Gand. Costui, in base alla distinzione
tra concetto determinato e concetto vago o confuso, sosteneva che il
linguaggio produce nell'interlocutore un concetto confuso quale espres-
sione del concetto determinato del locutore16. Ma De Marchia osserva in
proposito che tale distinzione riguarda il contenuto, vale a dire l'oggetto
dell'atto di intellezione, e non l'atto stesso; ora, visto che il linguaggio
angelico dovrebbe suscitare nell'interlocutore un atto di comprensione
del messaggio a lui rivolto, un linguaggio che producesse una nozione

vaga di ciô che è determinato non esplicherebbe la propria funzione, poiché

esprimerebbe il messaggio in maniera inadeguata17.

14 La tesi che il linguaggio produce una «species» è sostenuta da GUGLIELMO DI
WARE, In II Sententiarum, d. X, qu. 1—2: «Quid autem si esset vacuum et angeli essent
distantes ab invicem? Dico breviter quod numquam possent loqui ad invicem, quia
non esset in quo fieri posset ilia species quae debet multiplicari ad alium angelum. Si tamen
non fièrent distantes, ponendo adhuc vacuum, possent ad invicem loqui, quia ilia species

immediate fieret in alio angelon (corsivo nostro; questa citazione è tratta dall'edizione
della / J-dura in II Sententiarum di Duns Scoto curata da C. BALIC, Roma 1993, 31—32).

15 Cfr. FRANCESCO DE MARCHIA, Quaestio 26, 55ra: «Unde videtur quod hoc esse

loqui intelligitur, videlicet causare in audiente verbum intelligibile. Quod quidem est
ipse actus intelligendi, sicut etiam loqui sensibiliter est causare aliquod verbum sensi-
bile».

16 Ibid.: «Et dicunt aliqui quod angelus causat in audiente actum intelligendi sive

conceptum. Distinguunt tamen de conceptu: est enim quidam conceptus signatus, ut
Petrus, et alius vagus, ut quidam homo. Tunc dicunt isti quod loquens causat in intel-
lectu audientis conceptum non signatum, sed vagum. Ipse tamen habet in se conceptum

signatum. Unde de eo de quo angelus loquens habet conceptum signatum causat
in audiente conceptum vagum». Cfr. ENRICO DI GAND, Quodlibet V, qu. 15, Lovanio
1518, fol. 181s: «consimiliter angelus singulare signatum cognitum a se dicta revela-
tione alteri loquendo non potest exprimere nisi per verba sua, quae sunt conceptus in-
dicantes singulare vagum: ita quod semper de signatis singularibus fit locutio per sin-
gularia vaga: nec potest unus angelus sub eadem signatione sub qua ipsi revelatum est,
alteri loquendo manifestare».

17 Ibid.: «Sed contra hoc arguo, quia distinctio conceptus vagi et signati est per ra-
tionem obiecti. Non enim accipitur distinctio istorum conceptuum penes actum conci-



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 359

Tuttavia, prima di accantonare definitivamente questa opinione, De
Marchia ne considéra un'altra variante, che egli giudica più degna di nota
perché più razionale. Si tratta dell'opinione di Giovanni Duns Scoto, se-
condo il quale il linguaggio angelico causa nell'interlocutore un atto di
intellezione o un concetto determinato quanto quello del locutore18. La
ragione addotta dal Dottor Sottile è molto simile all'argomento con il
quale De Marchia ha criticato Enrico di Gand: secondo Duns Scoto in-
fatti, lo scopo del linguaggio è di produrre un'espressione adeguata del

messaggio; per questo, l'angelo che parla intende provocare nel destina-
tario un atto di intellezione, cioè di comprensione del messaggio che gli è

indirizzato; ora, secondo Scoto è proprio questa la causalità esercitata dal

linguaggio angelico, che è in grado di trasmettere un'espressione adeguata

del messaggio e di suscitarne la comprensione19. Il Dottor Sottile giu-
stifica questa capacità in base all'idea che qualsiasi agente contenente vir-
tualmente un effetto o un atto determinato puô produrlo in qualsiasi
altro soggetto passivo avente la stessa natura; ne segue che, dal momento
in cui un angelo contiene virtualmente un atto di intellezione, egli potrà
provocare lo stesso atto in qualsiasi altro soggetto angelico20. La posi-
zione di Scoto afferma perciô che il linguaggio degli angeli è in grado di
causare nel destinatario un atto di conoscenza dell'oggetto (vale a dire

piendi. Sed angélus loquens non primo imprimit sive causât in audiente obiectum, sed

actum intelligendi. Ergo cum habeat in se conceptum signatum, si causât in aliquo
conceptum vagum, non exprimit sibi conceptum quem habet».

18 Ibid.: «Et ideo est alius modus dicendi rationabilior, quod angélus loquens primo
causât in intellectu audientis conceptum sive actum intelligendi etiam proprium signatum».

Cfr. GIOVANNI Duns Scoto, ~Lectura in II Sent., d. IX, qu. 1—2, 30 e 37:
«Angelus habens cognitionem actualem de aliquo cognoscibili, potest loqui alteri angelo
causando in eo cognitionem actualem immediate de illo intelligibili quod sibi notum
est»; «sicut species in intellectu angeli est principium activum ad causandum intellec-
tionem in eo, ita etiam potest causare in intellectu alterius».

19 Cfr. FRANCESCO de Marchia, Quaestio 26, 55ra: «Hoc probatur primo sic: id
primo causât sive imprimit loquens in audiente, si potest, quod primo intendit in eo

imprimere seu causare; sed angélus loquens primo intendit causare in audiente actum
concipiendi et potest ipsum in eo causare». Cfr. GIOVANNI DUNS SCOTO, loc. cit. (nota

18).
20 Cfr. GIOVANNI Duns Scoto, Lectura in II Sententiarum, d. IX, qu. 1—2, 30:

«Probatio minoris: illud quod est in actu per aliquam formam et per aliquem actum,
potest aliud reducere de potentia ad actum, si sit in potentia ad illam formam; sed

angélus habet actualem cognitionem de aliquo de quo non alius — et angélus potest
causare illam cognitionem (quia in se ipsam causât) vel per speciem vel per aliud; igitur
similiter potest in alio causare. Unde si activum aliquod et passivum sint proportionata
sibi invicem per communem rationem, sequitur quod quodlibet sub activo sit natum
agere in quodlibet sub passivo».



360 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

del messaggio) che il locutore intende manifestare e trasmettere21: un si-
mile linguaggio è cosi in grado di modificare il destinatario esercitando
su di lui una causalità vera e propria.22

De Marchia non condivide la posizione di Scoto, ma la considéra
nondimeno più razionale e più valida delle altre, ragione per cui egli la
adotta quale punto di riferimento délia sua determinatio. Il nostro autore
ne intraprende una critica précisa e dettagliata, volta a dimostrare l'im-
possibilità che un angelo causi per virtù propria un atto di conoscenza
nell'intelletto di un suo simile23. Questo intento è in perfetta sintonia con
una tesi di notevole importanza nel pensiero di De Marchia, cioè quella
dell'autonomia di ogni soggetto, che si autodetermina in ogni sua atti-
vità24. Essa rappresenta in defïnitiva l'elemento chiave délia critica rivolta
a Duns Scoto, una critica che consiste essenzialmente nel negare che un
agente contenente virtualmente un effetto possa produrlo in un altro
soggetto di uguale natura25.

La prima tappa di questa critica fa appello all'idea che ogni azione ri-
siede necessariamente in un soggetto attivo che la produce e non puô
inerire ad un soggetto passivo. Questa tesi è chiarita attraverso un esem-

21 Cfr. Ibid., 38—39: «Dico tunc quod unus angélus, quia habet suffîcientem cau-
salitatem ad causandum in intellectu alterius receptivo speciem et actum potest
causale speciem et actum in alio, ita quod species in uno causât speciem in alio». La
conoscenza suscitata nel destinatario prende la forma di una «auditio»: cfr. ibid., 40:
«Praeter etiam istas, potest angélus habere cognitionem et intellectionem quam angélus
potest causare in eo, qua non dicitur videre rem, sed ista intellectio eius dicitur esse
eius auditio».

22 In effetti, lo statuto dell'udire è taie che la presenza di colui che coglie il
messaggio è puramente passiva: «Sed in auditionis cognitione non est aliquid intrinsecum
intra angelum, quod sit causa illius cognitionis, sed totum est in causalitate ipsius lo-
quentis. sed auditio non est in potestate audientis, quia non habet causam intrin-
secam illius auditionis, sed est in potestate loquentis, qui sicut utitur specie sua ad
causandum actum intelligendi in se, ita ad causandum actum intelligendi in alio (quod
natum est recipere), licet alius angélus non haberet voluntatem, sed tantum intellectual».

23 Cfr. FRANCESCO de MARCHIA, Quaestio 26, 55ra—rb: «Sed contra istam opinio-
nem arguo et ostendo quod hoc sit impossibile, videlicet quod unus angélus causet vir-
tute sua naturali actum aliquem intelligendi in intellectum alterius».

24 Questa tesi emerge in svariati campi e sfocia, ad esempio, nella negazione délia
causalità efficiente dell'oggetto nell'atto di conoscenza: cfr. Quaestiones in II Sent., qu.
25, Vat. Barberini lat. 791, fol. 53ra—54va; questa «quaestio» è stata trascritta da N. Ma-
riani, in appendice alla sua edizione di: Francisci de Marchia Quodlibet cum quaestionibus
selectis ex commentario in librum Sententiarum, Spicilegium bonaventurianum torn. XXIX,
Grottaferrata 1997, 317-350.

25 Cfr. Quaestio 26, 55rb: «Unde nego illam maiorem rationis istius opinionis, videlicet

quod agens continens effectum aliquem virtualiter possit illum causare in quo-
cumque passivo eiusdem rationis».



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 361

pio tratto da un fenomeno fisico, quello del fuoco che scalda26: De Mar-
chia osserva in proposito che se il fuoco — che contiene virtualmente
l'atto dello scaldare — producesse questo stesso atto in un fuoco altro da

sè, l'azione non risiederebbe più formalmente nell'agente stesso, ma in
un soggetto passivo; ma ciô è inammissibile, poiché una simile inerenza
«esterna» all'agente contraddirebbe la natura stessa dell'agire27.

In un secondo momento il francescano spinge oltre la sua critica,
dimostrando che la comunanza di natura non permette in alcun modo ad

un agente di provocate la sua azione in un altro soggetto. Riferendosi
alio stesso esempio, egli dichiara infatti che un fuoco non puô produrre
l'azione dello scaldare in un altro fuoco per il solo fatto di condividerne
la natura; la ragione ne è che ogni agente che produce qualcosa in una re-
altà altra da sè, lo fa attraverso un'azione che porta dentro di sè. Ora, se

il risultato délia sua azione fosse anch'esso un'azione, ne risulterebbe che
un'azione avrebbe corne proprio termine un'altra azione. Ma per De Mar-
chia ciô è inammissibile e contrario al detto di Aristotele, secondo il
quale non si dà azione di un'azione proprio perché l'agire è essenzial-
mente correlato con il patire28. D'altro canto, se un agente suscitasse im-
mediatamente l'agire di un altro, la sua azione — nel caso specifïco lo scaldare

— cosi corne quella da lui causata, sarebbero entrambe l'effetto di
uno stesso soggetto; di conseguenza due azioni realmente distinte sarebbero

ognuna causa totale di uno stesso effetto — nel nostro caso lo scaldare

—, il che è impossibile29.

26 Questo esempio è evocato anche da Duns Scoto (cfr. h,ectura in II Sententiarum,
d. IX, qu. 1-2, 33), il che conferma l'importanza data da De Marchia all'argomenta-
zione scotista ed il suo interesse a dialogare con essa.

27 Cfr. FRANCESCO DE Marchia, Quaestio 26, 55rb: «Unde primo arguo contra is-
tam propositionem in generali de quolibet agente, et hoc sic supposito cum isto doc-
tore [sc. Scotus] quod omnis actio est subiective in agente et non in passivo. Tune
arguo ex ilia maiori suae rationis primo sic: omne agens continens virtualiter aliquem ef-
fectum potest ipsum causare in quoeumque receptivo eiusdem rationis; sed ignis cale-
faciens continet virtualiter calefactionem actione quae est subiective in ipso, et est
eiusdem rationis cum quoeumque alio igne; ergo potest imprimere in quoeumque alio a

se. Hoc est falsum, quia tunc actio non esset in agente formaliter, sed in passivo; ergo
etc.».

28 Cfr. Aristotele, Fisica III, 3.
29 Cfr. FRANCESCO DE Marchia, Quaestio 26, 55rb: «Assumptum, videlicet quod

ignis vel quodeumque calefaciens non possit calefactionem producere seu causare in
aliquo alio a se, licet sit eiusdem rationis cum eo, probo dupliciter. Primo sic: omne
agens causans aliquid in alio a se, causât illud mediante actione quam habet in se; ergo,
si agens aliquid potest causare actionem aliquam in alio a se, cum istam causare habeat
mediante actione quam habet in se, sequitur quod actio erit terminus actionis. Et hoc
est falsum et contra Philosophum dicentem, tertio Physicorum, quod actionis non est
actio. Praeterea secundo, arguo sic: si agens causaret actionem in alio a se non per



362 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

Non soddisfatto di questa doppia riduzione all'assurdo, De Marchia
précisa ulteriormente il suo pensiero attraverso l'esempio délia visione,
più chiaro del precedente poiché più vicino alla problematica qui di-
scussa. Gli organi délia vista — egli osserva — sono tutti di uguale natura;
di conseguenza, siccome l'organo visivo di un soggetto puô produrre la

rappresentazione di sè nell'organo visivo di un altro soggetto, in base alla
tesi di Duns Scoto bisognerà affermare che esso lo potrà fare anche in se

stesso. Ma una simile affermazione è totalmente erronea, poiché signifi-
cherebbe che l'occhio è in grado di vedere immediatamente se stesso30.

L'assurdità di questa conseguenza impone di rifiutarne la premessa, e

cioè che un soggetto possa causare un'azione in un altro soggetto di cui
condivide la natura.

Secondo De Marchia questa premessa va riconsiderata alla luce délia
distinzione tra due tipi di azioni: quella immanente al soggetto e l'azione
transitiva. La prima puô essere causata dall'agente solo in se stesso, men-
tre la seconda puô essere prodotta soltanto in un soggetto altro da sè, ma
di uguale natura. Ora, nel caso specifico, ogni soggetto intellettuale crea-
to contiene virtualmente l'atto del conoscere quale azione immanente,
poiché la conoscenza è un atto immanente al soggetto che la esercita.
L'intelletto angelico puô perciô causare questo tipo di atti in se stesso,
ma non nell'intelletto di un altro, benché ne condivida la natura31. Questo
vale del resto anche in ambito umano relativamente ai sensi, poiché nes-

actionem quam haberet in se, sed immediate, cum actio ilia, quam agens haberet in se,

et ilia, quam causaret in passo alio a se, essent respectu eiusdem termini seu effectus,
sequeretur quod ad eundem terminum essent duae actiones distinctae realiter, quarum
utraque esset causa totalis eius. Hoc autem est impossibile; ergo etc.».

30 Cfr. ibid., 55rb: «Secundo, magis in speciali et in particulari ad propositum, arguo
sic contra illam maiorem: organa oculorum cuiuslibet sunt eiusdem rationis; sed Organum

oculi unius causât et multiplicat speciem suam propriam in organo oculi alterius,
ut patet ad sensum; ergo potest etiam causare earn in seipso, cum sit eiusdem rationis
cum alio. Sed maior ilia est vera, ergo et ista. Sed hoc est falsum, quare tunc quilibet
videret Organum proprium immediate absque aliquo speculo mediante, quod falsum
est; ergo etc.».

31 Cfr. ibid., 55rb—va: «Praeterea confirmatur, quoniam ratio Organum unius oculi

potest causare suam speciem in alio organo et non in se ipso, quia est agens continens
virtualiter effectum per actionem transeuntem. Agens enim effectum aliquem [continens]

virtualiter mediante actione transeunte, non immanente, potest istum effectum
causare non in se, sed tantum in alio a se ipso. Ergo etiam per oppositum, continens
effectum per actionem immanentem, non transeuntem, potest ilium effectum causare
praecise in se et non in aliquo alio a se, quantumcumque id sit eiusdem rationis. Sed

intellectus quicumque causatus continet actum intelligendi mediante actione immanente:

intellectio enim est actio immanens. Ergo intellectus unius angeli ita potest
causare intellectionem in se ipso, quod non in intellectu alterius angeli, quantumcumque

sit eiusdem rationis cum eo».



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 363

suna facoltà sensitiva puô provocare la sensazione nella facoltà di un
altro soggetto. Gli atti di volontà forniscono poi una verifica ancora più
evidente di questa tesi: infatti, se un angelo potesse suscitare un atto di
conoscenza in un altro, egli potrebbe anche produrvi degli atti volontari,
visto che le volontà angeliche sono di uguale natura; ne risulterebbe che

un angelo ribelle potrebbe suscitare in un angelo buono un atto di volontà

rivolto al maie anche contro il suo volere, con la conseguenza inam-
missibile délia soppressione délia libertà32.

Il marchigiano conclude perciô la sua critica negando definitiva-
mente la validità délia premessa secondo la quale un agente è in grado di
suscitare l'agire di un altro soggetto di uguale natura. Questa premessa
puô essere ammessa solo in un caso, cioè in quello delle azioni transitive,
le quali, contrariamente aile operazioni immanenti, esigono il rivolgersi
verso un altro soggetto ed implicano una realtà altra da sé33. In quanto
immanenti ad ogni soggetto, gli atti di intelligenza e di volontà non pos-
sono invece essere trasmessi o provocati in alcun modo.

E' facile constatare come in questa critica decisa délia posizione di
Giovanni Duns Scoto si celi la preoccupazione costante di salvaguardare
l'autonomia e la capacità di autodeterminazione di ogni soggetto. Ogni
agente porta in sè il principio del proprio agire, e questo «motore» in-
terno rappresenta Tunica condizione soggettiva richiesta per passare
all'atto. Nessun agente in quanto taie nécessita percio di un intervento
esterno, il quale comprometterebbe la sua autonomia. Ogni soggetto è

come taie sommamente attivo: questa tesi traspare con grande chiarezza
anche nella teoria délia conoscenza di De Marchia, che in questo ambito

opera delle scelte vicine a quelle di Pietro di Giovanni Olivi34. Corne Oli-
vi, il nostro combatte infatti l'idea che l'oggetto svolga una funzione causale

— e più precisamente di causalità efficiente — nell'elaborazione délia

32 Ibid., 55va: «Praeterea, non magis intellectus angelorum sunt eiusdem rationis
quam voluntas ipsorum; ergo eadem ratione qua intellectus unius potest causare in in-
tellectu alterius actum ex hoc, quia est eiusdem rationis cum illo, poterit etiam voluntas

unius causare actum volendi bonum vel malum in voluntate alterius. Et ita angélus
malus perfectior in naturalibus poterit causare malum actum volendi in voluntate boni
angeli inferioris in naturalibus, ipso etiam renitente. Ex quo videtur tolli eius libertas;
quare etc.».

33 Ibid.: «Unde, sicut continens effectum transeuntem non potest ilium effectum
causare in seipso, sed in alio tantum, ita per contrarium continens effectum immanentem

non potest ilium effectum causare in alio a se».
34 Per Olivi ci permettiamo di rinviare al nostro articolo: «Pierre de Jean Olivi et la

subjectivité angélique», in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age» 70

(2003) 234-316; per quanto riguarda De Marchia, stiamo preparando uno studio su:
«Un modello alternativo di conoscenza? Francesco de Marchia e la causalità dell'og-
getto».



364 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

conoscenza, e ciô in virtù délia capacità di ogni soggetto di essere causa
totale dei propri atti. Duns Scoto difende invece l'intervento di una dop-
pia causalità nel processo conoscitivo — quella del soggetto e quella del-
l'oggetto —, ammettendo in tal modo che le operazioni di conoscenza pos-
sano essere parzialmente determinate dall'esterno e che il soggetto pre-
senti una forma di passività35.

Nell'argomentazione riassunta e poi criticata da De Marchia abbiamo
a che fare con una problematica analoga: sostenere che il linguaggio
suscita nell'interlocutore un atto di intellezione significa infatti ammettere
una certa passività del destinatario, che nel ricevere e nell'essere attivato
dall'esterno non esercita più un dominio totale sul proprio agire. Ed è

proprio questo che De Marchia combatte: gli esempi da lui addotti se-

gnalano tutti l'assurdità di una causalità extra-soggettiva nel caso di atti

per definizione immanenti al soggetto e totalmente in suo potere. Pri-
varlo di questo dominium — cioè délia libera iniziadva di esercitare i propri
atti di conoscenza e di volontà — vorrebbe dire renderlo passivo di fronte
all'agire di un altro e privarlo délia sua libertà. L'autonomia dell'agire e la
libertà di ogni soggetto appaiono cosi come la vera posta in gioco del-

l'interrogativo qui sollevato e délia critica rivolta a Duns Scoto. Il proble-
ma del linguaggio angelico non risiede cosi per De Marchia nella verifîca
délia sua possibilità, e nemmeno nella chiarifïca del sistema di segni cui
esso deve eventualmente fare ricorso o nella determinazione dei suoi

possibili destinatari, ma risiede tutto nella causalità che esso esercita, cioè
in ciô che la comunicazione è in grado di suscitare nel destinatario.

Occorre perciô far luce su questa causalità. E' stato ormai accertato
che il linguaggio produce qualcosa nell'interlocutore, ma sappiamo anche
che non si tratta di un atto di conoscenza. Di cosa si tratta?

De Marchia lo chiarisce nella terza ed ultima parte délia quaestio 26,
nella quale présenta succintamente la sua posizione. Partendo dall'ana-

logia con il linguaggio umano che produce un suono, il quale a sua volta
è segno e trascrizione sensibile di un contenuto délia mente, il frances-
cano précisa che l'angelo che si esprime produce nell'interlocutore un
«oggetto intelligibile» relativo al contenuto che intende comunicare, il

35 Cfr. GIOVANNI DUNS SCOTO, Ordinatio I, d. III, 3, qu. 2; ed. C. BALIC, Roma
1954, 289—295: «Apparet autem hic quod oportet concurrere animam obiectum pre-
sens, et hoc in specie intelligibili (...)• Dico tune quod istius intellectionis non est tota
causa activa obiectum nec tota causa intellectionis est anima intellectiva». Per la
teoria scotista délia conoscenza si veda K. TACHAU, Vision and Certitude in the Age
of Ockham, Leiden, New-York, Köln 1988, 55—81.



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 365

quale a sua volta è segno del concetto del locutore36. Entrambi i segni,
quello sensibile come quello intelligibile, non permangono, ma cessano e

variano in funzione del variare degli atti linguistici. Analogamente ai con-
tenuti délia mente di cui sono segni, gli oggetti intelligibili prodotü dal

linguaggio angelico possono essere di due tipi: sia incomplexi — quando il
referente è una nozione semplice —, sia complexi — quando rimandano ad

un significato complesso come quello di una proposizione37. Ad ogni es-

pressione di un concetto corrisponde perciô un segno adeguato: Et sicut

angelus habet conceptum incomplexum et conceptum complexum ita
etiam causat in intellectu audientis dupliciter obiectum intelligibile. Quorum alte-

rum est signum concepti simplicis et aliud conceptus complexi38.
La causalità del linguaggio angelico risulta cosi essere perfettamente

analoga a quella esercitata dal linguaggio umano: essa consiste nella pro-
duzione di segni quali veicoli di messaggi che non richiedono la passività
dell'interlocutore e che non determinano il suo agire; costui rimane li-
bero di cogliere o di non cogliere il segno che gli è trasmesso. L'analogia
tra comunicazione angelica e comunicazione umana sembra qui totale, la

loro differenza consistendo unicamente nel carattere puramente intelligibile

dei segni del linguaggio angelico e in quello sensibile dei segni del

linguaggio umano. Gli angeli comunicano perciô tra di loro elaborando i
contenuti délia loro mente in modo da produrre dei segni intelligibili. De
Marchia non précisa tuttavia la modalità di questa produzione, nè considéra

la problematica dell'intenzionalità del locutore. Egli conclude invece
la quaestio 26 spingendo ancora oltre l'analogia tra linguaggio umano e

linguaggio angelico: come nel primo la formazione e la ricezione del
segno nonché le facoltà corrispondenti vanno distinte, cosî bisogna sup-
porre che anche nell'angelo altra sia la potenza formativa e altra la
facoltà ricettiva dell'oggetto intelligibile. Questa analogia si accorda all'in-
tento più generale — già verificato nell'ambito della conoscenza39 — di
awicinare lo statuto del soggetto angelico a quello dell'essere umano,

36 FRANCESCO DE Marchia, Quaestio 26, 55vb: «Ita consimiliter intellectus angeli
loquentis causat in intellectu audientis non actum intelligendi nec speciem nec habi-
tum, sed quoddam obiectum intelligibile de eo quod concipit. Quod quidem est signum
sui conceptus sicut obiectum sensibile, quod est sonus, quod quidem causat homo vel
alius alteri sensibiliter loquens».

37 Per la definizione di «complexum» e «incomplexum» cfr. PETRUS HlSPANUS,
Tractatus (sive Summulae logicales), I, ed. De RIJK, Assen 1972, 2: «Vox significativa ad

placitum est ilia que ad voluntatem instituentis aliquid représentât, ut <homo>. Vocum
significativarum ad placitum alia simplex sive incomplexa, ut nomen et verbum, alia
composita sive complexa, ut oratio».

38 Francesco de Marchia, Quaest. in II Sent., qu. 26, 55vb.
39 Cfr. il nostro articolo: «Discursivité ou saisie intuitive?», cit. (nota 2).



366 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

rendendoli solidali nella loro comune condizione di creature. La pratica
del linguaggio conferma questa loro vicinanza attraverso la tesi che il
parlare angelico è una produzione di segni destinati a passare, cosi come
il suono di una parola umana si spegne non appena è stata pronunciata.
Questa caducità inerente ai segni linguistici — verbum est transiens, non
permanens — contribuisce peraltro a preservare il destinatario da un inter-
vento esterno che potrebbe compromettere la sua autonomia: come il lo-
cutore è causa totale del proprio parlare, cosi il destinatario è causa totale
del proprio ascoltare40, cioè dell'accogliere o meno il messaggio che gli è

rivolto. Il linguaggio, pur producendo qualcosa, si scontra in tal modo
con un limite insormontabile: quello dell'interlocutore in quanto sogget-
to libero ed autonomo.

Questo limite è il punto di aggancio délia problematica appena di-
scussa con quella délia quaestio 27, nella quale De Marchia esamina la

possibilité che un angelo possa conoscere i pensieri dei suoi simili.

II. E'possibile conoscere ipensieri degli altri?

Tra gli innumerevoli interrogativi sollevati in ambito angelologico, la so-
luzione del quesito relativo alla possibilité per un angelo di conoscere i
pensieri dei suoi simili (o degli uomini) è quella che ha ottenuto il più
ampio consenso. Accogliendo la dottrina agostiniana del «verbum mentis»

che sorge dalle profondità dello spirito41, i medievali hanno unanima-
mente ritenuto impossibile che un soggetto creato — uomo o angelo —

potesse conoscere i pensieri degli altri42: questi sono sécréta cordis accessb
bili solo a Dio, come risultava peraltro dall'autorité biblica, ed in parti-
colare dal libro di Geremia (17,9—10), dove si leggeva appunto che solo
Dio conosce i segreti dei cuori. Tuttavia, malgrado il fatto che la solu-
zione di questo interrogativo fosse gié determinata, i medievali si sono
dati da fare per corroborare l'enunciato biblico con ragioni fïlosofica-
mente valide. Francesco de Marchia considéra ardua la ricerca di una
spiegazione razionale, tanto più che — come egli osserva — ogni angelo è

ritenuto in grado di conoscere «l'essenza e la potenza» dei suoi simili,

40 Anche se De Marchia non fornisce precisioni in merito, queste sue considera-
zioni lasciano supporre che egli concepisse la comunicazione angelica in base al mo-
dello dell'udire - conformemente alla tradizione francescana -, piuttosto che a quello
del vedere, adottato invece da Tommaso d'Aquino e da Egidio Romano, cfr. il nostro
studio: Connaissance et langage des anges, cit. (nota 13), 204—207.

41 Cfr. AGOSTINO, De trinitate XV, X, 17-18.
42 Si veda, ad esempio, TOMMASO D'AQUINO, Summa theologica I, 57, 4; EGIDIO

ROMANO, De cognitione angelorum, qu. X, Venetiis 1503, fol. 103v—106r.



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 367

owero l'esistenza di ogni altro angelo come creatura spirituale ed intel-
lettuale43. Egli si impegna perciô in una discussione ampia e précisa del

problema, nella quale varie opinioni sono riportate, vagliate e criticate,
prima di giungere a quella che egli ritiene essere la spiegazione più sod-
disfacente.

La prima opinione riportata dal francescano fonda l'impossibilità
délia conoscenza dei pensieri degli altri nel fatto che un angelo non puô
insinuarsi (illabi) nell'essere di un altro44. De Marchia ribatte rapidamente
a quest'argomento, osservando che un angelo è in grado di vedere e di
conoscere un colore senza per questo doverlo penetrare.

La seconda posizione sostiene che, cosi come in ambito umano,
anche nelle creature spirituali occorre distinguere ciô che è intrinseco da

ciô che è estrinseco secundum virtutem. Questa distinzione permette di af-
fermare che ciô che è intrinseco — corne lo sono le operazioni conosci-
tive e volitive — non è accessibile agli altri, mentre le azioni che si mani-
festano esteriormente — come ad esempio il movimento locale — sono
conoscibili dagli altri soggetti45. De Marchia non ammette tuttavia nem-

43 Cfr. FRANCESCO de Marchia, Quaestio 27, 56ra: «Ad cuius evidentiam sciendum,

quod ista quaestio videtur esse determinata secundum Scripturam. Tota enim
Scriptura clamat quod cor hominis soli Deo notum est. Sed est valde difficile assignare
rationem huius, videlicet quare aliquis intellectus, maxime separatus, non possit natu-
raliter videre cogitationes alterius, cum possit naturaliter videre ilia quae sunt ei inte-
riora, puta essentiam et potentiam eius».

44 Cfr. ibid.: «Aliqui dicunt quod hoc est, quia unus angélus non potest alteri illabi».
Questo riferimento estremamente succinto non permette di identifïcarne con preci-
sione l'autore. Il tema dell' «illabi menti» è stato infatti trattato da tutti i medievali che
hanno commentato il passo del secondo libro delle Sentence (dist. VIII, ch. 4), laddove
il Lombardo si chiedeva se i demoni possono penetrare i corpi degli uomini e le loro
menti: tutti i commentatori di questo testo saranno unanimi nel ritenere che i demoni
— come del resto gli angeli — possono agire sui sensi esterai degli uomini, ma non
hanno potere sulla loro mente. Il riferimento di De Marchia ci sembra un richiamo ge-
nerico a questa posizione. Segnaliamo d'altro canto che il termine «illabi» è utilizzato
da Egidio Romano (De cognitione angelorum, qu. III, fol. 80vb) per risolvere un'altra
problematica in ambito angelologico, e cioè per dimostrare che l'angelo non puô
conoscere le realtà altre da sè attraverso la loro essenza, proprio perché nessuna realtà
creata puô penetrare la mente angelica; per quanto riguarda invece il problema qui
discusso, Egidio sostiene che l'angelo puô cogliere i contenuti generici dei pensieri di
un altro, ma non la loro determinazione, poiché questa risulta interamente da un atto
di volontà (cfr. Und., qu. X, fol. 106va sg.): si veda in proposito T. SUAREZ, Connaissance

et langage des anges, cit. (nota 13), 159-164.
45 Cfr. Quaestio 27, 56ra: «Et ita quod est extrinsecum in eis secundum virtutem,

cuiusmodi est operatio exterior transiens, puta motus aliquis localis quo aliquis move-
tur localiter, potest ab aliis intelligi naturaliter; id autem quod est intrinsecum in eis

secundum virtutem, cuiusmodi est omnis operatio immanens, puta intellectio et volitio,
non potest ab eis videri naturaliter».



368 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

meno questa giustiflcazione, arguendo che le operazioni immanenti sono
realtà intelligibili proporzionate aile capacità conoscitive di ogni intelletto
angelico e sono quindi intrinsecamente conoscibili46: la distinzione ad-
dotta non basta perciô a render ragione dell'assunto iniziale.

C'è poi una terza opinione, alla quale viene accordata maggior atten-
zione. Essa, a partire dall'idea che l'angelo esercita il suo dominio (solo)
sul proprio agire (e non sull'essere), sostiene che un'operazione immanente

ad un angelo non puô «muovere l'intelletto» altrui, cioè provocare
un atto di conoscenza in un altro angelo, senza che quest'ultimo lo
décida volontariamente47. Qui l'impossibilità di conoscere i pensieri altrui
viene spiegata facendo intervenire il fattore volontà: il contenuto dei

pensieri di un angelo non è conoscibile da un altro soggetto senza il suo
accordo, cioè senza che egli susciti volontariamente la conoscenza nel-
l'altro48. Nemmeno l'argomentazione di Aureoli soddisfa tuttavia De
Marchia, che la critica in maniera estesa ed articolata in base al seguente
motivo: l'agire angelico non sottostà totalmente alla sua volontà, per il
fatto che il compimento di un atto provoca conseguenze indipendenti
dala volontà di colui che agisce. Questa considerazione è confermata dal
fatto che l'esercizio ripetuto di un determinato atto provoca l'acquisi-
zione di un habitus indipendentemente dal fatto che l'agente décida o meno

di acquisire tale habitus®. Nel caso specifïco, questo significa che l'in-

46 II motivo délia proporzionalità delle realtà intelligibili rispetto ad ogni intelletto
è riportato anche da Pietro Aureoli, sotto forma di dubbio, nel contesto délia discus-
sione délia stessa problematica: cfr.: In II Sententiarum, d. IX, qu. 1, a. 2, Romae 1605,
98a—b; questi «dubbi» sono a loro volta verosimilmente derivati da GIOVANNI DUNS
SCOTO, I^ectura in II Sententiarum, d. IX, qu. 1—2, 53: cfr. infra, nota 58.

47 Cfr. FRANCESCO DE Marchia, Quaestio 27, 56rb: «Et ideo est alius modus
dicendi, quod essentia angeli non est in potestate angeli, nec etiam potentia eius, nec
habitus (•••) Actus autem est aliquo modo in potestate angeli. tunc dicitur ex hoc
ad propositum, quod operatio immanens unius angeli non potest movere intellectum
alterius angeli, nec per consequens eius actum terminare, nisi ad imperium voluntatis
angeli cuius est operatio».

48 E' l'opinione di PIETRO AUREOLI, In II Sent., d. IX, qu. 1, a. 2, 98b: «Nunc an-
tequam solvam dubia, ponam propter quid istius conclusionis, quare scilicet angélus
unus non potest cognoscere cogitationes alterius, vel nostras. Et pono aliam proposi-
tionem, quod volitio et cogitatio, sive intellectio subsunt voluntati ipsius angeli, quantum

ad hoc, quod est movere intellectum suum, vel quemeumque alium, et quod dico
de angelo, dico etiam de nobis, ita quod nullo modo volitio sive cogitatio, sive
intellectio angeli possunt gignere sui similem in aliquo intellectu, nisi mediante imperio
voluntatis».

49 Cfr. FRANCESCO de Marchia, Quaestio 27, 56rb—va: «Sed operatio angeli non
est in potestate voluntatis eius quantum ad motionem intrinsecam: posito enim actu
volendi, non est in potestate voluntatis quin necessario ex illo generetur habitus in
voluntate in qua ponitur. Licet enim causatio vel positio actus volendi sit in potestate



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 369

tervento délia volontà di un angelo non basta affinché un altro possa co-
noscere i suoi pensieri, poiché, anche se fosse in suo potere suscitare nel-
l'altro un atto di conoscenza, il termine di questo atto sfuggirebbe
comunque alla sua volontà50. La capacità di causare un atto in un altro
soggetto — ipotesi che peraltro non è ammessa dal nostro — non implica
dunque dominarne anche l'oggetto, cioè il termine. De Marchia relati-
vizza qui, di fronte ad Aureoli, l'estensione del dominio esercitato dalla
volontà: essa comanda effettivamente l'agire, ma il risultato ultimo del-

l'agire non è completamente in suo potere51. Ne segue che la decisione
volontaria di un angelo di provocate un atto di conoscenza dei propri
pensieri nella mente di un altro non costituisce una condizione suffi-
ciente perché il suo simile Ii conosca effettivamente.

Resta da prendere in considerazione un'ultima posizione, che agli
occhi del nostro è la più significativa: si tratta délia teoria di Giovanni
Duns Scoto, il quale, contrariamente agli altri autori, viene menzionato
esplicitamente. Il Dottor Sottile sostiene che l'angelo è in grado, in base
aile sue capacità naturali, di conoscere i pensieri dei suoi simili se non ne
è impedito52. De Marchia présenta la tesi scotista in base a quattro argo-
menti: 1) ogni potenza cui corrisponde un oggetto primo ed adeguato
puô agire su tutto cio che rientra nell'ambito di quell'oggetto; l'oggetto
primo ed adeguato di ogni intelletto creato è l'ente; gli atti di intelligenza
e di volontà sono enti e sono perciô conoscibili da parte di qualsiasi in-

voluntatis, non tamen effectus eius causandus in voluntate in qua ponitur ipse actus.
Ex quo sequitur quod nullus actus, quantum ad id quod natus est effective causari

ab eo, est in nostra potestate ipso posito, quantumcumque actus secundum se sit in
nostra potestate; ergo etc.».

50 Cfr. ibid.: «Sed hoc non sufficit: potest enim et est de facto principium alicuius
operationis, cuius terminus in potestate sua non est existente ilia operatione in potestate

eius; ergo etc.».
51 Cfr. ibid., 56vb: «Consimiliter dico de actu intelligendi et volendi. Licet enim

omnes isti actus sint in potestate voluntatis in ratione effectus, quia potest eos ponere
vel non ponere, ex quo tamen sunt in esse positi non videntur esse in eius potestate in
ratione obiecti».

52 Cfr. ibid.: «Et ideo Doctor Subtilis concedit conclusionem. Unde dicit quod unus
angelus potest naturaliter, nisi prohiberetur, videre cogitationes interiores alterius».
Cfr. GIOVANNI Duns Scoto, Lectura in II Sent., d. IX, qu. 1-2, 55: «Ad primum isto-
rum dicendum quod visio et intellectus unius angeli est cognoscibilis naturaliter ab

alio; et ita cogitationes nostrae sunt naturaliter cognoscibiles ab angelis et a daemoni-
bus, et magis naturaliter quam aliqua signa corporalia vel nutus, eo quod sunt magis
spiritualia. Unde mirabile est de illis qui dicunt quod haec non possunt cognosci nisi

per nutus, ac si non cognoscerent nisi per oculos corporales. Sed tamen non cognos-
cunt nisi quantum Deus permittit».



370 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

telletto53. 2) Ciô che rientra nell'oggetto di una facoltà inferiore rientra
anche in quello di una facoltà superiore; gli atti di conoscenza fanno

parte degli oggetti dell'intelletto di un angelo inferiore e rientrano perciô
anche in quello di un angelo superiore: costui potrà dunque conoscerli54.

3) In presenza dell'oggetto che le è proporzionato, una facoltà puo pas-
sare immediatamente all'atto; le operazioni di conoscenza e di volontà di
un angelo sono oggetti proporzionati all'intelletto degli altri angeli; co-
storo potranno perciô conoscerli55. 4) Una facoltà in grado di cogliere ciô
che è interno ad un soggetto, saprà vedere anche ciô che è meno interno
e più appariscente; ora, ogni angelo puô vedere l'essenza e la potenza di
un altro; egli potrà perciô conoscerne anche le operazioni, che sono
meno intime di quanto non lo sia l'essenza56.

A prima vista, questi argomenti sembrano sostenere una tesi contraria

alla dottrina biblica, poiché attribuiscono all'angelo una capacità che
nella Scrittura è accordata solo a Dio. In realtà la posizione di Scoto è

più précisa e differenziata: egli considéra infatti che questa capacità è

conforme aile facoltà naturali dell'angelo, ma ritiene nel contempo che l'an-
gelo non esplica di fatto questa prerogativa, poiché ne è impedito da Dio.
La distinzione tra ciô che è accessibile di diritto e ciô che è realizzabile di
fatto évita cosî di contrastare il dato scritturale, pur permettendo di attri-
buire agli angeli questa prerogativa de iuresl.

Occorre rilevare innanzitutto che l'argomentazione di Duns Scoto
quale è presentata da De Marchia non è tratta direttamente dai suoi

53 Cfr. FRANCESCO DE MARCHIA, Quaestio 27, 56vb: «Hoc autem probat ipse ex

parte potentiae primo sic: omnis potentia habens aliquod obiectum primum et ade-

quatum potest in quodcumque contentum sub illo primo et adequato obiecto. Sed

obiectum primum et adequatum intellectus creati est ens. Constat autem quod huius-
modi cogitationes, videlicet intellectio et volitio, sunt vera entia et realia, ergo et ab in-
tellectu separato, cui sunt obiecta proportionata, intelligibilia».

54 Cfr. ibid.: «Praeterea secundo sic: quidquid cadit sub obiecto potentiae inferioris,
cadit sub obiecto potentiae superioris; sed cogitatio cadit sub obiecto intellectus eius

qui est inferior intellectu angeli superioris; ergo etc.».
55 Cfr. ibid.: «Praeterea tertio sic: posito obiecto alicui potentiae et sibi approximate,

potest ilia potentia circa tale obiectum naturaliter habere actum. Sed intellectio
et volitio unius angeli est obiectum proportionatum intellectui alterius angeli, et potest
esse sibi sufficienter approximatum. (...); ergo etc.».

56 Cfr. ibid.: «Praeterea, potentia potest videre quod est intimus et quod est minus
intimum; sed intellectus unius angeli potest videre essentiam et potentiam alterius,
quae sunt sibi intimiora quam aliquis eius actus; ergo etc.».

57 Cfr. ibid., 56vb—57ra: «Ad auctoritates autem omnes Scripturae, respondet iste
Doctor (sc. Scotus) quod hoc est verum de facto, videlicet quod unus non videt
cogitationes alterius, quia prohibetur. Quantum est tamen ex se, posset, nisi prohiberetur a

Deo».



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 371

scritti: tanto la loro forma riassuntiva quanto il loro ordine di presenta-
zione ci inducono a ritenere che essa sia stata desunta dal riassunto fat-
tone da Pietro Aureoli, il quale elenca questi argomenti sotto forma di
dubiasi. Il valore di questi dubia e l'autorità dalla quale emanano impon-
gono tanto ad Aureoli quanto a De Marchia di tenerne conto e di misu-
rarsi con essi. Tuttavia, prima di intraprenderne la critica, il marchigiano
chiarisce la propria posizione ancoràndola aile Scritture: Sed quia tota

Scriptura videtur expresse oppositum dicere, ideo, licet sit valde difficile rationem
huius assignare, dico quod unus non potest naturaliter intelligere seu videre cogita-
tiones alteriuP9.

La dimostrazione di questo assunto è fondata su due premesse: 1) gli
atti intellettuali di uno stesso tipo rispetto a qualsiasi oggetto rientrano
nella medesima specie, tanto in ambito angelico quanto in ambito umano
(esempio: tutti gli atti di composizione formano un'unica specie di atti,
qualunque siano gli oggetti composti); 2) il pensiero degli angeli, corne
quello degli uomini, puô essere considerato in due modi: sia corne entità
assoluta a sè stante, sia in quanto rivolto verso un oggetto determinato.

Su questo sfondo, il marchigiano scandisce la sua dimostrazione in
due fasi. In un primo momento egli prova che un angelo, in base aile sue

capacità naturali, non puô conoscere cosa pensi un altro angelo, anche se

puô vedere i suoi pensieri in quanto entità assolute60. In altre parole, la
distinzione tra atto del pensare e contenuto del pensiero permette in un
primo momento di attribuire all'angelo una conoscenza generica del
pensiero altrui, senza conoscenza dell'oggetto o del contenuto determinato
di taie atto. Ogni pensiero è infatti un'entità intelligibile e come taie co-
noscibile; tuttavia, visto che gli atti di uno stesso tipo rientrano nella
stessa specie pur essendo rivolti ad oggetti diversi, l'angelo che vede uno
di questi atti non puô cogliere nel contempo l'oggetto che ne rappresenta
il termine61. Di conseguenza, pur ammettendo che un angelo colga il

58 Cfr. PIETRO Aureoli, In II Sent., d. IX, qu. 1, 98: «Nunc secundo videndum
propter quid lateat angelum cogitationes alterius angeli, sive nostras. Hoc valde difficile

est: ideo ut melius videatur intentum, moveantur circa hoc dubia quae occurrunt,
et sunt in universo quinque (...)». Seguono, appunto, le ragioni con le quali De Marchia

riassume la posizione scotista.
59 Cfr. Quaestio 27, 57ra.
60 Cfr. ibid., 57rb: «Hiis praemissis, primo potest declarari ex praedictis quod unus

angélus non potest naturaliter videre vel scire quid cogitât alius, quantumcumque pos-
sit videre naturaliter cogitationes eius ut cogitatio ipsa est in se quaedam entitas absoluta».

61 Cfr. ibid., 57rb—57va: «Quantum ad primum, dico quod, licet unus angélus possit
naturaliter videre cogitationes alterius sicut quaedam obiecta absoluta naturaliter intel-
ligibilia, tarnen, quia omnes cogitationes eiusdem ordinis sunt eiusdem speciei, ut supe-



372 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

fatto che un suo simile stia pensando, questo non implica in alcun modo
la conoscenza del contenuto di quel pensiero, che rimane perciô nel-
l'ordine del segreto62. Le Scritture vanno interpretate alla luce di questa
distinzione: ciô che rimane segreto per le creature è il pensiero degli altri
in quanto rivolto ad un oggetto determinato; ora, data l'impossibilità di
conoscerne il contenuto, ne risulta che il pensiero come taie rimane
segreto63.

In un secondo momento, De Marchia radicalizza la sua tesi, soste-
nendo che nemmeno il pensiero corne entità assoluta puô essere cono-
sciuto dagli altri soggetti angelici64. Questo passo ulteriore viene fatto in
base aile diverse modalità di conoscenza di entità aventi uno statuto di-
verso: il nostro autore précisa infatti che l'oggetto di un pensiero è cono-
sciuto direttamente, mentre l'atto del pensare è colto in maniera riflessa,
cioè indiretta, attraverso la conoscenza dell'oggetto65. Ne risulta che l'in-
capacità di conoscere l'oggetto di un atto sfocia nell'incapacità di cogliere
l'atto stesso. Ora, questo è proprio quanto accade tanto in ambito ange-
lico quanto in ambito umano: è stato infatti dimostrato che l'intelletto di
un angelo non è in grado di conoscere l'oggetto del pensiero di un altro;
occorre perciô concludere che egli non potrà conoscere nemmeno l'atto

rius est ostensum, ideo angélus unus videns cogitationem alterius, cum ilia possit ter-
minari ad diversa obiecta secundum speciem, quia diversorum obiectorum secundum
speciem actus intelligendi est idem specie, nescit ad quod obiectum illa cogitatio quam
videt naturaliter terminatur, et per consequens nescit quid per earn cogitet angélus ille,
in quo est illa cogitatio subiective». In questa, corne nelle citazioni seguenti, occorre
rilevare la presenza relativamente fréquente del vocabolo «terminari, terminatur, ter-
minative», che caratterizza la terminologia délia teoria délia conoscenza di Pietro di
Giovanni Olivi, di cui De Marchia condivide appunto alcune scelte: cfr. supra, nota 34.

62 Cfr. ibid., 57va: «Sequitur quod intellectus alterius videns ipsam ut quoddam
obiectum per se intelligibile non potest per ipsum scire quid cogitât seu intelligat
angélus habens earn, cum non videat seu intelligat ad quod obiectum terminetur».

63 Cfr. ibid.: «Et tunc per hoc potest responded ad auctoritates omnes Scripturae.
Ipsa enim Scriptura accipit cogitationem prout cogitatio intendit terminative obiectum.

Quia ergo unus non potest videre naturaliter cogitationes alterius prout cogitatio
ipsa transit super obiectum (...)> nec per consequens, ut dictum est, potest scire unus
quid cogitet alius, quantumeumque cogitationem eius videat, ideo Scriptura dicit
cogitationes cuiuslibet non esse notas alicui alteri nisi soli Deo».

64 Cfr. ibid.: «Secundo etiam dico, quod non solum cogitationem ut transeuntem
super obiectum non potest naturaliter videre alius angélus, sed etiam nec cogitationem
ipsam secundum quod cogitatio est in se quaedam entitas absoluta, quia etiam hoc vi-
detur esse de mente Scripturae».

65 Cfr. ibid.: «Obiectum enim concipitur respectu recto, sed actus eius concipitur
actu reflexo. Et ideo intellectus noster vel etiam angelicus non potest prima apprehen-
sione apprehendere actum: non enim potest apprehendi eius obiectum».



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 373

del pensare — questa seconda conoscenza essendo possibile unicamente
attraverso quella del suo oggetto, cioè del suo contenuto66.

Da queste considerazioni viene allora desunta quella che sarà la ri-
sposta definitiva all'interrogativo qui discusso: Ex quo patet quod unus
angélus non potest naturaliter intelligere cogitationem alterius et ut cogitatio ipsa est

in se quaedam entitas absoluta. Secondo De Marchia i pensieri altrui sono
perciô segreti insondabili. Egli è giunto a questa affermazione, che con-
ferma la verità dell'assunto biblico, a seguito dell'esame delle condizioni
imprescindibili del conoscere. In realtà, sono proprio le diverse valuta-
zioni di queste condizioni a rappresentare il punto discriminante delle
varie teorie con cui il francescano si è confrontato, oltre e malgrado il
loro comune assenso all'enunciato biblico.

Giunti a questo punto, possiamo cogliere con chiarezza l'opposi-
zione di De Marchia a Duns Scoto, un'opposizione che si situa proprio
sul piano delle condizioni del rapporto conoscitivo. Il frate marchigiano
non accetta infatti l'apertura universale data da Duns Scoto al concetto
univoco di ente quale concetto adeguato ad ogni intelletto, ma restringe
questa nozione a quella di ente finito. Di conseguenza, solo gli enti finiti
sono conoscibili da parte degli intelletti creati. Tuttavia, e malgrado questa

conoscibilità dell'ente finito, visto che gli atti di pensiero sono intelli-
gibili solo in maniera riflessa, l'angelo non potrà conoscere direttamente i
pensieri dei suoi simili sebbene essi rientrino nella nozione universale di
ente finito67. Sappiamo infatti che l'oggetto del loro pensiero non è

accessible alla conoscenza altrui, sicché, in definitiva, nemmeno l'atto cor-

66 Cfr. ibid.: «Intellectus quicumque non potens apprehendere obiectum alicuius
actus ut terminans ipsum, non potest apprehendere naturaliter istum actum».

67 Cfr. ibid.: «Sed tune ad minorem, dico quod non quodlibet ens est obiectum
adequatum vel primum intellectus creati, nec in movendo nec etiam in terminando,
alias sequeretur secundum istam rationem quod intellectus creatus naturaliter possit
intelligere trinitatem personarum et etiam scire futura contingentia. Concedo tamen
quod quodlibet ens finitum, cuiusmodi est cogitatio angeli, est obiectum intelligibile
naturaliter ab intellectu finito. Et ita concedo quod intellectus angeli potest earn
naturaliter apprehendere, non tamen primo et immediate, quia cogitatio ipsa non est nata
apprehendi nisi primo apprehendatur eius obiectum — non enim absolute, sed etiam ut
terminans ipsam, ut dictum est». La conseguenza, inammissibile agli occhi di De Marchia,

dell'argomento scotista qui criticato - e cioè che la realtà divina sarebbe natural-
mente conoscibile — è stata messa in rilievo anche da PlETRO AUREOLI, In II Sent., d.

IX, qu. 1, 99b: «nec tamen oportet, quod omne contentum sub ente moveat ex se in-
tellectum sine alio, alias essentia divina moveret de necessitate intellectum angeli, et
non posset non movere».



374 «Linguaggio, conoscenza e libertà»

rispondente lo sarà68. Ne risulta che secondo De Marchia l'intelligibilità
simpliciter o per se non è una condizione sufficiente per la conoscenza di
un ente da parte di qualsiasi intelletto: altre esigenze — come quella che
l'ente sia finito o quella délia possibilità o meno di un rapporto imme-
diato — intervengono quali requisiti altrettanto indispensabili. Il marchi-
giano rifîuta in tal modo il concetto univoco di ente quale chiave di ac-
cesso sufficiente alla conoscenza délia totalità del reale.

Per quanto riguarda poi il rapporto da superiore a inferiore invocato
nell'argomentazione di Duns Scoto, De Marchia non accetta che alla su-

periorità di un angelo corrisponda la prerogativa délia conoscenza dei

pensieri di un angelo inferiore: egli ribadisce in proposito che soltanto il
soggetto dell'agire è in grado di conoscere il proprio atto ed il suo
termine69. Ed infine, in merito all'argomento basato sulla presenza dell'og-
getto proporzionato ad una certa facoltà, il nostro risponde a Scoto,
come in precedenza, limitando la proporzionalità dell'atto del pensare
alla facoltà che è in grado di coglierne l'oggetto: di conseguenza, se l'og-
getto del pensiero non puo essere conosciuto, nemmeno l'atto corrispon-
dente lo sarà70.

III. Epilogo

Anche rispetto a questa seconda problematica, come nella risposta al

primo quesito, possiamo osservare come De Marchia restringa
l'approccio scotista con considerazioni che limitano le possibilità di
conoscenza di un soggetto creato. C'è da chiedersi se questo modo di pro-
cedere sia finalizzato unicamente dall'intento di rendere ragione del-
Fenunciato biblico o se corrisponda a scelte fondamentali caratterizzanti
l'insieme délia sua filosofia. Pur non disponendo — a questo stadio délia

nostra ricerca — di dati sufficienti per suffragare l'una o l'altra ipotesi,
propendiamo tuttavia per la seconda, poiché il marchigiano fa prova di
autonomia tanto nei confronti del Dottor Sottile che di Pietro Aureoli,
ed opera scelte che, pur maturate nel confronto con la cultura francesca-

68 Cfr. ibid.: «quia unus (se. angélus) non potest naturaliter scire obiectum cogita-
tionis alterius ut obiectum est, ideo non potest naturaliter scire vel intelligere cogita-
tionem eius, cum ipsa non sit cognoscibilis nisi obiecto eius praecognito».

69 Cfr. ibid., 57vb—58ra: «Tune ad minorem, concedo quod angélus inferior potest
naturaliter apprehendere eius obiectum ut terminât ipsam. Hoc autem non potest ap-
prehendere naturaliter aliquis alius ab ipso, etiam superior eo, ut dictum est; quare
etc.».

70 Cfr. ibid., 58ra: «Ad tertium dico quod actus cogitationis est obiectum propor-
tionatum praecise illi intellectioni, qui potest naturaliter apprehendere eius obiectum ut
supra ipsum transit ipsa cogitatio, non autem alicui alteri, ut saepe dictum est».



«Linguaggio, conoscenza e libertà» 375

na dell'epoca, gli sono proprie e non mancano di originalità. Nella
soluzione délia quaestio 27 il dato scritturale si imponeva di certo alla sua
coscienza di teologo, ma le ragioni con cui egli ne dimostra la verità ri-
sultano dalle sue opzioni fondamentali in materia di conoscenza. Tra

queste, la tesi délia libertà e délia sovranità del soggetto rispetto al proprio

agire e ai propri pensieri ha fornito un punto decisivo a sostegno
dell'assunto dell'inconoscibilità dei sécréta cordium da parte di ogni intel-
letto creato. In tal modo, il segreto di ogni soggetto, cosi corne la sua
libertà, sono preservati tanto sul piano délia comunicazione quanto su

quello délia conoscenza71.

Aldilà délia difesa decisa di queste tesi, un aspetto tuttavia — e per
concludere — ci sembra degno di rilievo, e cioè che nell'ambito delle te-
matiche qui presentate, il dialogo di Francesco de Marchia con la cultura
francescana del suo tempo offre ampia testimonianza del fatto che la ri-
cerca di ragioni fïlosofïcamente valide importava ben oltre l'accettazione
passiva di un dato pur comunemente ammesso.

71 De Marchia rimane cosi lontano dalla posizione che sarà, poco dopo, quella di
Guglielmo di Ockham, il quale, assimilando linguaggio angelico e pensiero, sopprimerà
il segreto e renderà caduca la funzione di manifestazione del linguaggio degli angeli:
per la concezione occamista si veda C. PANACCIO, «Angel's Talk. Mental language, and
the Trasparency of the Mind», in: C. MARMO (ed.), «Vestigia, Imagines, Verba». Semio-
tic and logic in medieval theological Text, Tournoult, 1997, 323—335. Per la problema-
tica del segreto nella comunicazione delle creature spirituali ci permettiamo di riman-
dare al nostro contributo: «II parlare degli angeli: un segreto di Pulcinella?», sotto
stampa nel volume délia rivista Micrologus dedicato al tema: «II segreto nel Medioevo»,
che sarà pubblicata nel corso del 2004.


	"Linguaggio, conoscenza e libertà" : note in margine alle questioni 26 et 27 del commento di Francesco de Marchia al II libro delle Sentenze

