Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Le mode personnel de I'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin
Autor: Emery, Gilles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GILLES EMERY

Le mode personnel de I’agir trinitaire
suivant Thomas d’Aquin

Lorsque les théologiens scolastiques expliquent I’agir économique de la
Trinité, ils recourent abondamment a la doctrine des appropriations.
Entendons par appropriation lattribution a telle personne divine de
traits communs a toute la Trinité, pour mieux mettre en lumiére la pro-
priété distincte du Pére, du Fils et du Saint-Esprit!. C’est ainsi, par exem-
ple, que les auteurs de la scolastique du XIII¢ siécle ont généralement
saisi I'attribution de la création au Peére («Je crois au Pére tout-puissant,
créateur du ciel et de la terre») ou celle de la sanctification au Saint-Es-
prit («Je crois au Saint-Esprit qui est Seigneur et qui donne la vie»)% Re-
posant sur une analyse complexe des attributs divins, la théorie des ap-
propriations engage un réalisme qu’Albert le Grand, par exemple, décrit
en expliquant que 'appropriation trinitaire est fondée «du coté de la réa-
lité elle-méme» et non pas seulement dans notre esprit’. Pourtant, la théo-
rie des appropriations suscite aujourd’hui d’importantes réserves chez de
nombreux théologiens qui lui reprochent d’occulter la dimension person-
nelle de P’agir trinitaire ou de comporter le risque d’un pur jeu de lan-

! BONAVENTURE, Breviloquium I, ch. 6 (Opera omnia, t. 5, Quaracchi 1891, 214—
215).

2 THOMAS D’AQUIN, Summa theologiae 1, q. 45, a. 6, ad 2. Nos références aux ceu-
vres de Thomas d’Aquin sont tirées des éditions suivantes. Pour la Summa theologiae:
éd. Léonine, tomes 4-12, Rome 1888-19006; pour le Scriptum sur les livres I et 11 des
Sentences: éd. P. MANDONNET, 2 vol., Paris 1929; pour la Summa contra Gentiles: éd. P.
MARC, C. PERA e.a., 3 vol., Turin-Paris 1961-1967; pour les Questions disputées De
veritate: éd. Léonine, tome 22, Rome 1975-1976; pour les Questions disputées De poten-
tia: éd. P. BAZZI e.a., Turin-Rome 1965; pour le traité Contra errores Graecorum: éd.
Léonine, tome 40 A, Rome 1967; pour la Lectura in loannem: éd. R. CAI, Turin-Rome
1952. Toutes les traductions sont de nous.

3 ALBERT LE GRAND, In I Sent. d. 34, 2. 5 (Opera omnia, éd. A. Borgnet, vol. 26,
Paris 1893, 171); cf. THOMAS D’AQUIN, In I Sent. d. 31, q. 1, a. 2: «La convenance de
Pappropriation existerait méme si nous n’existions pas».



Le mode personnel de I’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 335

gage!. En réalité, le procédé appropriatif serait insatisfaisant si 'on pré-
tendait que I’agir divin se rameéne exclusivement a I’essence divine et que
la dimension trinitaire ne reléve que d’une appropriation. En d’autres ter-
mes, Pappropriation serait mal employée si I'on s’en servait pour habiller
une conception moniste de I"agir divin.

Mais Pappropriation est-elle la seule explication de la dimension tri-
nitaire de 'agir divin? Ne faut-il pas plutét reconnaitre un mode d’agir
propre de chaque personne divine, au-dela des appropriations? Des cli-
chés tres répandus en ce domaine tendent a opposer la tradition thomiste
a la tradition grecque, cette derniére reconnaissant un mode d’agir dis-
tinct des hypostases dans "'unique opération de la Trinité®. Or, les textes
montrent que Thomas d’Aquin soutient bien une modalité personnelle
propre de lagir du Pére, du Fils et du Saint-Esprit. C’est cet enseigne-
ment que nous voudrions briévement présenter ici, en le situant dans son
contexte doctrinal.

L. Le Pére crée et accomplit tontes choses par son Fils dans I'Esprit

Les propriétés des personnes divines n’éclairent pas seulement leur dis-
tinction et leur subsistance dans 'immanence de la Trinité, mais égale-
ment leur agir dans le monde. Dans I’étude du Pere, Thomas d’Aquin
montre que la paternité désigne premicérement la relation intratrinitaire
du Peére au Fils et, en second lieu, la relation que Dieu Pére entretient
avec le monde suivant divers degrés de participation (paternité envers les
créatures dénuées de raison et envers les créatures faites a4 I'image de
Dieu, paternité divine selon la nature et selon la grace): c’est en partici-
pant a la relation que le Fils entretient avec son Peére que les créatures
ont Dieu pour Pere®. Dans son étude du Fils, Thomas établit que le
Verbe, en vertu de sa propriété personnelle, posséde un rapport envers
les créatures, car le Pére accomplit toutes choses par son Verbe. La no-
tion méme de [erbe signifie le Fils dans sa causalité exemplaire et dans sa
causalité effective: elle permet de saisir le fondement de la manifestation
du Pére accomplie par le Fils. I’étude du nom de Fz/s ainsi que le théme

* Voir notamment Y. CONGAR, Je crois en I’Esprit Saint, Paris 1995, 346-361; B.
SESBOUE, Appropriation, in: J.-Y. LACOSTE (éd.), Dictionnaire critique de théologie,
Paris 1998, 80.

> Voir par exemple H. BARRE, Trinité que j’adore. Perspectives théologiques, Paris
1965, 150.

6 THOMAS D’AQUIN, Summa theologiae I, q. 33, a. 3.



336 Le mode personnel de I'agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

de I'Image éclairent également 'action créatrice et salvifique du Fils’”. On
ne peut guere résumer, d’un seul trait, ce trés vaste enseignement. Rap-
pelons simplement I'idée maitresse qui guide ces explications: «Dieu ne
fait rien sinon par la conception de son intelligence, qui est sa Sagesse
éternellement congue, c’est-a-dire le Verbe et Fils de Dieu. Dieu ne peut
donc rien faire autrement que par son Fils. [...] Il est ainsi manifeste que
tout ce que fait le Pére, c’est par son Verbe qu’il le fait®. Cette action du
Peére «par son Verbe» concerne la création (le Verbe est I'expression et la
source productrice des créatures), la providence, la manifestation du Pere
et sa révélation, le salut et le don de la filiation, bref: tout I’agir divin créa-
teur et sauveur. Dans tous les cas, Thomas d’Aquin expose I'action du
Fils au moyen de sa propriété de [erbe, Fils et Image, c’est-a-dire au moy-
en de ce qui le caractérise distinctement dans la Trinité.

De maniére semblable, la propriété personnelle qui manifeste la dis-
tinction et l’existence éternelles du Saint-Esprit permet aussi de rendre
compte de son agir dans I’économie de la création et du salut. C’est au
moyen de la propriété de I’ Amonr que Thomas d’Aquin explique ’action
du Saint-Esprit dans la création, dans 'exercice de la providence, dans le
mouvement des créatures, dans la vivification, la sanctification, la vie de
la grice. Etant personnellement le Don, le Saint-Esprit est donné aux
saints et habite en eux, il communique la présence du Pere et du Fils,
comblant ’Eglise de ses dons®. Rappelons, ici encore, I'idée directrice de
cet enseignement: «Le Pére se dit lui-méme et il dit toutes les créatures
par le Verbe qu’il a engendré, en tant que le Verbe engendré représente
le Pére et toutes les créatures. De méme, il s’aime lui-méme et il aime
toutes les créatures par le Saint-Esprit, en tant que le Saint-Esprit pro-
cede comme "amour de la bonté premiere, suivant laquelle le Pére s’aime
soi-méme et aime toute créature»’.

Cette explication signifie que 'Amour par lequel le Pere et le Fils
sont mutuellement unis est aussi I’Amour par lequel ils nous associent a
leur communion: «Le Pére et le Fils s’aiment et nous aiment par le Saint-
Esprit, par ’Amour qui procéder!l. L’exposé théologique de I'agir divin
repose ainsi sur I’étude des personnes dans leur essence commune et
dans leurs propriétés. Dans son analyse des noms [erbe, Amour et Don,

7 Voir notamment Summa theologiae I, q. 34, a. 3; III, q. 3, a. 8; Summa contra
Gentiles IV, ch. 11 (n° 3474), ch. 12 (n° 3483), ch. 13 et ch. 42.

8 Lectura in Ioannem 1,3 (n° 77).

? Voir notamment Summa contra Gentiles IV, ch. 20-22.

10 Summa theologiae I, q. 37, a. 2, ad 3.

11 Summa theologiae I, q. 37, a. 2, sol.



Le mode personnel de ’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 337

Thomas montre que ces noms comportent un rapport aux créatures'? Il
précise alors que la personne divine (le Pére, le Fils, le Saint-Esprit) se
rapporte aux créatures non pas directement selon la pure relation d’ori-
gine qu’elle entretient au sein de la Trinité éternelle, mais sous I'aspect
ou cette personne inclut ’essence divine:

«Le nom d’une personne divine ne comporte pas de rapport aux créatures

quant a la relation personnelle, mais quant a ce qui touche la nature. Cela

n’empéche pas que le nom d’une personne divine comporte un rapport aux
créatures, en tant que ce nom inclut essence dans sa signification. Ainsi, de
méme qu’il est propre au Fils d’étre le Fils, il lui est propre d’étre Dien en-
gendré et le Créatenr engendrén'®.
On retrouve dans ces précisions la structure de la relation et les éléments
de la notion thomasienne de personne, appliqués a ’économie trinitaire.
La relation, rappelons-le briévement, comporte un double aspect: 1) elle
est pur rapport a un autre; 2) elle posséde I'existence dans un sujet. Le
premier aspect constitue la notion ou «raison» propre de la relation (rap-
port a autrui), et le second aspect rend compte de I’étre (esse) de la rela-
tion réelle. Ces deux aspects sont requis pour toute relation réelle. En
Dieu, le premier aspect consiste dans le pur rapport de personne a per-
sonne selon Porigine (paternité, filiation, spiration, procession). Quant au
second aspect, la relation divine s’identifie avec ’étre méme de Pessence
divine, elle esz cette essence divine, elle est Dieu!®. La réunion de ce dou-
ble aspect permet de concevoir la personne divine comme une relation
qui subsiste: la personne est distincte sous I’aspect du rapport 4 autrui
selon l'origine (premier aspect de la relation) et elle subsiste en vertu de
I’étre divin qu’elle posséde et auquel elle s’identifie (second aspect de la
relation)’®. C’est cette analyse que Thomas applique au rapport que les
personnes divines entretiennent avec les créatures. Regardons de plus
pres ces deux aspects de la relation.

Suivant Thomas d’Aquin, le rapport aux créatures n’intervient pas
dans le premier aspect de la relation divine, c’est-a-dire dans ’aspect du
pur rapport a autrui qui constitue la «raison propre» de la relation. Sous
ce premier aspect, la relation intratrinitaire est un pur rapport de per-
sonne a personne selon lorigine. La personne divine, distinguée et cons-
tituée par une relation, n’est pas distinguée et constituée par un rapport
aux créatures, mais par la relation qu’elle entretient avec une autre per-

12 Summa theologiae 1, q. 34, a. 3, ad 1 (Verbe); q. 37, a. 2, ad 3 (Amout); q. 38, a.
1, ad 4 (Don).

13 Summa theologiae I, q. 34, a. 3, ad 1.

4 Summa theologiae I, q. 28, a. 2; De potentia, q. 8, a. 2.

15 Summa theologiae I, q. 29, a. 4; De potentia, q. 9, a. 4.



338 Le mode personnel de l’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

sonne divine. Si 'on introduisait le rapport aux créatures dans ce premier
aspect, cela reviendrait 2 penser que 'existence méme de la Trinité (la
distinction réelle des personnes) dépendrait de ’action de Dieu dans le
monde, comme si le monde intervenait pour faire exister une personne
divine. Une telle vue des choses impliquerait une conception panthéiste
de la Trinité ou conduirait aux difficultés de 'arianisme et du sabellia-
nisme qui ont saisi la procession des personnes 2 la fagcon d’une action
de Dieu dans le monde!®. On ne pourrait plus rendre compte de la divi-
nité des personnes et de leur distinction éternelle.

Mais le rapport aux créatures intervient dans le second aspect de la
relation divine, c’est-a-dire dans la relation en tant qu’elle «inclut» I’es-
sence divine et possede I'étre de I’essence divine. L’essence divine con-
tient les créatures qui préexistent en elle; elle est la source ou la cause des
créatures. Ces éléments ont été expliqués dans ’étude des attributs es-
sentiels qui concernent 'opération divine (la science de Dieu, sa volonté,
son amour, sa puissance). C’est par son essence que Dieu crée, c’est-a-
dire par sa sagesse, par sa volonté et son amour, par sa miséricorde, par
sa puissance'’. Autrement dit, Dieu crée parce qu’il est Dieu et en fant
gu’il est Dien. C’est la raison pour laquelle le rapport aux créatures n’in-
tervient pas dans la relation personnelle comme pur «rapport a autrui»
(premier aspect de la relation), mais dans la relation sous I"aspect de son
étre divin (second aspect de la relation). Et ce que 'on explique en ter-
mes de relations sS’applique aussi a la personne. La personne ne comporte
pas un rapport aux créatures sous I’aspect de son pur rapport envers une
autre personne, mais sous I'aspect de sa divinité. Le Saint-Esprit sauve, le
Fils crée, parce que le Fils et le Saint-Esprit sont des personnes divines,
c’est-a-dire parce qu’ils sont Dieu’®,

C’est 1a ce que Thomas expliquait a propos du Verbe, de ’Amour et
du Don: le rapport aux créatures n’intervient pas dans la «relation per-
sonnelle» (pur rapport a autrui), mais dans I’essence divine que la per-
sonne «inclut» (la personne est I’essence divine). C’est a ce titre que le
Fils est le «Créateur engendréy: le mot engendré signifie le Fils dans son
rapport au Pére et le mot Créateur signifie le Fils dans son étre divin. La
notion de «personne divine» réunit ces deux aspects (le rapport a autrui
et la subsistance divine, c’est-a-dire les deux aspects de la relation). Saisir
le rapport que les personnes entretiennent avec le monde, pour Thomas

16 Summa theologiae I, q. 27, a. 1.
17 Summa theologiae I, q. 14, a. 8; q. 19, a. 4; q. 20, a. 2; q. 21, a. 4; q. 25.
18 Cf. Lectura in Ioannem 3,5 (n° 444); 10,35 (n° 1460); 17,3 (n°® 2187); etc.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 339

d’Aquin, c’est donc engager les éléments fondamentaux de la synthése
spéculative sur la relation et sur la personne.

En affirmant que le rapport aux créatures reléve de I'essence divine
commune aux trois personnes, et non pas du pur rapport de personne a
personne, Thomas aurait-il obscurci les traits personnels de ’économie
trinitaire? Aurait-il signifié que seule I’essence (et non pas la personne
comme telle) intervient dans la création et ’économie du salut? Non, car
la personne n’est pas constituée par le seul rapport a autrui, mais aussi
par I'essence en vertu de laquelle elle est une personne. C’est pourquoi
Thomas explique que le rapport aux créatures est bien «inclus» dans la
notion de personne divine ou qu’il intervient «en second lieu» dans le
nom propre de la personne divine. Lorsque les chrétiens confessent que
le Fils est le Verbe, ou lorsqu’on reconnait que le Saint-Esprit est ’Amour
et le Don, le rapport aux créatures est présent dans ces noms personnels
«tout comme Pessence est incluse dans la notion de personne divine»'.
En expliquant que le rapport au monde créé concerne I'essence divine,
Thomas tient bien que ce rapport revient a la personne, puisque I'essence
appartient a la personne en tant que personne.

Pour tenter de discerner la dimension personnelle de I’agir créateur
et sauveur, il faut donc franchir un pas supplémentaire. Dans le rapport
aux créatures, quel «réle» faut-il reconnaitre a ce que chaque personne
possede en propre?r Comment la propriété de chaque personne inter-
vient-elle dans P’action de la Trinité dans le monde? Avant de proposer
une réponse, rappelons bri¢vement le théme de la «causalité des proces-
sions trinitaires» qui prolonge les explications précédentes.

II. La «causalité» des processions trinitaires

Dés sa premiére synthése de théologie, le commentaire ou Eerif sur les
Sentences, Thomas d’Aquin a formulé cette thése centrale: «Les proces-
sions éternelles des personnes sont la cause et la raison (causa et ratio) de
toute la production des créatures»?’. Les mots ca#se et raison sont com-
plétés par d’autres termes précisant le fondement trinitaire de la création.
La procession des personnes est Uorigine®', le principe®* et exemplaire™ de
la procession des créatures. Cette affirmation se présente comme une
exégese théologique de textes bibliques concernant ’action du Fils et du

19 Summa theologiae 1, q. 38, a. 1, ad 4.

2 In 1 Sent. d. 14, q. 1, a. 1.

211In I Sent. d. 32, q.1,a. 3.

22 1n 1 Sent. d. 35, divisio textus.

2 1n I Sent. d. 29, q. 1, a. 2, qla 2; De potentia, q. 10, a. 2, sed contra 2.



340  Le mode personnel de ’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

Saint-Esprit. On la rencontre preés de vingt fois dans le corpus thoma-
sien, dans les mémes termes?* ou dans des formulations voisines: «Le pro-
cessus temporel des créatures dérive du processus éternel des person-
nes»®, «la sortie des personnes dans l'unité d’essence est la cause de la
sortie des créatures dans la diversité d’essence»?.

Thomas d’Aquin a pu trouver cette thése théologique chez son mai-
tre Albert le Grand qui la formulait dans son commentaire des Sentences®.
Il s’est aussi manifestement inspiré de Bonaventure qui, sans formuler
expressément cette thése, enseignait également que la procession du Fils
et celle du Saint-Esprit possédent une causalité et une exemplarité 2a
Iégard des créatures: la «diffusion extrinséque» du bien (I’agir de Dieu le
monde) a pour raison la «diffusion intrinséque» du Bien souverain dans
les personnes divines, a la fagon dont la réalité premiére est la cause de
toutes les réalités secondes qui en dérivent. Pourtant, ni Albert ni Bona-
venture n’ont développé la causalité créatrice des processions trinitaires
d’une maniére comparable 2 Thomas: exploitation systématique de cette
thése apparalt comme un trait caractéristique de sa théologie. Ce theme
signifie chez lui que les processions trinitaires sont la source exemplaire,
efficiente et finale de la procession des créatures (création et salut), le mo-
tif de I’action créatrice de la part de Dieu, le principe des créatures dans
Pordre ontologique et dans 'ordre de I'intelligibilité?®. Une juste intelli-
gence de 'agir de Dieu requiert donc la connaissance de la procession
des personnes divines®.

Dans ces explications, la création n’est pas attribuée de facon propre
ou exclusive a une seule personne divine en particulier. Dieu est créateur
en vertu de son essence qui est commune aux trois personnes: les trois
personnes sont un seul Dieu Créateur®. La «causalité» créatrice n’est donc
pas attribuée en propre a une personne divine, mais Thomas la rapporte
aux processions trinitaires. Le mot procession signifie 'origine, c’est-a-dire
la venue a ’étre, I'existence d’une réalité a partir de son principe®. En

24In I Sent. d. 10, q.1,a. 1;In I Sent. d. 14, q. 2, a. 2; In I Sent. d. 26, q. 2, a. 2, ad
2; In I Sent. d. 27, q. 2, a. 3, ad 6; De potentia, q. 10, a. 2, arg. 19 et ad 19; Summa
theologiae I, q. 45, a. 6, sol. et ad 1; q. 45, 2. 7, ad 3.

? In Sent., prol.; Super Boetium de Trinitate, prol.

%6 1n I Sent. d. 2, divisio textus.

27 ALBERT, In I Sent. d. 20, a. 3, sed contra; In I Sent. d. 29, a. 2, sed contra 2
(Opera omnia, éd. A. Borgnet, vol. 25, p. 191; vol. 26, p. 76).

28 Voir notre étude: La Trinité créatrice, Paris 1995.

2 THOMAS D’AQUIN, Summa theologiae I, q. 32, a. 1, ad 3.

* Summa theologiae I, q. 45, a. 6.

31'1n 1 Sent. d. 13, q-1,a. 1.



Le mode personnel de I’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 341

considérant de maniere analogue la Trinité et la création sous 'aspect de
la procession (le Fils et 'Esprit procédent éternellement et les créatures pro-
cedent aussi de Dieu, quoique dans un tout autre ordre), Thomas emploie
un concept qui permet de saisir analogiquement la communication de
I’étre. La création et I’économie du salut ne se rattachent pas seulement a
telle personne divine mais a la Trinité: c’est 'influence du «processus tri-
nitaire» tout entier qui se trouve mise en valeur.

En Dieu, la procession signifie la communication personnelle de la
plénitude de la divinité: le Pére communique éternellement la plénitude
de la divinité au Fils; avec le Fils, il la communique au Saint-Esprit. Lors-
qu’on parle de «procession» en Dieu, on considére les personnes sous
I’aspect dynamique de la communication éternelle de la divinité. Quant a
la création, dans un tout autre ordre, elle consiste en une participation
des créatures a I’étre et aux perfections divines. C’est a ce plan de la com-
munication d’une participation des perfections divines, impliquant la doc-
trine de ’analogie, que se situe la causalité trinitaire. La communication
de toute 'essence divine dans la Trinité est la cause et la raison de la com-
munication d’une participation de I’essence divine aux créatures, dans un
ordre radicalement différent: «LLa sortie des personnes dans I'unité d’es-
sence est la cause de la sortie des créatures dans la diversité d’essence»®?
11 s’agit, comme on le constate aisément, de la distinction et du rapport
entre action immanente (processions trinitaires) et I’action transitive (ac-
tion de Dieu dans le monde): la premiére est la «raison» de la seconde®.

Thomas d’Aquin a apporté successivement deux interprétations de
cette «causalité» des processions trinitaires, la premiere dans son com-
mentaire des Sentences et la seconde dans la Somme de théologie. On y dé-
couvre un approfondissement. Dans sa premiére ceuvre, Thomas expli-
que que, pour saisir 'action des personnes divines, il faut tenir compte
de deux régles complémentaires: 1) Pefficience commune de I'essence di-
vine; 2) la causalité de la procession éternelle des personnes divines. «La
procession des personnes divines est aussi une certaine origine de la pro-
cession des créatures, puisque tout ce qui est premier dans quelque genre
est la cause de ce qui vient ensuite; mais I’efficience a I’égard des créatu-
res est toutefois attribuée a essence commune»**. Ce double principe est
invoqué pour expliquer de quelle maniére «le Pére et le Fils nous aiment
par le Saint-Esprits. 11 permet aussi de montrer de quelle facon «le Pére
dit toutes choses par son 1erben. L’agir divin ne s’explique pas seulement

32 1In I Sent. d. 2, divisio textus
3 Summa contra Gentiles I1, ch. 1 (n° 854).
*1n1 Sent. d. 32, q. 1, a. 3.



342 Le mode personnel de I’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

par I’essence divine, c’est-a-dire par la connaissance et la volonté créatri-
ces de la Trinité. Il s’explique aussi par les processions trinitaires qui sont
la raison des ceuvres que Dieu accomplit dans le monde: le Verbe est le
modé¢le efficient de toute communication que Dieu accomplit par sa sa-
gesse, et le Saint-Esprit est la raison de toute communication que Dieu
accomplit par la générosité de son amour. Le Verbe est la seule personne
qui, en Dieu, procede par mode d’intellect: il est, a ce titre, le modele in-
créé et la raison de la procession des ceuvres de sagesse accomplies par
Dieu. Le Saint-Esprit est la seule personne qui, en Dieu, procede par
mode d’amour: il est, a ce titre, la raison de la procession des créatures
qui proviennent de Dieu par le mode d’un don divin. Sous cet aspect, la
causalité créatrice («efficience») revient a 'essence divine, mais la raison
de cette causalité («raison de I’efficience») appartient aux personnes divi-
nes en vertu du mode propre et distinct de leur procession®. La création
est I’ceuvre commune des trois personnes, agissant par leur essence, et
chaque personne y intervient selon sa propriété personnelle.

Dans la Somme, Thomas explique 'exemplarité et la causalité des pro-
cessions trinitaires, avec davantage de précision, au moyen de sa doctrine
de la relation. Cette explication porte la marque du progrés de sa théolo-
gie trinitaire. Tandis que, dans sa premiére ceuvre, il fondait sa doctrine
trinitaire sur la notion de procession, 1l 'organise plus résolument dans la
Somme autour de la notion de relation, suivant les deux aspects de la rela-
tion divine que nous avons rappelés plus haut (le rapport a autrui et ’es-
sence divine):

«Les Personnes divines, selon la raison de leur procession, exercent une

causalité a ’égard de la création des étres. Comme on I’a montré en traitant

la science et la volonté de Dieu, Dieu est la cause des étres par son intelli-
gence et par sa volonté, comme il en est d’un artisan envers les ceuvres de
son art. Or, Partisan agit par le verbe qu’il congoit dans son intelligence et
par 'amour que sa volonté porte a son ceuvre. Ainsi, Dieu le Pere a fait les
créatures par son Verbe, qui est le Fils, et par son Amour, qui est 'Esprit

Saint. Ainsi, les processions des personnes sont les raisons de la production

des créatures, en tant qu’elles incluent les attributs essentiels que sont la

science et la volonté»®.

Cette explication invoque I'analogie de l'intelligence et de la volonté. Il
s’agit, une fois encore, d’une explicitation des rapports que les actes im-
manents entretiennent avec les actes qui se portent vers une réalité exté-

3 Ibid. 1l s’agit de la «raison de P’efficience a ’égard des créatures».

3% Summa theologiae 1, q. 45, a. 6. Sur la continuité et I’évolution de Thomas
d’Aquin en ce domaine, voir G. MARENGO, Trinita e Creazione. Indagine sulla teolo-
gia di Tommaso d’Aquino, Roma 1990.



Le mode personnel de l’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 343

rieure. La simplicité de I'exemple de I'artisan ne doit pas tromper: cette
analogie engage une réflexion métaphysique trés poussée sur les princi-
pes de I'action divine. Pour notre propos, c’est la conclusion de I'expli-
cation qui mérite de retenir I'attention: les processions personnelles sont
la raison ou «la cause de la création»®” dans la mesure ou elles «incluent»
les attributs essentiels. Thomas ne fait plus valoir deux reégles complé-
mentaires, comme dans son commentaire des Sexnfences, mais une seule: la
procession personnelle inclut ’essence. Cette explication se rattache 2 la
doctrine de la personne et de la relation dont les résultats sont désormais
appliqués a I’agir divin. Dans I’action divine, il n’y a pas I’essence d’un
coté et les propriétés personnelles de 'autre c6té. Tout converge dans la
relation (fondée sur la procession) et dans la personne qui réunit I'aspect
de la distinction et I'aspect de essence®. Les personnes accomplissent la
création en vertu de leur procession, dans la mesure ou la procession
(comme la relation) inclut Pessence, c’est-a-dire parce que cette proces-
sion est divine. Nous retrouvons, trés exactement, la vole d’explication
que Thomas a présentée lorsqu’il examinait la propriété du Verbe, de
I’Amour et du Don.

III. La question du «rile propres des personnes

L’explication de ’agir créateur et sauveur des personnes divines nous ra-
meéne a notre premiere question: dans 'agir divin, quel «réle» faut-il re-
connaitre 2 ce que chaque personne posséde en propre? Suivant ensei-
gnement de Thomas d’Aquin, deux solutions doivent étre écartées. Voy-
ons-les briévement.

1) Une premiére voie de solution, insatisfaisante, répond qu’il n’y a
aucun mode propre dans I’action d’une personne divine, car les person-
nes agissent seulement suivant ce qui leur est absolument commun, a sa-
voir ’essence divine qui est le principe de leur agir. Cette solution fait
valoir la régle orthodoxe de l'unité d’énergie des trois personnes, ou le
principe augustinien de Iindivisibilité des ceuvres de la Trinité ad extra.
La distinction des personnes interviendrait alors dans leurs rapports éter-
nels mais aucunement dans I’agir qu’elles exercent en notre faveur. Cette
explication a été soutenue par divers auteurs dans la scolastique moderne

% Summa theologiae I, q. 45, a. 6, ad 1.
3 C’est en ce sens que, dans son commentaire des Sentences, Thomas d’Aquin ex-
pliquait déja que «toute procession et multiplication des créatures sont causées par la

procession des personnes divines distinctes», afin de montrer influence créatrice des
relations divines (In I Sent. d. 26, q. 2, a. 2, ad 2).



344  Le mode personnel de I'agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

et on la retrouve dans certains traités trinitaires du XX¢ siecle®. Elle a pu
conduire a rattacher ’économie de la création et du salut au «Dieu Un»
(De Deo uno), jusqu’a écarter le role de la pluralité trinitaire pour saisir
P'agir divin. De ce fait, elle a aussi affaibli la valeur de la doctrine des ap-
propriations en faisant de ces appropriations I'unique moyen pour saisir
la dimension trinitaire de Iagir divin.

La régle de I'unité d’action de la Trinité est fondamentale et le lec-
teur de Thomas d’Aquin ne peut manquer d’en observer I'importance:
elle se trouve au cceur du traité trinitaire®’. La création et la grice ne sont
pas ceuvre exclusive d’une seule personne, mais les trois personnes en
sont toutes ensemble la source en raison de leur commune nature divine.
Ne pas le reconnaitre conduirait a rejeter la consubstantialité trinitaire.
De méme, lappropriation constitue un procédé valable dont Thomas
s’est appliqué a montrer les fondements. La faiblesse de cette premiére
réponse ne tient donc pas a une erreur sur les principes invoqués (I'unité
de D'agir divin et les appropriations), mais a Uexc/usivité qu’elle leur attri-
bue, comme si la régle de l'unité d’opération constituait, a elle seule,
toute l’explication, la seule clé pour saisir 'action de la Trinité. Or, la
théologie de Thomas d’Aquin ne présente pas une telle exclusivité. La
constante présence de I’agir trinitaire dans 1’étude des propriétés le mon-
tre clairement. Autrement dit, la régle de I'indivisibilité de la Trinité dans
son agir ad extra est parfaitement exacte et fondamentale, mais son appli-
cation est excessive si 'on prétend y réduire tous les aspects de I’action
des personnes divines.

2) Une seconde voie de réponse, réagissant vigoureusement contre la
précédente, soutient que chaque personne divine exerce une action pro-
pre en notre faveur. La pensée théologique de beaucoup d’auteurs, au-
jourd’hui, se montre favorable a cette maniére de concevoir I’agir des
personnes divines. On cherche alors a préciser la «causalité personnelle»,
P«activité propren, la «fonction proprex» ou le «réle spécifique» de chaque
personne divine*. La grice, par exemple, sera attribuée de facon spécifi-

3 Voir par exemple, comme représentant de cette ligne de pensée: P. GALTIER,
L’habitation en nous des trois personnes, Rome 1949. La thése centrale de cet ouvrage
est la suivante: aucune action d’une personne divine dans le monde ne lui est réelle-
ment personnelle; dans I’agir du Saint-Esprit, rien ne lui appartient en propre.

40 Cf. notamment Summa theologiae I, q. 32, a. 1; q. 45, a. 6.

M Comme représentant de cette seconde ligne de pensée, voir H. MUHLEN, Der
Heilige Geist als Person, Miinster 1963; ID., Person und Appropriation. Zum Verstin-
dnis des Axioms: In Deo omnia sunt unum, ubi non obviat relationis oppositio, in:
MThZ 16 (1965) 37-57. A titre d’exemple, voir aussi J. GALOT, L’Esprit Saint, per-
sonne de communion, Saint-Maur 1997, 64-71; ID., Notre Pére qui est amour, Saint-
Maur 1998, 16-31.



Le mode personnel de P’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 345

que au Saint-Esprit, comme s’il revenait en propre au Saint-Esprit (2 la
différence des autres personnes) de procurer cette grice. On soulignera
aussi, concernant le don de la filiation adoptive, que la filiation fait de
nous des enfants de la personne du Pere a ’exclusion des autres person-
nes divines. La thése d’une «causalité (quasi) formelle» de telle personne
divine est souvent avancée pour en rendre compte, notamment dans le
cas de la grice du Saint-Esprit*’. Le Saint-Esprit, personnellement donné
aux saints, exercerait lui-méme le réle de principe immanent des actes
humains de foi et de charité. On pourrait ainsi expliquer Pceuvre distin-
cte des personnes et, plus profondément, le fondement proprement per-
sonnel des dons trinitaires®.

Outre le probléme de la confusion de Dieu et du monde que souléve
la théorie d’une «causalité formelle» (car la forme est, par définition, in-
hérente 4 une créature, elle fait partie de ses éléments ontologiques
constitutifs, elle entre en composition réelle avec la créature)*, la these
de I'action propre de telle personne divine présente une difficulté insur-
montable au regard des principes de la théologie thomasienne. Réserver
une action et un don divin a telle personne plutdét qu’a une autre, c’est
mettre en cause 'unité de la Trinité tant dans son essence que dans ses
relations. Il s’agit d’un principe tout a fait fondamental chez Thomas
d’Aquin: les trois personnes agissent par une unique action ou opéra-
tion®, en vertu de leur unique nature, et par conséquent les effets de I'ac-
tion divine ont pour soutce, toujours, toute la Trinité*. La réflexion théo-

42 Le vocabulaire de la causalité «quasi formelle» des personnes divines n’est pas
inconnu des scolastiques. Albert le Grand, par exemple, ’emploie pour désigner le
Saint-Esprit comme celui par qui nous aimons Dieu et le prochain. Mais il précise im-
médiatement que ni I’habitus ni acte de charité ne sont «par essence» le Saint-Esprit:
il s’agit plutét d’effets du Saint-Esprit (ALBERT, Summa theologiae I, tract. 8, q. 36,
ch. 3; ed. Colon., t. 34/1, Minster 1978, p. 282). Et nous retrouvons alors I'affirma-
tion de la causalité inséparable de la Trinité, avec la doctrine des appropriations (ibid.,
tract. 7, q. 32, ch. 2, p. 254).

B Pour une proposition développée de ce théme promu par Karl Rahner, voir K.
OBENAUER, Thomistische Metaphysik und Trinititstheologie. Sein — Geist — Gott —
Dreifaltigkeit — Schopfung — Gnade, Munster 2000; cf. notre recension critique in:
FZPhTh 47 (2000) 277-281.

* Thomas d’Aquin reconnait clairement Vexemplarité qui revient au Saint-Esprit,
mais sans faire du Saint-Esprit une cause formelle inhérente et sans exclure le Pére et
le Fils: «La charité a pour cause efficiente toute la Trinité, et pour cause exemplaire
I’Amour qui est le Saint-Esprit» (In I Sent. d. 17, q. 1, a 1). Cf. Summa theologiae I-II,
g. 110, a. 1; Summa theologiae II-II, q. 23, a. 2.

* Cf. par exemple Summa contra Gentiles IV, ch. 25 (n® 3625): «una actione».

w.ce par exemple Summa theologiae III, q. 23, a. 2. L’incarnation du Fils ne fait
pas exception a cette régle: «Ce qui, dans I'assomption, reléve de I'action, est commun



346 Le mode personnel de ’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

logique sur I’économie trinitaire ne sera jamais menée contre cette régle
qui intervient partout comme un aspect fondamental de la question. En
résumé, la recherche d’une mise en valeur de la dimension trinitaire de
I'agir divin se présente dans la perspective suivante: la régle de 'unité es-
sentielle des trois personnes fournit un critére déterminant, mais elle ne
constitue pas le seul aspect de I'agir trinitaire.

IV, L’unité d’action des personnes et lenr mode distinct d’agir

Les trois personnes agissent inséparablement, en vertu de leur commune
nature divine, et chaque effet a pour source toute la Trinité. Mais, dans
cet agir commun, chaque personne agit sur le mode distinct de sa rela-
tion avec les autres personnes. Avant d’en présenter les fondements, on
peut illustrer cette explication par lagir créateur du Verbe. Dans son
exégese de Jean 1,3 («par lui tout a été fait»y), Thomas d’Aquin explique
que le Verbe est celui par qui le Pere accomplit toutes choses. Il propose
alors une réflexion plus étendue sur I’agir du Fils: que signifie le fait d’étre
celui «par qui» le Pére accomplit toutes choses? On peut entendre de
deux manieres*.

1) Si, dans cette expression par quz, on entend le «principe formel» de
P'action, c’est-a-dire le principe de I’agir du Pere (ce «en vertu de quoi» le
Pére agit), alors il faudra y reconnaitre ’essence divine. Le Pére, comme
le Fils et comme le Saint-Esprit, agit par son essence: c’est par sa nature
qu’un étre agit. Thomas parle ici de principe «formel» afin d’écarter toute
idée dun principe «efficient», car rien ni personne ne pousse ou ne meut
le Pére a agir. Ni le Fils, ni le Saint-Esprit ne sont un «principe» de P'ac-
tion du Pere, car le Fils et le Saint-Esprit n’entretiennent pas une relation
de principe a I’égard du Pére: 'ordre trinitaire ne permet pas de voir,
dans le Fils ou le Saint-Esprit, un principe de I’étre du Pere, ni un prin-
cipe de l'action du Pére. Si ’on prend l'expression «par qui» au sens d’un
principe formel, elle sera donc appropriée au Fils, car Dieu le Pére agit
par sa sagesse essentielle qui est appropriée au Fils. C’est ainsi que, de
soi, les formules de gui, par qui et en qui (cf. Rm 11, 36) ne sont pas prop-
res 4 une personne mais appropriées®.

Avec cette explication, on s’est éloigné du sens obvie de Jn 1,3, mais
on a précisé un élément important: dire que le Pére agit par son 1Verbe, ce
n’est pas faire du Verbe un principe de I’agir du Pére. Le Pére ne regoit

aux trois personnesy»; «les trois personnes ont fait que la nature humaine soit unie a la
personne du Fils» (Summa theologiae I11, q. 3, a. 4).

47 Lectura in Ioannem 1,3 (n° 76).

% Summa theologiae I, q. 39, a. 8.



Le mode personnel de I'agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 347

pas son agir du Fils. On ne dit pas que le Pere agit «par le Fils» comme
on dit d’'un homme qu’il agit «par ce qu’il a appris» ou «par sa raison». En
ce sens, le Pére agit par lui-méme ou par son essence. Augustin I'avait
déja noté: lorsqu’on tient que «le Pére est sage par sa sagesse engendrée»,
on n’entend pas dire que le Fils soit la cause de la sagesse du Pére (on ar-
riverait a cette conclusion «absurde»: le Pére ne serait pas sage par lui-
méme mais par son Fils, et le Pere tiendrait alors son essence du Fils). Le
Peére et le Fils sont une seule sagesse comme ils sont une seule essence.
Le Fils n’est pas la sagesse en vertu de laquelle le Pére est sage, mais il
est la «Sagesse engendrée» issue du Pére®. Les mémes réflexions s’appli-
quent a I’agir du Pere.

2) Mais si dans I’expression «par lui» de Jn 1,3 on entend la causalité
du Verbe a I’égard des créatures®, alors il s’agit en toute rigueur d’une
propriété du Fils. Cest sans doute le sens le plus manifeste de Jn 1,3. Prise
en ce sens, l'expression «par lui» ne désigne pas ce qui est le principe de
Paction du Pére (c’était la premiére considération), mais il désigne ce qui
est le principe ou la cause des créatures, et c’est ici qu’on doit reconnai-
tre un trait propre du Verbe en personne, dépassant 'appropriation:

«Si la préposition par dénote la causalité a 1’égard des réalités accomplies,

alors lorsque nous disons que /e Pére accomplit toutes choses par le Fils, cela

n’est pas approprié au Verbe mais lui est bien propre (proprium). Car étre la

cause des créatures, cela le Fils le tient d’un autre, a savoir du Pere de qui il

tient Pétren.

Le Fils est celui «par qui» le Pére agit parce qu’il est le Fils et Verbe en-
gendré par le Pere. Dans 'agir du Pére et du Fils, la préposition «par» si-
gnifie Vanctoritas du Pére, c’est-a-dire la propriété du Pére comme prin-
cipe du Fils. Le Fils existe en recevant éternellement son étre du Pére et
il agit de la méme maniére, c’est-a-dire en recevant éternellement son agir
du Pére. L’action du Pére et du Fils est unique, le principe de cette action
est aussi unique (c’est la nature ou essence divine), les effets de I’action
sont communs au Pere et au Fils. Mais les acfeurs (les sujets de ’agir) sont
personnellement distincts et ce qu’on peut appeler leur mode d’action est

¥ AUGUSTIN, De Trinitate VII, I, 1-2; De Trinitate XV, VII, 12. THOMAS
D’AQUIN, In I Sent. d. 32, q. 2, a.1; Summa theologiae I, q. 34, a. 1, ad 2.

0 Cf. aussi In IT Sent. d. 13, q. 1, a. 5.

! Lectura in Ioannem 1,3 (n® 76). On voit que, pour Thomas, le verset de Jn 1,3

ne se limite pas a la création au sens strict mais concerne tout l’agir divin dans le
monde.



348 Le mode personnel de ’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

aussi distinct®. Thomas Iécrit également dans la Somme de théologie, bien
que cette observation ait généralement échappé a la plupart des études
(peut-étre parce qu’elle se trouve dans la question des appropriations?):
«Parfois, cette [préposition| par n’est pas appropriée, mais bien propre au
Fils, comme on le voit en Jn 1,3: par lui tout a ét¢ fait»>>.

Telle est la voie par laquelle Thomas d’Aquin met en valeur la dis-
tinction des personnes dans leur agir. Cette distinction ne divise pas ac-
tion de la Trinité, ni sa puissance, ni les principes de l'action qui sont
communs aux trois personnes en raison de leur unique nature. Elle ne
concerne pas davantage les effets de 'action: ces effets proviennent des
trois personnes en vertu de leur unique action. On pourrait tout aussi
bien le montrer par la doctrine de la périchorése: le Pére est dans le Fils,
le Fils est dans le Pére, le Saint-Esprit est dans le Pére et dans le Fils, et
réciproquement. Pour cette raison, I’action des trois personnes est insé-
parable. Thomas d’Aquin explique par exemple: «Le Fils agit en raison
du Pére qui demeure en lui par 'unité de la nature»™. La profondeur de
la périchorese est telle que, dans I’agir du Fils, le Pére lui-méme agit, et le
Saint-Esprit agit en eux, inséparablement. L’action du Fils et du Saint-
Esprit n’est donc pas différente de celle du Pére, puisque les personnes
agissent en demeurant 'une dans l'autre, selon leur mutuelle immanence
et donc par une méme opération.

Dans cette action commune, les personnes qui agissent sont distinc-
tes et le mode de leur action refléte leur propriété relative personnelle.
Ce mode d’action n’exprime pas autre chose que la propriété person-
nelle. On le voit bien dans les explications relatives a I'agir du Pére par
son Verbe. Le mode distinct de 'action du Fils (le Fils est le Verbe par
g#i le Pére agit) ne consiste pas en un rapport exclusif du Fils a ’endroit
des créatures, mais il consiste dans le rapport propre que le Fils entre-
tient avec son Peére au sein de la Trinité. Autrement dit, ce mode propre
réside dans la relation intratrinitaire de personne a personne, et non pas
dans une relation différente avec les créatures.

C’est exactement ce que Thomas expliquait, sous un autre angle, a
propos des noms erbe, Amour et Don: dans I’agir trinitaire, la distinction
personnelle n’intervient pas du c6té du rapport aux créatures, mais du
coté de la relation intratrinitaire. Et si 'on rassemble ces deux aspects en
mettant la relation personnelle au premier plan, on peut alors saisir le

2 Cf. In II Sent. d. 13, q. 1, a. 5, ad 4: «C’est en raison de Vaxctoritas du Pere a
Iégard du Fils, en tant que c’est du Pére que le Fils tient d’étre et d’agir, que le Pére
agit par le Filsy.

5> Summa theologiae 1, q. 39, a. 8: «proprium Filii».

3 Lectura in in Ioannem 14,12 (n® 1898).



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 349

mode propre de Pagir des personnes. Le Pére crée le monde et sauve les
hommes par son Fils dans I'Esprit: ce mode d’agir par le Fils dans I’Es-
prit est propre au Pére. Il revient au Fils, en propre, d’étre celui par qui
le Pére crée et accomplit toutes choses: dans la Trinité, le Fils est le seul
qui agit de cette facon, en raison de sa propriété de Fils, Verbe et Image
du Pére. Et il revient au Saint-Esprit, en propre, d’étre celui en qui ou
par qui le Pére et le Fils agissent, en vertu de sa propriété d’Amour et de
Don. C’est ce que Thomas a expliqué lorsqu’il a montré que «le Pére dit
toutes choses par son Fils» et que «le Peére et le Fils nous aiment par le
Saint-Esprit»™®, ou lorsqu’il enseigne que «les processions des personnes
sont la cause de la procession des créatures»®. Ces expressions revétent
bien un sens propre, et non pas seulement approprié. L’appropriation
n’est pas notre unique ressource pour saisir la dimension trinitaire de
Pagir divin.

Ces observations sont confirmées par plusieurs aspects de Iensei-
gnement de Thomas d’Aquin, notamment par le rapport entre le mode
d’étre et le mode d’agir des personnes, ainsi que par la distinction des
personnes dans leur action méme en faveur des créatures (création et
salut). Un étre agit suivant ce qu’il est: tel on est, tel on agit. Le mode
d’agir se fonde dans le mode d’étre qu’il manifeste®. Orx, si I’é#re des trois
petsonnes est bien identique, leur mode d’étre est distinct. Ce mode d’étre
consiste dans la maniére suivant laquelle une personne posséde 'essence
divine, conformément a sa propriété relative: «Bien que la méme nature
existe dans le Pére et dans le Fils, elle s’y trouve cependant selon un au-
tre mode d’exister (secundum alium modum existendi), c’est-a-dire avec une
autre relation»®. L’essence des trois personnes est une et unique, mais
chaque personne possede cette essence divine (plus précisément, chaque
personne «est» cette essence divine) suivant une relation distincte. Ainsi
donc, la nature divine se trouve en chaque personne selon un «mode
d’existence» propre et distinct®. Thomas I'explique avec la plus grande
clarté:

«La nature du Peére, du Fils et du Saint-Esprit est la méme, mais elle ne revét
pas le méme mode d’existence dans les trois — je parle du mode d’existence
selon la relation (modus existendi secundum relationens). Dans le Pére, la nature
existe comme n’étant pas reque d’un autre. Mais dans le Fils, la nature existe

5> Summa theologiae I, q. 34, a. 3; q. 37, a. 2, ad 3.

5 Tn I Sent. d. 32, q.1,a. 3.

ST Cf. par exemple De veritate q. 19, a. 1, ad 5.

8 De potentia, q. 2, a. 1, ad 13.

% De potentia, q. 2, a. 5, ad 5: ce «mode d’existence» distinct s’applique 2 I’essence
et, par conséquent, a tous les attributs divins (ici la toute-puissance).



350 Le mode personnel de ’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

en tant qu'elle est regue du Pére par la génération»®’. — «Toute la divinité,
dans toute sa perfection, se trouve en chacune des trois personnes selon un
mode d’existence propre. Cela appartient a la perfection de la divinité: il y a
plusieurs modes d’existence (plures modi existendi) en Dieun®l,

Cet enseignement sur les «modes d’exister» reprend la doctrine trinitaire
cappadocienne issue de Basile de Césarée: chaque hypostase divine se ca-
ractérise par un fropos tés hyparxeds (littéralement: mode d’existence) qui dé-
finit le contenu concret de sa subsistance hypostatique propre®®. Les théo-
logiens occidentaux du moyen age avaient accés a cet enseignement a
travers la traduction latine de Jean Damascéne®. Chaque personne existe
d’une maniére distincte suivant une relation. Pour Thomas, cela signifie
que la propriété personnelle désigne le mode d’étre relationnel propre a
chaque personne: le Pére existe sur le mode de la source inengendrée, le
Fils existe sur le mode de la filiation en tant qu’il recoit son existence du
Pére par la génération, le Saint-Esprit existe sur le mode de PAmour qui
procéde du Pére et du Fils. Chaque personne se caractérise donc par un
mode d’existence relatif. Ce mode distinct ne disparait pas dans 'action
des personnes, mais il demeure présent et qualifie intrinséquement cet
agir: le mode d’agir distinct comporte les mémes notes et la méme pro-
fondeur que le mode d’exister.

Une précision s’impose: dans la Trinité, la distinction personnelle ne
modifie pas I’étre ou la nature divine comme telle, ni la puissance d’agir,
ni action. Mais les trois personnes sont distinctes sous 'aspect du mode
d’étre de la nature divine en elles et, par conséquent, sous I'aspect du
mode d’agir correspondant au mode d’étre. La distinction de ces modes
concerne donc la relation propre de la personne, c’est-a-dire le rapport
intratrinitaire de personne a personne suivant 'origine. Chaque personne
existe et agit conformément 2 sa relation aux autres personnes. Ce mode
d’étre et d’agir exprime 'ordre (ordo) des personnes, puisque la pluralité
réelle des personnes divines repose sur cet ordre. Pour Thomas d’Aquin,
en effet, la distinction personnelle ne se fonde pas seulement sur la diffé-
rence d’origine du Fils et du Saint-Esprit (génération et spiration), ni
méme sur le mode de la procession du Fils et du Saint-Esprit (mode de
nature ou d’intellect, mode de volonté ou d’amour), mais sur ordre d’ori-

¢ De potentia, q. 3, a. 15, ad 17.

61 De potentia, q. 9, a. 5, ad 23.

62 BASILE DE CESAREE, Sur le Saint-Esprit 18,46 (éd. B. PRUCHE, Sources Chré-
tiennes 17 bis, Paris 1968, 408—409); ID., Lettre 235,2 (SAINT BASILE, Lettres, tome 3,
éd. Y. COURTONNE, Paris 1966, 45); ID., Homélie 24,6 (PG 31, 613).

6 De fide orthodoxa 1,8 (SAINT JOHN DAMASCENE, De fide orthodoxa. Versions
of Burgundio and Cerbanus, éd. E.M. BUYTAERT, New York 1955, 35-36).



Le mode personnel de ’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 351

gine au sein de la Trinité: le Fils tient son existence du Pére, le Saint-Es-
prit tient son existence du Pere et du Fils®. Cet ordre d’origine consiste
dans le seul fait qu'une personne tient son existence d’une autre, sans au-
cune priorité ni postériorité®. C’est cet ordre qui, en dernier ressort,
fonde la pluralité personnelle: «Il faut qu’une procession provienne d’une
autre, et que I'une des [personnes] qui procéde provienne de I'autre: c’est
cela qui fait la différence réelle en Dieu»®®. Le mode d’existence des per-
sonnes divines et leur mode distinct d’action consistent donc dans cet
otrdre personnel suivant lorigine, c’est-a-dire dans la relation d’origine.
C’est la ce que Thomas expliquait en disant qu’il revient au Fils, en pro-
pre, d’étre celui «par qui» le Pére agit.

Pour rendre compte de la dimension trinitaire de la création et du sa-
lut, il faut donc considérer les personnes qui agissent, c’est-a-dire les su-
jets de l'action (les «opérants»), en prétant plus précisément attention a la
relation mutuelle de ces personnes. Concernant le rapport du Pere et du
Fils, Thomas explique: «C’est du Pére que le Fils tient d’étre et d’agir, et
c’est pourquoi le Pére agit par le Fils»; «Le Fils, qui est agissant, existe a
partir du Péren; «Le Pére agit par le Fils, parce que le Fils est la cause de
ce qui est accompli en vertu d’'une méme et indivisible puissance, puis-
sance que le Fils posséde en commun avec le Pére mais qu’il regoit néan-
moins du Peére par sa génération»®’. Cet ordre relatif a été mis en lumiére
au moyen de la propriété signifiée par le nom erbe: en nommant le Fils
du nom de Ierbe, nous le signifions comme la «cause opérative» des ceu-
vres que le Pére accomplit par lui®®. L’exégese de Jean 1,3 I’a aussi préci-
sé: le Fils est un sujet d’action (un operans) distinct du Pére®. Le Pere agit
«par le Fils» parce que le Pére, dans la génération éternelle, donne au Fils
I’essence divine par laquelle le Fils agit.

Les explications concernant I’action du Saint-Esprit soulignent sa
distinction personnelle de fagon comparable. Le Pére et le Fils, spirant le
Saint-Esprit, donnent au Saint-Esprit 'essence divine et, avec elle, la ver-
tu d’agir. C’est la raison pour laquelle le Pére et le Fils agissent «dans le
Saint-Esprit» ou «par le Saint-Esprity™®. Le Pére et le Fils sont, a cet égard,
le principe de l'agir qu’exerce le Saint-Esprit, en tant qu’ils lui communi-

¢ THOMAS D’AQUIN, De potentia, q. 10, 2. 2; Summa contra Gentiles IV, ch. 24
(n®3615-36106).

65 Summa theologiae I, q. 42, a. 3.

6 De potentia, q. 10, 2. 2, ad 7.

7 In II Sent. d. 13, q. 1, a. 5, sol. et ad 4; d. 13, expositio textus.

6 Summa theologiae 1, q. 34, a. 3.

6 Lectura in in Ioannem 1,3 (n° 76 et n° 85).

0 De potentia, q. 10, a. 4.



352 Le mode personnel de I’agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin

quent la puissance divine d’agir’. Thomas explicite cet enseignement au
moyen de la propriété signifiée par les noms personnels Amour et Don.
En reconnaissant le Saint-Esprit comme Amour et Don (ces noms expri-
ment sa propriété distincte), nous le signifions comme la source des ef-
fets que le Pére et le Fils accomplissent par lui, c’est-a-dire comme
I’Amour par lequel le Pére et le Fils nous aiment et nous procurent leurs
dons™.

En résumé: «Tout ce que le Fils accomplit, c’est en le tenant du Pe-
re»’®. Et de méme, le Saint-Esprit agit en recevant son action du Pére et
du Fils, car il recoit d’eux la nature divine. C’est du Pére et du Fils que le
Saint-Esprit recoit d’étre et d’agir, et c’est ainsi qu’il accomplit ses ac-
tions™. Les trois personnes agissent dans une méme action, mais chacune
exerce cette action sur le mode distinct de sa relation personnelle, c’est-
a-dire suivant son «mode d’exister» conforme a I'ordre trinitaire. Le Pére
agit comme source du Fils et du Saint-Esprit, le Fils agit comme Verbe
du Peére, le Saint-Esprit agit comme Amour et Don du Pére et du Fils.
Nous ne sommes pas dans le domaine d’une appropriation, mais bien
dans celui d’une propriété de la personne, comme Thomas I'a expressé-
ment expliqué a propos du Verbe. Ce mode propre de 'agir des person-
nes, répétons-le, n’entraine pas une action exclusive de telle personne
dans le monde, mais il concerne la relation hypostatique (la relation de
personne divine a personne divine) toujours engagée dans I’action que
les Trois exercent en créant le monde et en sauvant les hommes.

En conclusion, Thomas d’Aquin reconnait fermement 'unité d’ac-
tion des personnes divines, 'unité de leur principe d’action et 'unité de
la Trinité dans son rapport aux effets créés, mais en soutenant clairement
un mode d’agir relationnel de chaque personne, un mode propre et dis-
tinct qui consiste dans le rapport personnel intratrinitaire qualifiant in-
trinsequement I’agir du Pére, du Fils et du Saint-Esprit. Les appropria-
tions interviendront 4 un autre plan: celui de Paction elle-méme (par
exemple créer, vivifier, sanctifier), celui des principes d’action (par exem-
ple la puissance, la sagesse, la bonté) et des effets créés (par exemple
I’étre, la grace, la filiation adoptive) qui, étant communs aux trois person-
nes, sont néanmoins attribués spécialement a telle personne en vertu
d’une affinité avec la propriété exclusive de cette personne’. En outre, la

! Contra errores Graecorum 11, ch. 4: «Le Fils est le principe en raison duquel le
Saint-Esprit agit (principium operandi Spiritni Sancto), parce qu’il lui donne la vertu d’agir.

2 Summa theologiae I, q. 37, a. 2, ad 3; q. 38, a. 2.

3 Lectura in Toannem 15,26 (n° 2061).

"% Lectura in Ioannem 16,13 (n° 2103).

> Summa theologiae I, q. 39, a. 7-8.



Le mode personnel de I'agir trinitaire suivant Thomas d’Aquin 353

valeur théologique du procédé d’appropriation se trouve renforcée par la
reconnaissance du mode propre de l'agir de chaque personne divine, car
Pappropriation repose précisément sur la propriété relative qui caracte-
rise le mode distinct d’existence et d’agir du Pére, du Fils et du Saint-Es-
prit. En manifestant la dimension personnelle de ’action divine, le mode
propre de I’agir des personnes rend compte de la structure trinitaire de
I’économie: tout provient du Pére, par le Fils et dans Esprit. En souli-
gnant les traits propres de I'agir du Fils et du Saint-Esprit, cette doctrine
donne aussi un relief particulier a la personne du Pére: source dans la
Trinité, le Pere est le «terme ultime» auquel le Saint-Esprit et le Fils con-
duisent les hommes. La création et le salut s’accomplissent au rythme des
relations trinitaires’.

7610 I Sent. d. 14, g.-2,a. 2.



	Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

