
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

Autor: Emery, Gilles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gilles Emery

Le mode personnel de l'agir trinitaire
suivant Thomas d'Aquin

Lorsque les théologiens scolastiques expliquent l'agir économique de la

Trinité, ils recourent abondamment à la doctrine des appropriations.
Entendons par appropriation l'attribution à telle personne divine de

traits communs à toute la Trinité, pour mieux mettre en lumière la

propriété distincte du Père, du Fils et du Saint-Esprit1. C'est ainsi, par exemple,

que les auteurs de la scolastique du XIIIe siècle ont généralement
saisi l'attribution de la création au Père («Je crois au Père tout-puissant,
créateur du ciel et de la terre») ou celle de la sanctification au Saint-Esprit

(«Je crois au Saint-Esprit qui est Seigneur et qui donne la vie»)2.

Reposant sur une analyse complexe des attributs divins, la théorie des

appropriations engage un réalisme qu'Albert le Grand, par exemple, décrit
en expliquant que l'appropriation trinitaire est fondée «du côté de la réalité

elle-même» et non pas seulement dans notre esprit3. Pourtant, la théorie

des appropriations suscite aujourd'hui d'importantes réserves chez de

nombreux théologiens qui lui reprochent d'occulter la dimension personnelle

de l'agir trinitaire ou de comporter le risque d'un pur jeu de lan-

1 BONAVENTURE, Breviloquium I, ch. 6 (Opera omnia, t. 5, Quaracchi 1891, 214—

215).
2 THOMAS D'Aquin, Summa theologiae I, q. 45, a. 6, ad 2. Nos références aux

œuvres de Thomas d'Aquin sont tirées des éditions suivantes. Pour la Summa theologiae:
éd. Léonine, tomes 4-12, Rome 1888-1906; pour le Scriptum sur les livres I et II des
Sentences-, éd. P. MANDONNET, 2 vol., Paris 1929; pour la Summa contra Gentiles-, éd. P.

MARC, C. PERA e.a., 3 vol., Turin-Paris 1961—1967; pour les Questions disputées De
veritate: éd. Léonine, tome 22, Rome 1975—1976; pour les Questions disputées De poten-
tia-, éd. P. BAZZI e.a., Turin-Rome 1965; pour le traité Contra errores Graecorum: éd.

Léonine, tome 40 A, Rome 1967; pour la Dectura in Ioannem-, éd. R. CAI, Turin-Rome
1952. Toutes les traductions sont de nous.

3 ALBERT LE Grand, In I Sent. d. 34, a. 5 (Opera omnia, éd. A. Borgnet, vol. 26,
Paris 1893, 171); cf. THOMAS D'AQUIN, In I Sent. d. 31, q. 1, a. 2: «La convenance de

l'appropriation existerait même si nous n'existions pas».



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 335

gage4. En réalité, le procédé appropriatif serait insatisfaisant si l'on
prétendait que l'agir divin se ramène exclusivement à l'essence divine et que
la dimension trinitaire ne relève que d'une appropriation. En d'autres
termes, l'appropriation serait mal employée si l'on s'en servait pour habiller
une conception moniste de l'agir divin.

Mais l'appropriation est-elle la seule explication de la dimension
trinitaire de l'agir divin? Ne faut-il pas plutôt reconnaître un mode d'agir
propre de chaque personne divine, au-delà des appropriations? Des
clichés très répandus en ce domaine tendent à opposer la tradition thomiste
à la tradition grecque, cette dernière reconnaissant un mode d'agir
distinct des hypostases dans l'unique opération de la Trinité5. Or, les textes
montrent que Thomas d'Aquin soutient bien une modalité personnelle
propre de l'agir du Père, du Fils et du Saint-Esprit. C'est cet enseignement

que nous voudrions brièvement présenter ici, en le situant dans son
contexte doctrinal.

I. Ee Père crée et accomplit toutes choses par son Fils dans l'Esprit

Les propriétés des personnes divines n'éclairent pas seulement leur
distinction et leur subsistance dans l'immanence de la Trinité, mais également

leur agir dans le monde. Dans l'étude du Père, Thomas d'Aquin
montre que la paternité désigne premièrement la relation intratrinitaire
du Père au Fils et, en second lieu, la relation que Dieu Père entretient
avec le monde suivant divers degrés de participation (paternité envers les

créatures dénuées de raison et envers les créatures faites à l'image de

Dieu, paternité divine selon la nature et selon la grâce): c'est en participant

à la relation que le Fils entretient avec son Père que les créatures

ont Dieu pour Père6. Dans son étude du Fils, Thomas établit que le
Verbe, en vertu de sa propriété personnelle, possède un rapport envers
les créatures, car le Père accomplit toutes choses par son Verbe. La
notion même de Verbe signifie le Fils dans sa causalité exemplaire et dans sa

causalité effective: elle permet de saisir le fondement de la manifestation
du Père accomplie par le Fils. L'étude du nom de Fils ainsi que le thème

4 Voir notamment Y. CONGAR, Je crois en l'Esprit Saint, Paris 1995, 346-361; B.
SESBOOÉ, Appropriation, in: J.-Y. LACOSTE (éd.), Dictionnaire critique de théologie,
Paris 1998, 80.

5 Voir par exemple H. BARRÉ, Trinité que j'adore. Perspectives théologiques, Paris
1965, 150.

6 THOMAS D'Aquin, Summa theologiae I, q. 33, a. 3.



336 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

de l'Image éclairent également l'action créatrice et salvifïque du Fils7. On
ne peut guère résumer, d'un seul trait, ce très vaste enseignement.
Rappelons simplement l'idée maîtresse qui guide ces explications: «Dieu ne
fait rien sinon par la conception de son intelligence, qui est sa Sagesse
éternellement conçue, c'est-à-dire le Verbe et Fils de Dieu. Dieu ne peut
donc rien faire autrement que par son Fils. [...] Il est ainsi manifeste que
tout ce que fait le Père, c'est par son Verbe qu'il le fait»8. Cette action du
Père «par son Verbe» concerne la création (le Verbe est l'expression et la

source productrice des créatures), la providence, la manifestation du Père

et sa révélation, le salut et le don de la filiation, bref: tout l'agir divin créateur

et sauveur. Dans tous les cas, Thomas d'Aquin expose l'action du
Fils au moyen de sa propriété de Verbe, Fils et Image, c'est-à-dire au moyen

de ce qui le caractérise distinctement dans la Trinité.
De manière semblable, la propriété personnelle qui manifeste la

distinction et l'existence éternelles du Saint-Esprit permet aussi de rendre

compte de son agir dans l'économie de la création et du salut. C'est au

moyen de la propriété de l'Amour que Thomas d'Aquin explique l'action
du Saint-Esprit dans la création, dans l'exercice de la providence, dans le

mouvement des créatures, dans la vivification, la sanctification, la vie de
la grâce. Étant personnellement le Don, le Saint-Esprit est donné aux
saints et habite en eux, il communique la présence du Père et du Fils,
comblant l'Église de ses dons9. Rappelons, ici encore, l'idée directrice de

cet enseignement: «Le Père se dit lui-même et il dit toutes les créatures

par le Verbe qu'il a engendré, en tant que le Verbe engendré représente
le Père et toutes les créatures. De même, il s'aime lui-même et il aime
toutes les créatures par le Saint-Esprit, en tant que le Saint-Esprit
procède comme l'amour de la bonté première, suivant laquelle le Père s'aime
soi-même et aime toute créature»10.

Cette explication signifie que l'Amour par lequel le Père et le Fils
sont mutuellement unis est aussi l'Amour par lequel ils nous associent à

leur communion: «Le Père et le Fils s'aiment et nous aiment par le Saint-

Esprit, par l'Amour qui procède»11. L'exposé théologique de l'agir divin
repose ainsi sur l'étude des personnes dans leur essence commune et
dans leurs propriétés. Dans son analyse des noms Verbe, Amour et Don,

I Voir notamment Summa theologiae I, q. 34, a. 3; III, q. 3, a. 8; Summa contra
Gentiles IV, ch. 11 (n° 3474), ch. 12 (n° 3483), ch. 13 et ch. 42.

8 Lectura in Ioannem 1,3 (n° 77).
9 Voir notamment Summa contra Gentiles IV, ch. 20-22.
10 Summa theologiae I, q. 37, a. 2, ad 3.
II Summa theologiae I, q. 37, a. 2, sol.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 337

Thomas montre que ces noms comportent un rapport aux créatures12. Il
précise alors que la personne divine (le Père, le Fils, le Saint-Esprit) se

rapporte aux créatures non pas directement selon la pure relation d'origine

qu'elle entretient au sein de la Trinité éternelle, mais sous l'aspect
où cette personne inclut l'essence divine:

«Le nom d'une personne divine ne comporte pas de rapport aux créatures

quant à la relation personnelle, mais quant à ce qui touche la nature. Cela

n'empêche pas que le nom d'une personne divine comporte un rapport aux
créatures, en tant que ce nom inclut l'essence dans sa signification. Ainsi, de

même qu'il est propre au Fils d'être le Fils, il lui est propre d'être Dieu
engendré et le Créateur engendré»13.

On retrouve dans ces précisions la structure de la relation et les éléments
de la notion thomasienne de personne, appliqués à l'économie trinitaire.
La relation, rappelons-le brièvement, comporte un double aspect: 1) elle

est pur rapport à un autre; 2) elle possède l'existence dans un sujet. Le
premier aspect constitue la notion ou «raison» propre de la relation (rapport

à autrui), et le second aspect rend compte de l'être (esse) de la relation

réelle. Ces deux aspects sont requis pour toute relation réelle. En
Dieu, le premier aspect consiste dans le pur rapport de personne à

personne selon l'origine (paternité, filiation, spiration, procession). Quant au
second aspect, la relation divine s'identifie avec l'être même de l'essence

divine, elle est cette essence divine, elle est Dieu14. La réunion de ce double

aspect permet de concevoir la personne divine comme une relation
qui subsiste: la personne est distincte sous l'aspect du rapport à autrui
selon l'origine (premier aspect de la relation) et elle subsiste en vertu de
l'être divin qu'elle possède et auquel elle s'identifie (second aspect de la
relation)15. C'est cette analyse que Thomas applique au rapport que les

personnes divines entretiennent avec les créatures. Regardons de plus
près ces deux aspects de la relation.

Suivant Thomas d'Aquin, le rapport aux créatures n'intervient pas
dans le premier aspect de la relation divine, c'est-à-dire dans l'aspect du

pur rapport à autrui qui constitue la «raison propre» de la relation. Sous

ce premier aspect, la relation intratrinitaire est un pur rapport de

personne à personne selon l'origine. La personne divine, distinguée et
constituée par une relation, n'est pas distinguée et constituée par un rapport
aux créatures, mais par la relation qu'elle entretient avec une autre per-

12 Summa theologiae I, q. 34, a. 3, ad 1 (Verbe); q. 37, a. 2, ad 3 (Amour); q. 38, a.

1, ad 4 (Don).
13 Summa theologiae I, q. 34, a. 3, ad 1.
14 Summa theologiae I, q. 28, a. 2; De potentia, q. 8, a. 2.
15 Summa theologiae I, q. 29, a. 4; De potentia, q. 9, a. 4.



338 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

sonne divine. Si l'on introduisait le rapport aux créatures dans ce premier
aspect, cela reviendrait à penser que l'existence même de la Trinité (la
distinction réelle des personnes) dépendrait de l'action de Dieu dans le
monde, comme si le monde intervenait pour faire exister une personne
divine. Une telle vue des choses impliquerait une conception panthéiste
de la Trinité ou conduirait aux difficultés de l'arianisme et du sabellia-
nisme qui ont saisi la procession des personnes à la façon d'une action
de Dieu dans le monde16. On ne pourrait plus rendre compte de la divinité

des personnes et de leur distinction éternelle.
Mais le rapport aux créatures intervient dans le second aspect de la

relation divine, c'est-à-dire dans la relation en tant qu'elle «inclut»
l'essence divine et possède l'être de l'essence divine. L'essence divine
contient les créatures qui préexistent en elle; elle est la source ou la cause des

créatures. Ces éléments ont été expliqués dans l'étude des attributs
essentiels qui concernent l'opération divine (la science de Dieu, sa volonté,
son amour, sa puissance). C'est par son essence que Dieu crée, c'est-à-
dire par sa sagesse, par sa volonté et son amour, par sa miséricorde, par
sa puissance17. Autrement dit, Dieu crée parce qu'il est Dieu et en tant
qu'il est Dieu. C'est la raison pour laquelle le rapport aux créatures
n'intervient pas dans la relation personnelle comme pur «rapport à autrui»
(premier aspect de la relation), mais dans la relation sous l'aspect de son
être divin (second aspect de la relation). Et ce que l'on explique en
termes de relations s'applique aussi à la personne. La personne ne comporte
pas un rapport aux créatures sous l'aspect de son pur rapport envers une
autre personne, mais sous l'aspect de sa divinité. Le Saint-Esprit sauve, le

Fils crée, parce que le Fils et le Saint-Esprit sont des personnes divines,

c'est-à-dire parce qu'ils sont Dieu18.

C'est là ce que Thomas expliquait à propos du Verbe, de l'Amour et
du Don: le rapport aux créatures n'intervient pas dans la «relation
personnelle» (pur rapport à autrui), mais dans l'essence divine que la
personne «inclut» (la personne est l'essence divine). C'est à ce titre que le

Fils est le «Créateur engendré»: le mot engendré signifie le Fils dans son

rapport au Père et le mot Créateur signifie le Fils dans son être divin. La
notion de «personne divine» réunit ces deux aspects (le rapport à autrui
et la subsistance divine, c'est-à-dire les deux aspects de la relation). Saisir
le rapport que les personnes entretiennent avec le monde, pour Thomas

16 Summa theologiae I, q. 27, a. 1.
17 Summa theologiae I, q. 14, a. 8; q. 19, a. 4; q. 20, a. 2; q. 21, a. 4; q. 25.
18 Cf. Lectura in Ioannem 3,5 (n° 444); 10,35 (n° 1460); 17,3 (n° 2187); etc.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 339

d'Aquin, c'est donc engager les éléments fondamentaux de la synthèse
spéculative sur la relation et sur la personne.

En affirmant que le rapport aux créatures relève de l'essence divine
commune aux trois personnes, et non pas du pur rapport de personne à

personne, Thomas aurait-il obscurci les traits personnels de l'économie
trinitaire? Aurait-il signifié que seule l'essence (et non pas la personne
comme telle) intervient dans la création et l'économie du salut? Non, car
la personne n'est pas constituée par le seul rapport à autrui, mais aussi

par l'essence en vertu de laquelle elle est une personne. C'est pourquoi
Thomas explique que le rapport aux créatures est bien «inclus» dans la
notion de personne divine ou qu'il intervient «en second lieu» dans le

nom propre de la personne divine. Lorsque les chrétiens confessent que
le Fils est le Verbe, ou lorsqu'on reconnaît que le Saint-Esprit est l'Amour
et le Don, le rapport aux créatures est présent dans ces noms personnels
«tout comme l'essence est incluse dans la notion de personne divine»19.

En expliquant que le rapport au monde créé concerne l'essence divine,
Thomas tient bien que ce rapport revient à la personne, puisque l'essence

appartient à la personne en tant que personne.
Pour tenter de discerner la dimension personnelle de l'agir créateur

et sauveur, il faut donc franchir un pas supplémentaire. Dans le rapport
aux créatures, quel «rôle» faut-il reconnaître à ce que chaque personne
possède en propre? Comment la propriété de chaque personne
intervient-elle dans l'action de la Trinité dans le monde? Avant de proposer
une réponse, rappelons brièvement le thème de la «causalité des processions

trinitaires» qui prolonge les explications précédentes.

II. La «causalité» des processions trinitaires

Dès sa première synthèse de théologie, le commentaire ou Écrit sur les

Sentences, Thomas d'Aquin a formulé cette thèse centrale: «Les processions

éternelles des personnes sont la cause et la raison (causa et ratio) de

toute la production des créatures»20. Les mots cause et raison sont
complétés par d'autres termes précisant le fondement trinitaire de la création.
La procession des personnes est Y origine21, le principe22 et Yexemplaire72 de
la procession des créatures. Cette affirmation se présente comme une
exégèse théologique de textes bibliques concernant l'action du Fils et du

19 Summa theologiae I, q. 38, a. 1, ad 4.
20 In I Sent. d. 14, q. 1, a. 1.
21 In I Sent. d. 32, q. 1, a. 3.
22 In I Sent. d. 35, divisio textus.
23 In I Sent. d. 29, q. 1, a. 2, qla 2; De potentia, q. 10, a. 2, sed contra 2.



340 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

Saint-Esprit. On la rencontre près de vingt fois dans le corpus thoma-
sien, dans les mêmes termes24 ou dans des formulations voisines: «Le
processus temporel des créatures dérive du processus éternel des personnes»25,

«la sortie des personnes dans l'unité d'essence est la cause de la

sortie des créatures dans la diversité d'essence»26.

Thomas d'Aquin a pu trouver cette thèse théologique chez son maître

Albert le Grand qui la formulait dans son commentaire des Sentences11.

Il s'est aussi manifestement inspiré de Bonaventure qui, sans formuler
expressément cette thèse, enseignait également que la procession du Fils
et celle du Saint-Esprit possèdent une causalité et une exemplarité à

l'égard des créatures: la «diffusion extrinsèque» du bien (l'agir de Dieu le

monde) a pour raison la «diffusion intrinsèque» du Bien souverain dans
les personnes divines, à la façon dont la réalité première est la cause de

toutes les réalités secondes qui en dérivent. Pourtant, ni Albert ni
Bonaventure n'ont développé la causalité créatrice des processions trinitaires
d'une manière comparable à Thomas: l'exploitation systématique de cette
thèse apparaît comme un trait caractéristique de sa théologie. Ce thème

signifie chez lui que les processions trinitaires sont la source exemplaire,
efficiente et finale de la procession des créatures (création et salut), le motif

de l'action créatrice de la part de Dieu, le principe des créatures dans

l'ordre ontologique et dans l'ordre de l'intelligibilité28. Une juste intelligence

de l'agir de Dieu requiert donc la connaissance de la procession
des personnes divines29.

Dans ces explications, la création n'est pas attribuée de façon propre
ou exclusive à une seule personne divine en particulier. Dieu est créateur
en vertu de son essence qui est commune aux trois personnes: les trois

personnes sont un seul Dieu Créateur30. La «causalité» créatrice n'est donc

pas attribuée en propre à une personne divine, mais Thomas la rapporte
aux processions trinitaires. Le mot procession signifie l'origine, c'est-à-dire
la venue à l'être, l'existence d'une réalité à partir de son principe31. En

24 In I Sent. d. 10, q. 1, a. 1; In I Sent. d. 14, q. 2, a. 2; In I Sent. d. 26, q. 2, a. 2, ad

2; In I Sent. d. 27, q. 2, a. 3, ad 6; De potentia, q. 10, a. 2, arg. 19 et ad 19; Summa

theologiae I, q. 45, a. 6, sol. et ad 1; q. 45, a. 7, ad 3.
25 In Sent., prol.; Super Boetium de Trinitate, prol.
26 In I Sent. d. 2, divisio textus.
27 ALBERT, In I Sent. d. 20, a. 3, sed contra; In I Sent. d. 29, a. 2, sed contra 2

(Opera omnia, éd. A. Borgnet, vol. 25, p. 191; vol. 26, p. 76).
28 Voir notre étude: La Trinité créatrice, Paris 1995.
29 THOMAS D'Aquin, Summa theologiae I, q. 32, a. 1, ad 3.
30 Summa theologiae I, q. 45, a. 6.
31 In I Sent. d. 13, q. 1, a. 1.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 341

considérant de manière analogue la Trinité et la création sous l'aspect de

la procession (le Fils et l'Esprit procèdent éternellement et les créatures
procèdent aussi de Dieu, quoique dans un tout autre ordre), Thomas emploie
un concept qui permet de saisir analogiquement la communication de

l'être. La création et l'économie du salut ne se rattachent pas seulement à

telle personne divine mais à la Trinité: c'est l'influence du «processus
trinitaire» tout entier qui se trouve mise en valeur.

En Dieu, la procession signifie la communication personnelle de la

plénitude de la divinité: le Père communique éternellement la plénitude
de la divinité au Fils; avec le Fils, il la communique au Saint-Esprit.
Lorsqu'on parle de «procession» en Dieu, on considère les personnes sous

l'aspect dynamique de la communication éternelle de la divinité. Quant à

la création, dans un tout autre ordre, elle consiste en une participation
des créatures à l'être et aux perfections divines. C'est à ce plan de la
communication d'une participation des perfections divines, impliquant la
doctrine de l'analogie, que se situe la causalité trinitaire. La communication
de toute l'essence divine dans la Trinité est la cause et la raison de la
communication d'une participation de l'essence divine aux créatures, dans un
ordre radicalement différent: «La sortie des personnes dans l'unité
d'essence est la cause de la sortie des créatures dans la diversité d'essence»32.

Il s'agit, comme on le constate aisément, de la distinction et du rapport
entre l'action immanente (processions trinitaires) et l'action transitive
(action de Dieu dans le monde): la première est la «raison» de la seconde33.

Thomas d'Aquin a apporté successivement deux interprétations de

cette «causalité» des processions trinitaires, la première dans son
commentaire des Sentences et la seconde dans la Somme de théologie. On y
découvre un approfondissement. Dans sa première œuvre, Thomas explique

que, pour saisir l'action des personnes divines, il faut tenir compte
de deux règles complémentaires: 1) l'efficience commune de l'essence
divine; 2) la causalité de la procession éternelle des personnes divines. «La

procession des personnes divines est aussi une certaine origine de la
procession des créatures, puisque tout ce qui est premier dans quelque genre
est la cause de ce qui vient ensuite; mais l'efficience à l'égard des créatures

est toutefois attribuée à l'essence commune»34. Ce double principe est

invoqué pour expliquer de quelle manière «le Père et le Fils nous aiment

par le Saint-Esprit». Il permet aussi de montrer de quelle façon «le Père
dit toutes choses par son Verbe». L'agir divin ne s'explique pas seulement

32 In I Sent. d. 2, divisio textus
33 Summa contra Gentiles II, ch. 1 (n° 854).
34 In I Sent. d. 32, q. 1, a. 3.



342 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

par l'essence divine, c'est-à-dire par la connaissance et la volonté créatrices

de la Trinité. Il s'explique aussi par les processions trinitaires qui sont
la raison des œuvres que Dieu accomplit dans le monde: le Verbe est le
modèle efficient de toute communication que Dieu accomplit par sa

sagesse, et le Saint-Esprit est la raison de toute communication que Dieu
accomplit par la générosité de son amour. Le Verbe est la seule personne
qui, en Dieu, procède par mode d'intellect: il est, à ce titre, le modèle
incréé et la raison de la procession des œuvres de sagesse accomplies par
Dieu. Le Saint-Esprit est la seule personne qui, en Dieu, procède par
mode d'amour: il est, à ce titre, la raison de la procession des créatures

qui proviennent de Dieu par le mode d'un don divin. Sous cet aspect, la
causalité créatrice («efficience») revient à l'essence divine, mais la raison
de cette causalité («raison de l'efficience») appartient aux personnes divines

en vertu du mode propre et distinct de leur procession35. La création
est l'œuvre commune des trois personnes, agissant par leur essence, et
chaque personne y intervient selon sa propriété personnelle.

Dans la Somme, Thomas explique l'exemplarité et la causalité des
processions trinitaires, avec davantage de précision, au moyen de sa doctrine
de la relation. Cette explication porte la marque du progrès de sa théologie

trinitaire. Tandis que, dans sa première œuvre, il fondait sa doctrine
trinitaire sur la notion de procession, il l'organise plus résolument dans la
Somme autour de la notion de relation, suivant les deux aspects de la relation

divine que nous avons rappelés plus haut (le rapport à autrui et
l'essence divine):

«Les Personnes divines, selon la raison de leur procession, exercent une
causalité à l'égard de la création des êtres. Comme on l'a montré en traitant
la science et la volonté de Dieu, Dieu est la cause des êtres par son intelligence

et par sa volonté, comme il en est d'un artisan envers les œuvres de

son art. Or, l'artisan agit par le verbe qu'il conçoit dans son intelligence et

par l'amour que sa volonté porte à son œuvre. Ainsi, Dieu le Père a fait les

créatures par son Verbe, qui est le Fils, et par son Amour, qui est l'Esprit
Saint. Ainsi, les processions des personnes sont les raisons de la production
des créatures, en tant qu'elles incluent les attributs essentiels que sont la
science et la volonté»36.

Cette explication invoque l'analogie de l'intelligence et de la volonté. Il
s'agit, une fois encore, d'une explicitation des rapports que les actes
immanents entretiennent avec les actes qui se portent vers une réalité exté-

35 Ibid. Il s'agit de la «raison de l'efficience à l'égard des créatures».
36 Summa theologiae I, q. 45, a. 6. Sur la continuité et l'évolution de Thomas

d'Aquin en ce domaine, voir G. MARENGO, Trinità e Creazione. Indagine sulla teolo-
gia di Tommaso d'Aquino, Roma 1990.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 343

rieure. La simplicité de l'exemple de l'artisan ne doit pas tromper: cette
analogie engage une réflexion métaphysique très poussée sur les principes

de l'action divine. Pour notre propos, c'est la conclusion de l'explication

qui mérite de retenir l'attention: les processions personnelles sont
la raison ou «la cause de la création»37 dans la mesure où elles «incluent»
les attributs essentiels. Thomas ne fait plus valoir deux règles
complémentaires, comme dans son commentaire des Sentences, mais une seule: la

procession personnelle inclut l'essence. Cette explication se rattache à la
doctrine de la personne et de la relation dont les résultats sont désormais

appliqués à l'agir divin. Dans l'action divine, il n'y a pas l'essence d'un
côté et les propriétés personnelles de l'autre côté. Tout converge dans la

relation (fondée sur la procession) et dans la personne qui réunit l'aspect
de la distinction et l'aspect de l'essence38. Les personnes accomplissent la
création en vertu de leur procession, dans la mesure où la procession
(comme la relation) inclut l'essence, c'est-à-dire parce que cette procession

est divine. Nous retrouvons, très exactement, la voie d'explication
que Thomas a présentée lorsqu'il examinait la propriété du Verbe, de

l'Amour et du Don.

III. La question du «rôle propre» des personnes

L'explication de l'agir créateur et sauveur des personnes divines nous
ramène à notre première question: dans l'agir divin, quel «rôle» faut-il
reconnaître à ce que chaque personne possède en propre? Suivant
l'enseignement de Thomas d'Aquin, deux solutions doivent être écartées.
Voyons-les brièvement.

1) Une première voie de solution, insatisfaisante, répond qu'il n'y a

aucun mode propre dans l'action d'une personne divine, car les personnes

agissent seulement suivant ce qui leur est absolument commun, à

savoir l'essence divine qui est le principe de leur agir. Cette solution fait
valoir la règle orthodoxe de l'unité d'énergie des trois personnes, ou le

principe augustinien de l'indivisibilité des œuvres de la Trinité ad extra.
La distinction des personnes interviendrait alors dans leurs rapports éternels

mais aucunement dans l'agir qu'elles exercent en notre faveur. Cette

explication a été soutenue par divers auteurs dans la scolastique moderne

37 Summa theologiae I, q. 45, a. 6, ad 1.
38 C'est en ce sens que, dans son commentaire des Sentences, Thomas d'Aquin

expliquait déjà que «toute procession et multiplication des créatures sont causées par la

procession des personnes divines distinctes», afin de montrer l'influence créatrice des
relations divines (In I Sent. d. 26, q. 2, a. 2, ad 2).



344 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

et on la retrouve dans certains traités trinitaires du XXe siècle39. Elle a pu
conduire à rattacher l'économie de la création et du salut au «Dieu Un»
(De Deo und), jusqu'à écarter le rôle de la pluralité trinitaire pour saisir

l'agir divin. De ce fait, elle a aussi affaibli la valeur de la doctrine des

appropriations en faisant de ces appropriations l'unique moyen pour saisir
la dimension trinitaire de l'agir divin.

La règle de l'unité d'action de la Trinité est fondamentale et le
lecteur de Thomas d'Aquin ne peut manquer d'en observer l'importance:
elle se trouve au cœur du traité trinitaire40. La création et la grâce ne sont
pas l'œuvre exclusive d'une seule personne, mais les trois personnes en
sont toutes ensemble la source en raison de leur commune nature divine.
Ne pas le reconnaître conduirait à rejeter la consubstantialité trinitaire.
De même, l'appropriation constitue un procédé valable dont Thomas
s'est appliqué à montrer les fondements. La faiblesse de cette première
réponse ne tient donc pas à une erreur sur les principes invoqués (l'unité
de l'agir divin et les appropriations), mais à Yexclusivité qu'elle leur attribue,

comme si la règle de l'unité d'opération constituait, à elle seule,
toute l'explication, la seule clé pour saisir l'action de la Trinité. Or, la

théologie de Thomas d'Aquin ne présente pas une telle exclusivité. La
constante présence de l'agir trinitaire dans l'étude des propriétés le montre

clairement. Autrement dit, la règle de l'indivisibilité de la Trinité dans

son agir ad extra est parfaitement exacte et fondamentale, mais son
application est excessive si l'on prétend y réduire tous les aspects de l'action
des personnes divines.

2) Une seconde voie de réponse, réagissant vigoureusement contre la

précédente, soutient que chaque personne divine exerce une action propre

en notre faveur. La pensée théologique de beaucoup d'auteurs,
aujourd'hui, se montre favorable à cette manière de concevoir l'agir des

personnes divines. On cherche alors à préciser la «causalité personnelle»,
l'«activité propre», la «fonction propre» ou le «rôle spécifique» de chaque

personne divine41. La grâce, par exemple, sera attribuée de façon spécifi-

39 Voir par exemple, comme représentant de cette ligne de pensée: P. GALTIER,
L'habitation en nous des trois personnes, Rome 1949. La thèse centrale de cet ouvrage
est la suivante: aucune action d'une personne divine dans le monde ne lui est réellement

personnelle; dans l'agir du Saint-Esprit, rien ne lui appartient en propre.
40 Cf. notamment Summa theologiae I, q. 32, a. 1; q. 45, a. 6.
41 Comme représentant de cette seconde ligne de pensée, voir H. MÜHLEN, Der

Heilige Geist als Person, Münster 1963; ID., Person und Appropriation. Zum Verständnis

des Axioms: In Deo omnia sunt unum, ubi non obviât relationis oppositio, in:
MTbZ 16 (1965) 37-57. A titre d'exemple, voir aussi J. GALOT, L'Esprit Saint,
personne de communion, Saint-Maur 1997, 64—71; ID., Notre Père qui est amour, Saint-
Maur 1998, 16-31.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 345

que au Saint-Esprit, comme s'il revenait en propre au Saint-Esprit (à la
différence des autres personnes) de procurer cette grâce. On soulignera
aussi, concernant le don de la filiation adoptive, que la filiation fait de

nous des enfants de la personne du Père à l'exclusion des autres personnes

divines. La thèse d'une «causalité (quasi) formelle» de telle personne
divine est souvent avancée pour en rendre compte, notamment dans le
cas de la grâce du Saint-Esprit42. Le Saint-Esprit, personnellement donné
aux saints, exercerait lui-même le rôle de principe immanent des actes
humains de foi et de charité. On pourrait ainsi expliquer l'œuvre distincte

des personnes et, plus profondément, le fondement proprement
personnel des dons trinitaire s43.

Outre le problème de la confusion de Dieu et du monde que soulève
la théorie d'une «causalité formelle» (car la forme est, par définition,
inhérente à une créature, elle fait partie de ses éléments ontologiques
constitutifs, elle entre en composition réelle avec la créature)44, la thèse
de l'action propre de telle personne divine présente une difficulté
insurmontable au regard des principes de la théologie thomasienne. Réserver
une action et un don divin à telle personne plutôt qu'à une autre, c'est
mettre en cause l'unité de la Trinité tant dans son essence que dans ses

relations. Il s'agit d'un principe tout à fait fondamental chez Thomas
d'Aquin: les trois personnes agissent par une unique action ou opération45,

en vertu de leur unique nature, et par conséquent les effets de l'action

divine ont pour source, toujours, toute la Trinité46. La réflexion théo-

42 Le vocabulaire de la causalité «quasi formelle» des personnes divines n'est pas
inconnu des scolastiques. Albert le Grand, par exemple, l'emploie pour désigner le

Saint-Esprit comme celui par qui nous aimons Dieu et le prochain. Mais il précise
immédiatement que ni l'habitus ni l'acte de charité ne sont «par essence» le Saint-Esprit:
il s'agit plutôt d'effets du Saint-Esprit (ALBERT, Summa theologiae I, tract. 8, q. 36,
ch. 3; ed. Colon., t. 34/1, Münster 1978, p. 282). Et nous retrouvons alors l'affirmation

de la causalité inséparable de la Trinité, avec la doctrine des appropriations (ibid.,
tract. 7, q. 32, ch. 2, p. 254).

43 Pour une proposition développée de ce thème promu par Karl Rahner, voir K.
OBENAUER, Thomistische Metaphysik und Trinitätstheologie. Sein - Geist - Gott -
Dreifaltigkeit — Schöpfung — Gnade, Münster 2000; cf. notre recension critique in:
FZPhTh 47 (2000) 277-281.

44 Thomas d'Aquin reconnaît clairement l'exemplarité qui revient au Saint-Esprit,
mais sans faire du Saint-Esprit une cause formelle inhérente et sans exclure le Père et
le Fils: «La charité a pour cause efficiente toute la Trinité, et pour cause exemplaire
l'Amour qui est le Saint-Esprit» (In I Sent. d. 17, q. 1, a 1). Cf. Summa theologiae I—II,
q. 110, a. 1; Summa theologiae II—II, q. 23, a. 2.

45 Cf. par exemple Summa contra Gentiles IV, ch. 25 (n° 3625): «una actione».
46 Cf. par exemple Summa theologiae III, q. 23, a. 2. L'incarnation du Fils ne fait

pas exception à cette règle: «Ce qui, dans l'assomption, relève de l'action, est commun



346 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

logique sur l'économie trinitaire ne sera jamais menée contre cette règle
qui intervient partout comme un aspect fondamental de la question. En
résumé, la recherche d'une mise en valeur de la dimension trinitaire de

l'agir divin se présente dans la perspective suivante: la règle de l'unité
essentielle des trois personnes fournit un critère déterminant, mais elle ne
constitue pas le seul aspect de l'agir trinitaire.

IV. Vunité d'action des personnes et leur mode distinct d'agir

Les trois personnes agissent inséparablement, en vertu de leur commune
nature divine, et chaque effet a pour source toute la Trinité. Mais, dans

cet agir commun, chaque personne agit sur le mode distinct de sa relation

avec les autres personnes. Avant d'en présenter les fondements, on
peut illustrer cette explication par l'agir créateur du Verbe. Dans son
exégèse de Jean 1,3 («par lui tout a été fait»), Thomas d'Aquin explique
que le Verbe est celui par qui le Père accomplit toutes choses. Il propose
alors une réflexion plus étendue sur l'agir du Fils: que signifie le fait d'être
celui «par qui» le Père accomplit toutes choses? On peut l'entendre de
deux manières47.

1) Si, dans cette expression par qui, on entend le «principe formel» de

l'action, c'est-à-dire le principe de l'agir du Père (ce «en vertu de quoi» le
Père agit), alors il faudra y reconnaître l'essence divine. Le Père, comme
le Fils et comme le Saint-Esprit, agit par son essence: c'est par sa nature
qu'un être agit. Thomas parle ici de principe «formel» afin d'écarter toute
idée d'un principe «efficient», car rien ni personne ne pousse ou ne meut
le Père à agir. Ni le Fils, ni le Saint-Esprit ne sont un «principe» de l'action

du Père, car le Fils et le Saint-Esprit n'entretiennent pas une relation
de principe à l'égard du Père: l'ordre trinitaire ne permet pas de voir,
dans le Fils ou le Saint-Esprit, un principe de l'être du Père, ni un principe

de l'action du Père. Si l'on prend l'expression «par qui» au sens d'un
principe formel, elle sera donc appropriée au Fils, car Dieu le Père agit
par sa sagesse essentielle qui est appropriée au Fils. C'est ainsi que, de

soi, les formules de qui, par qui et en qui (cf. Rm 11, 36) ne sont pas propres
à une personne mais appropriées48.
Avec cette explication, on s'est éloigné du sens obvie de Jn 1,3, mais

on a précisé un élément important: dire que le Père agit par son Verbe, ce
n'est pas faire du Verbe un principe de l'agir du Père. Le Père ne reçoit

aux trois personnes»; «les trois personnes ont fait que la nature humaine soit unie à la

personne du Fils» (Summa theologiae III, q. 3, a. 4).
47 Lectura in Ioannem 1,3 (n° 76).
48 Summa theologiae I, q. 39, a. 8.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 347

pas son agir du Fils. On ne dit pas que le Père agit «par le Fils» comme
on dit d'un homme qu'il agit «par ce qu'il a appris» ou «par sa raison». En
ce sens, le Père agit par lui-même ou par son essence. Augustin l'avait
déjà noté: lorsqu'on tient que «le Père est sage par sa sagesse engendrée»,
on n'entend pas dire que le Fils soit la cause de la sagesse du Père (on
arriverait à cette conclusion «absurde»: le Père ne serait pas sage par lui-
même mais par son Fils, et le Père tiendrait alors son essence du Fils). Le
Père et le Fils sont une seule sagesse comme ils sont une seule essence.
Le Fils n'est pas la sagesse en vertu de laquelle le Père est sage, mais il
est la «Sagesse engendrée» issue du Père49. Les mêmes réflexions s'appliquent

à l'agir du Père.

2) Mais si dans l'expression «par lui» de Jn 1,3 on entend la causalité
du Verbe à l'égard des créatures50, alors il s'agit en toute rigueur d'une
propriété du Fils. C'est sans doute le sens le plus manifeste de Jn 1,3. Prise
en ce sens, l'expression «par lui» ne désigne pas ce qui est le principe de

l'action du Père (c'était la première considération), mais il désigne ce qui
est le principe ou la cause des créatures, et c'est ici qu'on doit reconnaître

un trait propre du Verbe en personne, dépassant l'appropriation:
«Si la préposition par dénote la causalité à l'égard des réalités accomplies,
alors lorsque nous disons que le Père accomplit toutes choses par le Fils, cela
n'est pas approprié au Verbe mais lui est bien propre {proprium). Car être la

cause des créatures, cela le Fils le tient d'un autre, à savoir du Père de qui il
tient l'être»51.

Le Fils est celui «par qui» le Père agit parce qu'il est le Fils et Verbe
engendré par le Père. Dans l'agir du Père et du Fils, la préposition «par»
signifie 1 'auctoritas du Père, c'est-à-dire la propriété du Père comme principe

du Fils. Le Fils existe en recevant éternellement son être du Père et
il agit de la même manière, c'est-à-dire en recevant éternellement son agir
du Père. L'action du Père et du Fils est unique, le principe de cette action
est aussi unique (c'est la nature ou essence divine), les effets de l'action
sont communs au Père et au Fils. Mais les acteurs (les sujets de l'agir) sont
personnellement distincts et ce qu'on peut appeler leur mode d'action est

49 Augustin, De Trinitate VII, I, 1-2; De Trinitate XV, VII, 12. THOMAS
D'AQUIN, In I Sent. d. 32, q. 2, a.l; Summa theologiae I, q. 34, a. 1, ad 2.

50 Cf. aussi In II Sent. d. 13, q. 1, a. 5.
51 Lectura in Ioannem 1,3 (n° 76). On voit que, pour Thomas, le verset de Jn 1,3

ne se limite pas à la création au sens strict mais concerne tout l'agir divin dans le
monde.



348 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

aussi distinct52. Thomas l'écrit également dans la Somme de théologie, bien

que cette observation ait généralement échappé à la plupart des études

(peut-être parce qu'elle se trouve dans la question des appropriations?):
«Parfois, cette [préposition] par n'est pas appropriée, mais bien propre au
Fils, comme on le voit en Jn 1,3: par lui tout a étéfait»53.

Telle est la voie par laquelle Thomas d'Aquin met en valeur la
distinction des personnes dans leur agir. Cette distinction ne divise pas l'action

de la Trinité, ni sa puissance, ni les principes de l'action qui sont
communs aux trois personnes en raison de leur unique nature. Elle ne
concerne pas davantage les effets de l'action: ces effets proviennent des

trois personnes en vertu de leur unique action. On pourrait tout aussi
bien le montrer par la doctrine de la périchorèse: le Père est dans le Fils,
le Fils est dans le Père, le Saint-Esprit est dans le Père et dans le Fils, et

réciproquement. Pour cette raison, l'action des trois personnes est
inséparable. Thomas d'Aquin explique par exemple: «Le Fils agit en raison
du Père qui demeure en lui par l'unité de la nature»54. La profondeur de
la périchorèse est telle que, dans l'agir du Fils, le Père lui-même agit, et le

Saint-Esprit agit en eux, inséparablement. L'action du Fils et du Saint-

Esprit n'est donc pas différente de celle du Père, puisque les personnes
agissent en demeurant l'une dans l'autre, selon leur mutuelle immanence
et donc par une même opération.

Dans cette action commune, les personnes qui agissent sont distinctes

et le mode de leur action reflète leur propriété relative personnelle.
Ce mode d'action n'exprime pas autre chose que la propriété personnelle.

On le voit bien dans les explications relatives à l'agir du Père par
son Verbe. Le mode distinct de l'action du Fils (le Fils est le Verbe par
qui le Père agit) ne consiste pas en un rapport exclusif du Fils à l'endroit
des créatures, mais il consiste dans le rapport propre que le Fils entretient

avec son Père au sein de la Trinité. Autrement dit, ce mode propre
réside dans la relation intratrinitaire de personne à personne, et non pas
dans une relation différente avec les créatures.

C'est exactement ce que Thomas expliquait, sous un autre angle, à

propos des noms Verbe, Amour et Don: dans l'agir trinitaire, la distinction
personnelle n'intervient pas du côté du rapport aux créatures, mais du
côté de la relation intratrinitaire. Et si l'on rassemble ces deux aspects en
mettant la relation personnelle au premier plan, on peut alors saisir le

52 Cf. In II Sent. d. 13, q. 1, a. 5, ad 4: «C'est en raison de Vauctoritas du Père à

l'égard du Fils, en tant que c'est du Père que le Fils tient d'être et d'agir, que le Père

agit par le Fils».
53 Summa theologiae I, q. 39, a. 8: «proprium Filii».
54 Lectura in in Ioannem 14,12 (n° 1898).



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 349

mode propre de l'agir des personnes. Le Père crée le monde et sauve les

hommes par son Fils dans l'Esprit: ce mode d'agir par le Fils dans l'Esprit

est propre au Père. Il revient au Fils, en propre, d'être celui par qui
le Père crée et accomplit toutes choses: dans la Trinité, le Fils est le seul

qui agit de cette façon, en raison de sa propriété de Fils, Verbe et Image
du Père. Et il revient au Saint-Esprit, en propre, d'être celui en qui ou
par qui le Père et le Fils agissent, en vertu de sa propriété d'Amour et de

Don. C'est ce que Thomas a expliqué lorsqu'il a montré que «le Père dit
toutes choses par son Fils» et que «le Père et le Fils nous aiment par le

Saint-Esprit»55, ou lorsqu'il enseigne que «les processions des personnes
sont la cause de la procession des créatures»56. Ces expressions revêtent
bien un sens propre, et non pas seulement approprié. L'appropriation
n'est pas notre unique ressource pour saisir la dimension trinitaire de

l'agir divin.
Ces observations sont confirmées par plusieurs aspects de

l'enseignement de Thomas d'Aquin, notamment par le rapport entre le mode
d'être et le mode d'agir des personnes, ainsi que par la distinction des

personnes dans leur action même en faveur des créatures (création et
salut). Un être agit suivant ce qu'il est: tel on est, tel on agit. Le mode
d'agir se fonde dans le mode d'être qu'il manifeste57. Or, si l'être des trois

personnes est bien identique, leur mode d'être est distinct. Ce mode d'être
consiste dans la manière suivant laquelle une personne possède l'essence

divine, conformément à sa propriété relative: «Bien que la même nature
existe dans le Père et dans le Fils, elle s'y trouve cependant selon un autre

mode d'exister (secundum alium modum existendî), c'est-à-dire avec une
autre relation»58. L'essence des trois personnes est une et unique, mais

chaque personne possède cette essence divine (plus précisément, chaque

personne «est» cette essence divine) suivant une relation distincte. Ainsi
donc, la nature divine se trouve en chaque personne selon un «mode
d'existence» propre et distinct59. Thomas l'explique avec la plus grande
clarté:

«La nature du Père, du Fils et du Saint-Esprit est la même, mais elle ne revêt

pas le même mode d'existence dans les trois — je parle du mode d'existence
selon la relation (modus existendi secundum relationem). Dans le Père, la nature
existe comme n'étant pas reçue d'un autre. Mais dans le Fils, la nature existe

55 Summa theologiae I, q. 34, a. 3; q. 37, a. 2, ad 3.
56 In I Sent. d. 32, q. 1, a. 3.
57 Cf. par exemple De veritate q. 19, a. 1, ad 5.
58 De potentia, q. 2, a. 1, ad 13.
59 De potentia, q. 2, a. 5, ad 5: ce «mode d'existence» distinct s'applique à l'essence

et, par conséquent, à tous les attributs divins (ici la toute-puissance).



350 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

en tant qu'elle est reçue du Père par la génération»60. — «Toute la divinité,
dans toute sa perfection, se trouve en chacune des trois personnes selon un
mode d'existence propre. Cela appartient à la perfection de la divinité: il y a

plusieurs modes d'existence (plures modi existendi) en Dieu»61.

Cet enseignement sur les «modes d'exister» reprend la doctrine trinitaire
cappadocienne issue de Basile de Césarée: chaque hypostase divine se
caractérise par un tropos tes hjparxeôs (littéralement: mode d'existence) qui
définit le contenu concret de sa subsistance hypostatique propre62. Les
théologiens occidentaux du moyen âge avaient accès à cet enseignement à

travers la traduction latine de Jean Damascène63. Chaque personne existe
d'une manière distincte suivant une relation. Pour Thomas, cela signifie
que la propriété personnelle désigne le mode d'être relationnel propre à

chaque personne: le Père existe sur le mode de la source inengendrée, le

Fils existe sur le mode de la filiation en tant qu'il reçoit son existence du
Père par la génération, le Saint-Esprit existe sur le mode de l'Amour qui
procède du Père et du Fils. Chaque personne se caractérise donc par un
mode d'existence relatif. Ce mode distinct ne disparaît pas dans l'action
des personnes, mais il demeure présent et qualifie intrinsèquement cet
agir: le mode d'agir distinct comporte les mêmes notes et la même
profondeur que le mode d'exister.

Une précision s'impose: dans la Trinité, la distinction personnelle ne
modifie pas l'être ou la nature divine comme telle, ni la puissance d'agir,
ni l'action. Mais les trois personnes sont distinctes sous l'aspect du mode

d'être de la nature divine en elles et, par conséquent, sous l'aspect du
mode d'agir correspondant au mode d'être. La distinction de ces modes

concerne donc la relation propre de la personne, c'est-à-dire le rapport
intratrinitaire de personne à personne suivant l'origine. Chaque personne
existe et agit conformément à sa relation aux autres personnes. Ce mode
d'être et d'agir exprime l'ordre (ordo) des personnes, puisque la pluralité
réelle des personnes divines repose sur cet ordre. Pour Thomas d'Aquin,
en effet, la distinction personnelle ne se fonde pas seulement sur la
différence d'origine du Fils et du Saint-Esprit (génération et spiration), ni
même sur le mode de la procession du Fils et du Saint-Esprit (mode de

nature ou d'intellect, mode de volonté ou d'amour), mais sur l'ordre d'ori-

60 De potentia, q. 3, a. 15, ad 17.
61 De potentia, q. 9, a. 5, ad 23.
62 Basile DE CÉSARÉE, Sur le Saint-Esprit 18,46 (éd. B. PRUCHE, Sources

Chrétiennes 17 bis, Paris 1968, 408-409); ID., Lettre 235,2 (SAINT BASILE, Lettres, tome 3,
éd. Y. COURTONNE, Paris 1966, 45); ID., Homélie 24,6 (PG 31, 613).

63 De fide orthodoxa 1,8 (SAINT JOHN DAMASCENE, De fide orthodoxa. Versions
of Burgundio and Cerbanus, éd. E.M. BUYTAERT, New York 1955, 35—36).



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 351

gine au sein de la Trinité: le Fils tient son existence du Père, le Saint-Esprit

tient son existence du Père et du Fils64. Cet ordre d'origine consiste
dans le seul fait qu'une personne tient son existence d'une autre, sans
aucune priorité ni postériorité65. C'est cet ordre qui, en dernier ressort,
fonde la pluralité personnelle: «Il faut qu'une procession provienne d'une

autre, et que l'une des [personnes] qui procède provienne de l'autre: c'est
cela qui fait la différence réelle en Dieu»66. Le mode d'existence des

personnes divines et leur mode distinct d'action consistent donc dans cet
ordre personnel suivant l'origine, c'est-à-dire dans la relation d'origine.
C'est là ce que Thomas expliquait en disant qu'il revient au Fils, en propre,

d'être celui «par qui» le Père agit.
Pour rendre compte de la dimension trinitaire de la création et du

salut, il faut donc considérer les personnes qui agissent, c'est-à-dire les

sujets de l'action (les «opérants»), en prêtant plus précisément attention à la
relation mutuelle de ces personnes. Concernant le rapport du Père et du
Fils, Thomas explique: «C'est du Père que le Fils tient d'être et d'agir, et
c'est pourquoi le Père agit par le Fils»; «Le Fils, qui est agissant, existe à

partir du Père»; «Le Père agit par le Fils, parce que le Fils est la cause de

ce qui est accompli en vertu d'une même et indivisible puissance,
puissance que le Fils possède en commun avec le Père mais qu'il reçoit
néanmoins du Père par sa génération»67. Cet ordre relatif a été mis en lumière
au moyen de la propriété signifiée par le nom Verbe: en nommant le Fils
du nom de Verbe, nous le signifions comme la «cause opérative» des
œuvres que le Père accomplit par lui68. L'exégèse de Jean 1,3 l'a aussi précisé:

le Fils est un sujet d'action (un operans) distinct du Père69. Le Père agit
«par le Fils» parce que le Père, dans la génération éternelle, donne au Fils
l'essence divine par laquelle le Fils agit.

Les explications concernant l'action du Saint-Esprit soulignent sa

distinction personnelle de façon comparable. Le Père et le Fils, spirant le

Saint-Esprit, donnent au Saint-Esprit l'essence divine et, avec elle, la vertu

d'agir. C'est la raison pour laquelle le Père et le Fils agissent «dans le

Saint-Esprit» ou «par le Saint-Esprit»70. Le Père et le Fils sont, à cet égard,
le principe de l'agir qu'exerce le Saint-Esprit, en tant qu'ils lui communi-

64 THOMAS D'Aquin, De potentia, q. 10, a. 2; Summa contra Gentiles IV, ch. 24
(n° 3615-3616).

65 Summa theologiae I, q. 42, a. 3.
66 De potentia, q. 10, a. 2, ad 7.
67 In II Sent. d. 13, q. 1, a. 5, sol. et ad 4; d. 13, expositio textus.
68 Summa theologiae I, q. 34, a. 3.
69 Lectura in in Ioannem 1,3 (n° 76 et n° 85).
70 De potentia, q. 10, a. 4.



352 Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

quent la puissance divine d'agir71. Thomas explicite cet enseignement au

moyen de la propriété signifiée par les noms personnels Amour et Don.
En reconnaissant le Saint-Esprit comme Amour et Don (ces noms expriment

sa propriété distincte), nous le signifions comme la source des
effets que le Père et le Fils accomplissent par lui, c'est-à-dire comme
l'Amour par lequel le Père et le Fils nous aiment et nous procurent leurs
dons72.

En résumé: «Tout ce que le Fils accomplit, c'est en le tenant du
Père»73. Et de même, le Saint-Esprit agit en recevant son action du Père et
du Fils, car il reçoit d'eux la nature divine. C'est du Père et du Fils que le

Saint-Esprit reçoit d'être et d'agir, et c'est ainsi qu'il accomplit ses
actions74. Les trois personnes agissent dans une même action, mais chacune

exerce cette action sur le mode distinct de sa relation personnelle, c'est-
à-dire suivant son «mode d'exister» conforme à l'ordre trinitaire. Le Père

agit comme source du Fils et du Saint-Esprit, le Fils agit comme Verbe
du Père, le Saint-Esprit agit comme Amour et Don du Père et du Fils.
Nous ne sommes pas dans le domaine d'une appropriation, mais bien
dans celui d'une propriété de la personne, comme Thomas l'a expressément

expliqué à propos du Verbe. Ce mode propre de l'agir des personnes,

répétons-le, n'entraîne pas une action exclusive de telle personne
dans le monde, mais il concerne la relation hypostatique (la relation de

personne divine à personne divine) toujours engagée dans l'action que
les Trois exercent en créant le monde et en sauvant les hommes.

En conclusion, Thomas d'Aquin reconnaît fermement l'unité d'action

des personnes divines, l'unité de leur principe d'action et l'unité de
la Trinité dans son rapport aux effets créés, mais en soutenant clairement
un mode d'agir relationnel de chaque personne, un mode propre et
distinct qui consiste dans le rapport personnel intratrinitaire qualifiant
intrinsèquement l'agir du Père, du Fils et du Saint-Esprit. Les appropriations

interviendront à un autre plan: celui de l'action elle-même (par
exemple créer, vivifier, sanctifier), celui des principes d'action (par exemple

la puissance, la sagesse, la bonté) et des effets créés (par exemple
l'être, la grâce, la filiation adoptive) qui, étant communs aux trois personnes,

sont néanmoins attribués spécialement à telle personne en vertu
d'une affinité avec la propriété exclusive de cette personne75. En outre, la

71 Contra errores Graecorum II, ch. 4: «Le Fils est le principe en raison duquel le

Saint-Esprit agit (principium operandi Spiritui Sancto), parce qu'il lui donne la vertu d'agir».
72 Summa theologiae I, q. 37, a. 2, ad 3; q. 38, a. 2.
73 Lectura in Ioannem 15,26 (n° 2061).
74 Lectura in Ioannem 16,13 (n° 2103).
75 Summa theologiae I, q. 39, a. 7—8.



Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin 353

valeur théologique du procédé d'appropriation se trouve renforcée par la

reconnaissance du mode propre de l'agir de chaque personne divine, car

l'appropriation repose précisément sur la propriété relative qui caractérise

le mode distinct d'existence et d'agir du Père, du Fils et du Saint-Esprit.

En manifestant la dimension personnelle de l'action divine, le mode

propre de l'agir des personnes rend compte de la structure trinitaire de
l'économie: tout provient du Père, par le Fils et dans l'Esprit. En
soulignant les traits propres de l'agir du Fils et du Saint-Esprit, cette doctrine
donne aussi un relief particulier à la personne du Père: source dans la

Trinité, le Père est le «terme ultime» auquel le Saint-Esprit et le Fils
conduisent les hommes. La création et le salut s'accomplissent au rythme des

relations trinitaires76.

76 In I Sent. d. 14, q. 2, a. 2.


	Le mode personnel de l'agir trinitaire suivant Thomas d'Aquin

