
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Zur Aktualisierung biblischer Perikopen : am Beispiel von Lk 17,11-19

Autor: Venetz, Hermann-Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann-Josef Yenetz

Zur Aktualisierung biblischer Perikopen
Am Beispiel von Lk 17,11—19

Wahrscheinlich liegt es an unserer (westlichen?) Denkweise, daß wir
alles, was wir lesen oder hören oder erleben, möglichst rasch «auf den
Punkt» bringen wollen. Auch bei biblischen Perikopen vermuten wir, daß

wir sie erst dann «im Griff» haben und in eigener Sprache darüber
sprechen, sie «aktualisieren» können, wenn wir den «Kern» der jeweiligen
Aussage entdeckt haben. So werden Wunderberichte, Gleichnisse, Legenden,

Hymnen und was immer es an literarischen Arten gibt, nach ihrer
«eigentlichen» Aussage hin untersucht, wobei der Wunderbericht dann
meist aufhört Wunderbericht, das Gleichnis Gleichnis, die Legende
Legende und der Hymnus Hymnus zu sein.

Anlaß zu folgenden Überlegungen ist eine Predigt, die ich vor nicht
allzu langer Zeit gehört habe. Das Evangelium, von der Liturgie her
vorgesehen, war die Erzählung von den zehn Aussätzigen in Lk 17,11—19.
Die Predigt, die im Anschluß daran gehalten wurde — übrigens eine sehr
ansprechende Pedigt — behandelte das Thema «Dankbarkeit». Der Prediger

war überzeugt, damit die Perikope «auf den Punkt» gebracht zu
haben. Dabei ist ihm genau das geschehen, was vielen, wenn nicht gar den
meisten Predigerinnen zustößt, wenn sie (schnell) einen biblischen Text
lesen, um über ihn zu predigen: Sie bleiben bei dem Wort oder bei dem
Gedanken stehen, der ihnen zusagt und von dem sie voraussehen können,

daß sich darüber eine Predigt machen läßt, und sind überzeugt, daß
sie damit den «Kern» der biblischen Aussage getroffen haben. Auf den
biblischen Text selbst wird dann kaum noch Bezug genommen.

J. Der Text

Hier der Text von Lk 17,11—19 in wörtlicher Übersetzung:

nUnd es geschah, bei seinem Gehen nach Jerusalem ging er mitten durch
Samaria und Galiläa. I2Und als er in ein Dorf hineinkam, begegneten ihm
zehn aussätzige Männer, die von ferne stehen blieben, ,3und sie erhoben die
Stimme und sagten: «Jesus, Meister, erbarme dich unser!» 14Als Jesus sie sah,

sprach er zu ihnen: «Geht, zeigt euch den Priestern!» Und es geschah, bei



294 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

ihrem Weggehen wurden sie gereinigt. 15Einer aber von ihnen, als er sah,
daß er geheilt worden war, kehrte um, indem er mit großer Stimme Gott
verherrlichte, 16und er fiel auf das Angesicht zu seinen Füßen und dankte
ihm; und er war ein Samariter. "Jesus aber entgegnete und sprach: «Sind
nicht die Zehn gereinigt worden? Wo aber sind die Neun? 18Fanden sich
nicht Umkehrende, die Gott die Ehre geben außer dieser Fremdstämmige?»
19Und er sprach zu ihm: «Steh auf und geh! Dein Glaube hat dich gerettet.»

Liegt der Schwerpunkt des Textes wirklich auf der DankbarkeitP1 Im
folgenden gehen wir den Text Vers für Vers durch.

II. Erste Beobachtungen

Vers 11 : Die Erzählung beginnt mit dem typisch lukanischen Kat eyeve-
TO SV Tß) (vgl. 5,12).2 Das letzte Mal stand diese Wendung
bezeichnenderweise in Lk 9,51: Es geschah aber, als sich die Tage seiner Hinaufnahme
erfüllten, richtete er sein Gesicht darauf, nach Jerusalem zu gehen. Es ist der

Beginn des sogenannten Reiseberichts, der Jesus auf dem Weg nach
Jerusalem zeichnet, der Beginn auch des sogenannten großen Einschubs, mit
dem Lukas seine Vorlage (Mk) mit viel eigenem Material (aus Q und
Sondergut) erweitert hat.3 Etwas seltsam muten die Formulierung und die
dazu gehörende Reihenfolge durch das Grenzgebiet von Samarien und Galiläa
an.4

1 Zur Themenwahl Dankbarkeit haben freilich auch Bibelausgaben und Kommentare

beigetragen. Sowohl die Einheitsübersetzung als auch die Gute Nachricht Bibel
(Revidierte Fassung 1997 der Bibel in heutigem Deutsch) betiteln den Abschnitt mit
Der dankbare Samariter, dies im Unterschied zur Bibel in heutigem Deutsch (1982), wo
der Abschnitt unter dem Titel Jesus heilt zehn Aussätzige steht. Die Bibelausgabe von
Otto Karrer (1967) stellt die Perikope unter den Titel Undankbare Geheilte und ein

Dankbarer. Bei Gerhard Schneider liest man im ÖTK (1977) den Titel Der dankbare

Samariter. In eine ähnliche Richtung gehen Josef Ernst im RNT (1977): Heilung der zehn

Aussätzigen und der dankbare Samariter und François Bovon im EKK (2001): Die
Dankbarkeit des aussätzigen Samariters. Eine umfassende Untersuchung der Übersetzungen
und Kommentare habe ich freilich nicht vorgenommen.

2 Zum recht unterschiedlichen Gebrauch der Formel bei Lukas vgl. Max
ZERWECK, Graecitas Biblica, Rom 41960, 390.

3 Vgl. dazu u.a. Michi MlYOSHI, Der Anfang des Reiseberichts Lk 9,51—10,24. Eine
redaktionsgeschichtliche Untersuchung (AnBib 60), Rom 1974; Gerhard SELLIN,

Komposition, Quellen und Funktion des lukanischen Reiseberichts (Lk IX 51—XIX

28), in: NT 20 (1978), 100-135; Edgar MAYER, Die Reiseerzählung des Lukas (Lk
9,51-19,10). Entscheidung in der Wüste (EHS 23; 554), Frankfurt a.M./Berlin/Bern
u.a. 1996.

4 Zu den verschiedenen Interpretationsmöglichkeiten vgl. etwa François BOVON,
Das Evangelium nach Lukas (EKK III/3), Zürich/Neukirchen-Vluyn 2001, z.St.



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 295

Vers 12: Das Dorf, in das Jesus kommt, wird nicht näher bestimmt,
was bei Lukas nicht überrascht (vgl. 9,52; 10,38; 13,22). Zum einen hat
das möglicherweise etwas mit dem OffentlichkeitsCharakter der Verkündigung

Jesu zu tun. Zum anderen geht es wohl nicht so sehr um
konkrete Orte, sondern um den Weg nach Jerusalem; alle sollen und können
sich mit Jesus auf diesen Weg machen.5

Bei den %ehn aussätzigen Männern wird es sich weniger um eine
arithmetisch-historische Angabe handeln, als eher um eine Art Stilisierung.6

Ob die Erwähnung von zehn Männern betont sein will, ist schwer
zu sagen. Daß sie von ferne stehen bleiben, entspricht der Gesetzgebung in
Lev 13,45-46.

Vers 13: Jesus, Meister, erbarme dich unser! Alles scheint daraufhinzuweisen,

daß wir es hier mit einem Topos der klassischen Wunderberichte
zu tun haben, dem sogenannten «Hilferuf von Heilbedürftigen».7 Von
hier aus sind auch die vorausgehenden Topoi zu beurteilen: Das Auftreten

des Wundertäters, das Auftreten des Heilbedürftigen.8 Die Anrede
èjUOT(XTr|Ç (Meister) ist nur bei Lukas zu finden (6 mal).

Vers 14a: Jesus schickt die Aussätzigen zu den Priestern. Nach der

Gesetzgebung (vgl. Lev 13) ist es an den Priestern, die Heilung festzustellen

und so die Wiedereingliederung in das Volk und in den Kult zu
ermöglichen. Zu beachten ist, daß Jesus seine Anweisung gibt, ohne daß

er ein Heilwort ausspricht.
Diese Feststellung nötigt uns, auf die im Lukasevangelium vorausgehende

Aussätzigenheilung 5,12—16 aufmerksam zu machen9:

Und es geschah, als er in einer der Städte war, und siehe, ein Mann voll
Aussatz. Als er aber Jesus sah, fiel er auf das Angesicht und bat ihn indem
er sagte: «Herr, wenn du willst, kannst du mich rein machen.» Und Jesus
streckte die Hand aus, berührte ihn und sagte: «Ich will, werde gereinigt!»
Und sogleich ging der Aussatz weg von ihm. Und er befahl ihm, nieman-

5
Vgl. dazu Josef ERNST, Das Evangelium nach Lukas (RNT), Regensburg 1977, zu

10,38: «Vielleicht gestattete das <Unterwegs-Sein> neben dem Ziel keine zweite Ortsangabe.»

6 Vgl. Mt 25,1—13, die zehn Brautjungfern, von denen erst noch fünf klug und fünf
dumm sind.

7 Vgl. dazu u.a. Gerd THEISSEN, Urchristliche Wundergeschichten. Ein Beitrag zur
formgeschichtlichen Erforschung der synoptischen Evangelien (StNT 8), Gütersloh
1974, 63.

8 Ebd. 58-59.
9 Lukas folgt hier Mk 1,40—45; die eher geringfügigen Modifikationen, die Lukas

gegenüber seiner Vorlage vornimmt, sind typisch für ihn, stehen jetzt aber nicht zur
Diskussion.



296 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

dem zu sagen, sondern weggehend zeig dich dem Priester und bring das für
deine Reinigung, wie es Mose angeordnet hat — ihnen zum Zeugnis.
Es verbreitete sich noch mehr das Wort über ihn, und es kamen zusammen
viele Volksmengen, zu hören und geheilt zu werden von ihren Krankheiten;
er aber war zurückgezogen in den Einöden und betete.

Man könnte von einer geradezu klassischen Wundererzählung sprechen,
klassisch eben auch im Sinn der verwendeten Topoi: Auftreten des
Wundertäters — Auftreten des Hilfsbedürftigen — Charakterisierung der Not —

Niederfallen — Bitte und Vertrauensäußerung - Szenische Vorbereitung
— Heilgestus — Heilwort - Eintreten der Heilung — Konstatierung der

Heilung (durch Priester) — Geheimhaltungsgebot — Ausbreitung des

Rufes.10

Bei der Wundererzählung Lk 17,11—19 könnte man sich die Frage
stellen, ob nicht Jesu Weisung an die Aussätzigen, zu den Priestern zu
gehen, als Heilwort zu verstehen ist, eventuell als «implizites Heilwort».
Man beachte, daß die Aussätzigen nicht unmittelbar auf Grund der Weisung

Jesu heil geworden sind, sondern erst auf dem Wege. Das erinnert
an die Erzählung in 2Kön 5: Der Prophet Elischa schickt den aussätzigen

Naaman zum Jordan, damit sich dieser siebenmal darin bade, was
wie ein Test anmutet, den Naaman erst nach Drängen seiner Gefolgsleute

besteht. Vielleicht darf auch die Anweisung Jesu in Lk 17,14 als

Test angesehen werden: Wenn die Aussätzigen sich auf den Weg zum
Priester machen, heißt das, daß sie dem Wort Jesu vertrauen; die Heilung
kann durchaus später erfolgen.11

Der oben angestellte Vergleich mit Lk 5,12ff. macht es deutlich:
Wirklich heil wird in den Augen der Gesellschaft ein Aussätziger nur,
wenn die Heilung oder die Gesundung vom Priester bestätigt wird,
ansonsten ist ihm die Wiedereingliederung in die Gesellschaft verweigert.
Ob die Zehn nun direkt oder erst auf dem Weg zu den Priestern geheilt
worden sind: Zur Heilung gehört die Bestätigung durch den Priester.

Exkurs

Ein kurzer Exkurs zum Problem Aussät% dürfte in unserem Zusammenhang
hilfreich sein.12 Dazu ist vor allem Lev 13 zu konsultieren. Folgendes ist
festzuhalten:

10 Gerd THEISSEN, Wundergeschichten, 58—81 (s. Anm. 7).
11 Das ist eine weitere Ähnlichkeit zwischen 2Kön 5 und Lk 17,11—19: Bei der

Ausführung des Auftrags, sich im Jordan zu baden, wird Naaman rein und kommt dann zu
Elischa zurück.

12 Vgl. dazu auch den Exkurs «Aussatz und Aussätzige» bei BILL. IV/2, 745—763.



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 297

- Es gibt verschiedene Arten von Aussatz; es gibt auch Zweifelsfälle, ob
etwas Aussatz ist oder nicht; ja, es gibt auch einen gutartigen Aussatz. In
unserer Erzählung handelt es sich um den eigendichen, bösartigen Aussatz.
- Aussatz ist nicht Sache des Arztes, sondern des Priesters. Dieser stellt
nicht nur die Heilung vom Aussatz fest, wie man aus den neutestamentli-
chen Erzählungen entnehmen könnte; der Priester stellt auch fest, ob
jemand vom Aussatz befallen ist. Der Priester hat so die Vollmacht, nicht nur
die vom Aussatz Befreiten in die Gesellschaft zu integrieren, sondern die

vom Aussatz Befallenen aus der Gemeinschaft auszuschließen. Es handelt
sich also bei dieser Krankheit primär nicht um ein medizinisches, sondern
um ein theologisches bzw. kultisches bzw. politisches Phänomen.
- Der Priester ist eingebunden in den Tempel. Eigentlich wäre hier ein
weiterer Exkurs angebracht, doch muß der Hinweis auf die ökonomische,
politische und ideologische (theologische) Bedeutung des Tempels genügen.
Der Tempel ist ein ganzes Universum mit der entsprechenden Gesetzgebung.

Nach dieser Gesetzgebung werden auf Grund priesterlicher (männlicher)

Entscheidungen die Menschen in rein und unrein eingeteilt, d. h. in
Menschen, die zum Volk gehören und Menschen die nicht zum Volk gehören,

in Menschen, die zu Gott gehören (kultfähig sind) oder eben nicht zu
Gott gehören.13
- Im Markusevangelium werden zweimal Priester erwähnt. Beide
Erwähnungen werden von Lukas übernommen. Darüber hinaus erwähnt Lukas
einen Priester auch noch an einer anderen Stelle, die uns hier besonders
interessiert: 10,31. Priester und Levit (beide sind Repräsentanten des

genannten Universums, des Tempels) gehen an dem Halbtoten in der Wüste
vorüber. Daß wir in Lk 17,11—19 an diese Stelle erinnert werden, geht auch

aus der Erwähnung des Samariters hervor, der in beiden Perikopen irgendwie

in Kontrast zu diesem Universum steht.

Vers 14b: Während sie hingingen, wurden sie rein. Es handelt sich also doch
um eine Wunderheilung, genauer um eine Fernheilung.14

Vers 15: Einer aber von ihnen kehrte ^urück. Hier stellen sich verschiedene

Fragen. Die erste ist die nach dem Zahlenverhältnis 9:1. Ahnliche
Zahlenverhältnisse gibt es bei Lukas auch sonst, so vor allem in Lk 15:

Im Gleichnis von der verlorenen und wiedergefundenen Drachme ist das

Verhältnis ebenfalls 9:1; im Gleichnis vom verlorenen und wiedergefundenen

Schaf ist es 99:1.

13 Vgl. u.a. die verschiedenen Beiträge in folgenden Sammelbänden: Simon LAUER/
Hanspeter ERNST (Hgg.), Tempelkult und Tempelzerstörung (70 n.Chr.), FS Clemens
Thoma, (JudChr 15), Wien u.a. 1995; Welt und Umwelt der Bibel 13 (1999); Othmar
KEEL/Erich ZENGER (Hgg.), Gottesstadt und Gottesgarten. Zu Geschichte und Theologie

des Jerusalemer Tempels (QD 191), Freiburg i.Br. 2002; ferner Kuno FÜSSEL,
Drei Tage mit Jesus im Tempel. Einführung in die materialistische Lektüre der Bibel,
Münster 1987.

14 Vgl. auch V 12 «von ferne».



298 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

Die zweite Frage ist von größerer Dringlichkeit: Dieser Eine, der da

zurückkommt, hält sich nicht an die Weisung des Wundertäters; er geht
nicht zu den Priestern. Es sei noch einmal betont: Als geheilt, als rein
konnte ein Aussätziger nur angesehen werden, wenn die Heilung vom
Priester festgestellt wurde. Der Eine, der da zurückkommt, akzeptiert
das nicht (mehr). Er stellt fest, daß er geheilt worden ist, und das genügt
ihm; auf den priesterlichen Kosmos ist er nicht mehr angewiesen. Er
kehrt um bzw. %urück zu Jesus und preist Gott mit lauter Stimme.15 Man
beachte in diesem Vers die Anhäufung lukanischer Vorzugswörter: ÛJto-

OTQ8(peiv findet sich in den anderen Evangelien nicht, aber 21 mal im
Lukasevangelium und 11 mal in der Apostelgeschichte; ôo^ctÇeiv wird
von Lukas 9 mal verwendet, während wir das Verb bei Markus 1 mal und
bei Matthäus 4 mal finden; die Wendung cpcovrj |iey(xA,r| findet sich bei
Lukas doppelt so oft wie bei den anderen Synoptikern — sehr
wahrscheinlich von der LXX beeinflußt (s. weiter unten).

Vers 16a\ Davon, daß jemand vor Jesus auf sein Angesicht zu Boden
fällt, war schon in Lk 5,12 die Rede, in jener Erzählung, die Lk 17,11—19
als Vorlage diente, nur daß in Lk 5,12 der Aussätzige als Hilfesuchender
vor Jesus auf sein Angesicht fällt, nicht wie 17,16 zum Dank. Sicher ist,
daß die Geste, die so nur bei Lukas überliefert ist, sehr ausdrucksstark
ist.

Vers 16b: Was hier fast wie nachgeschoben wirkt — und er war ein

Samariter — ist offensichtlich von großer Bedeutung. Samarien und die
Samariter spielen bei Markus und Matthäus - abgesehen von Mt 10,5 in der

Aussendungsrede Jesu: Geht nicht auf den Weg %u den Heiden und betretet

auch keine Stadt der Samariter — keine besondere Rolle. Bei Lukas dagegen
finden wir einige sehr bemerkenswerte Stellen, die von Samarien bzw.
von den Samaritern handeln.16 Zu Beginn des Reiseberichtes in 9,51—56

wird erzählt, daß die Leute von Samarien Jesus und die Seinen nicht
aufnahmen, weil Jesus sein Gesicht darauf richtete, nach Jerusalem zu
gehen. Im sogenannten Gleichnis vom barmherzigen Samariter in 10,29—37
wird der Samariter dem Priester und dem Levit gegenüber gestellt. An
unserer Stelle 17,11—19 steht der Samariter ebenfalls in einem gewissen
Kontrast zu den Priestern und zum Tempel (s. oben). Dabei ist es

keineswegs so, daß Lukas Samarien bzw. die Samariter nur sympathisch
zeichnen würde; aus 9,51—56 geht das deutlich hervor. Doch beachten

15 Ist Jesus für ihn vielleicht zum neuen Tempel geworden?
16 Zum Gesamten vgl. Martina BÖHM, Samarien und Samaritai bei Lukas. Eine

Studie zum religionshistorischen und traditionsgeschichtlichen Hintergrund der luka-
nischen Samarientexte und zu deren topographischer Verhaftung (WUNT 2/111),
Tübingen 1999.



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 299

wir, daß sich Jesus gegenüber dem Ansinnen seiner Jüngerinnen, Gott zu
bitten, daß Feuer vom Himmel kommen und die Samariter verzehren
solle, schützend vor die ablehnenden Samariter stellt. Bedenkenswert ist
vor allem, daß im Gleichnis wie in der Erzählung von der Heilung der
zehn Aussätzigen der Samariter jeweils eigene Wege geht, wenn nicht gar
aus der Rolle fällt. Doch davon später.

Vers 17: Man beachte hier den leicht verschiedenen Akzent im
«Zahlenspiel». V 15 ging es um das Verhältnis 9:1; jetzt geht es um das

Verhältnis 10:9.
Vers 18: Das tntoaTQecpeiv nimmt das Verb von V 15 wieder auf.

Auf die Wichtigkeit dieses Ausdrucks für Lukas haben wir bereits
aufmerksam gemacht. Die Wendung Gott die Ehre geben dürfte all das

beinhalten, was die Beziehung des Menschen zu Gott ausmacht; deswegen
wird der Ausdruck auch in entsprechenden Zusammenhängen gebraucht,
sowohl im Alten Testament wie auch in der rabbinischen Literatur, und
zwar im Sinne von Umkehr, ehrender Anerkennung, Lobpreis, Danksagung,

Bekennen der Wahrheit, Anerkennung des Willens Gottes, gläubiges

Vertrauen auf Gottes Verheißung... All das ließe sich auch gut mit
dem Ausdruck Glauben zusammenfassen, wie 17,15—16a nahe legt.

Vers 19: Dein Glaube hat dich gerettet Et eine Wendung, die Lukas
vorgegeben war: In 8,48 entnimmt er sie Mk 5,34 (blutflüssige Frau), und
18,42 entnimmt er sie Mk 10,52 (Bartimäus). In Lk 7,50 (salbende
Sünderin) steht die Wendung ebenfalls am Schluß einer Erzählung, wo sie

auch nicht sonderlich gut zu passen scheint. Daß der Satz am Ende
unserer Perikope (Lk 17,19) Schwierigkeiten macht, zeigt auch Codex B,
wo der Satz einfach weggelassen wird. In 7,50 hat Lk auch noch geh im
Frieden hinzugefügt — vielleicht von 2Kön 5,19 inspiriert; das im Frieden
steht in Lk 17,19 nicht. Das àvacrràç hinwiederum ist lk Lieblingswendung

(vgl. u. a. auch 15,18).

III. Eukanische Akzente

Bei der vorausgehenden Analyse konnten wir feststellen, daß Lukas an
einer vorgegebenen Erzählung wiederholt Modifikationen angebracht
haben muß. Von Lukas stammt zu Beginn der Erzählung die Situationsangabe

mit dem Hinweis auf Jerusalem, des weiteren die Notiz, daß der
Mann, der zurückkehrt, ein Samariter ist; auch der Schluß ist deutlich
von Lukas überarbeitet. Überhaupt sind die Eingriffe im zweiten Teil der

Erzählung (tutoaTQétpetv; ôo^âÇeiv; (pcovi) peydAri; dein Glaube hat dich

gerettet) derart, daß man geradezu genötigt ist zu vermuten, der ganze zweite

Teil der Perikope sei von Lukas gestaltet. Am einfachsten gehen wir
von der Hypothese aus, daß Lukas die Erzählung, die er in Mk 1,40—45



300 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

gefunden und in Lk 5,12—16 nur leicht modifiziert in einem ähnlichen
Zusammenhang in sein Evangelium aufgenommen hat, an unserer Stelle

(17,11—19) ein weiteres Mal übernommen, aber diesmal mit völlig neuen
Akzentsetzungen versehen hat:

- Jesus befindet sich auf dem Weg nach Jerusalem, dem Ort der
Erfüllung und Vollendung (vgl. 9,51ff.).

- Den neun Aussätzigen wird der eine Samariter (ein Fremdstämmiger!)

gegenüber gestellt, der zurückkehrt, mit lauter Stimme Gott preist
und Jesus dankt.

- Lukas war sich bewußt, daß die Erwähnung des «Fremdstämmigen»
(àAAoyevf|ç) nicht nur die Leute um Jesus, sondern auch seine, des

Lukas, Leserinnen vor den Kopf stoßen mußte; man lese dazu Lk 4,25—27:

In Wahrheit aber sage ich euch: Viele Witwen waren in den Tagen des Elija
in Israel, als verschlossen wurde der Himmel an die drei Jahre und sechs

Monate, als eine große Hungersnot über das ganze Land kam, und zu keiner
von ihnen wurde Elija geschickt, ausser nach Sarepta im Lande Sidon zu
einer verwitweten Frau. Und viele Aussätzige waren in Israel zur Zeit des

Propheten Elischa, und keiner von ihnen wurde gereinigt, ausser Naaman,
der Syrer.
Als sie dies hörten, wurden in der Synagoge alle mit Wut erfüllt, und sie

standen auf und warfen ihn aus der Stadt hinaus und führten ihn bis zum
Abhang des Berges, auf dem ihre Stadt gebaut war, um ihn hinabzustoßen.
Er aber ging mitten durch sie hindurch und ging weg.

Die Erwähnung des fremden Aussätzigen (des Syrers Naaman) und der
fremden Witwe (aus Sarepta im Lande Sidon) brachte die Leute in der

Synagoge zur Weißglut.
- In der Reaktion Jesu kommt nicht das Wort danken vor wie im

erzählenden V 16, sondern die Wendung um- bzw. zurückkehren und Gott
die Ehre gehen.

- Das Schlußwort, das offensichtlich Schwierigkeiten macht (vgl. Codex

B), soll deutlich machen, daß es um den Glauben geht und daß dieser

Glaube es ist, der heil macht bzw. rettet.
- Noch etwas fällt an der lk Fassung des Textes auf: Die stark von

der Bibel, genauer von der LXX geprägte Sprache.17 Das gilt besonders
für entgegenkommen (ajtavTÜco); von Ferne stehen bleiben (vgl. Ijob 2,12: die
Freunde bleiben von Ferne stehen); die Stimme erheben; der Kyrie-eleison-

Ruf; die Aufforderung, sich dem Priester zu zeigen (bedingt durch Lev
13); das zweimalige Kai èyéveto (Vv 11 und 14); rein werden (ebenfalls
durch Lev 13 bedingt); auf das Angesicht niederfallen; Gott die Ehre geben —

LXX-Wendungen, wie sie dem Evangelisten Lukas sehr entgegenkom-

17 Siehe dazu die Einleitungskapitel zu den Lukaskommentaren.



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 301

men. Den Ausdruck fremdstämmig (à>Aoy£vf|ç) trifft man nur im
jüdischen und christlichen Griechisch.18

Nach dieser Durchsicht der redaktionellen Arbeit des Lukas, die
stark vom LXX-Stil geprägt ist, stellt sich (noch einmal) die Frage nach
dem genus literarium der Perikope. Ein eigentlicher Wunderbericht ist es

nicht mehr. Wohl beginnt die Erzählung wie ein Wunderbericht, im
zweiten, redaktionell stark überarbeiteten Teil treten aber die Motive der

Wundererzählung stark zurück. Das Wunder selbst scheint kein Thema
mehr zu sein. Alles scheint darauf hinzuweisen, daß aus einem Wunderbericht

ein Apophthegma geworden ist: Eine ideale Szene findet ihren
Abschluß in einem Jesus-Wort19, das über die konkrete Situation
hinausweist.20

Welches ist nun aber die Stoßrichtung dieses Apophthegmas?
Folgende Spannungen bzw. Akzentsetzungen sind festzustellen:

1. Ganz offensichtlich ist von Bedeutung, daß es ein Samariter ist, der
oder dessen Tun hier hervorgehoben werden soll. Wie bereits erwähnt,
spielen Samariter bzw. Samaria innerhalb der Synoptiker nur bei Lukas
eine bedeutende Rolle. Entscheidend und einprägsam ist dabei das

Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 10,29—35). Wir müssen
diesem Gleichnis näher nachgehen.

2. Dein Glaube hat dich gerettet. Das Tun des Samariters (in unserer
Perikope) wird von Jesus als rettender Glaube gedeutet. Das geschieht im
Lukasevangelium auch sonst. Auch diesem Thema werden wir nachgehen
müssen.

Zum Ersten

Der Samariter im Gleichnis (Lk 10,29—37) steht dem Priester und dem
Levit gegenüber. Diese hielten sich an das Gesetz, wandelten nach den
Geboten, verblieben in ihrer Welt; aber bewegt haben sie nichts. Der
Mann, der unter die Räuber gefallen ist, wäre gestorben. Der Samariter
hingegen tut das einzig Richtige und Vernünftige, das Not-Wendende, er
tut das, was jeder religiös unverbildete Mensch tut: Er läßt sich vom
Mitleid bewegen (Èa:rtA,ayxvl<x&r)), d. h. er läßt sein Herz sprechen und
unternimmt alles, damit dem Mann geholfen wird. Das heißt, er stellt
sich auf die Seite des unter die Räuber Gefallenen und wird ihm so zum
Nächsten. Es ist ein Samariter, ein Fremdstämmiger, der das einzig Not-

18 ThWNT I, 266f. (Friedrich Büchsei).
19 Ob dieses Jesuswort aus Vv 17—18, V 19 oder aus beiden besteht, tut hier nicht

viel zur Sache.
20 Vgl. Rudolf BULTMANN, Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT

29), Göttingen 61964, 33.



302 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

Wendende tut. Man kann es auch so sehen: Priester und Levit haben ihre
Rolle gespielt, haben an ihrer Rolle festgehalten, sind in ihrer Welt
geblieben, haben das getan, was «man» von ihnen erwartete und was sie

selbst von sich erwarteten. Der Samariter hatte keine Rolle zu spielen;
von ihm erwartete niemand etwas; vielleicht erwartete nicht einmal er
selbst etwas von sich. Wichtig ist, daß er sich selbst eingebracht hat.
Dadurch, daß er sich auf die Seite des Überfallenen stellte, tat er das Eine
Notwendige. Damit ist ein Stichwort gegeben, das wir in der Erzählung
finden, die im Lukasevangelium unmittelbar dem Gleichnis folgt: Lk
10,38-42.

Marta sucht ihrer Rolle (als Frau, als Gastgeberin) bzw. den
Erwartungen, die «man» an sie hat und die auch sie selbst an sich hat, gerecht
zu werden, und sie fordert Jesus auf, dieses Rollenverhalten anzuerkennen

und auch Maria an ihre Rolle zu erinnern. Maria freilich hat als

Schülerin Jesu21 zu Füssen Jesu sitzen und hören) den Rollenerwartungen

der Marta und ihrer Zeit überhaupt nicht entsprochen. Jesus nun,
von Marta herausgefordert, denkt nicht daran, die damaligen Rollenverständnisse

zu zementieren und gibt folgendes Urteil ab: Marta macht
sich Sorgen um vieles, um ihre Welt, um die Erwartungen, die an sie
gestellt werden — und bleibt so in dieser Welt. Dabei ist nur Eines notwendig.
bei Jesus sein, seine Schülerin sein, auf ihn hören. Maria tut genau das,

was einzig notwendig ist (ähnlich wie der Samariter); sie hat den guten
Teil erwählt.22

Ähnlich ließ sich der geheilte Samariter in Lk 17,11—19 von der
Situation inspirieren und treffen, verließ die ausgetretenen Pfade, gab die
ihm zugedachte Rolle auf, kehrte zu Jesus um und tat so das Eine
Notwendige.

Zum Zweiten

Dein Glaube hat dich gerettet. Achten wir auf die folgenden Differenzierungen,

die für die Perikope wie überhaupt für Lukas wichtig sind: Die
Heilung wird sonst im Text nicht mit dem Verb acoÇeiv umschrieben,
sondern mit EKaDapioDriaav (Vv 14 und 17) und mit làdr) (V 15).
acoÇeiv hat im Unterschied zu den anderen Verben die viel radikalere
Bedeutung einer Rettung aus der Todesverfallenheit heraus.23 Wie bereits

21 Zu jemandes Füssen sitzen bedeutet Schülerin bzw. Schüler sein; vgl. dazu Apg
22,3: Paulus saß zu Füssen Gamaliels, d.h. er war dessen Schüler.

22 Vgl. Hermann-Josef VENETZ, Die Suche nach dem «einen Notwendigen».
Beobachtungen und Verdächtigungen rund um die Marta-Maria-Perikope (Lk 10,38—42), in:
Orientierung 54 (1990) 185—189.

23 Vgl. TBLNT I (1997) 369 (Johannes Schneider/Wilfried Haubeck).



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 303

erwähnt, war die Wendung Dein Glaube hat dich gerettet Lukas vorgegeben.24

Uns interessiert vor allem Lk 7,50, wo der Satz ebenfalls hinzugefügt,

ja geradezu aufgesetzt erscheint, gewissermaßen um einer Erzählung

den Schlußpunkt zu geben.
Ohne jetzt auf die Exegese der Erzählung 7,36—50 näher einzugehen:

Auch hier stehen zwei Welten einander gegenüber: die Welt der Sünderin
und die Welt des Pharisäers Simon und seiner Kollegen. Die Sünderin-, Sie

ist zu Füßen Jesu, und sie tut das, was ihr Herz ihr eingibt (was das

bedeutet, wird in den Vv 37—38 ausführlich beschrieben), und Jesus läßt sie

gewähren. Simon-, Er ist in seinen Vorstellungen und Erwartungen befangen,

weswegen eine Bewegung nicht möglich ist; auch nach dem Gleichnis

von den beiden Schuldnern (Vv 41—43), mit dem Jesus ihm eine
goldene Brücke bauen will, bleibt seine Haltung und die seiner zu Tisch
liegenden Kollegen unverändert.

Jesus wendet sich an die Frau: Dein Glaube hat dich gerettet, geh hin in
Frieden! Achten wir auf die Bedeutung von CJCûÇeiV. Die Frau ist ja nicht
geheilt worden im Sinn einer Wunderheilung, im Sinn eines (physischen)
Gesundwerdens; sie war ja nicht krank. Dem Ausdruck CKflÇeiv müssen
wir die besondere Bedeutung von «retten» belassen. Dein Glaube hat dich

gerettet. Es ist der Glaube, den die Frau durch ihr unkonventionelles, aber
doch so natürliches Tun zum Ausdruck bringt, wie es in den Vv 37-38
so breit geschildert wird: Sie brachte eine Alabasterflasche mit Ol, trat hinten

gu seinen Füssen, begann weinend mit Tränen seine Füsse gu benetgen, wischte sie

mit den Haaren ihres Kopfes ab, küßte sie gärtlich und salbte sie mit dem Ol. —

Dieses Tun wird von Jesus als rettender Glaube gedeutet.25
Kommen wir noch einmal zu unserer Erzählung Lk 17,11—19

zurück: Der Samariter hat nicht nur — wie die anderen — die Heilung am

eigenen Leibe festgestellt. Die Heilung hat ihn dazu veranlaßt, den Auftrag
des Wundertäters und die gesetzlichen Bestimmungen hinter sich zu
lassen, umzukehren (fntooTQecpeiv) und sich zu Jesu Füssen zu werfen.
Der Glaube, von dem Jesus spricht — dein Glaube hat dich gerettet — ist also

nicht der Glaube an die Heilkraft Jesu — die anderen machten sich ja
auch auf, um sich dem Priester zu zeigen; diesen «Test» haben alle
bestanden. Der Samariter unterscheidet sich von den anderen dadurch, daß

24 Vgl. oben zu V 19.
25 Ähnlich Mk 5: Von der blutflüssigen Frau heißt es, (in ihrer Ausweglosigkeit)

hörte sie von Jesus, kam in der Volksmenge, berührte von hinten sein Gewand; denn sie sagte:
Wenn ich nur seine Gewänder berühre, werde ich gerettet werden (5,27—28), und später heißt
es, daß sie sich fürchtete und gitterte, wissend, was ihr geschehen ist, und sie kam undfiel vor
Jesus nieder und sagte ihm die gange Wahrheit (5,33). — Dieses Tun wird von Jesus als Glaube
gedeutet: Dein Glaube hat dich gerettet.



304 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

er bei der Feststellung der Heilung Auftrag und Priester und Gesetz hinter

sich ließ und zu dem um- bzw. zurückgekehrt ist (teoOTpetpetv), von
dem die Heilung, die Rettung kommt: Jesus von Nazaret. Darin liegt der
rettende Glaube.

Es dürfte hilfreich sein, auch jene Perikope ins Auge zu fassen, die
der unseren unmittelbar folgt, weil hier — fast ohne ersichtlichen Übergang

— ein zentrales wenn nicht das zentrale Anliegen des Evangelisten
zum Ausdruck kommt:

Befragt von den Pharisäern, wann das Königtum Gottes komme, antwortete

er ihnen und sprach: Nicht kommt das Königtum Gottes unter
Beobachtung, auch werden sie nicht sagen: Siehe, hier! oder: dort! Denn siehe:
Das Königtum Gottes ist mitten unter euch (Lk 17,20—21).

Frei übersetzt: Man geht (jetzt) nicht mehr hierhin oder dorthin, man
geht nicht mehr zu den Priestern oder zum Tempel, man kann nicht
sagen: hier! oder: dort! Das Königtum Gottes ist mitten unter euch. Deshalb
kann man aber auch die bisherigen Rollenerwartungen hinter sich lassen
und die alten Klischees, Denk- und Verhaltensmuster vergessen und auf
das Eine Notwendige zugehen. So war es beim Samariter in der Wüste
angesichts des zusammengeschlagenen Mannes (Lk 10,29—37), so war es

bei Maria zu Füssen Jesu (Lk 10,38—42), und so war es beim geheilten
Samariter, der zu Jesus zurückkehrte (Lk 17,11-19): In diesen Begegnungen

ereignete sich das Eine Notwendige, die Ankunft des Königtums
Gottes.

IV. Eeben hinter dem Text

Lk 17,11—19 ist nicht einfach ein Text, den wir nach eingehender
sprachlicher Analyse so oder anders, aber auch nicht so und nicht anders
auf uns anwenden können. Der Text ist ein SIGNAL, das einmal ein Sender

(S) einem Empfänger (E) zukommen ließ. Erst von dieser Situation
her erhält der Text Konturen und Profil. Schematisch an einem äußerst
einfachen Kommunikationsmodell dargestellt:

S -> SIGNAL -* E

Bisher haben wir uns nur mit dem SIGNAL beschäftigt, nach S und E
und ihrem jeweiligen Kontext haben wir bisher nicht gefragt. Dabei wissen

wir: Eindeutigkeit erhält das Signal nur dann, wenn die «Gesprächssituation»

möglichst präzis erhoben ist. D. h. je mehr Informationen wir
über S und E und die Beziehung der beiden zueinander einholen können,

desto eindeutiger und verständlicher wird auch das SIGNAL. Wir
könnten die Frage auch so stellen: Was hat den Sender Evangelist Lu-



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 305

kas) dazu veranlaßt, seinem Empfänger Leserinnen seines Lukasevangeliums)

ein solches SIGNAL die Erzählung Lk 17,11—19) zukommen
zu lassen? Was hat ihn dazu bewogen, was für Probleme und Fragestellungen

sah er bei den Adressatinnen und vielleicht auch bei sich selbst,
daß er eine solche Erzählung aufgenommen, neu gestaltet und in seinem

Evangelium weitergegeben hat?
Was Lukas mit seinem «Evangelium»26 als ganzem beabsichtigt, läßt

sich gut am Proömium Lk 1,1—4 aufzeigen. Hier zur leichteren Ubersicht
Text und Struktur des Proömiums:

Text:
'Da ja schon viele es an die Hand genommen haben, die Ereignisse, die sich

unter uns erfüllt haben, in eine Erzählung zu fassen — 2so wie sie uns die
überliefert haben, die von Anfang an Augenzeugen und Diener des Wortes
geworden sind —, 3schien es auch mir richtig, nachdem ich allem von Beginn
an mit Sorgfalt nachgegangen bin, es dir, verehrter Theophilus, der Reihe
nach aufzuschreiben, 4damit du die Worte, die du erfahren hast, genau
erkennst in ihrer Zuverlässigkeit.

Struktur:
Inhaltlich geht es um die Ereignisse, die sich unter uns erfüllt haben.

- Augenzeugen und Diener des Wortes haben sie von Anfang an
überliefert,

- viele haben versucht, daraus eine Erzählung zu machen,
- ich, Lukas, mache jetzt daraus eine Schrift mit dem Ziel, daß die

Leserinnen (repräsentiert durch Theophilus) von der Zuverlässigkeit
überzeugt sein können.

Ohne auf diesen grundlegenden Text exegetisch einzugehen27, läßt
bereits eine einfache Lektüre Wichtiges festhalten:

a) Die Leute, an die Lukas um die 80-er Jahre sein Evangelium
schreibt, brauchen Sicherheit (àcKpd?c£ia). Offensichtlich ist diese den Leuten

abhanden gekommen. Vielleicht ist im Laufe der Zeit zuviel allerlei von
diesem Jesus ausgesagt worden; vielleicht sind die Traditionen unbrauchbar

geworden; vielleicht meinte man sogar, auf sie verzichten zu können.

26 Im Unterschied zu Markus (vgl. 1,1) bezeichnet Lukas sein Werk nirgends als

«Evangelium»; vgl. dazu oben Anm. 17.
27 Vgl. dazu die verschiedenen Kommentare; darüber hinaus Günter KLEIN, «Lukas

1,1—4 als theologisches Programm», in: Georg BRAUMANN (Hg), Das Lukas-Evangelium

(WdF 280), Darmstadt 1974, 170—203 (1964); Franz MUSSNER, Die Gemeinde
des Lukasprologs: SNTU A 6/7 (1981/1982), 113-130; Rainer DILLMANN, Das
Lukasevangelium als Tendenzschrift. Leserlenkung und Leseintention in Lk 1,1—4, in: BZ 38

(1994), 86—93; Karl LÖNING, Das Geschichtswerk des Lukas, Bd. I: Israels Hoffnung
und Gottes Geheimnisse, Stuttgart 1997, 19—25.



306 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

Darum das Zurückgreifen auf den Anfang, auf die Zeugnisse der

Augenzeuginnen und Dienerinnen des Wortes und auf die Traditionen.
b) Leute, denen das Vertrauen abhanden gekommen ist, werden ihre

Sicherheit mit großer Wahrscheinlichkeit anderswo suchen. Verschiedene
Möglichkeiten boten (und bieten) sich an:

- Der Ort der Sicherheit könnte in einem wohlgeordneten politischen

oder religiösen Kosmos gesucht und gesehen werden, wie er vom
Imperium oder vom Tempel repräsentiert wird.28 Konkret ginge es hier
um die Erfüllung der Gesetze, um ein Leben nach politischen und
religiösen Konventionen, um ein Leben auf bestimmte Erwartungen hin,
ferner um ein Sich-Festmachen an Außergewöhnlichem («hier oder
dort») usw.

- Alternativ dazu wäre der neue Ort der Sicherheit bzw. des Vertrauens

der Glaube an Jesus, das Bei-ihm-Sein, das Hören-auf-Ihn, die Nachfolge

— wobei dann immer noch näher zu bestimmen wäre, was das alles

bedeutet.
Es scheint ganz so, als ob Lukas in der Erzählung von der Heilung

der zehn Aussätzigen Jesus als Alternative anbieten würde: an Jesus
«glaubt» man nicht auch noch neben vielen anderen Dingen; Jesus bietet
nicht auch noch Sicherheit — über Imperium und Tempel hinaus. Das
Verb ÜJtooTQecpeiv, das mit der Jtiariç zusammen gesehen werden muß,
weist auf diese Alternative hin. D. h. es stellt sich die Frage nach dem
Glauben; diesen Glauben muß Lukas in der Erzählung themaüsieren.

c) Es ist gut möglich, daß man sich schon damals eine Allerweltsreli-
gion zusammenschusterte, in der der konkrete Jesus, dessen Traditionen
mehr und mehr verwässert wurden, keine besondere Bedeutung mehr
hatte. Demgegenüber mußte Lukas auf das abheben, was traditionsgemäß

die Beziehung Mensch-Gott ausmacht: Gott die Ehre geben, d. h.
umkehren, sich zu Jesus bekennen, zu ihm zurückkehren.

d) Wenn Jesus und das, was sich unter uns erfüllt hat, für Lukas nicht
von großer Aktualität gewesen wäre, hätte er kein Buch zu schreiben
brauchen. Die Bedeutung der Aktualität zeigt sich im Lukasevangelium
in ganz bestimmten Besonderheiten, so im häufigen Gebrauch der
Vokabel heute-. 2,11; 4,21; 19,5.9; 23,43. Dabei geht es jeweils nicht nur um
das Heute in der erzählten Welt; das Heute der erzählten Welt wird
gleichzeitig zum Heute der besprochenen Welt. D. h. die Adressatinnen
haben nicht nur davon Kenntnis zu nehmen, was in der Zeit geschehen
ist, von der die Erzählung berichtet, sondern sie haben sich damit auch

28 Beide spielen bei Lk eine erhebliche Rolle; man beachte nur schon die sog.
Kindheitsgeschichte.



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 307

dem zu stellen, was sich unter uns erfüllt hat und erfüllt, was heute

Bedeutung, Akualität besitzt sowohl für die Adressatinnen wie auch für
alle, die die Schrift des Lukas zur Hand nehmen.

e) Der Erzähler mußte wissen, daß der betonte Hinweis auf den
Fremdstämmigen bei den Adressatinnen nicht besonders gute Gefühle
auslösen würde. Das Überraschende bzw. Irritierende zeigte sich bereits
in Lk 4,25—27 bei der Erwähnung der Witwe von Sarepta und des Syrers
Naaman und in 10,29—37 im Gleichnis vom barmherzigen Samariter.
Offensichtlich mußte den Adressatinnen gesagt werden, daß das Neue bzw.
der Glaube für alle offen steht, nicht nur für die Einheimischen und
Insider, sondern auch für die Fremden. Wie sehr das Fremde irritiert, zeigt
dann noch einmal sehr deutlich die lange Erzählung von Petrus und dem

(«heidnischen») Hauptmann Kornelius in Apg 10—11.

V. Konfrontation mit dem Feben heute

Im vorausgehenden Abschnitt haben wir versucht, Sender und
Empfängerinnen unserer Perikope wenigstens ansatzweise in den Blick zu
bekommen. Die Frage, die sich jetzt stellt, ist diese: Gibt die damalige
Situation etwas her für eine Analyse der Situation heute? Denn erst dann
ist eine Aktualisierung des Textes für uns heute möglich. Gehen wir die
einzelnen Stichworte des vorausgehenden Abschnitts durch; sie könnten
für uns heuristische Bedeutung haben.

Die fehlende Sicherheit

Von einer allgemeinen Verunsicherung und von einem allgemeinen
Vertrauensschwund ist heute auf verschiedenen Ebenen die Rede. Politisch
gesehen dürfte wohl der 11. 09. 01 das einschneidende Datum sein.
«Amerika wird nicht mehr sein, was es war», so lautete unisono der Tenor

der Reporter und Kommentatorinnen. Neue Arten der Auseinandersetzungen,

ja selbst der Kriege zeichnen sich ab, bei denen man nicht
weiß, wie sie sich gestalten und welches die Koalitionspartner sein werden.

Kulturell, ethisch, religiös spricht man vom Wertezerfall oder Werteverfall:

Niemand weiß, an wen oder an was man sich noch halten kann
oder halten soll. Neue Fragen der Sozialethik, der Bioethik und viele
andere mehr drängen sich auf; niemand scheint eine Antwort zu haben.
Ethikkommissionen in verschiedenen Sachbereichen schießen wie Pilze
nach dem Regen aus dem Boden; christliche Parteien sind selbst in
vermeintlich gelösten Problemen wie Fristenlösung, Schutzmodellen u. a.

ratlos.



308 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

Von den Kirchen selbst ist diesbezüglich kaum noch etwas zu
erwarten. Viele sagen den Untergang der real existierenden Kirchen in
wenigen Jahren voraus. Nur widerstrebend geben die Maßgebenden zu, daß

sich in manchen Belangen auch die Kirchen bzw. die kirchlichen
Lehrämter getäuscht haben. Für viele ist das schockierend: Nicht einmal die
Kirche bietet Sicherheit.

Auch für den einzelnen sieht die Zukunft nicht rosig aus. Die
Arbeitsplätze reichen nicht für alle aus; die Altersvorsorge ist nicht garantiert;

die nächste und übernächste Generation wird vor einem Schuldenberg

und in einer zerstörten Umwelt leben müssen. Die Frage ist
berechtigt: Wird die Menschheit überleben? Was gibt Sicherheit unter die
Füsse?

Orte der Sicherheit

Grundsätzlich geht man in allen Belangen auf «Nummer sicher». Im
politischen Bereich bieten die verschiedenen Gewaltpotentiale die erste und
sichtbarste Sicherheit, auch wenn es nicht ausgemacht ist, wem die
Militärschläge gelten sollen. Das Prinzip ist unumstößlich weil allgemein
einsichtig: Gewalt kann nur durch Gegengewalt eingedämmt werden.
Dementsprechend nehmen die Militärausgaben zu29, und der Waffenhandel
blüht wie nie zuvor.30 Ein starkes Gewaltpotential schafft Vertrauen. Ein
Jahr nach dem ominösen 11. 09. 01 wagen sich wieder mehr als zwei
Millionen Amerikanerinnen auf die Strasse, um sich den Marathon
anzusehen. Das heißt, mit Hilfe des Gewaltpotentials, das in Afganistan und
später im Irak sichtbar wird, fassen die Menschen wieder Vertrauen und
kehren zur «Normalität» zurück. Man freut sich, daß es doch wieder so
werden kann wie früher. «Normalität» bedeutet: Es werden weiterhin
täglich weit mehr Menschen Hungers sterben als am 11. 09. 01 durch das

Attentat umgekommen sind.31

29 Nach dem im Mai 2002 vorgelegten Haushaltsentwurf für das Fiskaljahr 2003
soll der Etat des Pentagon um 48 Mrd. US-$ auf 379 Mrd. U 8 - S steigen — die größte
Aufstockung seit 21 Jahren! (aus FTD vom 05.02.02).

30 Zwar brach nach Wegfall des Ost-Westkonflikts der internationale Waffenhandel

ein. Inzwischen erreicht das Finanzvolumen wieder rund 35 Mrd. LJ8-3 jährlich.
Internationale Rüstungs- und Exportkontrollinstrumente bemühen sich zwar um eine
stärkere Transparenz konventioneller Rüstungsgüterlieferungen, sind dazu jedoch nur
begrenzt fähig (http://www.bundesnachrichtendienst.de/auftrag/wajfenhandel.htm [26.10.03]).

31 Alle sieben Sekunden stirbt ein Kind unter zehn Jahren an Hunger und alle vier
Sekunden verliert ein Mensch das Augenlicht wegen Mangel an Vitamin A — das erklärte

der UNO-Sonderberichterstatter für das Recht auf Nahrung, Jean ZIEGLER, anläßlich

des Welternährungstages vom 16.10.03 (http://www.vistaverde.de/news/Politik/0310
/15 hunger.htm [15.10.2003]).



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 309

Ethisch-religiös kehrt man zu den altbewährten Mitteln zurück: Die
Bösen müssen bestraft werden; Ordnung muß sein; Glauben und
Frömmigkeit werden wieder meß- und zählbar, usw. usf.

Ihr persönliches Heil suchen die Menschen in der Esoterik — alles
andere führt doch nirgends hin.

In einer solchen Situation hilft kein Moralisieren. Ein Blick auf die

Perikope zeigt, daß sie überhaupt nicht moralisiert. Niemandem werden
Vorwürfe gemacht; die Neun werden nicht als «undankbar» hingestellt,
und ihre Heilung wird nicht rückgängig gemacht.

Hingegen deckt die Perikope die mangelhaften Sicherheiten auf: Es
ist nicht das Imperium, es ist nicht der Tempel, es sind nicht die
politischen, wirtschaftlichen und religiösen Koalitionen, es ist auch nicht das

Leben nach Erwartungen, das Sicherheit bietet. Sicherheit gibt es im
Gefüge der Welt, in der wir leben, nicht. Im Gegenteil. Sicherheit gibt es

nur durch einen Standortwechsel (xutocrtQetpeiv), wodurch einzelne und

ganze Gruppen sich zu Jesus stellen, zu dem Jesus, der die Rettung der
Aussätzigen will, die Rettung derer, die unter die Räuber gefallen sind,
die politisch und wirtschaftlich nicht zählen, die nicht mithalten können
und auch schon lange nicht mehr dazu gehören. Dieser Standortwechsel
wird als Glaube interpretiert: Dein Glaube hat dich gerettet.

Glaube also nicht als ein Sich-Erwerben einer weiteren Sicherheit,
die dann zu den anderen Sicherheiten (Aufrüstung, militärischer Gegenschlag

usw.) noch hinzukommt, sondern als entschiedenes Sich-zu-Jesus-
Stellen, welches allein Leben — auch das Leben derer, die nicht zählen —

ermöglichen wird. Glauben als entschiedener Standortwechsel.

Gott die Ehre geben

Gott die Ehre geben scheint in unserer Zeit nicht das Vordringlichste zu
sein. Wichtiger ist unsere Ehre (persönlich, gesellschaftlich-politisch,
kirchlich): daß wir gut dastehen — vor den anderen und vor uns selbst
und vor Gott. Nur selten ist uns bewußt, wie quer wir zur «Welt» und
wohl auch zu uns selber stünden, wenn wir Gott die Ehre geben würden.
Und nur selten ist uns bewußt, daß unser Sein und Handeln nur dann

stimmig ist und Zukunftschancen hat, wenn wir Gott die Ehre geben.
Wie das geschehen könnte, geht aus der Perikope gut hervor: Der

geheilte Samariter kehrte um, lobte Gott mit lauter Stimme, warf sich

vor den Füßen Jesu zu Boden und dankte ihm. Das ist es, was Jesus in
der Erzählung als Gott die Ehre geben interpretiert. Umkehren, Gott
loben, sich Jesus zu Füssen werfen, d. h. alles von ihm erwarten und ihm
auch entsprechend danken. So kommt die Welt wieder ins rechte Lot, so
werden die Beziehungen der Menschen zu Gott und der Menschen un-



310 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

tereinander wieder stimmig. Darum geht es: daß die Beziehungen zu
Gott und die Beziehungen unter den Menschen wieder stimmen.

Das ist der (neue) Ort der Sicherheit. Nicht eine Institution gibt
Sicherheit, weder das Imperium noch der Tempel, weder die «Kirche»
noch der «Staat» als Institutionen, die wir als Dienstleistungsbetriebe in
Anspruch nehmen, wobei wir unter möglichst geringer Bezahlung und
möglichst geringem Engagement möglichst viel profitieren möchten,
sondern allein die Beziehung, die Begegnung, das persönliche Sich-Ein-
bringen. Gott ist Beziehung, und alles wirkliche Leben ist Begegnung (M.
Buber).

Heute

Das Heute hat heute kaum eine Chance. Die bedeutenden Zeiten sind
vorüber oder werden erst kommen. Man beschwört die guten alten Zeiten

oder weist auf irgendwelche Zukunft oder sogar auf das Jenseits hin.
Menschsein (im Vollsinn des Wortes: Errettetes, erfülltes Menschsein)

ist nicht nur Erinnerung; Menschsein ist auch nicht nur Erwartung.
Menschsein ereignet sich nicht da und dort oder dann und wann.
Erfülltes, befreites Menschsein angesichts des rettenden Kommens des

Reiches Gottes ereignet sich heute und hier und jetzt — oder nie und
nirgends. Es ereignet sich dort, wo Menschen umkehren und zu Jesus
finden, wo Menschen umkehren und zueinander finden, wo Menschen in
dieser verwalteten und gestreßten und anonymisierten Welt einander
begegnen.32

Das Fremde...

ist mehr denn je aktuell und mehr denn je bedrohend und hat einmal
mehr konkrete Namen erhalten: Bin Laden, die Muslime, die Palästinenser,

die Tschetschenen, die Aidskranken, die Armen usw. Das Fremde
ängstigt mehr denn je, und man möchte es gerne fern von sich halten.
Man denke an die Sans-Papier (die Papierlosen), man denke an die stets
wiederkehrenden Überfremdungs- und Asylinitiativen.

Für viele ist es ein Ärgernis, daß all die mit-gemeint sein sollen, wenn
Jesus die Zehn bzw. alle gesund macht, daß eben auch die Fremden, die

Sans-Papier, die sogenannten Wirtschafts- oder unechten Asylanten, ja
daß unterschiedslos alle an den Segnungen unserer Gesellschaft und
unseres Wohlstands teilnehmen sollen.

Und nun ist es ausgerechnet ein àÀAoy£vf|ç, der zurück kommt und
so als Beispiel hingestellt wird. Er macht das Unsichere der sogenannten

32 Vgl. dazu noch einmal das Gleichnis vom barmherzigen Samariter Lk 10,30—37.



Zur Aktualisierung biblischer Perikopen 311

Sicherheiten deutlich. Es sei an Jes 1,3 erinnert: Das Rind kennt seinen

Besitzer und der Esel die Krippe seines Herrn. Israel erkennt nicht, mein Volk hat
keine Einsicht. Daß ausgerechnet diejenigen, die es wissen sollten — daß

Aug um Aug zu nichts führt; daß man dem Bösen nicht widerstehen soll;
daß die Würde des Menschen unantastbar ist usw. — daß ausgerechnet
diejenigen, die es wissen sollten, sich am falschen Ort festmachen und
nicht dort sind, wo sie eigentlich hingehörten und hingehen sollten.

Die Welt, die Kirche, der Staat, die Ärzte usw. — sie können uns
vielleicht gesund machen. Zu einem heilen, geretteten, erfüllten Leben
kommen wir allerdings nur durch die Beziehung, durch die Begegnung
mit Jesus, durch das Hören auf ihn. In dieser Begegnung spielten auch
und besonders die Fremden eine entscheidende Rolle, der Mann, der
unter die Räuber gefallen ist, die «Sünderin», die keine Chance hat, der
Samariter - Jesus33.

VI. Keine Zusammenfassung

Erzählungen, auch biblische, lassen sich nicht zusammenfassen, sie lassen

sich nicht auf einen thematischen Nenner bringen, sie lassen sich
nicht auf eine einzige Inhaltlichkeit reduzieren. Die Erzählung Lk 17,11—
19 thematisiert nicht die Dankbarkeit und ist auch nicht die narraüve
Einkleidung der moralischen Aufforderung Seid dankbar! Die Erzählung
ist aber auch viel mehr als die Summe der Themen, die wir im vorausgehenden

Abschnitt aufgeschlüsselt haben; sie sind höchstens als Anregungen

und Hilfen zu verstehen, um die Erzählung, die selbst voller Leben
ist, einer Aktualisierung zuzuführen.

So wie eine Erzählung immer offen ist und offen bleibt, so kann sie

auch nicht ein für alle Male «erledigt» bzw. ausgeschöpft werden. Je nach
der Situation, in die wir als Individuen oder als Gemeinschaft hineingeraten,

können wir die Erzählung auch je neu befragen und uns von ihr
bewegen und umkehren lassen. Dann werden das eine Mal unsere
Sicherheiten in Frage gestellt und die Fundamente unseres Glaubens bloß
gelegt; das andere Mal werden wir daran erinnert, daß Begegnungen und
Beziehungen und das Sich-Einbringen weit mehr «Sicherheit» bieten als

noch so mächtige Institutionen; dann wieder werden wir an das Jetzt und
Hier und Heute verwiesen, das uns unsere Rollenspiele und unsere
falschen Erwartungen vergessen läßt, um endlich dem Einen Notwendigen

33 Ja, auch Jesus; man vergleiche dazu beispielsweise sein «fremdes» Auftreten bei
den Emmausjiingern (Lk 24,13—35) oder sein «fremdes» Auftreten als Hungernder,
Durstiger, Nackter, Asylant usw. (Mt 25,31—46).



312 Zur Aktualisierung biblischer Perikopen

begegnen zu können; und dann — und noch lange nicht «schließlich» —

wird es ausgerechnet die Fremde sein, die uns zu uns selber finden und
uns über uns selbst hinauswachsen läßt


	Zur Aktualisierung biblischer Perikopen : am Beispiel von Lk 17,11-19

