
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37-38 und das Kelchwort
Jesu

Autor: Schenker, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Schenker

Das fürbittend sühnende Martyrium
2 Makk 7,37—38 und das Kelchwort Jesu

I. Die Frage

Die Verwandtschaft zwischen dem letzten Wort des siebten Märtyrers
von 2 Makk 7 und dem Kelchwort Jesu beim Abendmahl wird nicht selten

beiläufig festgestellt.1 Erstaunlicherweise hat diese Beobachtung
kaum zu gründlicher Exegese von 2 Makk 7,37—38 und zu vertieftem
Vergleich der beiden Stellen Anlaß gegeben.2 Das Spezifische an dieser
Stelle ist die Verschmelzung von Martyrium und Fürbittgebet des Märtyrers.
Diese ist nur hier so klar zum Ausdruck gebracht. Sie bedarf der Erklärung.

Die Exegese von 2 Makk 7,37—38 und die daraus zum Kelchwort
Jesu hinüberführende Verbindung ist Gegenstand dieser Untersuchung,
die der Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie anläßlich ihres
Jubiläums gewidmet ist. Ziel der Studie ist die Prüfung der Frage, ob das

mit dem Martyrium verbundene Fürbittgebet des Märtyrers in 2 Makk
7,37—38 das Kelchwort Jesu am besten von allen vergleichbaren alt- und
zwischentestamentlichen Stellen verstehen läßt und ob das neutesta-
mentliche Kelchwort eine ähnliche oder die gleiche theologische
Konzeption wie die von 2 Makk 7,37—s38 impliziert.

1 Zum Beispiel in einer jüngsten Arbeit H. MERKLEIN, «Der Sühnegedanke in der

Jesus-Tradition und bei Paulus», in: A. GERHARDS/K. RICHTER (Hgg.), Das Opfer.
Biblischer Anspruch und liturgische Gestalt (QD 186; Freiburg i.Br.: Herder, 2000) 61.
Sehr häufig fehlt jedoch der Hinweis auf 2 Makk 7,37—38 in den Kommentaren zu den
Abendmahlsworten.

2 M. DE JONGE, «Jesus Death for Others and the Death of the Maccabean
Martyrs», in: T. BAARDA u.a. (Hgg.), Text and Testimony. Essays on NT and Apocryphal
Literature in Honor of A.F.J. Klijn (Kampen: KOK Publishing House, 1988) 142—151

IDEM, «Jesus Death for others and the Death of the Maccabean Martyrs», in: IDEM,
Jewish Eschatology, Early Christian Christology and the Testaments of the Twelve
Patriarchs. Collected Essays (NT.S 63; Leiden: Brill, 1991) 125—134 ist m.W. die einzige

dieser Frage gewidmete gründliche historische und theologische Studie, die es gibt.



284 Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37-38

II. Forschungsgeschichte 2 Makk 7,37—38 in Umrissen

2 Makk 7,37—38 ist in den Kommentaren des 2. Makkabäerbuches
überraschenderweise meistens nur äußerst knapp besprochen.3

Zur theologischen Tragweite des mit einer Fürbitte des Märtyrers
verbundenen Martyriums findet man, wenn überhaupt, nur knappste
Hinweise.4 In Gesamtdarstellungen des Judentums in hellenistischer Zeit
und der ältesten jüdischen Martyrologie ist das Bild nicht viel anders.5

Das Verhältnis des Martyriums zum fürbittenden Gebet des Märtyrers

(2 Makk 7,37) wird, soweit ich sehe, nirgends reflektiert. Der
fehlende Blick für die Theologie, die in 2 Makk 7,37—38 aufs prägnanteste
ausgedrückt ist, erklärt wohl auch, warum die neutestamentlichen
Untersuchungen des Kelchwortes der Stelle im 2 Makk so wenige Bedeutung
beimessen.6

3 C.W.L. GRIMM, Zweites Buch der Maccabäer (KeH zu den Apokryphen des AT,
Leipzig: Verl. S. Hirzel, 1857) 7—14, 129; C.F. KEIL, Commentar der Bücher der Mak-
kabäer (Leipzig: Dörffling und Franke, 1875) 265-267, 354-355; H. BÉVENOT, Die
beiden Makkabäerbücher (Bonner Bibel, IV,4; Bonn: Verl. Peter Hanstein, 1931) 206;
Ch. HABICHT, 2. Makkabäerbuch (JSHRZ 1,3; Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus G.
Mohn, 1976) 237—238; J.A. GOLDSTEIN, II Maccabbees. A New Translation with
Introduction and Commentary (AB 41A; New York: Doubleday, 1984) 317 verlieren kein
Wort über die religiöse oder theologische Bedeutung dieser Verse.

4
J. KNABENBAUER, Commentarius in duos libros Machabaeorum (Cursus Scrip-

turae Sacrae XI; Paris: Lethielleux, 1907) 357; F.-M. ABEL, Les livres des Maccabées

(EB; Paris: Gabalda, 1949) XXXIV, 375, 380; F.-M. Abel/J. STARCKY, Les livres des

Maccabées (BJ en fascicules, 3e éd. revue; Paris: Cerf, 1961) 18; U. KELLERMANN,
Auferstanden in den Himmel. 2 Makkabäer 7 und die Auferstehung der Märtyrer (SBS
95; Stuttgart: Verl. Kath. Bibelwerk, 1979) 78. Am deutlichsten bei H. BÜCKERS, Die
Makkabäerbücher (Herders Bibelkommentar V; Freiburg i.Br. 1939) 205-206.

5 E. SCHÜRER, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175
B.C. — A.D. 135). A New English Version, vol. 3,1 (Edinburgh: T.&T. Clarke, 1986)
531-537; M. HENGEL, Judentum und Hellenismus (WUNT 10; Tübingen: J.C.B. Mohr,
1969) 176—183 erwähnen das sühnende Martyrium überhaupt nicht. Es erscheint
hingegen bei M. DELCORj «The apocrypha and pseudepigrapha of the Hellenistic period»,
in: W.D. DAVIES/L. FINKELSTEIN (eds), The Cambridge History of Judaism, vol. 2

(Cambridge: University Press, 1989) 409—503, hier 465; J.W. VAN HENTEN, «Das

jüdische Selbstverständnis in den ältesten Martyrien», in: IDEM (Hgg.), Die Entstehung
der jüdischen Martyrologie (Studia Post-Biblica 38; Leiden: Brill, 1989) 135; IDEM,
The Maccabean Martyrs as Saviours of the Jewish People. A Study of 2 and 4 Maccabees

(Suppl. Journal for the Study of Judaism 57; Leiden: Brill, 1997) 137—139, 185—

186. - Neue Bibliographie zu 2 Makk: A. LEHNARDT, Bibliographie zu den jüdischen
Schrifsten aus hellenistisch-römischer Zeit (JSHRZ 6,2; Gütersloh: Gütersloher
Verlagshaus, 1999) 125-134.

6 Die Aufsätze von E. Pax, «<Ich gebe hin meinen Leib und mein Glück). Eine
Lesart zu 2 Makk 7,37», in: Studii biblici franciscani Liber annuus 16 (1965—1966) 357—

368; J.W. VAN HENTEN, «The Ancestral Language of the Jews in 2 Maccabees», in: W.



Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37—38 285

Vielleicht hat die einflußreiche Studie von Lohse, Märtyrer und
Gottesknecht1, zur Verkennung des theologischen Gewichtes von 2 Makk
7,37—38 beigetragen. «Daß aber durch ihren Tod (nämlich den der
Märtyrer) Sühne geleistet würde, ist im zweiten Makkabäerbuch nicht
ausdrücklich gesagt, wohl aber ist der Gedanke der Stellvertretung deutlich
ausgesprochen (7,37—38)» (S. 68). Was eine Stellvertretung der Märtyrer
für ihr Volk ohne Sühne sein soll, ist schwer zu verstehen, umso schwerer,

als Lohse wenig weiter oben geschrieben hatte: «... die Märtyrer
treten mit ihrem Leben stellvertretend für Israel ein und wenden durch
ihren Tod den Zorn Gottes von seinem Volke ab» (S. 67—68). Was ist
Sühne anderes als Abwendung des Zornes Gottes von den Sündern?

De Jonge8 hat als einziger die Verwandtschaft zwischen der Lebenshingabe

der makkabäischen Märtyrer im 2. und 4. Makkabäerbuch und
Jesu Passion und Tod im NT überzeugend herausgearbeitet. Seine Studie
läßt jedoch Raum für Weiterführung und Vertiefung. Er hat in der Tat
das Zusammengehen von Martyrium und Fürbitte des Märtyrers außer
Betracht gelassen, das gerade die sühnende Wirkung des Martyriums
begründet und erklärt.

III. Literarische Gattung von 2 Makk 7

Der Verfasser des 2. Makkabäerbuches ist bekanntlich ein Epitomator.
Er kürzt eine längere Vorlage des jüdischen hellenistischen Historikers
Jason von Kyrene ab, die verloren ist (2 Makk 2,23). Für die Analyse von
2 Makk 7,37—38 kann man indessen von dieser besonderen literarischen
Doppelverfasserschaft des 2. Makkabäerbuches absehen. Dieses ist nach
124 v. Chr. niedergeschrieben worden, wie der erste Festbrief mit dem
Datum des 188. Jahres der seleukidischen Ära am Anfang des Buches,
2 Makk 1,1—10, erkennen läßt.9

Horbury, ed., Hebrew Study From Ezra to Ben-Yehuda (Edinburgh: T&T Clarke,
2001) 53—68; IDEM, «Die Märtyrer als Helden des Volkes», in: H. LICHTENBERGER/
G.S. OEGEMA (Hgg.), Jüdische Schriften in ihrem antik-jüdischen und urchristlichen
Kontext (JSHRZ Studien 1; Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2002)102-133, tragen
zu der gestellten Frage nichts bei.

7 E. LOHSE, Märtyrer und Gottesknecht. Untersuchungen zur urchristlichen
Verkündigung vom Sühnetod Jesu Christi, 2. Aufl. (FRLANT 64; Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1963) 66—69.

8 Siehe Anm. 2; hier bes. S. 147-151 S. 130-134.
9 Da das 4. Makkabäerbuch ans Ende des 1. Jh.n.Chr. datiert werden muß und da

es einen anderen kanonischen Rang als 2 Makk hat, bleibt es hier unberücksichtigt.
Aber es bezeugt die wichtige Tatsache der von 2 Makk ausgehenden und fortdauern-



286 Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37—38

2 Makk 7 erzählt das Martyrium von sieben jungen Menschen, Brüder

und Söhne einer einzigen Mutter, vermutlich einer Witwe, da der Vater

nie erwähnt wird. Der Erzähler schildert den Tod jedes einzelnen der
sieben jungen Juden in der Weise, daß jeweils ein letztes Wort des
Sterbenden in der Art eines geistigen und religiösen Vermächtnisses den
Sinn des Martyriums erhellt. Zu diesen sieben Aussprüchen der Brüder
treten noch drei weitere ähnliche vermächtnisartige Abschiedsworte hinzu.

Sie stehen in symmetrischer Position in der Erzählung. Das erste dieser

drei zusätzlichen Abschieds- und Deuteworte sprechen Mutter und
Söhne zueinander, während der erste von ihnen im Todeskampf liegt,
V. 6; der zweite und dritte Ausspruch werden nacheinander von der
Mutter an ihren letzten noch überlebenden Sohn gerichtet, bevor dieser

stirbt, V. 22—23; 27—29. Das eine dieser drei zusätzlichen Worte ist somit
das Portal, durch das wir beim ersten Martyrium in das Herz des
Geschehens eintreten, die beiden andern bilden die Stufen, über die wir
zum Gipfel des siebten und letzten Martyriums emporsteigen.

Es sind somit %ehn Vermächtnisworte, die in der Erzählung die

Hauptolle spielen. Das ist daran ersichtlich, daß die Hinrichtungen selbst,
abgesehen von jener des ersten der sieben Brüder, V. 3—5, sowie des

zweiten in schon viel knapperer Form, V. 7, gar nicht geschildert werden.
Ein erzähltes Ereignis, das in einem Ausspruch kulminiert und endet, ist
eine Anekdote.

2 Makk 7 ist daher am besten als Anekdotenkranz über das Martyrium

zu charakterisieren. Die verschiedenen theologischen Aussprüche
über das Martyrium werden mit Hilfe des Familienrahmens einer Mutter
mit sieben Söhnen, die alle an einem Tag als Märtyrer sterben, zur Einheit

verbunden.

IV. Hervorgehobene Stellung von V. 37—38 in 2 Makk 7

Als König Antiochus die sieben Brüder zum Genuß von Schweinefleisch
zwingen will, V. 1, bezahlen diese und ihre Mutter, V. 41, ihre Weigerung
mit einem qualvollen Tod. Die Erzählung dieser Serie von Hinrichtungen

gipfelt in der siebten, V. 24—39. Sie ist das am breitesten geschilderte
Martyrium. Innerhalb dieser letzten Episode fallen der neunte und der
zehnte Vermächtnisausspruch, der neunte auf den Lippen der Mutter, V.
27—29, der zehnte im Munde des jüngsten und letzten überlebenden
Sohnes, V. 30—38.

den Tradition von der Sühne durch ein zur Fürbitte gemachtes Martyrium im Judentum

des 1. vor- und nachchristlichen Jahrhunderts.



Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37—38 287

In diesem 10. und letzten Vermächtniswort des ganzen Kapitels
bilden die V. 37—38 den Abschluß und Höhepunkt. Auf sie läuft alles zu.

V. Durchgang durch die neun Eogia über das Martyrium in 2 Makk 7,1—29

Erstes Vermächtniswort, V. 2. Der erste der sieben Märtyrer richtet eine

Frage an den König: «Was wirst du fragen und lernen von uns? Wir sind
in der Tat bereit zu sterben, eher als die Gesetze der Väter zu übertreten.»

Das ist die eigentliche Definition des Martyriums: lieber sterben als

Gottes Gebote übertreten.
Die Gebote Gottes heißen hier «väterliche Gesetze», otätgioi vöpot,

weil sie in erster Linie nicht Individuen, sondern allen Generationen
Israels gegeben wurden. Die Treue zu Gott fällt mit der Treue zu den
Vorfahren und damit zum Volk zusammen.

Ziveites Vermächtniswort, V. 6. Während der erste der sieben starb,

sagten alle andern mit ihrer Mutter zueinander: «Der Herr, Gott, sieht es,
und es tut ihm in Wahrheit leid um uns, wie Mose es durch sein Lied
verkündete, welches unübersehbar bezeugt: <und um seine Knechte tut es

ihm leid> (Dt 32,36)». Gott ist durch das Martyrium angerührt. Es
erreicht ihn, und es trifft ihn. Im zweiten Wort ist nicht wie im ersten die
menschliche Bereitschaft des Märtyrers auf Erden im Blickpunkt,
sondern die Wirkung des Martyriums auf Gott im Himmel. Dies sind gleichfalls

die beiden Pole des Gebetes, das von der Erde zum Himmel emporsteigt

und Gott anrührt. Martyrium und Gebet verbindet demgemäß eine

engste Analogie.
Drittes Vermächtniswort, V. 9. Der zweite Märtyrer berührt wieder den

Tod für die Gesetze Gottes und fügt die Auferstehung hinzu: «Du
Verbrecher, du vertreibst uns aus diesem gegenwärtigen Leben, aber der

König der Welt wird uns, die für seine Gesetze in den Tod gehen, zu
einer ewigen Erneuerung des Lebens auferwecken.» Der Titel «König der
Welt» entspricht dem Schöpfer, der ja Leben ebenso gut schaffen wie
neu erschaffen kann, wenn es zerstört worden ist. Dieses Wort des zweiten

Märtyrers verleiht einer Konvenienz oder einer Dankesschuld auf
Seiten des Schöpfers Ausdruck: Wer sein Leben um der Gesetze Gottes
willen läßt, der als Schöpfer aller Dinge Leben neu zu schaffen vermag,
darf mit dieser Neuschaffung des Lebens rechnen. Warum? Gott wäre
weder Gott noch Schöpfer, wenn er ein solches um seinetwillen
gebrachtes Opfer nicht überreich wiedererstattete. Eine solche Erwartung
ist biblisch gut bezeugt, z. B. Ps 18,21—25. Denn gute Menschen würden
eine Dankesschuld im Rahmen dessen, was in ihrer Macht steht,
zurückerstatten. Um wieviel mehr Gott! Die drei ersten Logia der V. 2. 6. 9 sind
für V. 37—38 vorausgesetzt und in ihnen impliziert.



288 Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37—38

Viertes Vermächtniswort, V. 11. Der dritte Märtyrer wandelt in seinem
letzten Wort den gleichen Gedanken ab, indem er nochmals «die Gesetze
des Himmels (d. h. Gottes)» nennt. Die Wiederholung der Dankesschuld
des Schöpfers hebt die Bedeutung dieses bei Gott liegenden «Kredits»
der Märtyrer hervor.

Fünftes Vermächtniswort, V. 14. Der vierte Märtyrer zieht den gewaltsam

erlittenen Tod vor, in der von Gott gegebenen Hoffnung, von ihm
auferweckt zu werden. Darin sind V. 2, die Definition des Martyriums,
mit V. 9 und V. 11, der Erwartung der Auferstehung als Gegengabe des

Schöpfers für das erlittene Martyrium, verbunden. So wird auch klar,
warum seinerseits der gotdose König von der Auferweckung
ausgeschlossen sein wird, V. 14 letzter Satz.

Sechstes Vermächtniswort, V. 16—17. Der fünfte Bruder verleiht in
seinem Vermächtniswort der Gewißheit Ausdruck, daß den Tyrannen die
Strafe für seine Ruchlosigkeit ereilen wird und daß Gott sein Volk nicht
aufgegeben hat.

Siebtes Vermächtniswort, V. 18—19. Das letzte Wort des sechsten

Blutzeugen ist ein Schuldbekenntnis: Die Verfolgung der Juden ist die
verdiente Strafe für ihre begangenen Sünden. Aber das entschuldigt den
Tyrannen nicht.

Achtes und neuntes Vermächtniswort, V. 22—23; 27.29. In einer Art von
Peripetie ergreift die Mutter vor der Hinrichtung ihres siebten Sohnes
zweimal das Wort, das zuerst an die individuelle Entstehung eines
Menschen, die eine Erschaffung ist, V. 22—23a, und dann an die Erschaffung
allen Seins erinnert, V. 28. Daraus leitet sie die feste Hoffnung ab, daß
der Schöpfer der Welt und der Bildner der Entstehung jedes Einzelmenschen

und überhaupt aller Wesen den Märtyrern «Geist und Leben» neu
zurückgibt, so daß sie ihre Söhne wiedergewinnen wird.

In diesen beiden Worten nimmt sie das dritte und vierte Vermächtniswort

auf, V. 9 und V. 11, und entfaltet sie. Der Schöpfer kann ein
zerstörtes Leben neu schaffen, wie er es zum ersten Mal erschaffen hatte,
und er wird es aus einer Dankesschuld heraus tun, da die Märtyrer es ja
um seiner Gesetze willen, V. 23, hingegeben haben. Diesen Sinn Gottes
für seine Dankesschuld den Märtyrern gegenüber nennt die Mutter in V.
23 und V. 29 ëXeoç, das in der LXX oft häsäd entspricht und dessen

Bedeutung etwa der magnanimitas, der Hochherzigkeit entspricht, d. h. der
hochherzigen, großzügigen Erfüllung einer Pflicht und Schuldigkeit.
Dieses ëXeoç Gottes und seine schöpferischen Möglichkeiten bilden den
Grund der Hoffnung der fünf Vermächtnisworte drei, vier, fünf, acht
und neun.



Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37—38 289

VI. Der Sinn des Martyriums im Dicht der ersten neun Vogia

Das Martyrium hat eine Bedeutung für die Menschen und eine für Gott.
Die Menschen erleiden es, weil sie die Gesetze Gottes allem anderen

vorziehen, während sie auf die schöpferische Macht Gottes hoffen, der
verlorenes Leben restituieren kann, und weil sie als Sünder für ihre Sünden

(die eigenen und die ihres Volkes, V. 18) gerechterweise Strafe
empfangen.

Was Gott betrifft, so ist es ihm um seine getöteten Gläubigen leid,
die ihm um den Preis ihres Lebens treu blieben, und er steht in ihrer
Schuld, da sie sich um seiner Gesetze willen töten ließen. Diese Schuld
wird er in hochherziger Weise und in schöpferischer, d. h. auferweckender

Macht abtragen.

VII. Das Vermächtniswort des letzten undjüngsten Sohnes, V. 30—38

Der erste Teil, V. 30—36, wiederholt und wandelt ab, was die Brüder
schon gesagt hatten. Die Märtyrer ziehen das den Vätern gegebene
Gesetz (hier im Singular!) oder den Bund allem vor, V. 30 und V. 36; die

Juden leiden zu Recht wegen ihrer Sünden, V. 32; die Brüder starben in
der Hoffnung auf ewiges Leben, V. 36. Er betont jedoch viel stärker das

Gericht über den grausamen Judenverfolger, V. 31—37.

VIII. Die abschließende Bitte von V. 37—38 um versöhnende Wirkung des

Martyriums

Die beiden abschließenden Verse des deutenden Wortes des jüngsten
und letzten Sohnes fügen einen neuen, bisher noch nicht ausgesprochenen

Sinn des Martyriums hinzu. Die Stelle, wo diese Verse stehen, macht
klar, daß hier die entscheidende Sinngebung erscheinen wird.

Die beiden Verse bilden einen einzigen Satz. Sein Prädikat ist ein
Verb in der ersten Person des Indikativ Präsens: itQOÔLÔcûpi, «ich gebe
hin». Von ihm hängt ein Participium coniunctum ebenfalls im Präsens ab:

EmKaloupevoç, «bittend, anflehend». Als solches Partizip entspricht es

dem Indikativ Präsens des Prädikats: «Ich bitte Gott, während ich meinen

Leib und mein Leben übergebe.» Eine religiöse Rede in der ersten
Person Indikativ über Gott in der dritten Person entspricht der Gattung
des Bekenntnisses, z. B. Ps 116; 118,5—10; Dt 26,5—10 usw., das Credo der
Kirche usw.

Von der partizipialen Wendung «Gott anflehend» hangen drei Bitten
im A. c. I. ab. Die erste, Gott möge sich «dem Volk» bald versöhnlich
zeigen, die zweite, der Verfolger möge unter Schlägen bekennen müssen,



290 Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37-38

daß Er allein Gott ist, die dritte, der gerechterweise über das ganze Volk
entladene Zorn des Schöpfers möge mit dem Tod der Märtyrerbrüder
zum Stillstand kommen.

Dies ist der Sinn, den der jüngste noch überlebende Sohn seinem
bevorstehenden Tod geben will und geben wird. An dieser Stelle, in V.
37—38, kündet er diese Deutung erst an. Er bekennt sie im voraus als den

positiven Wert seiner in Bälde kommenden grausamen Hinrichtung.
Welches ist dieser positive Wert? Er erleidet einen grausamen Tod,

weil er von den väterlichen, d. h. den göttlichen Gesetzen nicht lassen

will. An diese seine Hinrichtung um der Gesetze Gottes willen knüpft er
die drei Bitten an Gott. Weil er wegen Gott sein Leben freiwillig verliert,
ttQOÔiôovai, verpflichtet er sozusagen Gott zu einer Dankesschuld, aus
der heraus Gott in seiner göttlichen Hochherzigkeit und schöpferischen
Macht ihm etwas zurückerstatten wird. Das weiß der Märtyrer.

Aber nun erbittet dieser keine Rückerstattung für sich in Form einer
Bitte um Auferstehung (wie oben seine Brüder und Mutter hofften),
sondern in der Form einer Fürbitte um Vergebung für sein schuldiges Volk. Eine
solche Fürbitte aber entspricht Gott, da Gott ja sein Volk nicht verlassen

hat, sondern ihm treu bleibt, wie das Vermächtniswort des fünften Bruders

in V. 16 beweist: «Glaube aber ja nicht, unser Volk wäre von Gott
verlassen worden.» Andererseits will er den Märtyrern, die für ihn sterben,

hochherzig vergelten, was sie für ihn taten. So wird Gott das Gebet
des siebten Märtyrers erhören müssen und seinem Volk alle Schuld erlassen.

IX. Engste biblische Parallele c>um Kelchwort Jesu

Das das Martyrium deutende Wort des jüngsten makkabäischen Märtyrers

ist nicht literarisch mit dem Kelchwort Jesu vergleichbar. Der literarische

Kontext der beiden Logia ist ganz verschieden. Was aber vergleichbar

ist, das ist die theologische Deutung des Martyriums in den beiden
Worten. Denn sowohl der makkabäische Märtyrer als auch Jesus blicken
auf einen unmittelbar bevorstehenden gewaltsamen Tod voraus, den sie

um Gottes willen erleiden werden, und deuten ihn als heilvoll für andere.
Für den Vergleich ist es nicht notwendig, die älteste Form oder die

ältesten Formen des Kelchwortes Jesu festzustellen oder die spezifische
Form eines der vier Abendmahlsberichte zugrunde zu legen. Es genügt,
die Substanz des Wortes festzuhalten: «das ist mein Blut, vergossen für
...» Das vergossene Blut bezeichnet den gewaltsamen Tod, die Wendung
«für...» die heilvolle Bedeutung dieses Sterbens sowohl für andere
Menschen als für den Märtyrer selbst. Wer diese andere Menschen sind,
denen das Sterben Jesu zugute kommt, braucht hier nicht entschieden zu



Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37—38 291

werden. Daß der Tod Jesu ein Martyrium ist, d. h. ein wegen seiner
Treue zu Gott erlittener Tod, ist im Kelchwort selbst nicht ausgesprochen,

ergibt sich aber aus dem Zusammenhang der Passionsgeschichte
und der Evangelien.

Beides sind Worte im Präsens Indikativ, die das Martyrium deuten.
Subjekt ist in beiden Worten der Märtyrer selbst, in 2 Makk 7,37—38 in
der ersten Person, im Kelchwort indirekt in dem Ausdruck «mein Blut».
Beide Worte fallen unmittelbar vor dem Erleiden des Martyriums. Beide
haben den Charakter eines Vermächtnisses. Beide stellen ein Bekenntnis
dar, in 2 Makk 7,37—38 direkt, weil Gott explizit Gegenstand der Aussagen

ist, im Kelchwort implizit, weil das Kelchwort ja im Zusammenhang
eines an Gott gerichteten Gebetes des Dankes (£Ù%aQicrreîv) Mt 26,27;
Mk 14,23; Lk 22,19; 1 Kor 11,24) fällt. Jesus bekennt daher die heilvolle
Wirkung seines Martyrium für andere Menschen im Angesicht Gottes,
den er betend angerufen hat. Eine inhaltlich theologische Analogie
zwischen den beiden Worten ist unverkennbar.

Ein einziger Baustein scheint in Jesu Kelchwort zu fehlen, nämlich
die Fürbitte für andere, die der Märtyrer in 2 Makk 7,37—38 ausdrücklich
für das Volk an Gott richten wird. Es wurde indessen schon deutlich,
daß das Kelch- und ebenso das Brotwort vom Gebet Jesu umfaßt sind,
Mt 26,26—27; Mk 14,22—23 (eiAoyetv, ebxagiaxeiv); Lk 22,19—20; 1 Kor
11,24—25 (eüxaQicnxTv). Es sind der Tischsegen und das Dankgebet, in
welche die den bevorstehenden Tod Jesu als heilvoll für andere deutenden

Worte eingebettet sind. Der Segen Gottes und der Dank an Gott
schließen diese deutenden Worte ein und erklären demgemäß die
heilvolle Wirkung des bevorstehenden blutigen Sterbens Jesu für andere
Menschen als Gottes Segen und als Gottes Gabe, für die ihm zu danken
ist. Dieses heilstiftende Martyrium Jesu geschieht in Übereinstimmung
mit Gott, weil Jesus Gott dafür segnet und ihm dafür dankt. Es
entspricht Gottes Wollen und Wirken.

So darf zusammengefaßt festgehalten werden, daß die Fürbitte Jesu

für die Empfänger des aus seinem Martyrium fließenden Segens in
seinen beiden Gebeten über Brot und Wein implizit vorausgesetzt und
enthalten ist. Die Analogie zwischen dem Kelchwort und überhaupt den
beiden Abendmahlsworten Jesu, die seinen bevorstehenden blutigen Tod
als Segen für andere deuten, und dem Bekenntnis des jüngsten Mak-
kabäischen Märtyrers, der sein alsbaldiges Martyrium zur Fürbitte um
Sühne für sein Volk macht, ist, inhaltlich betrachtet, vollkommen,
obwohl Formulierungen und Begrifflichkeit auf beiden Seiten ganz
verschieden sind. Daher entfaltet 2 Makk 7,37—38 eine Theologie des als

Fürbitte für das Volk erlittenen Martyriums, die in den synoptischen
Worten Jesu über Kelch (und Brot) voll und ganz aufgenommen und in



292 Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37—38

sie eingegangen ist. Die 2 Makk 7 abschließende Hauptdeutung des
heilvollen Martyriums als Fürbitte des Märtyrers für die Sünder seines Volkes

ist die nächste theologische Parallele zu den Abendmahlsworten Jesu.


	Das fürbittend sühnende Martyrium 2 Makk 7,37-38 und das Kelchwort Jesu

