Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Vom "Commersbuch” zur Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und
Theologie : Erfahrungen eines Theologen

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTTO HERMANN PESCH

Vom «Commersbuch» zur Freiburger
Zeitschrift fur Philosophie und Theologie

Erfahrungen eines Theologen

Wenn in alten Zeiten, als Studientite und Gymnasialprofessoren noch
absolute Respektspersonen waren, ein zur «Reife» gediehener Jahrgang
die «Reifeprifung», das Abitur bestanden hatte, feierte man hinterher ein
Fest, das man «Commers» nannte. Dazu verfal3te man eine Festschrift, in
der nun, da nichts mehr «passieren» konnte, aller Arger, Frust, alles Lei-
den, aber auch alles Vergniigen, das man mit den «Paukern» gehabt hatte,
sich in satirischen Kommentaren, Gedichten, Anekdoten entlud. Dem
Anlall entsprechend hiel3 dieses Buch denn auch das «Commersbuchy.
Diese Sitte hielt sich noch bis weit in die Nachkriegszeit. Der «Commers»
wandelte seinen Stil im Zuge der «demokratischer» werdenden Schule,
das «Commersbuch» blieb.

Was Wunder, daf3 das 1886 von dem Prilaten und Papstlichen Pro-
tonotar Dr. theol. Dr. jur.utr. Ernst Commer gegrindete Jabrbuch fiir Phi-
losophie und spekulative Theologie, kurz: das «Commersche Jahrbuch» uns
Studenten der 50er Jahre als das «Commersbuch» bekannt gemacht wur-
de. Die Grindung des Vorkimpfers fir die thomistische Neuscholastik
— den es seit der Mitte der 1870er Jahre nie linger als vier Jahre in einer
Position hielt, bis zur Dogmatik-Professur in Wien immerhin von 1900—
1911 — hieB seit 1914 Divus Thomas. Vom «Commersbuch» haben wir
kaum noch etwas gelesen. Umso mehr aber vom 1923 neu startenden
und bald berihmt werdenden Divus Thomas. Er durfte einfach so heis-
sen. Ein anderer Divus Thomas, der von Piacenza, sogar noch vor dem
unseren gegriindet — ndmlich 1880 —, aber zeitweilig eingestellt und erst
1924 zu neuem Leben erweckt, erforderte bei Zitaten und Verweisen den
Zusatz eines (P): DTh(P).

Die definitive Anbindung des DTh an die Fakultit in Fribourg, nach
den neun Jahrgingen von 1914-1922, war nattrlich kein Wunder. Fri-
bourg war eine, wenn nicht 4z Hochburg des Schweizer Katholizismus.
Die Fakultit war zudem fest in dominikanischer Hand (wie Innsbruck in
jesuitischer), also auf natiirliche Weise eine Hochburg des deutschspra-



256 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

chigen Thomismus. Es gab aber auch einen handfesten anderen Grund:
die wirtschaftlichen Verhiltnisse und die Wihrungssicherheit der Schweiz
— in Deutschland war 1923 das Jahr der Hyperinflation. Verlegung in die
Schweiz —, mir klingt das etwas vertraut in den Ohren! Und schlieflich:
die Internationalitit. Die Ausrichtung auf den deutschsprachigen Raum
sollte bleiben — und tatsichlich war und blieb der DTh die einzige
deutschsprachige thomistische Fachzeitschrift. Aber das Vorwort von
1923 verspricht auch franzdsische und lateinische Artikel. Es wurden
jedoch ganz wenige; wenn ich nichts tibersehen habe, waren es all die
Jahre zusammen ingesamt jeweils um die zehn franzdsische und lateini-
sche.

Wichtiger als dies aber ist 1923 die programmatische Ankindigung
der Ziele der Zeitschrift im Vorwort von Gallus Manser, dessen Ori-
ginalton aufs erste Lesen zu erkennen ist. Nach einer Hommage an den
Griinder Protonotar Commer, diesen «Haudegen des Thomismus» (4),
der die Fahne des Thomismus in «schwersten Geisteskdmpfen» unter
Leo XIII., Pius X. und Benedikt XV. hochgehalten habe, erklirt der
Herausgeber Gallus Manser zusammen mit seinem Mitherausgeber Gal-
lus Hifele, Ziel der Zeitschrift sei ein «franker, unverfilschter Thomis-
mus mit vorherrschend spekulativer Behandlung und Erfassung dessel-
ben» (5). Trotzdem wolle man gemill der Regel der sana ratio moderne
Philosophie und Naturwissenschaften integrieren, «wo das moglich ist»,
«nach dem Vorbild dessen, der dasselbe im 13. Jahrhundert meisterhaft
zustande gebracht habe. Und schliefllich solle auch eine «historisch-kri-
tische Behandlung scholastischer Probleme» ihren Platz in der Zeitschrift
haben. Denn «Thomas hat eine objektive Geschichtsschreibung nicht zu
furchten» (ebd.). Die historische Methode allein geniige zwar nicht, aber
sie sei eine notwendige «Erginzung» der spekulativen ErschlieBung des
Thomismus.

Solche selbstbewufiten, von keinem Zweifel angefochtenen Tone
konnte man sich erlauben, weil solcher spekulativer Thomismus ja die
Thomas-Enzyklika Aeterni Patris von 1879 (vgl. DH 3135-3140), die er-
sten Binde der 1882 gestarteten Editio Leonina, die von der romischen
Studienkongregation im Juli 1914 veréffentlichten «24 approbierten The-
sen» zur thomistischen Philosophie (DH 3601-3624) und die auf die
Thomaslehre verpflichtenden Canones des neuen CIC von 1917 im Riik-
ken hatte, wozu sich im selben Jahr 1923 noch die Enzyklika Studiorum
ducem (vgl. DH 3665-3667) anfigte. So bekundet denn das Vorwort,
uber allem stehe die Treue zum Lehramt. Ein grofles Lob wird Leo XIII.
gesungen, der Jubel iiber can. 1365f CIC kennt keine Grenzen. «Die Pip-
ste kommen und gehen, das Papsttum bleibt bestehen» (ebd.) Deshalb
steht allem voran ein Foto von Papst Pius XI. und ein Preisgedicht auf



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 257

ihn, verfa3t von dem Benediktinerménch Maurus Carnot aus der Abtei
Disentis, das ich Thnen nicht vorenthalten maochte:

Wenn oft im Siegeswahn Sophisten kamen

Und prahlten: «Eure Kirche liegt zerstort,

Auf der Ruine glinzen unsre Namen

Und Eure Macht beim Volk hat aufgehért» —
Nein, nicht das Bild, sie trafen nur den Rahmen;
Sie haben nur den kurzen Tag betort:

Denn immer hat, als dunkler ward die Nacht,
Der Menschheit eine Hand das Licht gebracht.

Du hast es, Heil’ger Vater, selbst erfahren,

Da Du in Mailand warst im Blichersaal,

Da Du vom Schweizerberg, dem wunderbaren,
Aus Gottesnihe schautest in das Tal:

Die wahre Wissenschaft stirbt nicht an Jahren
Und nicht in Wolken stirbt der Sonnenstrahl!
Vom Herrn zum hodchsten Wichter nun bestellt
Schaust Du noch heller und erhellst die Welt.

So gib den Blittern Deinen Vatersegen,

Sie sind nach Thomas, den Du liebst, genannt;

Thr Fihrer war auf ihren ersten Wegen

Der Kirche treuer Sohn am Donaustrand [Anspielung auf Commer! O.H.P.];
In alter Treu als neue Wichter legen

Wir jedes Blatt in Deine Vaterhand.

Und unser Eidschwur wird zur Huldigung:

Im Elften Pius wird Sankt Thomas jung]!

Ich habe mir in den letzten Wochen das Vergniigen genehmigt, simtliche
Binde des Divus Thomas durchzusehen und nach bestimmten Gesichts-
punkten Eindriicke zu notieren und Erfahrungen zu erinnern.

Erste Erfabrung: Ich begegne den groBBen Namen, die fiir meine Leh-
rer die deutschsprachigen Champions der thomistischen Tradition wa-
ren: Gallus Manser, Joseph Gredt, Reginald Schultes, Anselm Rohner,
Alexander Horvath (seit 1934 anstelle von Manser mit Hifele Herausge-
ber), Jacobus (Santiago) M. Ramirez (dieser natiirlich auf lateinisch), selt-
samerweise nur selten und nur als Rezensent Dominikus M. Primmer,
der doch seit 1908 in Fribourg Professor der Moraltheologie war. Ich
treffe also sozusagen auf die Grofl3viter meiner eigenen «thomistischen
Sozialisation». Im weiteren Verlauf begegnen auch die Namen der Do-
zenten am Generalstudium der deutschen Dominikaner in Walberberg
(seit 1934), die nicht nur teilweise noch meine Lehrer waren, sondern
teilweise auch Professoren in Fribourg wurden: Hieronymus Wilms, Lau-
rentius Siemer, Adolf Hoffmann, Hermenegild Braun, Arthur Fridolin
Utz, Eberhard Welty. Beginn und Fortgang der Deutschen Thomas-Aus-



258 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

gabe (seit 1933) werden mit Hochachtung gewiirdigt, und ahnungsvoll
wird zu Band 1 angemerkt: « ... eine nicht leichte Aufgabe fiir den Leser»
(13 [1935] 85-97). Wem sagt man das — angesichts der wechselvollen
Geschichte und auch der Zielsetzungen der allmihlich doch noch zum
Ende kommenden Deutschen Thomas-Ausgabe!l Die grollen franzdsi-
schen Namen der Zeit fehlen natiirlich — die hatten ja ihre «Revue tho-
miste». Andererseits kommen auch nicht selten Jesuiten zu Wort — es
gibt also keine alten Beriithrungsingste mehr, mit einer Ausnahme: In der
Kontroverse um Johann Baptist Stufler und seine thomaskritische Lehre
von concursus divinus und von der praedeterminatio physica — die iber Henri
Bouillard und Max Seckler noch Fernwirkungen bis in die 60er Jahre
hatte! — gibt es keine Gnade.

Zweite Erfahrang: In deutlich tberwiegender Zahl der Beitrige wid-
met sich der DTh philosophischen Themen aus thomistischer Sicht. Und
zwar zentralen Themen, von der Erkenntnistheorie bis zur Metaphysik,
von der Naturphilosophie bis zur philosophischen Anthropologie, von
der philosophischen Ethik (Naturrecht!) bis zur Religionspflicht, von der
Sprachphilosophie bis zum Gottesbeweis. An der Spitze der Champions
stehen der Benediktiner Josef Gredt, titig am Anselmianum in Rom, mit
dessen Elementa philosophiae ariostotelico-thomisticae (2 Binde, 1899-1901;
Freiburg 1.Br. 121958) wir Studenten der 50er Jahre noch gequilt wurden,
und natirlich der Dominikaner Gallus Manser, dessen Klassiker «Das
Wesen des Thomismus» zuerst als eine mehrjahrige ausfithrliche Artikel-
folge im DTh erschien. Zum Verhiltnis zwischen Philosophie und Theo-
logie werden wir aus berufenerem Munde noch Genaueres horen. Mir als
Theologen aber sei erlaubt, zwei Details zu vermerken. Das erste ist die
erstaunliche grofle Offenheit fiir das Gesprich mit moderner Philoso-
phie und den Naturwissenschaften (Geologie, Biologie, Physik, Psycho-
logie). Diese Offenheit aber ist keine Selbstbefragung. Vielmehr reflek-
tiert man auf die unterschiedlichen Methoden in Naturphilosophie und
Naturwissenschaften und kann dann gelassen von der Giiltigkeit des Tho-
mismus ausgehen und Vereinbarkeit zugestehen: Die Philosophie kann
«ruhig zusehen» (Gredt, 1 [1923] 287f.). — Das zweite Detail: Wo wirk-
licher Widerspruch auftritt, gibt es kein Pardon. Da wird — und das sollte
noch linger andauern — die thomistische und die aktuell geltende kirch-
liche Lehre zum Mal3stab dessen, was die Naturwissenschaften und die
Philosophie herausfinden dirfen. Zum Beispiel, wenn im Interesse der

! Vgl. BOUILLARD, Henri, Conversion et grice chez saint Thomas d’Aquin. Paris
1944; SECKLER, Max, Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin, Mainz
1961.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 259

Erbstindenlehre und im Anschlul an Thomas das Alter der Menschheit
als sekundires Objekt der Offenbarung gegen die Evolutionstheotien
verteidigt wird (so Jakob M. Schneider, 5 [1927] 295-326). Oder wenn
dargetan wird, dal /ogisch der Begriff der Akzidenz nur den ontolo-
gischen Ansprach impliziert, in einem Subjekt zu sein, was aber ein fak/i-
sches subjektloses Sein nicht ausschlieSt. Im Klartext: Die Transsubstan-
tiationslehre ist nicht, wie schon seit dem Spitmittelalter eingewandt
wird, ein philosophischer Unsinn (Petrus Sedlmayr, 12 [1934] 315-326).
Zu schweigen von der Auseinandersetzung mit und um Albert Mitterer
und seine damals schockhaft wirkenden kritischen Einlassungen zur
Zeugung der Organismen nach Thomas (ab 1934). Da tut es wohl, 1943
zu lesen, daB Galilei doch Recht hatte. Die Thomisten freilich werden in-
soweit exkulpiert, als damals nicht die — weiterhin giiltig bleibende! —
thomistische Naturphilosophie fiir die Verurteilung Galileis ausschlagge-
bend war. Allerdings muf3ten die Thomisten angesichts dieser Vorginge
lernen, die Vermischung von Glaube und Wissen(schaft) aufzuldsen
(Paul Wyser, 21 [1943] 412-422).

Dritte Erfabrung: Verglichen mit den philosophischen Themen sind
die theologischen Themen nicht nur in der Minderzahl, sondern, mit
Verlaub, auch von ungleich geringerem Gewicht. Naturlich fihren eine
Reihe von Beitrigen, zunehmend in den 30er Jahren, in die Mitte der
Glaubenslehre: Trinitit und Einwohnung Gottes, Gottebenbildlichkeit,
Gnade, Caritas, Rechts- und/oder Liebeskirche, Taufgnade und Euchari-
stie, Sakramentalitit der Ehe, eine Artikelfolge tiber das Christusbild bei
Thomas, Stinde und Sindenvergebung, Glaubensbegriff bei Thomas.
Der vielleicht wichtigste Beitrag — weil er charakteristisch einen damali-
gen status quaestionis spiegelt und zukiinftige Probleme vorahnen li3t —
ist ein Beitrag uUber die Verantwortlichkeit des Glaubensabfalls eines
Katholiken gemill dem Ersten Vatikanischen Konzil: Es kann keinen
schuldlosen Glaubensabfall geben, der absoluten Glaubenspflicht ent-
spricht die auch subjektive absolute Verantwortlichkeit (Gottfried Pin-
tener, 7 [1929] 414—445). Die Fernwirkungen dieser These waren noch
bei der Beratung des Atheismusabschnittes in der Pastoralkonstition des
Zweiten Vatikanischen Konzils zu spiiren.? Aber neben solchen Beitra-
gen stehen ausgiebige Aufsitze zu so «wichtigen» Themen wie: das Wie-
deraufleben der Verdienste nach der Siindenvergebung, die laBliche
Stinde, Skrupulositit, formale und objektive Heiligkeit, Weihe und Juris-

2 Hinige Einzelheiten bei PESCH, Otto Hermann, Das Zweite Vatikanische Konzil.
Vorgeschichte — Verlauf — Ergebnisse — Nachgeschichte. Wiirzburg 1993, 52001, 343f.;
377f.



260 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

diktion im BuBlsakrament, Engel und Mensch bei der MeBfeier, Typen
christlicher Philosophie in Parallele zu den verschieden Ordensidealen,
sowie die weltbewegende Frage nach den MeBapplikationen bei Thomas,
darin besonders die weltbewegende Frage — im Anschluf3 STh III 79,5;
Suppl 71,12-14 —, ob und wie es einem Christenmenschen/einem Toten
mehr nutzt, wenn fiir ihn speziell und von einem einzelnen die Messe
«applizierts, Furbitten dargebracht werden, als wenn dies nur kumulativ
und von allen fiir alle geschieht (Gebhard Rohner, Regens in Freiburg, 2
[1924] 385-410; 3 [1925] 64-91: die Konsequenzen fiir den Umgang mit
den Stipendien; 6 [1928] 76—86: Erwiderung an einen «H.H.Kritiker»).

Vierte Erfabrung: Getreu dem Programm von 1923 verzeichnen wir
eine Fille von historischen Artikeln zu den Vorliufern, Zeitgenossen
und Nachfolgern des hl. Thomas, Anhidngern wie Kritikern. Die Beitrige
erreichen quantitativ fast den Umfang der philosophischen und theologi-
schen Artikel zusammen. Man kann gar nicht aufzihlen, welche bekann-
ten und unbekannten mittelalterlichen Theologen hier vorgestellt wer-
den. Vermerken wir wiederum nur die Begegnung mit den GroBvitern:
Ein betrichtlicher Teil der Beitrige stammt aus der Feder von Autoren,
deren GroBwerke hier ihre partielle «Urauffithrungy» erlebten: Arthur Mi-
chael Landgraf, der Autor der vielbindigen «Dogmengeschichte der Friih-
scholastik», und Martin Grabmann, der Autor u. a. der «Geschichte der
scholastischen Methode», der drei Biande «Mittelalterliches Geistesleben»
und «Die Werke des hl. Thomas von Aquin». In den Jahrgang 1932 ist
aus Anlaf3 der Heiligsprechung Alberts des GroB3en und seiner Erhebung
zum Kirchenlehrer eine ganze Festschrift mit sechzehn Beitrigen inte-
griert.

Fiinfte Erfabrung. Mit demselben Optimismus, der auch die histori-
schen Beitrige im Hinblick auf die iberragende Gestalt des hl. Thomas
antreibt, werden auch eine Fille anderer aktueller Themen aus Wissen-
schaft und Philosophie behandelt, die von Haus aus nichts mit Thomas
zu tun haben. Auffillig ist aber einmal, daB3 kaum exegetische Beitrige
begegnen und auch nur wenige zu Problemen der praktischen oder Pa-
storaltheologie. Erbe des «Commersbuches» mit dem Schwerpunkt auf
der «spekulativen» Theologie? Den heutigen Leser betriibt natiirlich be-
sonders der Ausfall jeglicher 6kumenischer Fragestellung. Aber wie sollte
das auch anders sein im Schatten der harschen Enzyklika Mortalium ani-
mos (1928) des «Elften Pius» (vgl. DH 3638)3, in dem ja «Sankt Thomas
jungy» ist! In den Jahren 1937-1939 setzt sich ein Studiendirektor Jakob

® Die harschen Worte der Zuriickweisung der Skumenischen Bewegung stehen
nicht in DH.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 261

Fehr aus Appenzell mit dem Offenbarungsbegriff bei Karl Barth ausein-
ander. IThm folgt in den Jahren 1944/45 Hans Urs von Balthasar mit Re-
flexionen zum Analogieverstindnis bei Barth im Vergleich mit der ka-
tholischen Lehre — Vorstudien zu seinem bahnbrechenden Barth-Buch.
Das ist nicht nur Schweizer Patriotismus. Das in den 50er Jahren zaghaft
beginnende 6kumenische Gesprich knupft Gberhaupt zuerst bei Karl
Barth an. Luther kommt erst spiter auf die Tagesordnung. In einem Bei-
trag tiber Luthers und Melanchthons «Kampf gegen die Messe» (21 [1943]
63-78), ist ganz klar, wo Rechtglaubigkeit und wo Irtlehre ist.

Man erwartet bei all dem, dal3 die 1950 erschienene «Introduction 2
Pétude de saint Thomas d’Aquin» von M.-D. Chenu geharnischten Pro-
test auslosen wirde. Hier wird ja Thomas von einem iberzeugten Tho-
misten dennoch nicht als Héhe- und Scheitelpunkt der Scholastik zele-
briert, sondern als ein Denker im Kontext seiner Zeit, ihrer intellektuel-
len Herausforderungen, ithrem Angebot an Quellen und methodischen
Instrumenten — kurzum: als ein Mensch und Christ und Wissenschaftler
aus Fleisch und Blut, und nicht als der Konstrukteur eines uberzeitlichen
«Systems». Andernorts ist Chenu tatsdchlich eine Relativierung der Giil-
tigkeit der Philosophie und Theologie des hl. Thomas vorgworfen wot-
den, und nicht umsonst wurde er ja kurze Zeit spiter nach Rouen ver-
bannt, von wo er erst 1957 nach Paris zuriickkehren durfte — zu meiner
groflen Freude, denn dort konnte ich ihn damals kennen lernen und mei-
ne werdende Ubersetzung seiner Introduction mit ihm besprechen.’
Aber die Rezension von Meinrad-St. Morard OP (29 [1951] 224-228) ist
begeistert und rithmt gerade die Wiirdigung des hl. Thomas «aus der gei-
stigen und kulturellen Umwelt», in der das Werk des Thomas entstanden
ist und aus der sein «Gehalt und Sinn ... erst angemessen bewertet» wet-
den kann.

Es war wie ein Vorspiel zum Neubeginn 1954 als Frezburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie. Das Satyrspiel iber die endgultige Beendigung

# Vgl. CHENU, M.-D., Was Werk des Hl. Thomas von Aquin (Die Deutsche Tho-
mas-Ausgabe, 2. Erg.-Band). Graz-Wien-Kéln 1960, unverindert 21981. Kleine Ironie
am Rande: Als Ergebnis der Gespriche hat Chenu fiir die deutsche Ubersetzung sach-
liche Selbstkorrekturen vorgenommen, besonders zur Frage nach dem Verhiltnis der
urspriinglichen Disputationen zu der redigierten Aufteilung in Quistionen und Artikel
in den Quaestiones disputatae; vgl. in der Ubersetzung S. (11) und S. 317-319 mit der fran-
zdsischen Ausgabe S. 241f. Die Selbstkorrektur wurde aber nicht in die spiteren Neu-
auflagen der franzésischen Ausgabe (1974, 1984) Gibernommen, so daB} es faktisch zu
dieser Frage zweierlei Chenu gibt. Zum Stand der Forschung in dieser Frage vgl. jetzt
TORRELL, Jean-Pierre, Initiation 4 saint Thomas d’Aquin. Sa petsonne et son ceuvre. Fri-
bourg-Paris 1993, 89-97; 234-238; 293-301; deutsche Ubers.: Magister Thomas. Le-
ben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg i.Br. 1995, 81-87; 178-181; 215-221.



262 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

des Streites mit Piacenza um den Namen Divus Thomas sowie um die da-
fir eingehandelte neue Mifverstandlichkeit durch den Namen Freiburg
tullt die Hilfte des Herausgeber-Vorwortes von 1954. Wichtiger ist: Die
Namensinderung bedeutet keine Distanzierung vom bisherigen Pro-
gramm. Man beachte auch die Reihenfolge: Philosophie und Theologie!
Wir sind noch Jahre vor dem Konzil. Ein Vergleich mit der Scholastik,
der Zeitschrift der Frankfurter Jesuiten, die 1966, #ach dem Konzil, ihren
Titel uminderte in Theologie und Philosophie>, verbietet sich hier. Wichtiger
ist, daf} der neue Hauptschriftleiter Paul Wyser — zusammen mit einem
Schriftleitungskollegium, zu dem als Fels der Kontinuitat seit iltesten
Divus-Thomas-Zeiten nach wie vor Gallus Hifele zéihlte — sich zwar ein-
deutig zur thomistischen Hardware der Zeitschrift bekannte. Dann aber
folgt der berihmte Satz des hl. Thomas: «Ein Beweisgrund unter Beru-
fung auf eine Autoritit, die sich [nur] auf die menschliche Vernunft
stutzt, ist der schwichste» (STh I 1,8 ad 2). Daraus folgert Wyser: «Dies
aber bedeutet selbst einem Thomisten strengster Observanz, dal3 das
Werk auch eines Thomas, trotz seiner unvergleichlichen philosophischen
und theologischen Autoritit, als solches und an und fir sich ein mensch-
liches ist, also bei aller GroB3e wissenschaftlicher Leistung eben doch ein
zu einer bestimmten Zeit gesetztes und dieser Zeit verhaftetes. Auch es
hat seinen Anteil an Zeitbedingtheit, auch es ist der menschlichen Be-
grenztheit, der geschopflichen Kontingenz unterworfen» (9f.). Unerhorte
Tone, wenn man bedenkt, daf3 wenige Jahre spiter beim Konzil ein An-
trag gestellt wurde, die Phzlosophie des Thomas wegen ihrer innersten Ver-
bindung mit den Glaubenswahrheiten als dogmatisches Faktum zu verkin-
den, das «auBler Diskussion» stehen und von «allen Glaubigen» festzu-
halten sei.® Aber Wyser kann sich in seinem Pliddoyer fiir einen freiheit-
lich fragenden Umgang mit Thomas auf AuBerungen der Pipste Pius’

3 Begriindung im Vorwort von 1966: Der Titel «Scholastik» bewirke die Gefahr
und oftmals auch nachweislich das Faktum des MiBverstindnisses, es ginge in der Zeit-
schrift um eine methodisch und inhaltlich riickwirts gewandte Theologie.

® Es geht um Kapitel 3 des von der vorbereitenden Kommission fiir die Studien
und Seminare vorgelegten Schemas fiir ein Dekret «Uber den Gehorsam gegen das
Lehramt der Kirche bei der Vermittlung der theologischen Ficher»; vgl. CAPRILE,
Giovanni, Entstehungsgeschichte und Inhalt der vorbereiteten Schemata. Die Vorbe-
reitungsorgane des Konzils und ihre Atbeit, in: Das Zweite Vatikanische Konzil. 2LL.ThI,
Erg.-Binde I-III, Freiburg i.Br. 1966-1968, Bd. III, 665-726, hier: 706f.; KOMON-
CHAK, Joseph A., Der Kampf fiir das Konzil wihrend der Vorbereitung (1960-1962),
in: ALBERIGO, Giuseppe/WITTSTADT, Klaus (Hgg.), Geschichte des Zweiten Vatika-
nischen Konzils, 1959-1965, Bd. I: Die Katholische Kirche auf dem Weg in ein neues
Zeital-ter. Die Ankiindigung und Vorbereitung des Zweiten Vatikanischen Konzils
(Januar 1959 bis Oktober 1962). Leuven-Mainz 1997, 189-394: 216f.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 263

XI. und Pius’ XII. stiitzen. Das Konzil weist wenige Jahre spiter diesen
Absolutheitsanspruch des Thomismus zuriick und stellt Thomas «nur
als das groBle Vorbild dafir hin, wie «Glaube und Vernunft sich in der
einen Wahrheit treffen» und dazu helfen, «die Heilsgeheimnisse in ihrer
Ganzheit spekulativ tiefer zu durchdringen und ihren Zusammenhang zu
verstehen.»’

Das neue, besser: das erneuerte Programm hat nun tatsichlich vom
ersten Jahrgang an das Gesicht der Zeitschrift verindert. Ich kann nur
noch summarisch einiges andeuten.

Zundchst: Fast entgegen dem Vorwort von Paul Wyser tritt Thomas
faktisch zuriick. Im Eréffnungsheft 1954 kein Thomas-Artikell Im gan-
zen Jahrgang 1955 nur ein Thomas-Beitrag — wenn man von der erneu-
ten heftigen Kontroverse um Albert Mitterer absieht, in der auch Ket-
zerhiite verteilt werden. Im Schnitt gibt es in der FZPhTh pro Jahrgang
zwischen ein und drei Beitrige zu Thomas, Philosophie und Theologie
zusammengenommen. Auch sind sie, entgegen dem Programm von Gal-
lus Manser von 1923, meist nicht werkimmanente «spekulative Behand-
lung und Erfassung», sondern historisch und sachlich vergleichend: mit
Savonarola, mit Duns Scotus, Dietrich von Freiberg, Siger von Brabant,
Stephan Tempier usw. Charakteristisch: Das Thomas-Jubildum 1974 fillt
nur ein Heft des Jahrgangs — allerdings erdffnet mit dem gewichtigen
Beitrag von Yves Congar tiber «Saint Thomas d’Aquin et Pesprit cecumé-
nique». Zum Vergleich: Der Thomist in Washington widmet Thomas den
ganzen Jahrgang! Gleichzeitig gehen aber die theologiegeschichtlichen
Beitriage zur Scholastik unvermindert im bisherigen Stil weiter, so dal3,
wiederum im Kontrast zu 1923, die «kritisch-historische» Methode, die
Thomas «nicht zu firchten hat» (Manser), alles andere als nur «komple-
mentdr» ist. Man kann gut und gern sagen: Die FZPhTh ist heute zur
Hilfte eine fachmedidvistische Zeitschrift mit einem gewissen Schwer-
punkt auf Thomas. Leider ist dem auch die laufende thomistische Biblio-
graphie zum Opfer gefallen — aber es gab ja noch lange das Ba/letin Tho-
mistel

Zugleich aber, und das ist das Zweite, ist die Zeitschrift inzwischen ein
Periodicum fir das Gesamtgebiet der historischen und systematischen
Theologie. Ausgespart sind nur, von seltenen Ausnahmen abgesehen, die
Pastoraltheologie und die Kanonistik. Dogmatik und Fundamentaltheo-
logie kommen mit allen zentralen Themen zu Wort. Ein ausufernder
Beitrag, eine veritable Monographie zum Kinder-Limbus und seiner Be-

" Erklirung iiber die christliche Erziehung Art.10; Dekret iiber die Ausbildung der
Priester Art.16.



264 Vom «Commetsbuch» zur Freiburger Zeitschrift

streitung wirkt da wie ein Fremdkorper (Coelestin Zimara, 10 [1963]
385—427; 12 [1965] 53—80; 274-328; 15 [1968] 453-470).% Jetzt erscheint
auch mit Nachdruck die philosophische und theologische Ethik. Diese
freilich, der Tradition der Zeitschrift getreu, vorwiegend in Grundsatz-
Beitrigen (Autonomie/Heteronomie, Kant und die Folgen, Normbe-
griindung, Rechtsphilosophie, Naturrecht, Gemeinwohl, feministische
Ethik); doch fehlen inhaltliche Einzelfragen nicht (Ehe-Ethik, Empfing-
nisregelung, Schwangerschaftsabbruch, Polygamie, Wirtschaftsethik). Es
begegnen auch mit schoner RegelmiBigkeit exegetische Beitrige — nicht
Fachsimpeleien, sondern biblische Theologie auf der Basis der Exegese.
Charakteristisch: die Diskussion um die Gottesanrede Abba bei Jesus
(40/41 [1993/94]); etheiternd und bedriickend zugleich der Rickblick
von Herbert Haag auf die Bibelwissenschaft in Fribourg zur Zeit des
Antimodernismus (40 [1993]). Zaghaft diirfen sich die historische Frau-
enforschung (Hildegard, Mechtild von Magdeburg) und die beginnende
feministische Theologie zu Wort melden. Selbstverstindlich hinterlif3t
das Konzil seine Spuren — und verindert Freiburger Autoren!

Deutlich erhohtes Gewicht bekommen die Probleme der Okumene
mit historischen wie sachlichen Artikeln — jetzt nicht mehr nur zu Barth,
sondern auch zu Luther (und Thomas), Calvin, Schleiermacher, Tillich,
Bultmann, Bonhoeffer, Moltmann, Pannenberg — und zu dem liebens-
wurdig vorgestellten, in Deutschland fast unbekannten fithrenden ameri-
kanischen Theologen Gordon Kaufmann. Auch evangelische Autorinnen
und Autoren koénnen hier publizieren. Sogar Karl Barth gibt sich die
Ehre (15 [1968] 161-170, eine Rede vor einer 6kumenischen Bischofs-
bzw. Kirchenleitungsversammlung). Zu einer besonderen Beriicksichti-
gung des Luther-Jahres 1983 (500. Geburtstag) hat es aber nicht gereicht:
zwei Beitrige im Jahrgang 1983 (Helmut Steindl, Dorothea Wende-
bourg), einer im Jahrgang 1984 (Helmar Junghans). Die 6kumenische
Offenheit dient aber nicht zuletzt betont dem Dialog mit der Orthodo-
xie: Genf ist nahe, und das Okumenische Institut setzt hier bekanntlich
einen besonderen Schwerpunkt.

Mit vollem FEinsatz begibt man sich in die Auseinandersetzung mit
der Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts. Hier fehlt niemand von
Rang und Namen: von Kant bis Edith Stein, von Hegel bis Wittgenstein,
von Leibniz bis Adorno, von Fichte bis Levinas und Derrida und vielen,
vielen anderen.

8 Die Artikelfolge blieb unvollendet, weil der Autor verstarb; vgl. den Nachruf
nach der letzten Folge.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 265

Sehr forderlich ist, dafl man aus dem alten DTh auch die Methode
von Rede und Gegenrede beibehalten hat, also auch literarischen Dis-
kussionen Raum gibt. Dem dienen die vom Rezensionsteil abgehobene
ausfithrliche Besprechungen wichtiger Ver6ffentlichungen.

Und nicht zuletzt hat sich die Internationalitit verstirkt. Etwa ein
Drittel der Beitrige sind jetzt franzosisch. Nur noch selten begegnen an-
fangs noch lateinische Beitrige, gelegentlich jetzt aber italienische und,
vergleichsweise selten, englische. Die Methode, Doppelhefte zu gestal-
ten, erlaubt es auch, gelegentlich einmal etwas tiberlange Beitrage zu pu-
blizieren.

Bei aller neuen Offenheit aber, scheint mir, hinterlil3t das Erbe des
selbstbwul3ten Neuthomismus seine Spuren: Es sorgt fir Augenmal,
verhindert bloe theologische Moden, gewihrleistet solide Maf3stibe der
Argumentation. Ein besonders schénes Beispiel ist im Jahrgang 1997 der
Beitrag tiber das Apostolische Schreiben zur Frauenordination Sacerdota-
lis ordinatio: genaueste Analyse und klare Aufforderung zum loyalen Ge-
horsam, aber Zurickweisung aller Versuche, auch noch dem Kommentar
der Glaubenskongregation die gleiche Verbindlichkeit zuzuerkenmnen.

Ich breche fast gewaltsam mein Lob ab! Die FZPhTh kann mit Dank
und Stolz auf ein halbes Jahrhundert ihrer Geschichte zurtickblicken. Sie
ist heute eine der renommierten, mehrsprachigen und darum internatio-
nal beachteten theologischen Fachzeitschriften. Dabei haben sich die
beiden Vorginger-Organe, das «Commersbuch» und der Divus Thomas,
mit jeweils ihrer Eigenart als nach wie vor fruchtbarer Boden erwiesen.
Nach wie vor ist es ratsam, einen Beitrag zur Philosophie und Theologie
des hl. Thomas und seinem historischen Kontext in der FZPhTh zu ver-
offentlichen, wenn man wunscht, dal3 er international beachtet wird: un-
streitig ein Erbe des DTh. Die Internationalitit zugleich mit der vorran-
gigen Ausrichtung auf den deutschen Sprachraum sichert dem Deut-
schen seinen Platz als Wissenschaftssprache jedenfalls im Bereich der
Geisteswissenschaften — wo man in den Naturwissenschaften lingst ka-
pituliert hat und auf Englisch publizieren muf}, wenn man international
gelesen zu werden wiinscht. Im Verein mit dem Deutschen bleibt aber
zugleich auch das Franzosische prisent, das ja ebenso als Wissenschafts-
sprache gefihrdet ist. Ein rein franzésisches Periodicum etwa ist da im
Nachteil. Zugleich ist die Zeitschrift offen fiir alle aktuellen Probleme in
Kirche und Theologie, von der Exegese bis zur Okumene.

So kann man also abschliefend nur sagen: Es ist sehr gut, dal es die
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie gibt. In diesem Sinne: Auf
das nichste Halbjahrhundert!



BEAT SITTER-LIVER

Befragung und Befreiung
Philosophie und Theologie in ezner Zeitschrift

Zum 50. Geburtstag der
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie

L. Vorbemerkungen und Leitfragen

Der Standpunkt und die Blickweise, welche die folgenden Ubetlegungen
leiten, bedirfen vorweg einer kurzen Klidrung. Nicht die Geschichte des
«Jahrbuchs fir Philosophie und spekulative Theologie» dient als Bezugs-
punkt. Die Kenntnis dieser Geschichte wird in der Fassung, die ihr Paul
Wyser, der erste Herausgeber der I'V. Serie des Jahrbuchs 1954, verlichen
hat! (FZPhTh 1 [1954] Heft 1, 3-16), als bekannt vorausgesetzt. Unsere
Leitfragen sind anderer Art. Ein systematisches und ein existenzielles
Interesse liegen ithnen zu Grunde. Sie lauten wie folgt: Was kann es im
Rahmen der aktuellen kulturgeschichtlichen Situation mit ihrem weltan-
schaulichen Pluralismus (den substanziellen Atheismus eingeschlossen)
bedeuten, wenn eine wissenschaftliche Zeitschrift in ihrem Namen Phi-
losophie und Theologie zugleich auffithrt? Welchen Erwartungen sieht
sich diese Zeitschrift gegeniiber? Wo liegt das Eigentiimliche, damit die
Chancen, die durch die Verbindung von zwei anscheinend selbstindigen
und unterschiedlich ausgerichteten Vorstellungs- und Denkweisen eroff-
net werden und aus denen der Sinn und damit die Berechtigung des Oz-
gans erwachsenr? Fragen lif3t sich uberdies, ob in der Verknipfung der
beiden Disziplinen die eine die andere uberschatte, auflose, oder ob um-
gekehrt — und fir eben diese These mochte ich argumentieren — die Aus-
einandersetzung zwischen beiden die eine wie die andere darin férdere,
sich ihrer besonderen Anliegen und Funktionen deutlicher klar zu wer-
den und dadurch die ihr je eigene Freiheit zu gewinnen.

Sodann ist zu beachten, dall im Folgenden von philosophischer,
nicht von theologischer Warte aus gefragt, untersucht und argumentiert

! Paul WYSER, Zur neuen Serie unserer Zeitschrift, in: Freiburger Zeitschrift fiir Phi-
losophie und Theologie 1 (1954) Heft 1, 3—16.



Befragung und Befreiung 267

wird. Diese Einschrinkung schlieBt nicht aus, auf theologisches Denken
mit Achtung und mit der Hoffnung auf substanziellen Gewinn zuzuge-
hen.

Schliefllich soll es nicht darum gehen, die Funktion und, aus dieser
hergeleitet, die Bedeutung wissenschaftlicher Zeitschriften im einzelnen
darzulegen. Wir wissen alle aus eigener Erfahrung, was Paul Wyser sei-
nerzeit priagnant formulierte, nimlich dalBl eine «wissenschaftliche Zeit-
schrift [...] das wichtigste Organ der Wissenschaft im Werden» ist.> Uber
die Auszeichnung im Singular mag man heute, angesichts der neuen
Kommunikationsmittel, iber welche die Gemeinschaft der Forschenden
verfiigt, diskutieren; in ihren kreativen, informativen, anstachelnden, im
allgemeinen zu rascher Auseinandersetzung und zur Beschrinkung auf
Wesentliches nétigenden Leistungen ganz vorne im Feld der Forschung
hingegen lassen sich Zeitschriften nicht ersetzen. Das gilt, zumindest wo
es um Abhandlungen und um Berichte geht, auch fir ihre gedruckte
Form. Bet einem Text zu verweilen, auf thn auch nach lingerem Unter-
bruch jederzeit rasch zurtick zu kommen, ihn zu annotieren, all das wird
durch den gedruckten Band so sehr etleichtert, dal3 man sich, was nur in
elektronischer Form vorliegt, in der Regel ohnehin ausdruckt. Und wie
wichtig sind die Anregungen und Entdeckungen, die sich oft genug er-
geben, wenn man den neuen Band einer Zeitschrift ein erstes Mal
durchblittert! Rasch auch erlaubt er, dank der Berichte, Rezensionen und
Mitteilungen, einen Uberblick iibet den Teil der Forschungslandschaft,
welchen das Organ spiegelt — eine Hilfe, die man nicht missen mochte.
Dal} darum die Foérderung von Zeitschriften, ganz besonders auf dem
Gebiete der Geistes- und Sozialwissenschaften, zu den wichtigsten wis-
senschaftspolitischen Pflichten der zustindigen Instanzen, darunter der
Universititen, zdhlt, li3t sich verniinftig nicht bestreiten. Doch genug
davon; ich trage Eulen nach Athen.

II. Zur Kopula im Namen der Zeitschrift

Fir den nichsten Schritt bedienen wir uns einer Konstruktion. Wir set-
zen eine in der Philosophie sonst bewanderte Person voraus, welche mit
der Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie nicht vertraut ist, auch
die seit dem Aufkommen des Christentums unausgesetzten Bemithungen
um Vermittlung von Philosophie und christlicher Religion nicht sonder-
lich beachtet. Diese Person mag, betrachtet sie den Zeitschriftennamen,
stutzen. Die geographische Verortung wird sie nicht lange beschiftigen;

2 Paul WYSER, Zur neuen Serie, 14 (s. Anm. 1).



268 Befragung und Befreiung

diese Gepflogenheit ist ihr geldufig. Doch das Nebeneinander von Philo-
sophie und Theologie wird sie seltsam anmuten.” Sie kennt Zeitschriften
wie jene fir philosophische Forschung, die ein «Gesamtbild der philoso-
phischen Forschung und Entwicklung»* (Schischkoff, ZphIF IV [1949] 3)
vermitteln wollen; oder Publikationen, welche einzelnen Denkern ge-
widmet sind, Probleme oder Methoden in den Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit ricken; dann andere Organe, die einzelne philosophische Diszi-
plinen, etwa die Ethik, auf andere Wissenschafts- und Praxisbereiche,
hier beispielsweise Medizin und Wirtschaft, anwenden — und so fort. Wel-
che Erwartungen weckt hingegen ein Titel, der unterschiedliche Vorstel-
lungs- und Denkweisen offensichtlich gleichberechtigt verbindet? Wel-
che Einschitzungen schlieBen sich an diese Erwartungen? Ich sehe, ohne
Vollstindigkeit zu beanspruchen, vier Méglichkeiten:

1. Die Zeitschrift 6ffnet sich beiden Disziplinen, ohne diese aus-
driicklich aufeinander zu beziehen. — Ein solches Produkt ist tiberfliissig;
zwel getrennte Organe wiren zweckmiBiger.

2. Die Erinnerung an die als ancilla theologiae ausgegebene Philoso-
phie laf3t an Instrumentalisierung der letzteren denken. Eine diesem Ziel
gewidmete Zeitschrift bliebe heute einem sehr speziellen Kreis zuge-
dacht, wire kaum von allgemeinem Interesse und auch wissenschaftspo-
litisch, d. h. im Zusammenhang mit dem Einsatz offentlicher Mittel,
nicht beachtenswert.

3. Die Zeitschrift verschreibt sich der philosophischen Untersu-
chung theologischen Redens. Angesichts der kulturellen Bedeutung der
Theologie, vor allem auch ihres universalen und zugleich normativen
Anspruchs, diirfte ein derartiges Organ erhebliches Interesse finden. Vor
allem dann, wenn es analytische, dekonstruktive ebenso wie unterstiit-
zende Beitrage aufnimmt.

4. Die Kopula «und» zwischen Philosophie und Theologie lifit mehr
erwarten. Bel der vierten Moglichkeit durchdringen sich die beiden Vor-
stellungs- und Denkweisen. Sie verbinden wechselseitige historische und
systematische Analysen; unter Anwendung ihrer spezifischen Instru-
mente, erinnern sie sich gegenseitig an ihre jeweiligen Geschichten; sie
untersuchen einander kritisch, auflosend, begriindet zurechtweisend,
aber auch auseinander schépfend, gewinnend. Bei all dem bleiben sie als
als zwar Unterschiedene in einem gemeinsamen Bestreben vereint: nim-
lich tragfihige, rational ausgewiesene Antworten auf Grundfragen

3 Dies jedenfalls dann, wenn sie nicht schon auf die im Herder Vetlag unter dem
Namen Theologie und Philosophie erscheinende Zeitschrift gestoBen sein sollte.

* Georgi SCHISCHKOFF, Nach drei Jahren «Zeitschrift fiir philosophische For-
schungy, in: Ebd. IV (1949) Heft 1, 3.



Befragung und Befreiung 269

menschlichen Daseins zu finden. — Diese vierte Mdglichkeit, in der es
nicht in erster Linie um die Fixierung von Gehalten und Positionen geht,
ist offensichtlich von allgemeinem, insbesondere auch von interkulturel-
lem Interesse. Sie verdient nachhaltige Unterstiitzung, gerade auch der
offentlichen Hand. Diese Bewertung bedarf der Begriindung. Ich werde
diese zunichst in grundsitzlicher Weise zu liefern suchen, um danach
anhand von Beispielen mehr Formen und Farbe in die Skizze zu bringen.

III. Zu den vier Miglichkeiten, die Kopula gu interpretieren

Auf die ersze Moglichkeit brauchen wir nicht zurlick zu kommen; ihre
Entbehrlichkeit durfte unstrittig sein. Das wird auch fir die gweite Mog-
lichkeit zutreffen, legt man geniigend Gewicht auf die Voraussetzung der
Instrumentalisierung der Philosophie. Denn diese impliziert die Veren-
gung vom riickhaltlosen Fragen nach dem Wahren und dem Guten zur
Funktion eines ideologischen Zulieferers. Diese zweite Moglichkeit zer-
stort die Philosophie als eine hervorragende Moglichkeit menschlicher
Existenz; insofern ist sie inhuman und zu verwerfen.

Exkurs: Zum Status der Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie

Das Thema ist heikel, gerade auch mit Blick auf die Entstehung der Frei-
burger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie. Denn nicht anders als
ihre Vorginger, das anfingliche Jabrbuch fiir Philosophie und spekunlative Theo-
logie sowie der Divus Thomas, soll sie, so lesen wir 1954, «Organ thomisti-
scher Philosophie» bleiben, «ein Organ fiir die Schule des HI. Thomas»,
welches jene Philosophie vertritt, «die Pius XII <hanc nostram philosophiam
... in ecclesia receptam ac agnitamy nennt»®. Das it sich beim besten Wil-
len nicht anders lesen als so, daf} die philosophische Arbeit der Zeitschrift
in einen Rahmen gefal3t wird, mit welchem eine selber geschichtliche Insti-
tution die zuldssigen Grundgehalte philosophischer Reflexion tberhaupt
definiert. Eine derartige Definition scheint nur dem Zweck dienen zu kon-
nen, die Philosophie einer bestimmten, ihrerseits geschichtlichen Theologie
dienstbar zu machen. Sie implizierte also eben jene als inhuman kritisierte
Instrumentalisierung der Philosophie.

Dazu ist zweierlei zu sagen: Einmal erinnert der Herausgeber an die «we-
sentlichen Unterschiede und Grenzen ..., die zwischen katholischem Glau-
ben und natirlichem Wissen bestehen.» Thn leitet die Absicht, unter Vor-
aussetzung dieser Differenz «dem katholischen Philosophen und Theologen
grofite wissenschaftliche Freiheit» zu gewidhren — und diese ausdricklich

5 Paul WYSER, Zur neuen Serie, 3, 12, 14, 15 (s. Anm. 1).
S Ebd., 11.



270 Befragung und Befreiung

auch fiir die Zeitschrift einzufordern.” Diese Freiheit erstreckt sich eo ipso
auf die Auseinandersetzung mit Positionen, welche der «in der Kirche auf-
genommenen und anerkannten Philosophie» zuwider laufen — ein Prozel3,
der seit den Anfingen der Geschichte des Christentums im Gange ist. Da-
rum auch ist der aufgeschlossene «Kontakt mit den Problemen der
Gegenwart und mit den wahren Errungenschaften der modernen Wissen-
schaft» Programm.®

Zum andern liBt ein Blick auf das Leben der Zeitschrift seit jenem Vorwort
des Herausgebers erkennen, dall und in welchem Ausmall diesem Pro-
gramm nachgelebt wurde. Ich meine feststellen zu dirfen, dal3 es der Frei-
burger Zeitschrift, iibers Ganze gesehen, gelungen ist, die Funktion als
Hort thomistischen Philosophierens mit groBer Offenheit fiir die philoso-
phische Forschung unterschiedlicher thematischer Zielsetzung und metho-
discher Ausrichtung zu vereinen und fruchtbar zu verkntipfen, zum allseiti-
gen Gewinn.

Die dritte Moglichkeit, die wir erwogen: die Anwendung philosophischer
Standpunkte, Einsichten, Argumente und Methoden auf das Reden von
Gott, verdient unsere Aufmerksamkeit. Sie ist fir das Gedeihen der
Theologie insofern unabdinglich, als diese immer geschichtliche Anstren-
gung bleibt, den situativen kulturellen Bedingungen, darunter Trends
und Moden, unterworfen. Soll aber das Reden von Gott verstindlich
bleiben, mul3 es aus Vertrautheit mit den Vorstellungs- und Denkweisen
seiner Zeit erfolgen — soweit es nicht ohnehin von diesen gleichsam ab
ovo durchwirkt wird. Doch dafl die Wahrnehmung dieser Aufgabe —
ebenso wie der Aufgabe der philosophischen Kritik theologischen Re-
dens — eines eigenen Organs bediirfte, ist fiir mich nicht zwingend. Dies
umso weniger, als beiden Aufgaben bei der Verwirklichung der vierten
Moéglichkeit erheblich Platz einzuriumen ist.

Wir sind damit bei der vierfen Moglichkeit angelangt. Zu ihr Folgen-
des: «Alles philosophische Fragen nach dem Wesen von etwas, erfolgt es
nur mit Geduld und Ausdauer, kommt schlieBlich beim Menschen an.»’
So setzt Peter Fischer in seinen Gedanken zum «Philosophieren iiber
Technik» in zeitgenossische Worte, was Kant vortrug, als er die drei
Grundfragen der Philosophie «Was kann ich wissen?», «Was soll ich
tunsy, «Was darf ich hoffen?» in die eine Frage «Was ist der Mensch?»
zusammenfal3te. Religiose Selbstvergewisserung gehort zur menschlichen
Existenz, ob sie nun explizit vollzogen oder iibersehen und tbergangen
werde. Auf die Theologie bezogen, lifit sich dieser Sachverhalt so for-

" Ebd., 10f.
$ Ebd., 10.
? Peter FISCHER, Technikphilosophie, Leipzig 1996, 9.



Befragung und Befreiung 271

mulieren: Das Reden von Gott ist Reden des Menschen auch unter der
Annahme, dall Gott selber den Menschen anspricht; denn auch davon
wissen immer wieder nur Menschen zu berichten. Des Menschen Nach-
denken uber Gott ist zuletzt Nachdenken immer auch tber seine Bezie-
hung zu dem, was er Gott nennt. In der Theologie geht es, hierin nicht
anders als in der Philosophie, um des Menschen Selbstverstindigung, um
Vergewisserung von Sinn auch gerade im Fragen nach den sogenannten
letzten Dingen. So betrachtet, sind es nicht die Grundfragen, ist es viel-
mehr die Zugangsweise zu diesen, die Art des Umgangs mit ihnen, wel-
che die beiden Disziplinen unterscheiden. Mit einer wichtigen Ausnah-
me: Zwar zielen beide Bewegungen auf Vergewisserung beziglich des
Wahren und des Guten, doch mit in Spannung stehenden Voraussetzun-
gen: Theologie wurzelt in der GewiBBheit des Glaubens, Philosophie — und
ganz besonders praktische Philosophie — in der GewiBlheit der Aportie,
wenn nicht des Scheiterns. Ist die eine im Grundsitzlichen affirmativ,
bleibt die andere iiberall zetetisch. Aus eben dieser Differenz erwichst
nun die gegenseitige Herausforderung, die Infragestellung, welche, Auf-
richtigkeit vorausgesetzt, zur Auseinandersetzung nétigt. Gehen wir also
davon aus, dal} beide sich zu verstindigen, nicht einfach sich zu behaup-
ten und durchzusetzen suchen. In solcher Begegnung und Herausfor-
derung lidB3t sich die reflexive Infragestellung der je eigenen Position nicht
umgehen. Das bedeutet: Philosophie als methodisch-atheistische Selbst-
befragung des Menschen wird auf Transzendenz aufmerksam, wihrend
Theologie sich mit der behaupteten Moglichkeit ihrer Absurditit kon-
frontiert sicht. Begegnung, auch wenn sie schlieBlich nicht zur Verstin-
digung fihrt, verlangt Rationalitit, zumindest also den Gebrauch einer
Sprache, in welcher der argumentative Bezug auf Griinde, welche fir den
Partner in der Debatte nicht nachvollziehbar sind, unzuldssig ist.

Wir wissen, dafl Kommunikation Gberhaupt und insbesondere auf
dem hier angesprochenen Felde scheitern kann. Auch dann jedoch leistet
sie die Klirung der eigenen Voraussetzungen, Begriffe, Argumente und
damit der eigenen Position. Die gegenseitige insistente Befragung, fithrt
sie nicht ins Gemeinsame, befreit wenigstens ins diskursiv geklirte Ei-
gene, ist mithin in jedem Falle Gewinn. — Angesichts der existenziellen
Bedeutung der verhandelten Gegenstinde ist eine wissenschaftliche Zeit-
schrift, die sich einer solchen Verbindung von Philosophie und Theolo-
gie verschreibt, nicht einfach von hohem Wert, vielmehr schlicht unver-
zichtbar.



272 Befragung und Befreiung

IV, Religion als Hort «unanfgebbarer semantischer Gehaltey

Theologie will wohl nie nur bestitigende Rede fiir die sogenannten Gliu-
bigen sein; sie wurde und wird immer auch als Aufruf und Anspruch an
die sogenannten Ungliubigen gepflegt. Letztere aber lassen sich in allge-
meiner Weise nur auf dem Boden des methodischen Atheismus anspre-
chen — das heiit im Rahmen philosophischer Reflexion, die sich zumin-
dest an die auch von Hugo Grotius gewihlte Perspektive «etiamsi da-
remus non esse Deum»!? hilt. Angesichts ihres universalistischen An-
spruchs bedarf Theologie darum notwendig der Philosophie, und zwar
nicht einfach einer bestitigenden philosophischen Theorie, sondern pri-
mir einer in mannigfacher Weise kritisch priifenden, ja skeptischen Phi-
losophie. Die Philosophie steht in dieser Funktion nicht als Magd zur
Verfligung, sondern tritt als selbstindig urteilende Instanz auf, dann auch
als Lehrerin, die korrigierend dort eingreift, wo Theologie in der Durch-
filhrung ihres Anspruchs und der Verteidigung ihrer Zumutung das Ge-
bot universell verbindlicher Rationalitit, damit auch die Forderung nach
interkultureller Verstindigung verfehlt, verletzt oder miB3achtet.
Philosophie ihrerseits erfahrt sich darauf verwiesen, die sich in der
Geschichte durchhaltenden Grundfragen menschlichen Daseins so zur
Sprache zu bringen, wie es den aktuellen Kulturformen entspricht. Wenn
diese Kulturformen, zu denen heute mehr denn je jene Simplifizierung
zihlt, die aus dem generalisierten Verfiigungsinteresse und aus dem Stre-
ben nach maximaler Kapitalverwertung resultiert — wenn also aktuelle
Kulturformen die Grundbestimmungen menschlichen Daseins zu verwi-
schen und zu tibertiinchen drohen, dann bedarf Philosophie der Erinne-
rung und Ermahnung durch Redeweisen, die jene Grundbestimmungen
seit je zum Scheinen bringen. Es sind vorziiglich die Redeweisen der Re-
ligionen, in denen sich abstrakt die Verwiesenheit auf Transzendenz,
aber auch konkret deren existenzielle Erfahrung durchhilt. — Insbeson-
dere praktisches Philosophieren stoBt, li3t es sich vom ruckhaltlosen,
also skeptischen Nachfragen nicht abhalten, immer wieder an jene Gren-

10 «Et haec quidem locum aliquem haberent, etiamsi daremus, quid sine summo
scelere dari nequit, non esse Deum aut non curari ab eo negotia humana.» In: Hugo
Grotius’ De iure belli ac pacis libri tres, Prol. 11, Paris 1625 u.6., zit. bei Hans WEL-
ZEL, Naturrecht und materiale Gerchtigkeit, Géttingen 1962, 127, Anm. 7. Im Text
gibt Welzel Aufschluf3 iber die spitscholastische Herkunft des Arguments bei Grotius.
Vgl. dazu auch Rainer SPECHT, Uber philosophische und theologische Vorausset-
zungen der scholastischen Naturlehre, in: Franz BOCKLE/Ernst-Wolfgang BOCKEN-
FORDE (Hgg.), Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973, 47-50, bes. Anm. 2 und Anm. 4.



Befragung und Befreiung 273

zen, die es entweder zum bescheidenen Innehalten oder zum Sprung in
metaphysische Regionen nétigt — in denen es der Theologie begegnet.!!
Auch Theologie wirkt in dieser erhellenden und ermahnenden Funk-
tion nicht als Magd, sondern als kritische und argumentierende Begleite-
rin, welche das Verstindnis der Vernunft als voraussetzungslose Ratio-
nalitit und Aufklirung ihrerseits skeptisch prift. Hierauf spielt Jirgen
Habermas wohl mit an, wenn er behauptet, «daf} die religiosen Sprachen
inspirierende, ja unaufgebbare semantische Gehalte mit sich fihren, die
der Ubersetzung in begriindende Diskurse noch harren».'> Ob sich diese
Rationalisierung je ohne Verlust durchfithren 1a3t, bleibt zwar noch zu
prifen. Doch diese Frage diirfen wir hier offen lassen, denn Habermas
wirde, so sehe ich das heute, milverstanden, unterstellte man ihm die
Ansicht, Philosophie sei je in der Lage, jene semantischen Gehalte in uni-
versale Rationalitit aufgehen zu lassen. Der Ausdruck «semantische Ge-
halte» wirkt nur dann durr, wenn man vergilit, dall Sprache oft genug
sich nicht selber gentigt; gerade im hier diskutierten Feld vermag sie
nicht mehr, als hinzudeuten auf das, was sich in ihr eben nicht zurei-
chend fassen 1i3t — und ohne daf3 es damit zugleich anderer als sprachli-
cher Erfahrung verschlossen bliebe. Diesen blof3 hinweisenden und vor-
laufigen Charakter alles Redens iber die sogenannten letzten Dinge ver-
liert Habermas nicht aus den Augen. Anders vermoéchte er kaum von un-
aufgebbaren Gehalten zu sprechen. Denn unaufgebbar bleiben sie als
«semantische Gehalte» religioser Sprache nur so lange, wie sie sich der
ginzlichen Uberfithrung in begtiindende Diskurse entziehen. — Ich bin
mir bewuf3t, da3 diese Auslegung der Kritik ruft. Ich mul3 diese hier auf
sich beruhen lassen, meine dies jedoch tun zu diirfen, weil Habermas
gleichen Orts betont, daB3 «die Sprache, aus der wir in eine andere tber-
setzen, [...] durch den Vorgang der Ubersetzung nicht zerstdrty wird.'?

1 Tnwiefern dies nicht eine der Philosophie vorbehaltene, sondern eine beispiels-
weise auch fiir die Exakten Wissenschaften geradezu konstitutive Erfahrung ist, hat
etwa Albert Einstein vor nun bald sechzig Jahren in eindricklicher Weise aufgezeigt.
Vgl. Albert EINSTEIN, Bertrand Russel und das philosophische Denken, in: DERS.,
«Mein Weltbild», Frankfurt/M.-Berlin 1968, 35-40, bes. 38f. (Ullstein Buch Nr. 65).
Der hier abgedruckte Beitrag geht auf das Jahr 1946 zuriick, s. den Nachweis ebd.,
186.)

12 Jiirgen HABERMAS, Auf schiefer Ebene, in: Die Zeit, 21.1.2001, wieder abgedruckt
in: Zeitdokument 1.2002, Hamburg, 99-102.

3 Ebd., 101.



274 Befragung und Befreiung

/. Beispiele

An zwei Beispielen will ich den Gewinn des wechselseitigen Bezugs von
Philosophie und Theologie zu illustrieren suchen. Ich greife dazu auf
Texte zurlck, welche die Freiburger Zeitschrift vor knapp dreilig Jahren
sowie eben erst veréffentlichte.

1. «Evangelium und Philosophie»

Am 16. November 1953 sprach Hans Urs von Balthasar zum Dies Aca-
demicus unserer Universitit iiber «Evangelium und Philosophie».'* Er
befafite sich unter anderem mit der Herausforderung, vor die das antike
philosophische Denken das Evangelium und seine Verkiindigung gestellt
hatte. Die Griechen, so von Balthasar, hatten mit dem formalen Begriff
des Absoluten ernst gemacht. Das parmenideische Sein wie das Eine von
Plotin lieBen es nicht zu, Gott als das Andere zur vielfach ausgefalteten
Welt zu denken; das hitte die Idee des Absoluten, fiir welche das Sein
bzw. das Eine standen, widersinnig gemacht. In der Tat lif3t sich das An-
dere zum Sein nicht anders denn wiederum als ein Seiendes denken, also
als ein am Sein — «zumindest», wie von Balthasar unterstreicht — Teil-
habendes. «Dieser (Grenz-)Gedanke ist eine formale Minimalforderung,
die jede ernsthafte Philosophie [...] an die christliche Verkiindigung stellt.»
Die Philosophie fordert die Theologie zur Konsistenz auf; sie droht ihr,
so méchte ich die Situation zuspitzen, mit dem Verdikt der Absurditit
und also, in der Perspektive des rationalen Diskurses, mit der Belanglo-
sigkeit. Im «Ausruf: «Gott ist Alles! Ho Theos to panm des Jesus Sirach
findet von Balthasar einen ersten Durchbruch durch die in der alttesta-
mentlichen Gesetzesreligion festgeschriebene Trennung von Gott und
Mensch.” Die «materielle» Erfiillung der formalen Forderung der Philo-
sophie leistet thm Paulus, der «endzeitlich «Gott alles in allem» (1Kor
15,28) sein liBt» und im Rémerbrief das stitzende Argument vortrigt,
wonach «die Liebe Gottes in unsere Herzen ausgegossen ist durch den
Heiligen Geist (Rom 5,5).» Von Balthasar beeilt sich hinzuzufiigen, dal3
die Erfillung der philosophischen Forderung nicht in den Pantheismus
miindet, sondern «auf der Ebene der Freiheit» statthat. Und er unter-
mauert diese These mit dem Hinweis, daf3, wenn Ignatius von Loyola be-
te: «Sume, Domine, et suscipe universam meam libertatenm», mit dem

" Die Ansprache ist abgedruckt in Freiburger Zeitsechrift fiir Philosopobie und Theologie
23 (1976) 3-12.
15 Sir43, 27,



Befragung und Befreiung 275

Ausruf «Sume> gewil3 kein «destrue> (wie es logisch eine stoische oder
eine Zen-Philosophie ansetzen miif3te)» meine.'¢

Zunichst stellen wir fest, daB3 ein philosophischer Anspruch auf
Klarheit und Konsistenz der Theologie in der Tat dazu verhilft, zu sich
selber zu finden. Das geschieht in einer geschichtlichen Zeit; Theologie
wird mithin gendtigt, das, woran ihr liegt, situativ verstehbar zu machen.
«Situativy meint so, dal3 es dem universalen und zeitlosen Anspruch auf
Rationalitit, fiir den die Philosophie burgt, zu gentigen vermag. Das hat
die Theologie der Zeit unternommen, wie von Balthasar in Erinnerung
ruft, und «ohne den Horizont, den z. B. Thomas aufgewiesen» hat, «laB3t
sich berhaupt nicht verantwortlich Theologie treiben und das Evange-
lium verktundigen.»!” Thren geschichtlichen Freiraum hat die Theologie
demnach gewonnen und auch in Anspruch genommen. Doch ich meine,
sie habe sich damit weiterem kritischen Nachfragen nicht entwunden.
Die Interpretation, die von Balthasar im Ruckgriff auf die Geschichte
liefert, gentigt zwar im Rahmen der Theologie zur Konstruktion von Sy-
stematik und Widerspruchslosigkeit. Sie setzt jedoch einen Glauben vor-
aus, der zwar mit universalem Anspruch auftritt'®, sich allerdings als uni-
versal nicht selber auszuweisen vermag: Des Paulus Rede vom in unsere
Herzen ausgegossenen Heiligen Geist kann keine Allgemeinverstindlich-
keit beanspruchen. Gerade diesem Anspruch ist andererseits Philosophie
verpflichtet (ob sie selber nun ihn tberall honotiere oder nicht). Mit dem
Philosophen Thomas von Aquin wire daran zu erinnern, dall «Locus ab
auctoritate quae fundatur super ratione humana, est infirmissimus»®.
Und so bleibt nachzutragen, dafl der Rickgriff auf Ignatius, eine inner-
weltliche Autoritit, kein tragfihiges philosophisches Argument hergibt.
Blof3 behauptete Freiheit vermag den logischen Zug in den Pantheismus
nicht ohne wiederum neue und prekire Voraussetzungen aufzuhalten.

Freilich 1aBt sich auch Folgendes sagen — und damit Habermas’ ge-
nerellem Hinweis auf zentrale semantische Gehalte der religiésen Spra-
chen erste Kontur verleihen: Philosophische Reflexion kann die Aussage
von Paulus beziiglich des Heiligen Geistes als Metapher auffassen und

16 Hans Urs VON BALTHASAR, Evangelium und Philosophie, 8f. (s. Anm. 14).
7 Ebd., 10.
8 Ebd., 7.

19 «Der Beweis aus der Gewihrschaft, die auf der menschlichen Vernunft beruht,
[...] ist der schwiichste» (Summa Theologiae I q. 1 a. 8 ad secundum. Ubers. von Wil-
helm HOHN/Joseph BERNHART; vgl. Summa Theologiae, hrsg. von J. BERNHART, Stutt-
gart 1985 (3. Aufl), Bd. 1, Vorrede, XXIII, fir den Text selber 16. — Auf eben diese
Stelle beruft sich Paul WYSER, wenn er fir die der Freiburger Zeitschrift einzutriu-
mende Freiheit plidiert; vgl. DERS., Zur neuen Serie, 9 (s. Anm. 1).



276 Befragung und Befreiung

versuchen, in ihrer Sprache das zu ergriinden, vorauf die Metapher deu-
tet. Als sokratische oder auch skeptische Philosophie kann sie sich dieser
Aufgabe gar nicht entziehen; denn wird Philosophie als Weg aus Ent-
fremdung verstanden®, darf sie Dogmen mit universalem Anspruch nicht
auf sich beruhen lassen. Sie mul} diese vielmehr als leer erweisen, zum
Beispiel in einer sprachanalytischen Untersuchung; oder aber sie mul3 sie
in neuer, weniger voraussetzungsreicher, d. h. auch ohne Rekurs auf ei-
nen bestimmten geschichtlichen Glauben nachvollziehbarer Weise refor-
mulieren. Soweit ist Habermas zuzustimmen. Zu bedenken bleibt die
Moglichkeit, dal weder der Nachweis der Leere noch auch die Reformu-
lierung gelingen. Das ist nichts AuBlergewohnliches, denn wo es um letz-
te Fragen geht, erfahren wir oft genug, daB3 philosophische Reflexion
scheitert. Dann bleibt der Ansto, um nicht zu sagen das Argernis der
Metapher. In jedem Falle n6tigt das hier aufgegriffene theologische Re-
den die Philosophie zur Auseinandersetzung mit sich selbst: Theologie
und Philosophie bringen in solch wechselweiser Auseinandersetzung sich
gegenseitig in ihr Eigenes.

2. Grengen der philosophischen Therapie

Ein anderes Beispiel fiir den herausfordernden und zugleich weiterfiih-
renden Dialog zwischen Theologie und Philosophie, die letztere nicht in
thomistischem Kleide auftretend, liefert uns Knut Wenzel in seinem
Aufsatz «Religiéser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit», erschie-
nen im jingsten Band der Freiburger Zeitschrift.> Im besonderen geht
es um die «Wiederentdeckung der religiésen Reden durch die Philoso-
phie»?. Philosophisches An-Reden gegen die scheinbar unvermeidliche
totalisierende Immanenz ist Gegenstand der Analyse. Von Theodor W.

20 Vgl. unten, Abschnitt «VI. Riickfrage und SchluB».

1 Knut WENZEL, Religiéser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit. Theodor
W. Adorno — Jacques Derrida — Paul Riceeur, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 50 (2003) Heft 1-2, 65-90. — Zur Verdeutlichung von Wenzels Auseinander-
setzung mit Adorno mag ein Zitat aus dessen «Minima Moralia» dienen; es leitet den
letzten Abschnitt ein, der betitelt ist mit «Z u m E n d e»: «Philosophie, wie sie im An-
gesicht der Verzweiflung einzig noch zu verantworten ist, wire der Versuch, alle Dinge
so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlésung aus sich darstellen. Erkenntnis
hat kein Licht, als das von der Erlésung her auf die Welt scheint: alles andere er-
schépft sich in der Nachkonstruktion und bleibt ein Stiick Technik. Perspektiven miif3-
ten hergestellt werden, in denen die Welt dhnlich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse
und Schrinde offenbart, wie sie einmal als bediirftig und entstellt im Messianischen
Lichte daliegen wird.» (Theodor W. ADORNO, Minima Moralia. Reflexionen aus dem
beschidigten Leben. Frankfurt/M. 2002 (in der Originalausstattung von 1951), 480f.

22 Knut WENZEL, Religiéser Diskurs, 65 (s. Anm. 21).



Befragung und Befreiung 277

Adorno, Jacques Derrida und Paul Ricceur stammen die Texte, denen
Wenzel seine Aufmerksamkeit zuwendet. Die Bemihungen der ersten
beiden, dem in der Sprache selbst liegenden Zug zur Verabsolutierung
der Immanenz zu entkommen, werden als aporetisch bzw. als zur
Auflésung jeder Moglichkeit, Transzendenz im Reden aufscheinen zu
lassen, charakterisiert: Mit philosophischer, niherhin hermeneutischer
Kritik macht Wenzel nachvollziehbar, dal philosophisches Reden nicht
einzuholen vermag, was hingegen theologische Reflexion einzubringen
verspricht. Weder Adorno, der unter Verwendung von aus ihrem ur-
spriinglichen Kontext herausgeldsten, religios aufgeladenen Begriffen die
der Immanenz verhaftete Sprache aufzubrechen versucht, noch auch
Derrida, welcher sich eingehend mit den Aussichten und Grenzen der
Negativen Theologie befalit, gelingt eine zufriedenstellende Antwort auf
«die Frage nach der Sprache angesichts des Wortes «Gotbw, d. h. auf «die
Frage nach der Transzendenzfihigkeit der Immanenz»?.

Adornos Darstellungsweise, die Wenzel als aphoristisch und mit der
«Einschmuggelung» religios-theologischer Begriffe gekoppelt charakteri-
siert, dient dazu, den verdinglichenden Diskurs des Alltags aufzuldsen
und in diesem aufscheinen zu lassen, was er sonst verschliet: das ganz
Andere als Grund einer zur Hoffnung gewandelten Verzweiflung in der
totalen und heillosen Immanenz des alternativlosen gegenwirtigen Da-
seins. Doch die Worter wie «Erlosungy», «Auferstehungy, «Bilderverbot»
bleiben trotz der Spuren ihrer Herkunft leer: «Weil aber diese Fremd-
worter nicht «ingedeutscho, diese Illegalen nicht legalisiert, diese religio-
sen Bedeutungspotentiale nicht verlustlos rationalisiert werden kdnnen,
bleibt die Grundlage eines philosophischen Denkens, das sich in die
Freundschaft solcher Fremdlinge begibt, aporetisch.»?*

Mit dieser Analyse gelingt zweierlei: zum einen die theologische Kri-
tik an einem Versuch, auf philosophischem Boden mit bloBer Begriff-
lichkeit das ganz Andere, dem sich die in einem Glauben ruhende Theo-
logie verbunden weil}, als effektiven Durchbruch durch die Immanenz
zur Geltung zu bringen; zum andern und damit unmittelbar verbunden
die Selbstvergewisserung beziiglich des nicht in philosophische Ratio-
nalitit auflésbaren Eigenen der Theologie, das als Grundlage konkreter
Hoffnung in der sonst erdriickenden, weil als grundsitzlich schlecht er-
fahrenen und analysierten Immanenz dient.

Was von Wenzel nicht eigens angesprochen wird, indes zu tberden-

ken bleibt, ist der Riickschlag des Scheiterns der philosophischen An-

2 Ebd., 84.
24 Ebd., 75.



278 Befragung und Befreiung

strengung auf das theologische Reden selbst. Er notigt dazu, dieses Re-
den daraufhin zu tberpriifen, inwiefern es, ohne Rekurs auf einen kon-
kreten, vorbestehenden und geschichtlich geformten Glauben, der Tota-
litit der Immanenz tatsachlich beizukommen vermag. Anders gewendet:
Im Lichte der aporetischen Situation der philosophischen Bewegung ist
theologisches Reden darauf zu befragen, ob es dem ihm inhdrenten An-
spruch auf universale Bedeutung auch wirklich entspricht; ob sich fir
den affirmativen Gehalt, der sich in seinen tragenden Begriffen findet,
generelle Anerkennung gewinnen li3t. Dem Stachel der Philosophie, die
auch noch in der Erfahrung ihres Scheiterns ihr kritisches Potenzial
nicht verliert, vermag es sich nicht zu entziehen: In der Befreiung zu sich
selbst bleibt theologische Reflexion zugleich der Befragung durch die
philosophische Skepsis ausgesetzt, unablésbar und ganz besonders dann,
wenn diese Skepsis sich in ihren eigenen Voraussetzungen und Bedin-
gungen versichert.?

Weiter als bei Adorno fithrt das sorgfiltige Nachforschen bei Ri-
cceur. Dieser erblickt das Kennzeichen poetischer Sprache in deren Fa-
higkeit, neue Welten, damit neue Handlungsmoglichkeiten zu entwerfen
und zu erschliefen. Er traut dieser Sprache die Kraft zu, selber den
Grund umzupfligen, aus dem sie erwichst, also Tradition ebenso wie die
je geschichtliche Situation. Dabei geht es Ricceur nicht um die Uberwin-
dung als Negation der bestehenden Welt. Die Welt, in der wir da sind, ist
unser Geschick, ein Geschick jedoch, das sich bearbeiten, wandeln, han-
delnd in ein Besseres tiberfihren 1i63t. Insofern es dabei um diese Welt,
in der wir uns halten, geht, verbindet sich mit deren Uberwindung zu-
gleich ihre Affirmation als Plattform fir den Ausgriff auf neue Moglich-
keiten. «Bs geht im poetischen Entwurf einer méglichen um die wirkli-
che Welt — als Kritik, als poetische Verklirung, als prosaische Erniichte-
rung wird der Welt ihre Mangelhaftigkeit vorgefiihrt. [ ... ] In dieser poe-
tischen Unruhe kommt eine fundamentale Sorge um die Welt zum Aus-
druck.»?

Der poetischen wird die religiése Sprache verglichen und in ihrer
aufschlieBenden Funktion gleichgestellt. Mit einem wichtigen Unter-
schied: Wo die poetische Sprache Méglichkeiten entwirft, fordert die re-
ligiose Sprache deren Verwirklichung.?” Transzendenz wird hier prak-
tisch dringend. Dem Anspruch nach wird so jene Endlichkeit iiberwun-
den, die allem aus der Ubetlieferung schopfenden Sprechen, auch dem

25 Vgl. dazu Beat SITTER-LIVER, Skepsis und Praxis. Zur Grundlegung der prakti-
schen Philosophie, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 48 (1994) 372-396.

% Knut WENZEL, Religiéser Diskurs, 85f. (s. Anm. 21).

2T Ebd., 87.



Befragung und Befreiung 279

poetischen, anhaftet. Das Ubetlieferte vermag zwar durch eine Neube-
schreibung der Welt frische Bedeutungs- und Handlungsspielrdume ins
Spiel zu bringen. Doch das Material, das die Ubetlieferung hierfiir bereit
stellt, bleibt stets begrenzt, und insofern «ist aber auch jede aus ihr her-
aus ermoglichte Neubeschreibung beschrinkt»®. «Je leidenschaftlicher
der Gedanke gegen sein Bedingtsein sich abdichtet um des Unbedingten
willen, um so bewufitloser, und damit verhingnisvoller, fallt er der Welt
zu»?

Ricceur hingegen traut der Ubetlieferung mehr zu als Adorno oder
auch Derrida, nimlich die Kraft, «was ist, aufzubrechen auf das, was sein
kann und sein soll». Wenn allerdings die sich in der Zeit durchhaltenden
Hoffnungen und Gliicksanspriiche der Menschen eine Zukunft haben
sollen, «wird man von einer weiteren Instanz sprechen miissen», die sich
in der Uberlieferung zur Geltung bringt und «auf die jene Uberlieferung
sich selbst zuriickfiihrt». Im aus der Ubetlieferung schépfenden neuen
Beschreiben der Welt manifestiert sich ein Geschehen, das Ricceur «mit
der Formulierung zusammenfaBt: cnommer Dieu, Gott nennenm?’,

AbschlieBend zeigt Wenzel, in Form einer Reihe von so eindringli-
chen wie aktuellen Fragen, worum es in der heute notwendigen Neube-
schreibung gehen kann. Der religiése Diskurs, der notig wird, gestaltet
sich als Sprache, die letztlich die Wiirde der Welt artikuliert und gegen
das Vergessen dieser Wirde angeht.’® Darauf will ich nicht weiter
eingehen, so wichtig mir sonst dieses Resultat ist. Wohl jedoch soll kurz
erortert werden, was hier geschehen ist: Philosophische Kritik (Wenzel)
fithrt ihrerseits philosophische Bemiithungen (Adorno etc.), sich der ge-
rade in der Sprache verabsolutierten Immanenz entgegen zu stellen, an
ihre Grenzen, wo sie scheitern. Als philosophische verweist sie auf das
Erfordernis eines anderen, erweiterten Diskurses. In diesen werden phi-
losophisch Reflektierende hinein gendtigt, sofern sie gewillt sind, ithrem
Anliegen treu zu bleiben und nicht einfach zu resignieren. Der erwei-
terte, nun theologische Diskurs unterbreitet ein Angebot, das den Fort-
gang des Denkens auf eine mogliche bessere Welt hin offen halt.

Durch die philosophische Auseinandersetzung mit Grundfragen, in
die uns die Erfahrung unserer auch leidvollen, vom Bésen durchdrunge-
nen Welt dringt, gewinnt damit der theologische Impetus sein Proprium

28 Ebd., 88.
2 Theodor W. ADORNO, Minima Moralia, 481 (s. Anm. 21).

3 Knut WENZEL, Religioser Diskurs, 88 (s. Anm. 21). Wenzel verweist auf Paul
RICEUR, «Gott nennen», in: Bernhard CASPER (Hg.), Gott nennen. Phinomenologi-
sche Zuginge. Freiburg-Miinchen 1981, 45-79.

ST WENZEL, Religi6éser Diskurs, 89f.



280 Befragung und Befreiung

und mit diesem seine Freiheit. Und in seinem Reich gelangt er, wenn
nicht zu Einsichten, so doch zu Entwurfen, deren zunichst formale Re-
levanz fiir das Dasein in und mit unserer Welt auler Zweifel steht. Von
der Philosophie wird er freilich wieder eingeholt und auf seine materielle
Pertinenz befragt. Denn die Redeweise, deren er sich bedient, muf} sich
erneut der kritischen Frage stellen, ob und wie weit ihr Anspruch auf
Universalitit einlésbar ist. Hier gewinnt philosophische Reflexion sich
selber zuriick. Neben vielem wird sie priifen, wie tragfihig die Uberliefe-
rung, aus welcher der theologische Diskurs sich legitimiert, nun in der
Tat ist. Das Wechselspiel von Befragung und Befreiung nimmt kein
Ende, weil jeder theologische Diskurs in Verankerung, Begriindung und
Dutrchfithrung als geschichtlicher seinerseits endliche, beschrinkte, der
Kritik bediirftige Anstrengung bleibt. Die Philosophie verdankt ihm zu-
mindest, dal} er auf der GewiBheit einer Moglichkeit beharrt, welche sich
ihr verschlieSt. So gesehen, liegt in offener, selbstreflexiver, dem gegen-
wartigen Stand von Wissen und Koénnen verbundener Theologie zwar
nicht die Erméglichung der Philosophie, doch aber gewi3 deren nach-
haltige Ermunterung.

V1. Riickfrage und Schluff

Spitestens hier ist zu fragen, welches Verstindnis von Philosophie die
angestellten Uberlegungen leitet. Dieses Verstindnis zu explizieren und
zugleich durch Argumente zu stiitzen, mif3te den Rahmen dieser Skizze
sprengen. Bei einer kurzen Erlauterung muf3 ich es bewenden lassen.

Ich bediene mich hierzu einer einprigsamen Darstellung von Pierre
Hadots «Exetcices spirituels et philosophie antique», die Ruedi Imbach
vor zwanzig Jahren in der Freiburger Zeitschrift ver6ffentlicht hat. Ha-
dot — und mit ihm Imbach — legen die grofle antike Philosophie — unter
Ausschlul von Aristoteles — als «geistliche Ubungen» aus, welche das
Ziel verfolgen, Philosophierende aus der Entfremdung — diese verstan-
den, lese ich recht, als Verharren im Gingigen und Trendigen — zu au-
thentischer Existenz zu fithren. Ein praktisches, nicht ein theoretisches
Interesse bildet also den Grund, aus dem philosophische Reflexion er-
wichst — nicht anders als bei Adorno und bei Ricceur in der Auslegung
von Knut Wenzel. Philosophie legt den Weg frei zu einer Umkehr, wel-
che den Menschen als Ganzen beansprucht: «Aufgabe der Philosophie ist
die Befreiung von der Entfremdung durch eine in geistlicher Praxis stets
neu zu vollziechenden Bekehrung, die den Menschen neu und anders zu



Befragung und Befreiung 281

leben lehrt.»*? So paraphrasiert Imbach, zustimmend, eine Kernaussage
von Hadot. Diese Umkehr impliziert «eine neue Seins- und Lebensweise
des Menschen»®®, verwandt jenem Ziel, dem sich die pyrrhonische Skep-
sis, von Imbach zur Erginzung der Darstellung durch Hadot ausdriick-
lich erortert®, zuneigt. Der Weg der so verstandenen Philosophie kann
keine Gegenstinde aussparen, auch nicht die Religion. Imbach gibt da-
rum zu bedenken, daf} das «Engagement des ganzen Menschen», zu wel-
chem dieser Weg nétigt, fiir «das Verhiltnis der Philosophie zur Religion
nicht unproblematisch» sei.’

Dieses knapp skizzierte Philosophieverstindnis teile ich, und so
fiihrte es denn auch meine Ubetlegungen. Allerdings sehe ich nicht, wie
damit das Verhaltnis der Philosophie zur Religion problematisch — und
das heil3t doch, ausgedeutscht, der Religion abtriglich wiirde. «Religion»
als singulare tantum steht generell fiir das Bestreben des Menschen, sich
dessen, was wir formal Transzendenz nennen, zu vergewissern. Dabei ist
nicht des Menschen eigene, die auf ihn selber bezogene, die existentiale
Transzendenz gemeint; im Blick steht vielmehr des Menschen Zuriick-
und Vorausgebundenheit an das Numinose, das ihn ibersteigt, umfafit,
in dem er sich gehalten, in Frage gestellt, herausgefordert und vielleicht
verloren erfihrt. Philosophie vermag die so verstandene Religion nicht in
Frage zu stellen; sie kann sie beachten, auslegen oder ibersehen.

Anders verhilt es sich mit den konkreten Ausformungen von Reli-
gion. Diese Formen, wenn sie erstarren, bilden in der Tat ein Stiick jener
Entfremdung, jener heillosen Immanenz Adornos, welcher sich philoso-
phische Reflexion entgegenstellt, um sie durch therapeutische Kritik ent-
weder aufzulésen oder gleichsam zur Besinnung zu bringen. Indem sie
so den Menschen zu sich selber befreit, schafft sie auch der Religion
neuen Raum; sie klirt die geschichtlichen Ausprigungen von Religion
auf und leitet sie dadurch in ihr Eigenes. So gibt sie diese Ausprigungen
frei fir die dynamische, suchende Entfaltung in ihrer Zeit. In solch phi-
losophischer Auseinandersetzung, von auflen stoflend oder im eigenen
Wirken religioser Reflexion entwickelt, gewinnt geschichtliche Religion
thren Spielraum, der, von der Philosophie begleitet, dem Menschen einen

32 Ruedi IMBACH, Philosophie als geistliche Ubung. Zu einem Aufsatzband von
Pierre Hadot, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 30 (1983) 179-187,
hier 183. — Der Aufsatz Imbachs betrifft Pierre HADOT: Exercices spirituels et philo-
sophie antique, Paris: Etudes Augustiniennes, 1981. Als Beleg fir seine Paraphrase ver-
weist Imbach auf die Seiten 48, 50 und 56 von Hadots Aufsatzsammlung.

3 Ebd., 183.

* Ebd., 184f.

3 Ebd., 183.



282 Befragung und Befreiung

Sinnraum erschlieBt, welcher der methodisch-atheistischen Philosophie
unzuginglich bleiben muB, existenziell darum freilich nicht minder be-
deutsam bleibt.

Mit diesen Andeutungen, die selbstredend der Kritik und der Aus-
tihrung bediirfen, will ich schlieBen. Blicke ich auf die — stolzen — Lei-
stungen der Freiburger Zeitschrift zuriick, kénnte ich mir vorstellen, dal3
diese sich des so ausgestalteten Wechselverhiltnisses von Theologie und
Philosophie vermehrt annimmt; dal3 sie, beispielsweise, explizit in die
Auseinandersetzung mit dem philosophischen Atheismus in seinen bei-
den Varianten, der substantiellen wie der methodischen, eintritt. Insge-
samt aber darf man ihr von Herzen wiinschen, sie mége energisch und
standhaft bleiben, wozu sie in den vielen Jahren geworden ist und was
sie auszeichnet: eine weit offene und lebendige Plattform, auf welcher
Philosophie und Theologie gleichermalen herausgefordert und damit zu
kreativer, vielfaltiger Entfaltung gefiihrt werden. Zu diesem Wunsch ge-
sellt sich ein zweiter: die Freiburger Zeitschrift mége auch weiterhin die
tat- und finanzkriftige Unterstiitzung der Universitit genieflen und,
sollte das notig werden, ebenso des Ordinis praedicatorum. Dessen nim-
lich bedarf sie, um aus der Mitte und dem weiten Umfeld der Alma ma-
ter friburgensis ihren originellen und unverzichtbaren Beitrag zur allge-
meinen Suche nach Wahrheit und Sinn beisteuern und so ihrer Mutter zu
besonderem Strahlen verhelfen zu kénnen.



	Vom "Commersbuch" zur Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie : Erfahrungen eines Theologen

