
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Artikel: Vom "Commersbuch" zur Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie : Erfahrungen eines Theologen

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Hermann Pesch

Vom «Commersbuch» zur Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie

Erfahrungen eines Theologen

Wenn in alten Zeiten, als Studienräte und Gymnasialprofessoren noch
absolute Respektspersonen waren, ein zur «Reife» gediehener Jahrgang
die «Reifeprüfung», das Abitur bestanden hatte, feierte man hinterher ein

Fest, das man «Commers» nannte. Dazu verfaßte man eine Festschrift, in
der nun, da nichts mehr «passieren» konnte, aller Ärger, Frust, alles
Leiden, aber auch alles Vergnügen, das man mit den «Paukern» gehabt hatte,
sich in satirischen Kommentaren, Gedichten, Anekdoten endud. Dem
Anlaß entsprechend hieß dieses Buch denn auch das «Commersbuch».
Diese Sitte hielt sich noch bis weit in die Nachkriegszeit. Der «Commers»
wandelte seinen Stil im Zuge der «demokratischer» werdenden Schule,
das «Commersbuch» blieb.

Was Wunder, daß das 1886 von dem Prälaten und Päpstlichen Pro-
tonotar Dr. theol. Dr. iur.utr. Ernst Commer gegründete Jahrbuch für
Philosophie und spekulative Theologie, kurz: das «Commersche Jahrbuch» uns
Studenten der 50er Jahre als das «Commersbuch» bekannt gemacht wurde.

Die Gründung des Vorkämpfers für die thomistische Neuscholastik
— den es seit der Mitte der 1870er Jahre nie länger als vier Jahre in einer
Position hielt, bis zur Dogmatik-Professur in Wien immerhin von 1900—

1911 — hieß seit 1914 Divus Thomas. Vom «Commersbuch» haben wir
kaum noch etwas gelesen. Umso mehr aber vom 1923 neu startenden
und bald berühmt werdenden Divus Thomas. Er durfte einfach so heis-
sen. Ein anderer Divus Thomas, der von Piacenza, sogar noch vor dem

unseren gegründet — nämlich 1880 —, aber zeitweilig eingestellt und erst
1924 zu neuem Leben erweckt, erforderte bei Zitaten und Verweisen den
Zusatz eines (P): DThfP).

Die definitive Anbindung des DTh an die Fakultät in Fribourg, nach
den neun Jahrgängen von 1914—1922, war natürlich kein Wunder.
Fribourg war eine, wenn nicht die Hochburg des Schweizer Katholizismus.
Die Fakultät war zudem fest in dominikanischer Hand (wie Innsbruck in
jesuitischer), also auf natürliche Weise eine Hochburg des deutschspra-



256 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

chigen Thomismus. Es gab aber auch einen handfesten anderen Grund:
die wirtschaftlichen Verhältnisse und die Währungssicherheit der Schweiz
— in Deutschland war 1923 das Jahr der Hyperinflation. Verlegung in die
Schweiz —, mir klingt das etwas vertraut in den Ohren! Und schließlich:
die Internationalität. Die Ausrichtung auf den deutschsprachigen Raum
sollte bleiben — und tatsächlich war und blieb der DTh die einzige
deutschsprachige thomistische Fachzeitschrift. Aber das Vorwort von
1923 verspricht auch französische und lateinische Artikel. Es wurden
jedoch ganz wenige; wenn ich nichts übersehen habe, waren es all die

Jahre zusammen ingesamt jeweils um die zehn französische und lateinische.

Wichtiger als dies aber ist 1923 die programmatische Ankündigung
der Ziele der Zeitschrift im Vorwort von Gallus Manser, dessen

Originalton aufs erste Lesen zu erkennen ist. Nach einer Hommage an den
Gründer Protonotar Commer, diesen «Haudegen des Thomismus» (4),
der die Fahne des Thomismus in «schwersten Geisteskämpfen» unter
Leo XIII., Pius X. und Benedikt XV. hochgehalten habe, erklärt der
Herausgeber Gallus Manser zusammen mit seinem Mitherausgeber Gallus

Häfele, Ziel der Zeitschrift sei ein «franker, unverfälschter Thomismus

mit vorherrschend spekulativer Behandlung und Erfassung desselben»

(5). Trotzdem wolle man gemäß der Regel der sana ratio moderne
Philosophie und Naturwissenschaften integrieren, «wo das möglich ist»,
«nach dem Vorbild dessen, der dasselbe im 13. Jahrhundert meisterhaft
zustande gebracht» habe. Und schließlich solle auch eine «historisch-kritische

Behandlung scholastischer Probleme» ihren Platz in der Zeitschrift
haben. Denn «Thomas hat eine objektive Geschichtsschreibung nicht zu
fürchten» (ebd.). Die historische Methode allein genüge zwar nicht, aber
sie sei eine notwendige «Ergänzung» der spekulativen Erschließung des

Thomismus.
Solche selbstbewußten, von keinem Zweifel angefochtenen Töne

konnte man sich erlauben, weil solcher spekulativer Thomismus ja die

Thomas-Enzyklika Aeterni Patris von 1879 (vgl. DH 3135—3140), die
ersten Bände der 1882 gestarteten Editio Eeonina, die von der römischen
Studienkongregation im Juli 1914 veröffentlichten «24 approbierten Thesen»

zur thomistischen Philosophie (DH 3601—3624) und die auf die
Thomaslehre verpflichtenden Canones des neuen CIC von 1917 im Rük-
ken hatte, wozu sich im selben Jahr 1923 noch die Enzyklika Studiorum
ducem (vgl. DH 3665—3667) anfügte. So bekundet denn das Vorwort,
über allem stehe die Treue zum Lehramt. Ein großes Lob wird Leo XIII.
gesungen, der Jubel über can. 1365f CIC kennt keine Grenzen. «Die Päpste

kommen und gehen, das Papsttum bleibt bestehen» (ebd.) Deshalb
steht allem voran ein Foto von Papst Pius XI. und ein Preisgedicht auf



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 257

ihn, verfaßt von dem Benediktinermönch Maurus Carnot aus der Abtei
Disentis, das ich Ihnen nicht vorenthalten möchte:

Wenn oft im Siegeswahn Sophisten kamen
Und prahlten: «Eure Kirche liegt zerstört,
Auf der Ruine glänzen unsre Namen
Und Eure Macht beim Volk hat aufgehört» —

Nein, nicht das Bild, sie trafen nur den Rahmen;
Sie haben nur den kurzen Tag betört:
Denn immer hat, als dunkler ward die Nacht,
Der Menschheit eine Hand das Licht gebracht.

Du hast es, Heil'ger Vater, selbst erfahren,
Da Du in Mailand warst im Büchersaal,
Da Du vom Schweizerberg, dem wunderbaren,
Aus Gottesnähe schautest in das Tal:
Die wahre Wissenschaft stirbt nicht an Jahren
Und nicht in Wolken stirbt der Sonnenstrahl!
Vom Herrn zum höchsten Wächter nun bestellt
Schaust Du noch heller und erhellst die Welt.

So gib den Blättern Deinen Vatersegen,
Sie sind nach Thomas, den Du liebst, genannt;
Ihr Führer war auf ihren ersten Wegen
Der Kirche treuer Sohn am Donaustrand [Anspielung auf Commer! O.H.P.];
In alter Treu als neue Wächter legen
Wir jedes Blatt in Deine Vaterhand.
Und unser Eidschwur wird zur Huldigung:
Im Elften Pius wird Sankt Thomas jung!

Ich habe mir in den letzten Wochen das Vergnügen genehmigt, sämtliche
Bände des Divus Thomas durchzusehen und nach bestimmten Gesichtspunkten

Eindrücke zu notieren und Erfahrungen zu erinnern.
Erste Erfahrung. Ich begegne den großen Namen, die für meine Lehrer

die deutschsprachigen Champions der thomistischen Tradition
waren: Gallus Manser, Joseph Gredt, Reginald Schultes, Anselm Rohner,
Alexander Horvath (seit 1934 anstelle von Manser mit Häfele Herausgeber),

Jacobus (Santiago) M. Ramirez (dieser natürlich auf lateinisch),
seltsamerweise nur selten und nur als Rezensent Dominikus M. Prümmer,
der doch seit 1908 in Fribourg Professor der Moraltheologie war. Ich
treffe also sozusagen auf die Großväter meiner eigenen «thomistischen
Sozialisation». Im weiteren Verlauf begegnen auch die Namen der
Dozenten am Generalstudium der deutschen Dominikaner in Walberberg
(seit 1934), die nicht nur teilweise noch meine Lehrer waren, sondern
teilweise auch Professoren in Fribourg wurden: Hieronymus Wilms,
Laurentius Siemer, Adolf Hoffmann, Hermenegild Braun, Arthur Fridolin
Utz, Eberhard Welty. Beginn und Fortgang der Deutschen Thomas-Aus-



258 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

gäbe (seit 1933) werden mit Hochachtung gewürdigt, und ahnungsvoll
wird zu Band 1 angemerkt: «... eine nicht leichte Aufgabe für den Leser»

(13 [1935] 85—97). Wem sagt man das — angesichts der wechselvollen
Geschichte und auch der Zielsetzungen der allmählich doch noch zum
Ende kommenden Deutschen Thomas-Ausgabe! Die großen französischen

Namen der Zeit fehlen natürlich - die hatten ja ihre «Revue
thomiste». Andererseits kommen auch nicht selten Jesuiten zu Wort — es

gibt also keine alten Berührungsängste mehr, mit einer Ausnahme: In der
Kontroverse um Johann Baptist Stufler und seine thomaskritische Lehre
von concursus divinus und von der praedeterminatio phjsica — die über Henri
Bouillard und Max Seckler noch Fernwirkungen bis in die 60er Jahre
hatte1 — gibt es keine Gnade.

Zweite Erfahrung. In deutlich überwiegender Zahl der Beiträge widmet

sich der DTh philosophischen Themen aus thomistischer Sicht. Und
zwar zentralen Themen, von der Erkenntnistheorie bis zur Metaphysik,
von der Naturphilosophie bis zur philosophischen Anthropologie, von
der philosophischen Ethik (Naturrecht!) bis zur Religionspflicht, von der
Sprachphilosophie bis zum Gottesbeweis. An der Spitze der Champions
stehen der Benediktiner Josef Gredt, tätig am Anselmianum in Rom, mit
dessen Elementa philosophiae ariostotelico-thomisticae (2 Bände, 1899—1901;

Freiburg i.Br. 121958) wir Studenten der 50er Jahre noch gequält wurden,
und natürlich der Dominikaner Gallus Manser, dessen Klassiker «Das
Wesen des Thomismus» zuerst als eine mehrjährige ausführliche Artikelfolge

im DTh erschien. Zum Verhältnis zwischen Philosophie und Theologie

werden wir aus berufenerem Munde noch Genaueres hören. Mir als

Theologen aber sei erlaubt, zwei Details zu vermerken. Das erste ist die
erstaunliche große Offenheit für das Gespräch mit moderner Philosophie

und den Naturwissenschaften (Geologie, Biologie, Physik, Psychologie).

Diese Offenheit aber ist keine Selbstbefragung. Vielmehr reflektiert

man auf die unterschiedlichen Methoden in Naturphilosophie und
Naturwissenschaften und kann dann gelassen von der Gültigkeit des
Thomismus ausgehen und Vereinbarkeit zugestehen: Die Philosophie kann
«ruhig zusehen» (Gredt, 1 [1923] 287f.). — Das zweite Detail: Wo
wirklicher Widerspruch auftritt, gibt es kein Pardon. Da wird — und das sollte
noch länger andauern — die thomistische und die aktuell geltende kirchliche

Lehre zum Maßstab dessen, was die Naturwissenschaften und die

Philosophie herausfinden dürfen. Zum Beispiel, wenn im Interesse der

1

Vgl. BOUILLARD, Henri, Conversion et grâce chez saint Thomas d'Aquin. Paris
1944; SECKLER, Max, Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin. Mainz
1961.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 259

Erbsündenlehre und im Anschluß an Thomas das Alter der Menschheit
als sekundäres Objekt der Offenbarung gegen die Evolutionstheorien
verteidigt wird (so Jakob M. Schneider, 5 [1927] 295—326). Oder wenn
dargetan wird, daß logisch der Begriff der Akzidenz nur den ontolo-
gischen Anspruch impliziert, in einem Subjekt zu sein, was aber ein faktisches

subjektloses Sein nicht ausschließt. Im Klartext: Die Transsubstan-
tiationslehre ist nicht, wie schon seit dem Spätmittelalter eingewandt
wird, ein philosophischer Unsinn (Petrus Sedlmayr, 12 [1934] 315—326).
Zu schweigen von der Auseinandersetzung mit und um Albert Mitterer
und seine damals schockhaft wirkenden kritischen Einlassungen zur
Zeugung der Organismen nach Thomas (ab 1934). Da tut es wohl, 1943

zu lesen, daß Gaülei doch Recht hatte. Die Thomisten freilich werden
insoweit exkulpiert, als damals nicht die — weiterhin gültig bleibende! —

thomistische Naturphilosophie für die Verurteilung Galileis ausschlaggebend

war. Allerdings müßten die Thomisten angesichts dieser Vorgänge
lernen, die Vermischung von Glaube und Wissen(schaft) aufzulösen
(Paul Wyser, 21 [1943] 412-422).

Dritte Erfahrung-. Verglichen mit den philosophischen Themen sind
die theologischen Themen nicht nur in der Minderzahl, sondern, mit
Verlaub, auch von ungleich geringerem Gewicht. Natürlich führen eine
Reihe von Beiträgen, zunehmend in den 30er Jahren, in die Mitte der
Glaubenslehre: Trinität und Einwohnung Gottes, Gottebenbildlichkeit,
Gnade, Caritas, Rechts- und/oder Liebeskirche, Taufgnade und Eucharistie,

Sakramentalität der Ehe, eine Artikelfolge über das Christusbild bei
Thomas, Sünde und Sündenvergebung, Glaubensbegriff bei Thomas.
Der vielleicht wichtigste Beitrag — weil er charakteristisch einen damaligen

status quaestionis spiegelt und zukünftige Probleme vorahnen läßt —

ist ein Beitrag über die Verantwortlichkeit des Glaubensabfalls eines
Katholiken gemäß dem Ersten Vatikanischen Konzil: Es kann keinen
schuldlosen Glaubensabfall geben, der absoluten Glaubenspflicht
entspricht die auch subjektive absolute Verantwortlichkeit (Gottfried Pün-

tener, 7 [1929] 414—445). Die Fernwirkungen dieser These waren noch
bei der Beratung des Atheismusabschnittes in der Pastoralkonstition des

Zweiten Vatikanischen Konzils zu spüren.2 Aber neben solchen Beiträgen

stehen ausgiebige Aufsätze zu so «wichtigen» Themen wie: das
Wiederaufleben der Verdienste nach der Sündenvergebung, die läßliche
Sünde, Skrupulosität, formale und objektive Heiligkeit, Weihe und Juris-

2 Einige Einzelheiten bei PESCH, Otto Hermann, Das Zweite Vatikanische Konzil.
Vorgeschichte — Verlauf — Ergebnisse — Nachgeschichte. Würzburg 1993, 52001, 343f.;
377f.



260 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

diktion im Bußsakrament, Engel und Mensch bei der Meßfeier, Typen
christlicher Philosophie in Parallele zu den verschieden Ordensidealen,
sowie die weltbewegende Frage nach den Meßapplikationen bei Thomas,
darin besonders die weltbewegende Frage — im Anschluß STh III 79,5;
Suppl 71,12—14 —, ob und wie es einem Christenmenschen/einem Toten
mehr nutzt, wenn für ihn speziell und von einem einzelnen die Messe

«appliziert», Fürbitten dargebracht werden, als wenn dies nur kumulativ
und von allen für alle geschieht (Gebhard Rohner, Regens in Freiburg, 2

[1924] 385—410; 3 [1925] 64—91: die Konsequenzen für den Umgang mit
den Stipendien; 6 [1928] 76—86: Erwiderung an einen «H.H.Kritiker»),

Vierte Erfahrung: Getreu dem Programm von 1923 verzeichnen wir
eine Fülle von historischen Artikeln zu den Vorläufern, Zeitgenossen
und Nachfolgern des hl. Thomas, Anhängern wie Kritikern. Die Beiträge
erreichen quantitativ fast den Umfang der philosophischen und theologischen

Artikel zusammen. Man kann gar nicht aufzählen, welche bekannten

und unbekannten mittelalterlichen Theologen hier vorgestellt werden.

Vermerken wir wiederum nur die Begegnung mit den Großvätern:
Ein beträchtlicher Teil der Beiträge stammt aus der Feder von Autoren,
deren Großwerke hier ihre partielle «Uraufführung» erlebten: Arthur
Michael Landgraf, der Autor der vielbändigen «Dogmengeschichte der
Frühscholastik», und Martin Grabmann, der Autor u. a. der «Geschichte der
scholastischen Methode», der drei Bände «Mittelalterliches Geistesleben»
und «Die Werke des hl. Thomas von Aquin». In den Jahrgang 1932 ist
aus Anlaß der Heiligsprechung Alberts des Großen und seiner Erhebung
zum Kirchenlehrer eine ganze Festschrift mit sechzehn Beiträgen
integriert.

Fünfte Erfahrung. Mit demselben Optimismus, der auch die historischen

Beiträge im Hinblick auf die überragende Gestalt des hl. Thomas
antreibt, werden auch eine Fülle anderer aktueller Themen aus Wissenschaft

und Philosophie behandelt, die von Haus aus nichts mit Thomas
zu tun haben. Auffällig ist aber einmal, daß kaum exegetische Beiträge
begegnen und auch nur wenige zu Problemen der praktischen oder
Pastoraltheologie. Erbe des «Commersbuches» mit dem Schwerpunkt auf
der «spekulativen» Theologie? Den heutigen Leser betrübt natürlich
besonders der Ausfall jeglicher ökumenischer Fragestellung. Aber wie sollte
das auch anders sein im Schatten der harschen Enzyklika Mortalium ani-

mos (1928) des «Elften Pius» (vgl. DH 3638)3, in dem ja «Sankt Thomas
jung» ist! In den Jahren 1937—1939 setzt sich ein Studiendirektor Jakob

3 Die harschen Worte der Zurückweisung der ökumenischen Bewegung stehen
nicht in DH.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 261

Fehr aus Appenzell mit dem Offenbarungsbegriff bei Karl Barth auseinander.

Ihm folgt in den Jahren 1944/45 Hans Urs von Balthasar mit
Reflexionen zum Analogieverständnis bei Barth im Vergleich mit der
katholischen Lehre — Vorstudien zu seinem bahnbrechenden Barth-Buch.
Das ist nicht nur Schweizer Patriotismus. Das in den 50er Jahren zaghaft
beginnende ökumenische Gespräch knüpft überhaupt zuerst bei Karl
Barth an. Luther kommt erst später auf die Tagesordnung. In einem Beitrag

über Luthers und Melanchthons «Kampf gegen die Messe» (21 [1943]
63—78), ist ganz klar, wo Rechtgläubigkeit und wo Irrlehre ist.

Man erwartet bei all dem, daß die 1950 erschienene «Introduction à

l'étude de saint Thomas d'Aquin» von M.-D. Chenu geharnischten Protest

auslösen würde. Hier wird ja Thomas von einem überzeugten Tho-
misten dennoch nicht als Höhe- und Scheitelpunkt der Scholastik
zelebriert, sondern als ein Denker im Kontext seiner Zeit, ihrer intellektuellen

Herausforderungen, ihrem Angebot an Quellen und methodischen
Instrumenten — kurzum: als ein Mensch und Christ und Wissenschaftler
aus Fleisch und Blut, und nicht als der Konstrukteur eines überzeitlichen
«Systems». Andernorts ist Chenu tatsächlich eine Relativierung der
Gültigkeit der Philosophie und Theologie des hl. Thomas vorgworfen worden,

und nicht umsonst wurde er ja kurze Zeit später nach Rouen
verbannt, von wo er erst 1957 nach Paris zurückkehren durfte — zu meiner
großen Freude, denn dort konnte ich ihn damals kennen lernen und meine

werdende Übersetzung seiner Introduction mit ihm besprechen.4
Aber die Rezension von Meinrad-St. Morard OP (29 [1951] 224—228) ist
begeistert und rühmt gerade die Würdigung des hl. Thomas «aus der
geistigen und kulturellen Umwelt», in der das Werk des Thomas entstanden
ist und aus der sein «Gehalt und Sinn erst angemessen bewertet» werden

kann.

Es war wie ein Vorspiel zum Neubeginn 1954 als Freiburger Zeitschriftfür
Philosophie und Theologie. Das Satyrspiel über die endgültige Beendigung

4 Vgl. CHENU, M.-D., Was Werk des Hl. Thomas von Aquin (Die Deutsche
Thomas-Ausgabe, 2. Erg.-Band). Graz-Wien-Köln 1960, unverändert 21981. Kleine Ironie
am Rande: Als Ergebnis der Gespräche hat Chenu für die deutsche Übersetzung sachliche

Selbstkorrekturen vorgenommen, besonders zur Frage nach dem Verhältnis der
ursprünglichen Disputationen zu der redigierten Aufteilung in Quästionen und Artikel
in den Quaestiones disputatae\ vgl. in der Übersetzung S. (11) und S. 317—319 mit der
französischen Ausgabe S. 241 f. Die Selbstkorrektur wurde aber nicht in die späteren
Neuauflagen der französischen Ausgabe (1974, 1984) übernommen, so daß es faktisch zu
dieser Frage zweierlei Chenu gibt. Zum Stand der Forschung in dieser Frage vgl. jetzt
TORRELL, Jean-Pierre, Initiation à saint Thomas d'Aquin. Sa personne et son œuvre. Fri-
bourg-Paris 1993, 89—97; 234—238; 293—301; deutsche Übers.: Magister Thomas.
Leben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg i.Br. 1995, 81—87; 178—181; 215—221.



262 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

des Streites mit Piacenza um den Namen Divus Thomas sowie um die dafür

eingehandelte neue Mißverständlichkeit durch den Namen Freiburg
füllt die Hälfte des Herausgeber-Vorwortes von 1954. Wichtiger ist: Die
Namensänderung bedeutet keine Distanzierung vom bisherigen
Programm. Man beachte auch die Reihenfolge: Philosophie und Theologie!
Wir sind noch Jahre vor dem Konzil. Ein Vergleich mit der Scholastik,
der Zeitschrift der Frankfurter Jesuiten, die 1966, nach dem Konzil, ihren
Titel umänderte in Theologie und Thilosophie5, verbietet sich hier. Wichtiger
ist, daß der neue Hauptschriftleiter Paul Wyser — zusammen mit einem

Schriftleitungskollegium, zu dem als Fels der Kontinuität seit ältesten
Divus-Thomas-Zeiten nach wie vor Gallus Häfele zählte — sich zwar
eindeutig zur thomistischen Hardware der Zeitschrift bekannte. Dann aber

folgt der berühmte Satz des hl. Thomas: «Ein Beweisgrund unter Berufung

auf eine Autorität, die sich [nur] auf die menschliche Vernunft
stützt, ist der schwächste» (STh I 1,8 ad 2). Daraus folgert Wyser: «Dies
aber bedeutet selbst einem Thomisten strengster Observanz, daß das

Werk auch eines Thomas, trotz seiner unvergleichlichen philosophischen
und theologischen Autorität, als solches und an und für sich ein menschliches

ist, also bei aller Größe wissenschaftlicher Leistung eben doch ein

zu einer bestimmten Zeit gesetztes und dieser Zeit verhaftetes. Auch es

hat seinen Anteil an Zeitbedingtheit, auch es ist der menschlichen
Begrenztheit, der geschöpflichen Kontingenz unterworfen» (9f.). Unerhörte
Töne, wenn man bedenkt, daß wenige Jahre später beim Konzil ein

Antrag gestellt wurde, die Thilosophie des Thomas wegen ihrer innersten
Verbindung mit den Glaubenswahrheiten als dogmatisches Faktum zu verkünden,

das «außer Diskussion» stehen und von «allen Gläubigen» festzuhalten

sei.6 Aber Wyser kann sich in seinem Plädoyer für einen freiheitlich

fragenden Umgang mit Thomas auf Äußerungen der Päpste Pius'

5 Begründung im Vorwort von 1966: Der Titel «Scholastik» bewirke die Gefahr
und oftmals auch nachweislich das Faktum des Mißverständnisses, es ginge in der
Zeitschrift um eine methodisch und inhaltlich rückwärts gewandte Theologie.

6 Es geht um Kapitel 3 des von der vorbereitenden Kommission für die Studien
und Seminare vorgelegten Schemas für ein Dekret «Über den Gehorsam gegen das

Lehramt der Kirche bei der Vermittlung der theologischen Fächer»; vgl. CAPRILE,
Giovanni, Entstehungsgeschichte und Inhalt der vorbereiteten Schemata. Die
Vorbereitungsorgane des Konzils und ihre Arbeit, in: Das Zweite Vatikanische Konzil. 2LThK,
Erg.-Bände I—III, Freiburg i.Br. 1966—1968, Bd. III, 665—726, hier: 706f.; KOMON-
CHAK, Joseph A., Der Kampf für das Konzil während der Vorbereitung (1960—1962),
in: ALBERIGO, Giuseppe/WlTTSTADT, Klaus (Hgg.), Geschichte des Zweiten
Vatikanischen Konzils, 1959-1965, Bd. I: Die Katholische Kirche auf dem Weg in ein neues
Zeital-ter. Die Ankündigung und Vorbereitung des Zweiten Vatikanischen Konzils
(Januar 1959 bis Oktober 1962). Leuven-Mainz 1997, 189—394: 216f.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 263

XI. und Pius' XII. stützen. Das Konzil weist wenige Jahre später diesen

Absolutheitsanspruch des Thomismus zurück und stellt Thomas «nur»
als das große Vorbild dafür hin, wie «Glaube und Vernunft sich in der
einen Wahrheit treffen» und dazu helfen, «die Heilsgeheimnisse in ihrer
Ganzheit spekulativ tiefer zu durchdringen und ihren Zusammenhang zu
verstehen.»7

Das neue, besser: das erneuerte Programm hat nun tatsächlich vom
ersten Jahrgang an das Gesicht der Zeitschrift verändert. Ich kann nur
noch summarisch einiges andeuten.

Zunächst. Fast entgegen dem Vorwort von Paul Wyser tritt Thomas
faktisch zurück. Im Eröffnungsheft 1954 kein Thomas-Artikel! Im ganzen

Jahrgang 1955 nur ein Thomas-Beitrag — wenn man von der erneuten

heftigen Kontroverse um Albert Mitterer absieht, in der auch
Ketzerhüte verteilt werden. Im Schnitt gibt es in der FZPhTh pro Jahrgang
zwischen ein und drei Beiträge zu Thomas, Philosophie und Theologie
zusammengenommen. Auch sind sie, entgegen dem Programm von Gallus

Manser von 1923, meist nicht werkimmanente «spekulative Behandlung

und Erfassung», sondern historisch und sachlich vergleichend: mit
Savonarola, mit Duns Scotus, Dietrich von Freiberg, Siger von Brabant,
Stephan Tempier usw. Charakteristisch: Das Thomas-Jubiläum 1974 füllt
nur ein Heft des Jahrgangs — allerdings eröffnet mit dem gewichtigen
Beitrag von Yves Congar über «Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique».

Zum Vergleich: Der Thomist in Washington widmet Thomas den

ganzen Jahrgang! Gleichzeitig gehen aber die theologiegeschichtlichen
Beiträge zur Scholastik unvermindert im bisherigen Stil weiter, so daß,
wiederum im Kontrast zu 1923, die «kritisch-historische» Methode, die
Thomas «nicht zu fürchten hat» (Manser), alles andere als nur «komplementär»

ist. Man kann gut und gern sagen: Die FZPhTh ist heute zur
Hälfte eine fachmediävistische Zeitschrift mit einem gewissen Schwerpunkt

auf Thomas. Leider ist dem auch die laufende thomistische
Bibliographie zum Opfer gefallen - aber es gab ja noch lange das Bulletin Tho-
miste\

Zugleich aber, und das ist das Zweite, ist die Zeitschrift inzwischen ein
Periodicum für das Gesamtgebiet der historischen und systematischen
Theologie. Ausgespart sind nur, von seltenen Ausnahmen abgesehen, die

Pastoraltheologie und die Kanonistik. Dogmatik und Fundamentaltheologie

kommen mit allen zentralen Themen zu Wort. Ein ausufernder
Beitrag, eine veritable Monographie zum Kinder-Limbus und seiner Be-

7 Erklärung über die christliche Erziehung Art.10; Dekret über die Ausbildung der
Priester Art.l 6.



264 Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift

streitung wirkt da wie ein Fremdkörper (Coelestin Zimara, 10 [1963]
385-427; 12 [1965] 53-80; 274-328; 15 [1968] 453-476).8 Jetzt erscheint
auch mit Nachdruck die philosophische und theologische Ethik. Diese
freilich, der Tradition der Zeitschrift getreu, vorwiegend in Grundsatz-
Beiträgen (Autonomie/Heteronomie, Kant und die Folgen,
Normbegründung, Rechtsphilosophie, Naturrecht, Gemeinwohl, feministische
Ethik); doch fehlen inhaltliche Einzelfragen nicht (Ehe-Ethik,
Empfängnisregelung, Schwangerschaftsabbruch, Polygamie, Wirtschaftsethik). Es

begegnen auch mit schöner Regelmäßigkeit exegetische Beiträge — nicht
Fachsimpeleien, sondern biblische Theologie auf der Basis der Exegese.
Charakteristisch: die Diskussion um die Gottesanrede A.bba bei Jesus
(40/41 [1993/94]); erheiternd und bedrückend zugleich der Rückblick
von Herbert Haag auf die Bibelwissenschaft in Fribourg zur Zeit des

Antimodernismus (40 [1993]). Zaghaft dürfen sich die historische
Frauenforschung (Hildegard, Mechtild von Magdeburg) und die beginnende
feministische Theologie zu Wort melden. Selbstverständlich hinterläßt
das Konzil seine Spuren — und verändert Freiburger Autoren!

Deutüch erhöhtes Gewicht bekommen die Probleme der Ökumene
mit historischen wie sachlichen Artikeln — jetzt nicht mehr nur zu Barth,
sondern auch zu Luther (und Thomas), Calvin, Schleiermacher, Tillich,
Bultmann, Bonhoeffer, Moltmann, Pannenberg — und zu dem liebenswürdig

vorgestellten, in Deutschland fast unbekannten führenden
amerikanischen Theologen Gordon Kaufmann. Auch evangelische Autorinnen
und Autoren können hier publizieren. Sogar Karl Barth gibt sich die
Ehre (15 [1968] 161—170, eine Rede vor einer ökumenischen Bischofsbzw.

Kirchenleitungsversammlung). Zu einer besonderen Berücksichtigung

des Luther-Jahres 1983 (500. Geburtstag) hat es aber nicht gereicht:
zwei Beiträge im Jahrgang 1983 (Helmut Steindl, Dorothea Wende-
bourg), einer im Jahrgang 1984 (Helmar Junghans). Die ökumenische
Offenheit dient aber nicht zuletzt betont dem Dialog mit der Orthodoxie:

Genf ist nahe, und das Ökumenische Institut setzt hier bekanntlich
einen besonderen Schwerpunkt.

Mit vollem Einsatz begibt man sich in die Auseinandersetzung mit
der Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts. Hier fehlt niemand von
Rang und Namen: von Kant bis Edith Stein, von Hegel bis Wittgenstein,
von Leibniz bis Adorno, von Fichte bis Levinas und Derrida und vielen,
vielen anderen.

8 Die Artikelfolge blieb unvollendet, weil der Autor verstarb; vgl. den Nachruf
nach der letzten Folge.



Vom «Commersbuch» zur Freiburger Zeitschrift 265

Sehr förderlich ist, daß man aus dem alten DTh auch die Methode
von Rede und Gegenrede beibehalten hat, also auch literarischen
Diskussionen Raum gibt. Dem dienen die vom Rezensionsteil abgehobene
ausführliche Besprechungen wichtiger Veröffentlichungen.

Und nicht zuletzt hat sich die Internationalität verstärkt. Etwa ein
Drittel der Beiträge sind jetzt französisch. Nur noch selten begegnen
anfangs noch lateinische Beiträge, gelegentlich jetzt aber italienische und,
vergleichsweise selten, englische. Die Methode, Doppelhefte zu gestalten,

erlaubt es auch, gelegentlich einmal etwas überlange Beiträge zu
publizieren.

Bei aller neuen Offenheit aber, scheint mir, hinterläßt das Erbe des

selbstbwußten Neuthomismus seine Spuren: Es sorgt für Augenmaß,
verhindert bloße theologische Moden, gewährleistet solide Maßstäbe der
Argumentation. Ein besonders schönes Beispiel ist im Jahrgang 1997 der

Beitrag über das Apostolische Schreiben zur Frauenordination Sacerdota-

lis ordinatio: genaueste Analyse und klare Aufforderung zum loyalen
Gehorsam, aber Zurückweisung aller Versuche, auch noch dem Kommentar
der Glaubenskongregation die gleiche Verbindlichkeit zuzuerkenmnen.

Ich breche fast gewaltsam mein Lob ab! Die FZPhTh kann mit Dank
und Stolz auf ein halbes Jahrhundert ihrer Geschichte zurückblicken. Sie

ist heute eine der renommierten, mehrsprachigen und darum international

beachteten theologischen Fachzeitschriften. Dabei haben sich die
beiden Vorgänger-Organe, das «Commersbuch» und der Divus Thomas,
mit jeweils ihrer Eigenart als nach wie vor fruchtbarer Boden erwiesen.
Nach wie vor ist es ratsam, einen Beitrag zur Philosophie und Theologie
des hl. Thomas und seinem historischen Kontext in der FZPhTh zu
veröffentlichen, wenn man wünscht, daß er international beachtet wird:
unstreitig ein Erbe des DTh. Die Internationalität zugleich mit der vorrangigen

Ausrichtung auf den deutschen Sprachraum sichert dem Deutschen

seinen Platz als Wissenschaftssprache jedenfalls im Bereich der
Geisteswissenschaften — wo man in den Naturwissenschaften längst
kapituliert hat und auf Englisch publizieren muß, wenn man international
gelesen zu werden wünscht. Im Verein mit dem Deutschen bleibt aber

zugleich auch das Französische präsent, das ja ebenso als Wissenschaftssprache

gefährdet ist. Ein rein französisches Periodicum etwa ist da im
Nachteil. Zugleich ist die Zeitschrift offen für alle aktuellen Probleme in
Kirche und Theologie, von der Exegese bis zur Ökumene.

So kann man also abschließend nur sagen: Es ist sehr gut, daß es die

Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie gibt. In diesem Sinne: Auf
das nächste Halbjahrhundert!



Beat Sitter-Liver

Befragung und Befreiung
Philosophie und Theologie in einer Zeitschrift

Zum 50. Geburtstag der

Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie

I. Vorbemerkungen und Veitfragen

Der Standpunkt und die Blickweise, welche die folgenden Überlegungen
leiten, bedürfen vorweg einer kurzen Klärung. Nicht die Geschichte des

«Jahrbuchs für Philosophie und spekulative Theologie» dient als Bezugspunkt.

Die Kenntnis dieser Geschichte wird in der Fassung, die ihr Paul

Wyser, der erste Herausgeber der IV. Serie des Jahrbuchs 1954, verliehen
hat1 (FZPhTh 1 [1954] Heft 1, 3—16), als bekannt vorausgesetzt. Unsere
Leitfragen sind anderer Art. Ein systematisches und ein existenzielles
Interesse liegen ihnen zu Grunde. Sie lauten wie folgt: Was kann es im
Rahmen der aktuellen kulturgeschichtlichen Situation mit ihrem
weltanschaulichen Pluralismus (den substanziellen Atheismus eingeschlossen)
bedeuten, wenn eine wissenschaftliche Zeitschrift in ihrem Namen
Philosophie und Theologie zugleich aufführt? Welchen Erwartungen sieht
sich diese Zeitschrift gegenüber? Wo liegt das Eigentümliche, damit die
Chancen, die durch die Verbindung von zwei anscheinend selbständigen
und unterschiedlich ausgerichteten Vorstellungs- und Denkweisen eröffnet

werden und aus denen der Sinn und damit die Berechtigung des

Organs erwachsen? Fragen läßt sich überdies, ob in der Verknüpfung der
beiden Disziplinen die eine die andere überschatte, auflöse, oder ob
umgekehrt — und für eben diese These möchte ich argumentieren — die

Auseinandersetzung zwischen beiden die eine wie die andere darin fördere,
sich ihrer besonderen Anliegen und Funktionen deutlicher klar zu werden

und dadurch die ihr je eigene Freiheit zu gewinnen.
Sodann ist zu beachten, daß im Folgenden von philosophischer,

nicht von theologischer Warte aus gefragt, untersucht und argumentiert

1 Paul WYSER, Zur neuen Serie unserer Zeitschrift, in: Freiburger Zeitschrift für Phi-
losophie und Theologie 1 (1954) Heft 1, 3—16.



Befragung und Befreiung 267

wird. Diese Einschränkung schließt nicht aus, auf theologisches Denken
mit Achtung und mit der Hoffnung auf substanziellen Gewinn zuzugehen.

Schließlich soll es nicht darum gehen, die Funktion und, aus dieser

hergeleitet, die Bedeutung wissenschaftlicher Zeitschriften im einzelnen
darzulegen. Wir wissen alle aus eigener Erfahrung, was Paul Wyser
seinerzeit prägnant formulierte, nämlich daß eine «wissenschaftliche
Zeitschrift [...] das wichtigste Organ der Wissenschaft im Werden» ist.2 Über
die Auszeichnung im Singular mag man heute, angesichts der neuen
Kommunikationsmittel, über welche die Gemeinschaft der Forschenden
verfügt, diskutieren; in ihren kreativen, informativen, anstachelnden, im
allgemeinen zu rascher Auseinandersetzung und zur Beschränkung auf
Wesentliches nötigenden Leistungen ganz vorne im Feld der Forschung
hingegen lassen sich Zeitschriften nicht ersetzen. Das gilt, zumindest wo
es um Abhandlungen und um Berichte geht, auch für ihre gedruckte
Form. Bei einem Text zu verweilen, auf ihn auch nach längerem Unterbruch

jederzeit rasch zurück zu kommen, ihn zu annotieren, all das wird
durch den gedruckten Band so sehr erleichtert, daß man sich, was nur in
elektronischer Form vorliegt, in der Regel ohnehin ausdruckt. Und wie
wichtig sind die Anregungen und Entdeckungen, die sich oft genug
ergeben, wenn man den neuen Band einer Zeitschrift ein erstes Mal
durchblättert! Rasch auch erlaubt er, dank der Berichte, Rezensionen und
Mitteilungen, einen Überblick über den Teil der Forschungslandschaft,
welchen das Organ spiegelt — eine Hilfe, die man nicht missen möchte.
Daß darum die Förderung von Zeitschriften, ganz besonders auf dem
Gebiete der Geistes- und Sozialwissenschaften, zu den wichtigsten
wissenschaftspolitischen Pflichten der zuständigen Instanzen, darunter der
Universitäten, zählt, läßt sich vernünftig nicht bestreiten. Doch genug
davon; ich trage Eulen nach Athen.

II. Zur Kopula im Namen der Zeitschrift

Für den nächsten Schritt bedienen wir uns einer Konstruktion. Wir
setzen eine in der Philosophie sonst bewanderte Person voraus, welche mit
der Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie nicht vertraut ist, auch
die seit dem Aufkommen des Christentums unausgesetzten Bemühungen
um Vermittlung von Philosophie und christlicher Religion nicht sonderlich

beachtet. Diese Person mag, betrachtet sie den Zeitschriftennamen,
stutzen. Die geographische Verortung wird sie nicht lange beschäftigen;

2 Paul WYSER, Zur neuen Serie, 14 (s. Anm. 1).



268 Befragung und Befreiung

diese Gepflogenheit ist ihr geläufig. Doch das Nebeneinander von
Philosophie und Theologie wird sie seltsam anmuten.3 Sie kennt Zeitschriften
wie jene für philosophische Forschung, die ein «Gesamtbild der
philosophischen Forschung und Entwicklung»4 (Schischkoff, ZphF IV [1949] 3)
vermitteln wollen; oder Publikationen, welche einzelnen Denkern
gewidmet sind, Probleme oder Methoden in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit

rücken; dann andere Organe, die einzelne philosophische
Disziplinen, etwa die Ethik, auf andere Wissenschafts- und Praxisbereiche,
hier beispielsweise Medizin und Wirtschaft, anwenden — und so fort. Welche

Erwartungen weckt hingegen ein Titel, der unterschiedliche Vorstel-
lungs- und Denkweisen offensichtlich gleichberechtigt verbindet? Welche

Einschätzungen schließen sich an diese Erwartungen? Ich sehe, ohne

Vollständigkeit zu beanspruchen, vier Möglichkeiten:
7. Die Zeitschrift öffnet sich beiden Disziplinen, ohne diese

ausdrücklich aufeinander zu beziehen. — Ein solches Produkt ist überflüssig;
zwei getrennte Organe wären zweckmäßiger.

2. Die Erinnerung an die als ancilla theologiae ausgegebene Philosophie

läßt an Instrumentalisierung der letzteren denken. Eine diesem Ziel
gewidmete Zeitschrift bliebe heute einem sehr speziellen Kreis
zugedacht, wäre kaum von allgemeinem Interesse und auch wissenschaftspolitisch,

d. h. im Zusammenhang mit dem Einsatz öffentlicher Mittel,
nicht beachtenswert.

3. Die Zeitschrift verschreibt sich der philosophischen Untersuchung

theologischen Redens. Angesichts der kulturellen Bedeutung der

Theologie, vor allem auch ihres universalen und zugleich normativen
Anspruchs, dürfte ein derartiges Organ erhebliches Interesse finden. Vor
allem dann, wenn es analytische, dekonstruktive ebenso wie unterstützende

Beiträge aufnimmt.
4. Die Kopula «und» zwischen Philosophie und Theologie läßt mehr

erwarten. Bei der vierten Möglichkeit durchdringen sich die beiden Vor-
stellungs- und Denkweisen. Sie verbinden wechselseitige historische und
systematische Analysen; unter Anwendung ihrer spezifischen
Instrumente, erinnern sie sich gegenseitig an ihre jeweiligen Geschichten; sie

untersuchen einander kritisch, auflösend, begründet zurechtweisend,
aber auch auseinander schöpfend, gewinnend. Bei all dem bleiben sie als

als zwar Unterschiedene in einem gemeinsamen Bestreben vereint: nämlich

tragfähige, rational ausgewiesene Antworten auf Grundfragen

3 Dies jedenfalls dann, wenn sie nicht schon auf die im Herder Verlag unter dem
Namen Theologie und Philosophie erscheinende Zeitschrift gestoßen sein sollte.

4 Georgi SCHISCHKOFF, Nach drei Jahren «Zeitschrift für philosophische
Forschung», in: Ebd. IV (1949) Heft 1, 3.



Befragung und Befreiung 269

menschlichen Daseins zu finden. - Diese vierte Möglichkeit, in der es

nicht in erster Linie um die Fixierung von Gehalten und Positionen geht,
ist offensichtlich von allgemeinem, insbesondere auch von interkulturellem

Interesse. Sie verdient nachhaltige Unterstützung, gerade auch der
öffentlichen Hand. Diese Bewertung bedarf der Begründung. Ich werde
diese zunächst in grundsätzlicher Weise zu liefern suchen, um danach
anhand von Beispielen mehr Formen und Farbe in die Skizze zu bringen.

III. Zu den vier Möglichkeiten, die Kopula interpretieren

Auf die erste Möglichkeit brauchen wir nicht zurück zu kommen; ihre
Entbehrlichkeit dürfte unstrittig sein. Das wird auch für die zweite
Möglichkeit zutreffen, legt man genügend Gewicht auf die Voraussetzung der

Instrumentalisierung der Philosophie. Denn diese impliziert die Verengung

vom rückhaltlosen Fragen nach dem Wahren und dem Guten zur
Funktion eines ideologischen Zulieferers. Diese zweite Möglichkeit
zerstört die Philosophie als eine hervorragende Möglichkeit menschlicher
Existenz; insofern ist sie inhuman und zu verwerfen.

Exkurs: Zum Status der Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie

Das Thema ist heikel, gerade auch mit Blick auf die Entstehung der
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie. Denn nicht anders als

ihre Vorgänger, das anfängliche Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

sowie der Divus Thomas, soll sie, so lesen wir 1954, «Organ thomisti-
scher Philosophie» bleiben, «ein Organ für die Schule des Hl. Thomas»5,
welches jene Philosophie vertritt, «die Pius XII <hanc nostram philosophiam

in ecclesia receptam ac agnitam> nennt»6. Das läßt sich beim besten Willen

nicht anders lesen als so, daß die philosophische Arbeit der Zeitschrift
in einen Rahmen gefaßt wird, mit welchem eine selber geschichtliche
Institution die zulässigen Grundgehalte philosophischer Reflexion überhaupt
definiert. Eine derartige Definition scheint nur dem Zweck dienen zu können,

die Philosophie einer bestimmten, ihrerseits geschichtlichen Theologie
dienstbar zu machen. Sie implizierte also eben jene als inhuman kritisierte
Instrumentalisierung der Philosophie.
Dazu ist zweierlei zu sagen: Einmal erinnert der Herausgeber an die
«wesentlichen Unterschiede und Grenzen die zwischen katholischem Glauben

und natürlichem Wissen bestehen.» Ihn leitet die Absicht, unter
Voraussetzung dieser Differenz «dem katholischen Philosophen und Theologen
größte wissenschaftliche Freiheit» zu gewähren — und diese ausdrücklich

5 Paul WYSER, Zur neuen Serie, 3, 12, 14, 15 (s. Anm. 1).
6 Ebd., 11.



270 Befragung und Befreiung

auch für die Zeitschrift einzufordern.7 Diese Freiheit erstreckt sich eo ipso
auf die Auseinandersetzung mit Positionen, welche der «in der Kirche
aufgenommenen und anerkannten Philosophie» zuwider laufen — ein Prozeß,
der seit den Anfängen der Geschichte des Christentums im Gange ist.
Darum auch ist der aufgeschlossene «Kontakt mit den Problemen der
Gegenwart und mit den wahren Errungenschaften der modernen Wissenschaft»

Programm.8
Zum andern läßt ein Blick auf das Leben der Zeitschrift seit jenem Vorwort
des Herausgebers erkennen, daß und in welchem Ausmaß diesem

Programm nachgelebt wurde. Ich meine feststellen zu dürfen, daß es der
Freiburger Zeitschrift, übers Ganze gesehen, gelungen ist, die Funktion als

Hort thomistischen Philosophierens mit großer Offenheit für die philosophische

Forschung unterschiedlicher thematischer Zielsetzung und
methodischer Ausrichtung zu vereinen und fruchtbar zu verknüpfen, zum allseitigen

Gewinn.

Die dritte Möglichkeit, die wir erwogen: die Anwendung philosophischer
Standpunkte, Einsichten, Argumente und Methoden auf das Reden von
Gott, verdient unsere Aufmerksamkeit. Sie ist für das Gedeihen der
Theologie insofern unabdinglich, als diese immer geschichtliche Anstrengung

bleibt, den situativen kulturellen Bedingungen, darunter Trends
und Moden, unterworfen. Soll aber das Reden von Gott verständlich
bleiben, muß es aus Vertrautheit mit den Vorstellungs- und Denkweisen
seiner Zeit erfolgen — soweit es nicht ohnehin von diesen gleichsam ab

ovo durchwirkt wird. Doch daß die Wahrnehmung dieser Aufgabe —

ebenso wie der Aufgabe der philosophischen Kritik theologischen
Redens — eines eigenen Organs bedürfte, ist für mich nicht zwingend. Dies
umso weniger, als beiden Aufgaben bei der Verwirklichung der vierten
Möglichkeit erheblich Platz einzuräumen ist.

Wir sind damit bei der vierten Möglichkeit angelangt. Zu ihr Folgendes:

«Alles philosophische Fragen nach dem Wesen von etwas, erfolgt es

nur mit Geduld und Ausdauer, kommt schließlich beim Menschen an.»9

So setzt Peter Fischer in seinen Gedanken zum «Philosophieren über
Technik» in zeitgenössische Worte, was Kant vortrug, als er die drei
Grundfragen der Philosophie «Was kann ich wissen?», «Was soll ich
tun?», «Was darf ich hoffen?» in die eine Frage «Was ist der Mensch?»
zusammenfaßte. Religiöse Selbstvergewisserung gehört zur menschlichen
Existenz, ob sie nun explizit vollzogen oder übersehen und übergangen
werde. Auf die Theologie bezogen, läßt sich dieser Sachverhalt so for-

7 Ebd., lOf.
8 Ebd., 10.
9 Peter FISCHER, Technikphilosophie, Leipzig 1996, 9.



Befragung und Befreiung 271

mulieren: Das Reden von Gott ist Reden des Menschen auch unter der
Annahme, daß Gott selber den Menschen anspricht; denn auch davon
wissen immer wieder nur Menschen zu berichten. Des Menschen
Nachdenken über Gott ist zuletzt Nachdenken immer auch über seine Beziehung

zu dem, was er Gott nennt. In der Theologie geht es, hierin nicht
anders als in der Philosophie, um des Menschen Selbstverständigung, um
Vergewisserung von Sinn auch gerade im Fragen nach den sogenannten
letzten Dingen. So betrachtet, sind es nicht die Grundfragen, ist es
vielmehr die Zugangsweise zu diesen, die Art des Umgangs mit ihnen, welche

die beiden Disziplinen unterscheiden. Mit einer wichtigen Ausnahme:

Zwar zielen beide Bewegungen auf Vergewisserung bezüglich des

Wahren und des Guten, doch mit in Spannung stehenden Voraussetzungen:

Theologie wurzelt in der Gewißheit des Glaubens, Philosophie - und

ganz besonders praktische Philosophie — in der Gewißheit der Aporie,
wenn nicht des Scheiterns. Ist die eine im Grundsätzlichen affirmativ,
bleibt die andere überall zetetisch. Aus eben dieser Differenz erwächst
nun die gegenseitige Herausforderung, die Infragestellung, welche,
Aufrichtigkeit vorausgesetzt, zur Auseinandersetzung nötigt. Gehen wir also
davon aus, daß beide sich zu verständigen, nicht einfach sich zu behaupten

und durchzusetzen suchen. In solcher Begegnung und Herausforderung

läßt sich die reflexive Infragestellung der je eigenen Position nicht
umgehen. Das bedeutet: Philosophie als methodisch-atheistische
Selbstbefragung des Menschen wird auf Transzendenz aufmerksam, während
Theologie sich mit der behaupteten Möglichkeit ihrer Absurdität
konfrontiert sieht. Begegnung, auch wenn sie schließlich nicht zur Verständigung

führt, verlangt Rationalität, zumindest also den Gebrauch einer
Sprache, in welcher der argumentative Bezug auf Gründe, welche für den
Partner in der Debatte nicht nachvollziehbar sind, unzulässig ist.

Wir wissen, daß Kommunikation überhaupt und insbesondere auf
dem hier angesprochenen Felde scheitern kann. Auch dann jedoch leistet
sie die Klärung der eigenen Voraussetzungen, Begriffe, Argumente und
damit der eigenen Position. Die gegenseitige insistente Befragung, führt
sie nicht ins Gemeinsame, befreit wenigstens ins diskursiv geklärte
Eigene, ist mithin in jedem Falle Gewinn. — Angesichts der existenziellen
Bedeutung der verhandelten Gegenstände ist eine wissenschaftliche
Zeitschrift, die sich einer solchen Verbindung von Philosophie und Theologie

verschreibt, nicht einfach von hohem Wert, vielmehr schlicht
unverzichtbar.



272 Befragung und Befreiung

IV. ILeligion als Hort «unaufgebbarer semantischer Gehalte»

Theologie will wohl nie nur bestätigende Rede für die sogenannten Gläubigen

sein; sie wurde und wird immer auch als Aufruf und Anspruch an
die sogenannten Ungläubigen gepflegt. Letztere aber lassen sich in
allgemeiner Weise nur auf dem Boden des methodischen Atheismus ansprechen

— das heißt im Rahmen philosophischer Reflexion, die sich zumindest

an die auch von Hugo Grotius gewählte Perspektive «etiamsi da-

remus non esse Deum»10 hält. Angesichts ihres universalistischen
Anspruchs bedarf Theologie darum notwendig der Philosophie, und zwar
nicht einfach einer bestätigenden philosophischen Theorie, sondern
primär einer in mannigfacher Weise kritisch prüfenden, ja skeptischen
Philosophie. Die Philosophie steht in dieser Funktion nicht als Magd zur
Verfügung, sondern tritt als selbständig urteilende Instanz auf, dann auch
als Lehrerin, die korrigierend dort eingreift, wo Theologie in der
Durchführung ihres Anspruchs und der Verteidigung ihrer Zumutung das Gebot

universell verbindlicher Rationalität, damit auch die Forderung nach
interkultureller Verständigung verfehlt, verletzt oder mißachtet.

Philosophie ihrerseits erfährt sich darauf verwiesen, die sich in der
Geschichte durchhaltenden Grundfragen menschlichen Daseins so zur
Sprache zu bringen, wie es den aktuellen Kulturformen entspricht. Wenn
diese Kulturformen, zu denen heute mehr denn je jene Simplifizierung
zählt, die aus dem generalisierten Verfügungsinteresse und aus dem Streben

nach maximaler Kapitalverwertung resultiert — wenn also aktuelle
Kulturformen die Grundbestimmungen menschlichen Daseins zu verwischen

und zu übertünchen drohen, dann bedarf Philosophie der Erinnerung

und Ermahnung durch Redeweisen, die jene Grundbestimmungen
seit je zum Scheinen bringen. Es sind vorzüglich die Redeweisen der
Religionen, in denen sich abstrakt die Verwiesenheit auf Transzendenz,
aber auch konkret deren existenzielle Erfahrung durchhält. — Insbesondere

praktisches Philosophieren stößt, läßt es sich vom rückhaltlosen,
also skeptischen Nachfragen nicht abhalten, immer wieder an jene Gren-

10 «Et haec quidem locum aliquem haberent, etiamsi daremus, quid sine summo
scelere dari nequit, non esse Deum aut non curari ab eo negotia humana.» In: Hugo
Grotius' De iure belli ac pacis libri très, Prol. 11, Paris 1625 u.ö., zit. bei Hans WEL-
ZEL, Naturrecht und materiale Gerchtigkeit, Göttingen 1962, 127, Anm. 7. Im Text
gibt Welzel Aufschluß über die spätscholastische Herkunft des Arguments bei Grotius.
Vgl. dazu auch Rainer SPECHT, Über philosophische und theologische Voraussetzungen

der scholastischen Naturlehre, in: Franz BÖCKLE/Ernst-Wolfgang BÖCKENFÖRDE

(Hgg.), Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973, 47—50, bes. Anm. 2 und Anm. 4.



Befragung und Befreiung 273

zen, die es entweder zum bescheidenen Innehalten oder zum Sprung in
metaphysische Regionen nötigt — in denen es der Theologie begegnet.11

Auch Theologie wirkt in dieser erhellenden und ermahnenden Funktion

nicht als Magd, sondern als kritische und argumentierende Begleiterin,

welche das Verständnis der Vernunft als voraussetzungslose
Rationalität und Aufklärung ihrerseits skeptisch prüft. Hierauf spielt Jürgen
Habermas wohl mit an, wenn er behauptet, «daß die religiösen Sprachen
inspirierende, ja unaufgebbare semantische Gehalte mit sich führen, die
der Übersetzung in begründende Diskurse noch harren».12 Ob sich diese

Rationalisierung je ohne Verlust durchführen läßt, bleibt zwar noch zu
prüfen. Doch diese Frage dürfen wir hier offen lassen, denn Habermas
würde, so sehe ich das heute, mißverstanden, unterstellte man ihm die
Ansicht, Philosophie sei je in der Lage, jene semantischen Gehalte in
universale Rationalität aufgehen zu lassen. Der Ausdruck «semantische
Gehalte» wirkt nur dann dürr, wenn man vergißt, daß Sprache oft genug
sich nicht selber genügt; gerade im hier diskutierten Feld vermag sie

nicht mehr, als hinzudeuten auf das, was sich in ihr eben nicht
zureichend fassen läßt — und ohne daß es damit zugleich anderer als sprachlicher

Erfahrung verschlossen bliebe. Diesen bloß hinweisenden und
vorläufigen Charakter alles Redens über die sogenannten letzten Dinge
verliert Habermas nicht aus den Augen. Anders vermöchte er kaum von un-
aufgebbaren Gehalten zu sprechen. Denn unaufgebbar bleiben sie als

«semantische Gehalte» religiöser Sprache nur so lange, wie sie sich der

gänzlichen Überführung in begründende Diskurse entziehen. - Ich bin
mir bewußt, daß diese Auslegung der Kritik ruft. Ich muß diese hier auf
sich beruhen lassen, meine dies jedoch tun zu dürfen, weil Habermas

gleichen Orts betont, daß «die Sprache, aus der wir in eine andere
übersetzen, [...] durch den Vorgang der Übersetzung nicht zerstört» wird.13

11 Inwiefern dies nicht eine der Philosophie vorbehaltene, sondern eine beispielsweise

auch für die Exakten Wissenschaften geradezu konstitutive Erfahrung ist, hat
etwa Albert Einstein vor nun bald sechzig Jahren in eindrücklicher Weise aufgezeigt.
Vgl. Albert EINSTEIN, Bertrand Rüssel und das philosophische Denken, in: DERS.,
«Mein Weltbild», Frankfurt/M.-Berlin 1968, 35—40, bes. 38f. (Ullstein Buch Nr. 65).
Der hier abgedruckte Beitrag geht auf das Jahr 1946 zurück, s. den Nachweis ebd.,
186.)

12 Jürgen HABERMAS, Auf schiefer Ebene, in: Die Zeit, 21.1.2001, wieder abgedruckt
in: Zeitdokument 1.2002, Hamburg, 99—102.

13 Ebd., 101.



274 Befragung und Befreiung

V. Beispiele

An zwei Beispielen will ich den Gewinn des wechselseitigen Bezugs von
Philosophie und Theologie zu illustrieren suchen. Ich greife dazu auf
Texte zurück, welche die Freiburger Zeitschrift vor knapp dreißig Jahren
sowie eben erst veröffentlichte.

1. «Evangelium und Philosophie»

Am 16. November 1953 sprach Hans Urs von Balthasar zum Dies Aca-
demicus unserer Universität über «Evangelium und Philosophie».14 Er
befaßte sich unter anderem mit der Herausforderung, vor die das antike
philosophische Denken das Evangelium und seine Verkündigung gestellt
hatte. Die Griechen, so von Balthasar, hatten mit dem formalen Begriff
des Absoluten ernst gemacht. Das parmenideische Sein wie das Eine von
Plotin ließen es nicht zu, Gott als das Andere zur vielfach ausgefalteten
Welt zu denken; das hätte die Idee des Absoluten, für welche das Sein
bzw. das Eine standen, widersinnig gemacht. In der Tat läßt sich das
Andere zum Sein nicht anders denn wiederum als ein Seiendes denken, also
als ein am Sein — «zumindest», wie von Balthasar unterstreicht —

Teilhabendes. «Dieser (Grenz-) Gedanke ist eine formale Minimalforderung,
die jede ernsthafte Philosophie [...] an die christliche Verkündigung stellt.»
Die Philosophie fordert die Theologie zur Konsistenz auf; sie droht ihr,
so möchte ich die Situation zuspitzen, mit dem Verdikt der Absurdität
und also, in der Perspektive des rationalen Diskurses, mit der Belanglosigkeit.

Im «Ausruf: <Gott ist Alles! Ho Theos to pän>» des Jesus Sirach
findet von Balthasar einen ersten Durchbruch durch die in der alttesta-
mentlichen Gesetzesreligion festgeschriebene Trennung von Gott und
Mensch.15 Die «materielle» Erfüllung der formalen Forderung der
Philosophie leistet ihm Paulus, der «endzeitlich <Gott alles in allem) (IKor
15,28) sein läßt» und im Römerbrief das stützende Argument vorträgt,
wonach «<die Liebe Gottes in unsere Herzen ausgegossen ist durch den

Heiligen Geist) (Rom 5,5).» Von Balthasar beeilt sich hinzuzufügen, daß
die Erfüllung der philosophischen Forderung nicht in den Pantheismus
mündet, sondern «auf der Ebene der Freiheit» statthat. Und er
untermauert diese These mit dem Hinweis, daß, wenn Ignatius von Loyola bete:

«<Sume, Domine, et suscipe universam meam libertatem»), mit dem

14 Die Ansprache ist abgedruckt in Freiburger Zeitschrift für Philosopohie und Theologie
23 (1976) 3-12.

15 Sir 43, 27.



Befragung und Befreiung 275

Ausruf «<Sume> gewiß kein <destrue> (wie es logisch eine stoische oder
eine Zen-Philosophie ansetzen müßte)» meine.16

Zunächst stellen wir fest, daß ein philosophischer Anspruch auf
Klarheit und Konsistenz der Theologie in der Tat dazu verhilft, zu sich
selber zu finden. Das geschieht in einer geschichtlichen Zeit; Theologie
wird mithin genötigt, das, woran ihr liegt, situativ verstehbar zu machen.
«Situativ» meint so, daß es dem universalen und zeidosen Anspruch auf
Rationalität, für den die Philosophie bürgt, zu genügen vermag. Das hat
die Theologie der Zeit unternommen, wie von Balthasar in Erinnerung
ruft, und «ohne den Horizont, den z. B. Thomas aufgewiesen» hat, «läßt
sich überhaupt nicht verantwortlich Theologie treiben und das Evangelium

verkündigen.»17 Ihren geschichtlichen Freiraum hat die Theologie
demnach gewonnen und auch in Anspruch genommen. Doch ich meine,
sie habe sich damit weiterem kritischen Nachfragen nicht entwunden.
Die Interpretation, die von Balthasar im Rückgriff auf die Geschichte
liefert, genügt zwar im Rahmen der Theologie zur Konstruktion von
Systematik und Widerspruchslosigkeit. Sie setzt jedoch einen Glauben voraus,

der zwar mit universalem Anspruch auftritt18, sich allerdings als
universal nicht selber auszuweisen vermag: Des Paulus Rede vom in unsere
Herzen ausgegossenen Heiligen Geist kann keine Allgemeinverständlichkeit

beanspruchen. Gerade diesem Anspruch ist andererseits Philosophie
verpflichtet (ob sie selber nun ihn überall honoriere oder nicht). Mit dem

Philosophen Thomas von Aquin wäre daran zu erinnern, daß «Locus ab

auctoritate quae fundatur super ratione humana, est infirmissimus»19.
Und so bleibt nachzutragen, daß der Rückgriff auf Ignatius, eine
innerweltliche Autorität, kein tragfähiges philosophisches Argument hergibt.
Bloß behauptete Freiheit vermag den logischen Zug in den Pantheismus
nicht ohne wiederum neue und prekäre Voraussetzungen aufzuhalten.

Freilich läßt sich auch Folgendes sagen - und damit Habermas'
generellem Hinweis auf zentrale semantische Gehalte der religiösen Sprachen

erste Kontur verleihen: Philosophische Reflexion kann die Aussage
von Paulus bezüglich des Heiligen Geistes als Metapher auffassen und

16 Hans Urs VON BALTHASAR, Evangelium und Philosophie, 8f. (s. Anm. 14).
17 Ebd., 10.
18 Ebd., 7.
19 «Der Beweis aus der Gewährschaft, die auf der menschlichen Vernunft beruht,

[...] ist der schwächste» (Summa Theologiae I q. 1 a. 8 ad secundum. Übers, von
Wilhelm HOHN/Joseph BERNHART; vgl. Summa Theologiae, hrsg. von J. BERNHART, Stuttgart

1985 (3. Aufl.), Bd. 1, Vorrede, XXIII, für den Text selber 16. - Auf eben diese
Stelle beruft sich Paul WYSER, wenn er für die der Freiburger Zeitschrift einzuräumende

Freiheit plädiert; vgl. DERS., Zur neuen Serie, 9 (s. Anm. 1).



276 Befragung und Befreiung

versuchen, in ihrer Sprache das zu ergründen, vorauf die Metapher deutet.

Als sokratische oder auch skeptische Philosophie kann sie sich dieser

Aufgabe gar nicht entziehen; denn wird Philosophie als Weg aus
Entfremdung verstanden20, darf sie Dogmen mit universalem Anspruch nicht
auf sich beruhen lassen. Sie muß diese vielmehr als leer erweisen, zum
Beispiel in einer sprachanalytischen Untersuchung; oder aber sie muß sie

in neuer, weniger voraussetzungsreicher, d. h. auch ohne Rekurs auf
einen bestimmten geschichtlichen Glauben nachvollziehbarer Weise
reformulieren. Soweit ist Habermas zuzustimmen. Zu bedenken bleibt die

Möglichkeit, daß weder der Nachweis der Leere noch auch die Reformu-
lierung gelingen. Das ist nichts Außergewöhnliches, denn wo es um letzte

Fragen geht, erfahren wir oft genug, daß philosophische Reflexion
scheitert. Dann bleibt der Anstoß, um nicht zu sagen das Ärgernis der

Metapher. In jedem Falle nötigt das hier aufgegriffene theologische
Reden die Philosophie zur Auseinandersetzung mit sich selbst: Theologie
und Philosophie bringen in solch wechselweiser Auseinandersetzung sich

gegenseitig in ihr Eigenes.

2. Grenzen derphilosophischen Therapie

Ein anderes Beispiel für den herausfordernden und zugleich weiterführenden

Dialog zwischen Theologie und Philosophie, die letztere nicht in
thomistischem Kleide auftretend, liefert uns Knut Wenzel in seinem
Aufsatz «Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit», erschienen

im jüngsten Band der Freiburger Zeitschrift.21 Im besonderen geht
es um die «Wiederentdeckung der religiösen Reden durch die Philosophie»22.

Philosophisches An-Reden gegen die scheinbar unvermeidliche
totalisierende Immanenz ist Gegenstand der Analyse. Von Theodor W.

20 Vgl. unten, Abschnitt «VI. Rückfrage und Schluß».
21 Knut WENZEL, Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit. Theodor

W. Adorno — Jacques Derrida — Paul Ricœur, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und

Theologie 50 (2003) Heft 1—2, 65—90. — Zur Verdeutlichung von Wenzels Auseinandersetzung

mit Adorno mag ein Zitat aus dessen «Minima Moralia» dienen; es leitet den
letzten Abschnitt ein, der betitelt ist mit «Z u m E n d e»: «Philosophie, wie sie im
Angesicht der Verzweiflung einzig noch zu verantworten ist, wäre der Versuch, alle Dinge
so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlösung aus sich darstellen. Erkenntnis
hat kein Licht, als das von der Erlösung her auf die Welt scheint: alles andere
erschöpft sich in der Nachkonstruktion und bleibt ein Stück Technik. Perspektiven müßten

hergestellt werden, in denen die Welt ähnlich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse
und Schründe offenbart, wie sie einmal als bedürftig und entstellt im Messianischen
Lichte daliegen wird.» (Theodor W. ADORNO, Minima Moralia. Reflexionen aus dem

beschädigten Leben. Frankfurt/M. 2002 (in der Originalausstattung von 1951), 480f.
22 Knut WENZEL, Religiöser Diskurs, 65 (s. Anm. 21).



Befragung und Befreiung 277

Adorno, Jacques Derrida und Paul Ricœur stammen die Texte, denen
Wenzel seine Aufmerksamkeit zuwendet. Die Bemühungen der ersten
beiden, dem in der Sprache selbst liegenden Zug zur Verabsolutierung
der Immanenz zu entkommen, werden als aporetisch bzw. als zur
Auflösung jeder Möglichkeit, Transzendenz im Reden aufscheinen zu
lassen, charakterisiert: Mit philosophischer, näherhin hermeneutischer
Kritik macht Wenzel nachvollziehbar, daß philosophisches Reden nicht
einzuholen vermag, was hingegen theologische Reflexion einzubringen
verspricht. Weder Adorno, der unter Verwendung von aus ihrem
ursprünglichen Kontext herausgelösten, religiös aufgeladenen Begriffen die
der Immanenz verhaftete Sprache aufzubrechen versucht, noch auch

Derrida, welcher sich eingehend mit den Aussichten und Grenzen der

Negativen Theologie befaßt, gelingt eine zufriedenstellende Antwort auf
«die Frage nach der Sprache angesichts des Wortes <Gott»>, d. h. auf «die

Frage nach der Transzendenzfähigkeit der Immanenz»23.
Adornos Darstellungsweise, die Wenzel als aphoristisch und mit der

«Einschmuggelung» religiös-theologischer Begriffe gekoppelt charakterisiert,

dient dazu, den verdinglichenden Diskurs des Alltags aufzulösen
und in diesem aufscheinen zu lassen, was er sonst verschließt: das ganz
Andere als Grund einer zur Hoffnung gewandelten Verzweiflung in der
totalen und heillosen Immanenz des alternativlosen gegenwärtigen
Daseins. Doch die Wörter wie «Erlösung», «Auferstehung», «Bilderverbot»
bleiben trotz der Spuren ihrer Herkunft leer: «Weil aber diese Fremdwörter

nicht <eingedeutscht>, diese Illegalen nicht legalisiert, diese religiösen

Bedeutungspotentiale nicht verlustlos rationalisiert werden können,
bleibt die Grundlage eines philosophischen Denkens, das sich in die
Freundschaft solcher Fremdlinge begibt, aporetisch.»24

Mit dieser Analyse gelingt zweierlei: zum einen die theologische Kritik

an einem Versuch, auf philosophischem Boden mit bloßer Begrifflichkeit

das ganz Andere, dem sich die in einem Glauben ruhende Theologie

verbunden weiß, als effektiven Durchbruch durch die Immanenz
zur Geltung zu bringen; zum andern und damit unmittelbar verbunden
die Selbstvergewisserung bezüglich des nicht in philosophische
Rationalität auflösbaren Eigenen der Theologie, das als Grundlage konkreter
Hoffnung in der sonst erdrückenden, weil als grundsätzlich schlecht
erfahrenen und analysierten Immanenz dient.

Was von Wenzel nicht eigens angesprochen wird, indes zu überdenken

bleibt, ist der Rückschlag des Scheiterns der philosophischen An-

23 Ebd., 84.
24 Ebd., 75.



278 Befragung und Befreiung

strengung auf das theologische Reden selbst. Er nötigt dazu, dieses
Reden daraufhin zu überprüfen, inwiefern es, ohne Rekurs auf einen
konkreten, vorbestehenden und geschichtlich geformten Glauben, der Totalität

der Immanenz tatsächlich beizukommen vermag. Anders gewendet:
Im Lichte der aporetischen Situation der philosophischen Bewegung ist
theologisches Reden darauf zu befragen, ob es dem ihm inhärenten
Anspruch auf universale Bedeutung auch wirklich entspricht; ob sich für
den affirmativen Gehalt, der sich in seinen tragenden Begriffen findet,
generelle Anerkennung gewinnen läßt. Dem Stachel der Philosophie, die
auch noch in der Erfahrung ihres Scheiterns ihr kritisches Potenzial
nicht verliert, vermag es sich nicht zu entziehen: In der Befreiung zu sich
selbst bleibt theologische Reflexion zugleich der Befragung durch die

philosophische Skepsis ausgesetzt, unablösbar und ganz besonders dann,
wenn diese Skepsis sich in ihren eigenen Voraussetzungen und
Bedingungen versichert.25

Weiter als bei Adorno führt das sorgfältige Nachforschen bei Ri-
cœur. Dieser erblickt das Kennzeichen poetischer Sprache in deren
Fähigkeit, neue Welten, damit neue Handlungsmöglichkeiten zu entwerfen
und zu erschließen. Er traut dieser Sprache die Kraft zu, selber den
Grund umzupflügen, aus dem sie erwächst, also Tradition ebenso wie die

je geschichtliche Situation. Dabei geht es Ricœur nicht um die Überwindung

als Negation der bestehenden Welt. Die Welt, in der wir da sind, ist
unser Geschick, ein Geschick jedoch, das sich bearbeiten, wandeln,
handelnd in ein Besseres überführen läßt. Insofern es dabei um diese Welt,
in der wir uns halten, geht, verbindet sich mit deren Überwindung
zugleich ihre Affirmation als Plattform für den Ausgriff auf neue Möglichkeiten.

«Es geht im poetischen Entwurf einer möglichen um die wirkliche

Welt — als Kritik, als poetische Verklärung, als prosaische Ernüchterung

wird der Welt ihre Mangelhaftigkeit vorgeführt. [ ] In dieser
poetischen Unruhe kommt eine fundamentale Sorge um die Welt zum
Ausdruck.»26

Der poetischen wird die religiöse Sprache verglichen und in ihrer
aufschließenden Funktion gleichgestellt. Mit einem wichtigen
Unterschied: Wo die poetische Sprache Möglichkeiten entwirft, fordert die
religiöse Sprache deren Verwirklichung.27 Transzendenz wird hier praktisch

drängend. Dem Anspruch nach wird so jene Endlichkeit überwunden,

die allem aus der Überlieferung schöpfenden Sprechen, auch dem

25 Vgl. dazu Beat SlTTER-LlVER, Skepsis und Praxis. Zur Grundlegung der praktischen

Philosophie, in: Zeitschriftfür philosophische Vorsehung 48 (1994) 372—396.
26 Knut WENZEL, Religiöser Diskurs, 85f. (s. Anm. 21).
27 Ebd., 87.



Befragung und Befreiung 279

poetischen, anhaftet. Das Überlieferte vermag zwar durch eine
Neubeschreibung der Welt frische Bedeutungs- und Handlungsspielräume ins

Spiel zu bringen. Doch das Material, das die Überlieferung hierfür bereit
stellt, bleibt stets begrenzt, und insofern «ist aber auch jede aus ihr heraus

ermöglichte Neubeschreibung beschränkt»28. «Je leidenschaftlicher
der Gedanke gegen sein Bedingtsein sich abdichtet um des Unbedingten
willen, um so bewußtloser, und damit verhängnisvoller, fällt er der Welt
zu.»29

Ricœur hingegen traut der Überlieferung mehr zu als Adorno oder
auch Derrida, nämlich die Kraft, «was ist, aufzubrechen auf das, was sein

kann und sein soll». Wenn allerdings die sich in der Zeit durchhaltenden
Hoffnungen und Glücksansprüche der Menschen eine Zukunft haben
sollen, «wird man von einer weiteren Instanz sprechen müssen», die sich
in der Überlieferung zur Geltung bringt und «auf die jene Überlieferung
sich selbst zurückführt». Im aus der Überlieferung schöpfenden neuen
Beschreiben der Welt manifestiert sich ein Geschehen, das Ricœur «mit
der Formulierung zusammenfaßt: (nommer Dieu, Gott nennen>»30.

Abschließend zeigt Wenzel, in Form einer Reihe von so eindringlichen

wie aktuellen Fragen, worum es in der heute notwendigen
Neubeschreibung gehen kann. Der religiöse Diskurs, der nötig wird, gestaltet
sich als Sprache, die letztlich die Würde der Welt artikuliert und gegen
das Vergessen dieser Würde angeht.31 Darauf will ich nicht weiter
eingehen, so wichtig mir sonst dieses Resultat ist. Wohl jedoch soll kurz
erörtert werden, was hier geschehen ist: Philosophische Kritik (Wenzel)
führt ihrerseits philosophische Bemühungen (Adorno etc.), sich der
gerade in der Sprache verabsolutierten Immanenz entgegen zu stellen, an
ihre Grenzen, wo sie scheitern. Als philosophische verweist sie auf das

Erfordernis eines anderen, erweiterten Diskurses. In diesen werden
philosophisch Reflektierende hinein genötigt, sofern sie gewillt sind, ihrem
Anliegen treu zu bleiben und nicht einfach zu resignieren. Der erweiterte,

nun theologische Diskurs unterbreitet ein Angebot, das den Fortgang

des Denkens auf eine mögliche bessere Welt hin offen hält.
Durch die philosophische Auseinandersetzung mit Grundfragen, in

die uns die Erfahrung unserer auch leidvollen, vom Bösen durchdrungenen

Welt drängt, gewinnt damit der theologische Impetus sein Proprium

28 Ebd., 88.
29 Theodor W. ADORNO, Minima Moralia, 481 (s. Anm. 21).
30 Knut WENZEL, Religiöser Diskurs, 88 (s. Anm. 21). Wenzel verweist auf Paul

RICŒUR, «Gott nennen», in: Bernhard CASPER (Hg.), Gott nennen. Phänomenologische

Zugänge. Freiburg-München 1981, 45—79.
31 WENZEL, Religiöser Diskurs, 89f.



280 Befragung und Befreiung

und mit diesem seine Freiheit. Und in seinem Reich gelangt er, wenn
nicht zu Einsichten, so doch zu Entwürfen, deren zunächst formale
Relevanz für das Dasein in und mit unserer Welt außer Zweifel steht. Von
der Philosophie wird er freilich wieder eingeholt und auf seine materielle
Pertinenz befragt. Denn die Redeweise, deren er sich bedient, muß sich
erneut der kritischen Frage stellen, ob und wie weit ihr Anspruch auf
Universalität einlösbar ist. Flier gewinnt philosophische Reflexion sich
selber zurück. Neben vielem wird sie prüfen, wie tragfähig die Überlieferung,

aus welcher der theologische Diskurs sich legitimiert, nun in der
Tat ist. Das Wechselspiel von Befragung und Befreiung nimmt kein
Ende, weil jeder theologische Diskurs in Verankerung, Begründung und

Durchführung als geschichtlicher seinerseits endliche, beschränkte, der
Kritik bedürftige Anstrengung bleibt. Die Philosophie verdankt ihm
zumindest, daß er auf der Gewißheit einer Möglichkeit beharrt, welche sich
ihr verschließt. So gesehen, liegt in offener, selbstreflexiver, dem
gegenwärtigen Stand von Wissen und Können verbundener Theologie zwar
nicht die Ermöglichung der Philosophie, doch aber gewiß deren
nachhaltige Ermunterung.

VI. Rückfrage und Schluß

Spätestens hier ist zu fragen, welches Verständnis von Philosophie die

angestellten Überlegungen leitet. Dieses Verständnis zu explizieren und
zugleich durch Argumente zu stützen, müßte den Rahmen dieser Skizze

sprengen. Bei einer kurzen Erläuterung muß ich es bewenden lassen.

Ich bediene mich hierzu einer einprägsamen Darstellung von Pierre
Hadots «Exercices spirituels et philosophie antique», die Ruedi Imbach
vor zwanzig Jahren in der Freiburger Zeitschrift veröffentlicht hat. Ha-
dot — und mit ihm Imbach — legen die große antike Philosophie — unter
Ausschluß von Aristoteles — als «geistliche Übungen» aus, welche das

Ziel verfolgen, Philosophierende aus der Entfremdung — diese verstanden,

lese ich recht, als Verharren im Gängigen und Trendigen — zu
authentischer Existenz zu führen. Ein praktisches, nicht ein theoretisches
Interesse bildet also den Grund, aus dem philosophische Reflexion
erwächst — nicht anders als bei Adorno und bei Ricceur in der Auslegung
von Knut Wenzel. Philosophie legt den Weg frei zu einer Umkehr, welche

den Menschen als Ganzen beansprucht: «Aufgabe der Philosophie ist
die Befreiung von der Entfremdung durch eine in geistlicher Praxis stets

neu zu vollziehenden Bekehrung, die den Menschen neu und anders zu



Befragung und Befreiung 281

leben lehrt.»32 So paraphrasiert Imbach, zustimmend, eine Kernaussage
von Hadot. Diese Umkehr impliziert «eine neue Seins- und Lebensweise
des Menschen»33, verwandt jenem Ziel, dem sich die pyrrhonische Skepsis,

von Imbach zur Ergänzung der Darstellung durch Hadot ausdrücklich

erörtert34, zuneigt. Der Weg der so verstandenen Philosophie kann
keine Gegenstände aussparen, auch nicht die Religion. Imbach gibt
darum zu bedenken, daß das «Engagement des ganzen Menschen», zu
welchem dieser Weg nötigt, für «das Verhältnis der Philosophie zur Religion
nicht unproblematisch» sei.35

Dieses knapp skizzierte Philosophieverständnis teile ich, und so
führte es denn auch meine Überlegungen. Allerdings sehe ich nicht, wie
damit das Verhältnis der Philosophie zur Religion problematisch — und
das heißt doch, ausgedeutscht, der Religion abträglich würde. «Religion»
als singulare tantum steht generell für das Bestreben des Menschen, sich
dessen, was wir formal Transzendenz nennen, zu vergewissern. Dabei ist
nicht des Menschen eigene, die auf ihn selber bezogene, die existentiale
Transzendenz gemeint; im Blick steht vielmehr des Menschen Zurück-
und Vorausgebundenheit an das Numinose, das ihn übersteigt, umfaßt,
in dem er sich gehalten, in Frage gestellt, herausgefordert und vielleicht
verloren erfährt. Philosophie vermag die so verstandene Religion nicht in
Frage zu stellen; sie kann sie beachten, auslegen oder übersehen.

Anders verhält es sich mit den konkreten Ausformungen von
Religion. Diese Formen, wenn sie erstarren, bilden in der Tat ein Stück jener
Entfremdung, jener heillosen Immanenz Adornos, welcher sich philosophische

Reflexion entgegenstellt, um sie durch therapeutische Kritik
entweder aufzulösen oder gleichsam zur Besinnung zu bringen. Indem sie

so den Menschen zu sich selber befreit, schafft sie auch der Religion
neuen Raum; sie klärt die geschichtlichen Ausprägungen von Religion
auf und leitet sie dadurch in ihr Eigenes. So gibt sie diese Ausprägungen
frei für die dynamische, suchende Entfaltung in ihrer Zeit. In solch
philosophischer Auseinandersetzung, von außen stoßend oder im eigenen
Wirken religiöser Reflexion entwickelt, gewinnt geschichtliche Religion
ihren Spielraum, der, von der Philosophie begleitet, dem Menschen einen

32 Ruedi IMBACH, Philosophie als geistliche Übung. Zu einem Aufsatzband von
Pierre Hadot, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 30 (1983) 179—187,
hier 183. — Der Aufsatz Imbachs betrifft Pierre HADOT: Exercices spirituels et
philosophie antique, Paris: Etudes Augustiniennes, 1981. Als Beleg für seine Paraphrase
verweist Imbach auf die Seiten 48, 50 und 56 von Hadots Aufsatzsammlung.

33 Ebd., 183.
34 Ebd., 184f.
35 Ebd., 183.



282 Befragung und Befreiung

Sinnraum erschließt, welcher der methodisch-atheistischen Philosophie
unzugänglich bleiben muß, existenziell darum freilich nicht minder
bedeutsam bleibt.

Mit diesen Andeutungen, die selbstredend der Kritik und der
Ausführung bedürfen, will ich schließen. Blicke ich auf die — stolzen —

Leistungen der Freiburger Zeitschrift zurück, könnte ich mir vorstellen, daß
diese sich des so ausgestalteten Wechselverhältnisses von Theologie und
Philosophie vermehrt annimmt; daß sie, beispielsweise, explizit in die

Auseinandersetzung mit dem philosophischen Atheismus in seinen beiden

Varianten, der substantiellen wie der methodischen, eintritt. Insgesamt

aber darf man ihr von Herzen wünschen, sie möge energisch und
standhaft bleiben, wozu sie in den vielen Jahren geworden ist und was
sie auszeichnet: eine weit offene und lebendige Plattform, auf welcher
Philosophie und Theologie gleichermaßen herausgefordert und damit zu
kreativer, vielfältiger Entfaltung geführt werden. Zu diesem Wunsch
gesellt sich ein zweiter: die Freiburger Zeitschrift möge auch weiterhin die
tat- und finanzkräftige Unterstützung der Universität genießen und,
sollte das nötig werden, ebenso des Ordinis praedicatorum. Dessen nämlich

bedarf sie, um aus der Mitte und dem weiten Umfeld der Alma mater

friburgensis ihren originellen und unverzichtbaren Beitrag zur
allgemeinen Suche nach Wahrheit und Sinn beisteuern und so ihrer Mutter zu
besonderem Strahlen verhelfen zu können.


	Vom "Commersbuch" zur Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie : Erfahrungen eines Theologen

