
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 3

Vorwort: Vorwort

Autor: Brantschen, Johannes / Imbach, Ruedi / Vergauwen, Guido

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vorwort

Geburtstage sind nicht nur Tage der Freude, sondern auch Anlaß zu
Besinnung, da sie in ganz besonderer Weise das Vergangene mit dem
Gegenwärtigen und dem Zukünftigen verbinden. Zwar kann der Rückblick
auf das Gewesene in einigen Fällen tatsächlich Anlaß zur Freude sein —

und im Falle der Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie ist das in
den letzten fünfzig Jahren Geleistete, wie die Beiträge von Otto
Hermann Pesch und Beat Sitter in diesem Heft ausreichend belegen, nicht
zu verachten —, aber der Blick in die Zukunft ist immer ein wenig
beängstigend.

Was die Freiburger Zeitschrift angeht, so ist das Verhältnis zur Vergangenheit

ein ganz besonderes, wenn wir bedenken, daß sie eigentlich nicht
den fünfzigsten, sondern den 118. Geburtstag feiert, wurde sie doch im
Jahre 1886 als Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie gegründet.
Die Redaktion des seit 1914 unter dem Namen Divus Thomas erscheinenden

Organs im Geiste der Enzyklika Aeterni Patris wurde im Jahre 1923

von Wien nach Freiburg verlegt, aus Gründen, die die Redaktoren als

mißliche Valutaverhältnisse und eine fast stündlich sich verändernde
Finanzlage umschrieben. Die neuen Redaktoren waren die beiden Freiburger

Professoren Gallus M. Häfele und Gallus M. Manser. Von diesem

Zeitpunkt an war der Divus Thomas geprägt von der Freiburger Schule,
jener unverwechselbaren Variante des Neuthomismus, zu der neben Manser

eine ganz Reihe von Dominikanern gehören, u. a. S. Morard, Anselm
Rohner, Dominik Planzer, aber auch Pius Künzle und Paul Wyser. Die
alles überragende Gestalt war indes Gallus M. Manser, jener Appenzeller,
der 43 Jahre lang an der Universität Freiburg Ontologie und
mittelalterliche Philosophie gelehrt hat. Was er von Prälat Ernst Commer sagte,

gilt in noch größerem Maße von ihm, dem Autor des Wesens des Tho-

mismus: er war ein wahrer Haudegen auf dem Gebiet des Thomismus.
Das Geleitwort, das er 1923 für die neue Serie des Divus Thomas verfaßt
hat, ist ein programmatischer Text, den wir kurz mit jenem von Paul Wyser

anläßlich der Namensänderung, die wir feiern, vergleichen müssen,
um den Weg zu ermessen, den die Zeitschrift zurückgelegt hat.

Ein Aspekt aus diesem Geleitwort von 1923 ist besonders
erwähnenswert. Manser umschreibt das Programm, das die Zeitschrift verfolgen

soll, wenn er sagt: «Franker, unverfälschter Thomismus mit vorherrschend

spekulativer Behandlung und Erfassung desselben.» In seinem

Hauptwerk, dem Wesen des Thomismus, hatte er vom «strengeren Thomismus»

gesprochen, eine Formulierung, die bekanntlich zu einer ebenso



252 Vorwort

heftigen wie interessanten Debatte mit Otto Karrer im «Vaterland»
geführt hat.

Wenn wir dieses Geleitwort mit dem Vorhaben von Ernst Commer
bei der Gründung des Jahrbuches vergleichen, so fällt eine interessante

Entwicklung auf. Es läßt sich nämlich nachweisen, daß Commer aus
seinem Jahrbuch explizit die historische Forschung ausklammern wollte.
Nun lesen wir aber bei Manser, daß Thomas eine objektive Geschichtsschreibung

nicht zu fürchten habe. Er hält sogar fest, daß der Divus
Thomas fürderhin der «historisch-kritischen Betrachtung» der Scholastik
seine Spalten öffnen wolle. Dies ist auch tatsächlich erfolgt, denn seit der
Divus Thomas in Freiburg redigiert wurde, gehörte Martin Grabmann,
einer der tüchtigsten katholischen Scholastikforscher zu den am meisten

publizierten Autoren der Zeitschrift.
Wer den Text von Paul Wyser aus dem Jahre 1954 vor dem Hintergrund

des Manifests von 1923 liest, stellt bei einer vorsichtigen und
kritischen Lektüre fest, daß Wysers Text ein Meisterwerk der stillen Subversion

ist. Paul Wyser, der 1904 in Solothurn geborene und 1964 ganz
unerwartet verstorbene Dominikanerprofessor, war Nachfolger Mansers
auf dem Freiburger Lehrstuhl. Er hat nur ein schmales Werk hinterlassen,

aber er hat eine Reihe wichtiger Scholastikforscher ausgebildet und
gefördert. Das präzise historische Interesse Wysers ließe sich mehrfach
belegen. Zwar enthält Wysers Geleitwort eine viel zu lange Apologie des

alten Titels - der bekanntlich einer italienischen Zeitschrift gestohlen
war —, aber selbst diese Ausführungen zeigen seine Akribie in historischen

Dingen.
Wenn von stiller Subversion gesprochen werden kann, dann ist

damit die kluge und durchdachte Weise, wie er die Treue zum Thomismus
und die historische Forschung in seinem Text miteinander verbunden
hat. Die Prägnanz, die Klarheit und der Weitblick dieses Textes sind
bewunderungswürdig. Manser hatte es klar formuliert: «Neuerungssüchtig
war der Divus Thomas nie.» Wie und unter welchen Bedingungen ist es

unter diesen Voraussetzungen möglich, die Notwendigkeit eines historischen

Thomasstudiums und die damit verbundene Einsicht in die
Geschichtlichkeit des Thomismus zu fordern? Wyser hat sich darum
bemüht, im Rahmen seiner damals möglichen Freiheit.

Wysers Vorwort beinhaltet allerdings noch mehr. Es können indes in
diesem programmatischen Text drei Punkte hervorgehoben werden, die
nicht nur noch heute das Profil der Zeitschrift umschreiben können,
sondern auch für die Zukunft immer noch wegweisend sind und es möglich

machen, die eingangs erwähnte Herausforderung einer Verknüpfung
von Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart zu bewältigen.



Vorwort 253

1. Wyser plädiert für die Traditionsgebundenheit, aber er interpretiert

diesen Begriff, indem er Thomas zitierend zu bedenken gibt, daß
der locus ab auctoritate der schwächste aller Topoi sei. Im folgenden Satz
hat jedes Wort sein Gewicht: «Dies aber bedeutet selbst einem Thomis-
mus strengster Observanz, daß das Werk auch eines Thomas, trotz seiner

unvergleichlichen philosophischen und theologischen Autorität, als

solches und an und für sich ein menschliches ist, also bei aller Größe
wissenschaftlicher Leistung eben doch ein zu einer bestimmten Zeit
gesetztes und dieser Zeit verhaftetes.» Dies ist ein Plädoyer für eine historisch

aufgeklärte Erforschung nicht nur des Thomas und seiner Zeit,
sondern aller Erzeugnisse des menschlichen Geistes.

2. Wyser fordert ausdrücklich das Recht auf «wissenschaftliche
Freiheit». Daß er diese Forderung im Anschluß an Humani generis fordert, ist
besonders pikant. Wichtiger aber ist, daß er ausdrücklich festhält, die
freie wissenschaftliche Forschung kenne als Kriterium nur die Stichhaltigkeit

der Beweisführung, «niemals aber de(n) Rekurs auf rein menschliche

Autorität irgendwelcher Zeit.» Mit dieser Forderung nach sachlicher
Diskussion verbindet Wyser das Postulat der «Achtung fremder
Meinung». Ob die Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie
diesem Punkt tatsächlich immer entsprochen hat, darf bezweifelt werden,
aber als Imperativ für die Zukunft darf daran in keinem Fall gerüttelt
werden.

3. Es liege im Wesen einer Zeitschrift, zeitbedingt zu sein, sagt Wyser.

Dies bedeutet zweierlei: zum einen, daß eine Zeitschrift sich auf ihre
Zeit beziehen muß. Diese Relation kann zwar verschiedene Formen
annehmen, aber sie ist unverzichtbar. Zum anderen bedeutet Zeitbezogen-
heit Veränderung. Eine Zeitschrift ändert sich selbst, und unsere
Zeitschrift hat sich und wird sich verändern, aber sie spiegelt auch die
Veränderungen der Wissenschaft im Werden. Sie spiegelt sie aber nicht nur,
sie muß sie im eigentlichen Sinne des Wortes reflektieren und damit
einen Beitrag leisten zur Humanisierung der Wissenschaft.

Heinrich Stirnimann, der nach dem unerwarteten Tod von Paul Wyser

im Jahre 1964 — nach einigen Irrungen und Wirrungen — zusammen
mit Norbert Luyten die Herausgabe der Zeitschrift (1968—1982)
übernahm, hat sie in diesem Geiste weitergeführt. Er hat die Zeitschrift
erstens entschieden für die ökumenische Problematik geöffnet und sie

zweitens vor allem jungen Forschern als Publikationsforum zur Verfügung

gestellt. Dem Vermächtnis von Paul Wyser und Heinrich Stirnimann

fühlen sich die gegenwärtigen Herausgeber weiterhin verpflichtet.
Eine Kreisbewegung zwischen Glauben und Wissen, zwischen

Philosophie und Theologie ist nicht nur das Anliegen, das in der Gründung
dieser Zeitschrift zum Tragen kam. Es ist das Grundmotiv der Enzyklika



254 Vorwort

Fides et Raitio (1998): ein Plädoyer für den Erhalt der leidenschaftlichen
Suche nach der Wahrheit und ein Ausdruck des Vertrauens in die
Wahrheitsfähigkeit des Menschen. Die Enzyklika ordnet die kritische
Vernunftarbeit der Philosophie und das Verständnis des Glaubens einander
zu. Und auch wenn Fides et Ratio, von der bleibenden Neuheit des Denkens

des Heiligen Thomas von Aquin spricht, so hat sie auch den Mut zu

sagen, «dass keine historische Form der Philosophie legitim beanspruchen

kann, die Gesamtwahrheit zu erfassen.» So öffnen sich neue Wege,
so kann legitim die Autonomie des Denkens betont und der Glaube als

eine Art Denkübung verstanden werden. Es entspricht durchaus dem

Programm der Zeitschrift, wenn die Philosophen dazu ermutigt werden,
sich bei ihrem Philosophieren nicht zu bescheidene Ziele zu setzen (vgl.
Fides et Ratio, 56) und die Theologen dazu angehalten, «in einen
kritischen und anspruchsvollen Dialog einzutreten sowohl mit dem
philosophischen Denken unserer Zeit wie auch mit der gesamten philosophischen

Tradition, ob sie nun im Einklang mit dem Wort Gottes oder aber
im Gegensatz zu ihm steht» (Fides et Ratio, 105). So entsteht ein Bild der
fundamentalen Einheit von Glaube und Philosophie «unter gegenseitiger
Achtung der Autonomie des Anderen» (Fides et Ratio, 48). Ein Wunschbild?

oder ein zu erringendes Ziel? Wohl beides für die Zeitschrift, die
ihr fünfzigstes Jahr erfüllt — 50 Jahre jung ist.

Johannes Brantschen
Ruedi Imbach

Guido Vergauwen


	Vorwort

