
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Wilfried Kühn: Va fin du Phèdre de Viaton. Critique de la rhétorique et de l'écriture.

Firenze: Leo S. Olschki Editore 2000. 137 S. (Accademia Toscana di scien-
ze e lettere, Studi CLXXXVI). ISBN: 88-222-4867-8.

Das Buch widmet sich wohlbekannten Dingen, aber es ist nicht einfach nur
ein neuer Beitrag zur Lösung der alten Probleme, sondern kann (und sollte)
jeder künftigen Beschäftigung mit der zweiten Hälfte des Vhaidros und mit dem

Dialog im ganzen als Orientierungspunkt dienen. Methodische Umsicht und
Subtilität der Textanalyse, verbunden mit einer souveränen Kenntnis der neueren

Forschungsliteratur, machen die Studie zu einem vorzüglichen Arbeitsinstrument,

und die teils unkonventionellen Positionen des Verfassers sind einer

genauen Auseinandersetzung allemal wert.
Der Vhaidros ist methodologisch so umstritten wie kein anderes Werk

Piatons, mehr noch als der änigmatische Varmenides oder der mit der
Echtheitsdiskussion belastete 7. Brief. Schuld daran ist die Kritik der Schriftlichkeit, die
Sokrates 274 b—278 e entwickelt und die, wie man sie auch interpretieren mag,
die Frage einer angemessenen Rezeption von Piatons schriftlicher Philosophie
jedenfalls mitbetrifft. Das Problem stellt sich hier etwas anders als bei der
Kritik der Ideen-Annahme im Varmenides, deren Validität durch textinterne
Signale deutlich genug charakterisiert und relativiert wird. Denn derlei Fingerzeige

finden sich in der Schriftkritik des Vhaidros nicht - oder doch nur insofern,
als der Vorwurf der Unflexibilität und Mehrdeutigkeit, den Piaton seinen
Sokrates gegenüber dem Medium der Schrift erheben läßt, seinerseits in einem
schriftlichen Text geäußert wird: Sokrates' Rolle als Anwalt der Oralität wird
durch seinen Status als literarischer Figur konterkariert. Die Spannung
zwischen Gegenstands- und Darstellungsebene deutet sich im Wortlaut nur mit
ironischer Beiläufigkeit an (278 b 7: vgl. 276 c 7—e 3), aber sie ist in der ganzen

Diskussion um Mündlichkeit und Schriftlichkeit latent gegenwärtig und
legt dem aufmerksamen Leser die Frage nahe, ob und in welchem Sinn die
metaliterarischen Aspekte dieser Diskussion auch auf das platonische Œuvre zu
beziehen wären. Wie es scheint, sind hier drei Lesarten möglich: (1) Die
Schriftkritik ist nur im Zusammenhang der dialoginternen Argumentation von
Interesse und erhebt keinen transzendierenden Geltungsanspruch. (2) Die Kritik

ist selbstaufhebend und wird durch die Tatsache ihrer eigenen Schriftlichkeit

annulliert. (3) Die Kritik nimmt (zwischen den Zeilen) auf die Schriftlichkeit

der platonischen Dialoge in der Weise Rücksicht, daß diese a potiori
entweder (a) von anderen, nichtphilosophischen Texten oder aber (b) vom
mündlichen Dialog abgesetzt werden; und letzteres dergestalt, daß ihr spezifischer

Charakter entweder (b1) in der Einsicht in die Defizienz der Schriftlichkeit

oder (b2) in einer defizienten Spiegelung von Piatons mündlicher Philosophie

begründet wäre.
Wilfried Kühn (im Folgenden: K.) geht auf den reflexiven Aspekt der

Schriftkritik merkwürdigerweise nicht näher ein, läßt auch die Schlüsselstelle
278 b 7 unbeachtet, obwohl mit ihr der «passage-clé» (278 b 7—e 4) beginnt,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 199

der im Zentrum seiner Überlegungen steht, und konzentriert sich auf eine
textimmanente Interpretation, die in der Hauptsache gegen Lesart 3 b2 (d.h.

gegen die Piatondeutung der «Tübinger Schule»), aber auch gegen 3 b1 (d.h.
einen Ansatz, wie er u.a. von Ernst Heitsch vertreten wird) gerichtet ist. In der
Einleitung (7—11) bekennt er sich zu einem hermeneutischen Standpunkt, der
die literarische Vermitteltheit der platonischen Philosophie ins Zentrum rückt
und die Suche nach einer im Text intendierten «Lehre» für verfehlt hält: Nur
die Argumentationen, die sich in Piatons Dialogen entfalten, solle der Leser prüfen,

«mais non chercher à faire la synthèse de ce qui pourrait être la doctrine
de l'autorité que risque de devenir l'auteur» (11). Das läßt vermuten, daß K.,
was die Schriftkritik im Phaidros angeht, unter den genannten Deutungsoptionen

Nr. 1 favorisiert, und in der Tat läuft sein Verständnis am Ende darauf
hinaus, daß der Passus in der Konzeption des Dialogs «une fonction purement
instrumentale» erfülle (121) und seine Aussage sich über die Dialoggrenze
hinweg nicht verlängern lasse, sondern im Sinn einer Mimesis des historischen
Sokrates zu erklären sei, der sich dem schriftlichen Medium bekanntermaßen
verweigert hat (99f.). Indes wendet der Verfasser sich nicht nur gegen den

Versuch, die Argumente der platonischen Textfigur mit der Meinung des

Autors zu identifizieren, sondern er vertritt zugleich die sehr viel stärkere These
(98. 100), daß die Schriftkritik mit der literarischen Praxis Piatons geradezu
unvereinbar sei. Denn die Möglichkeit, die Sokrates in engen Grenzen zuläßt:
daß der Philosoph sich zuweilen auch der Schriftlichkeit bediene (276 d e;
277 e 5-b 6), werde hier an Bedingungen geknüpft, die den rezeptions- und
produktionsästhetischen Gegebenheiten der platonischen Dialoge sinnfällig
zuwiderliefen. Die Aussagen des Texts wären demnach nicht nur nicht auf diesen

selbst anzuwenden - sie stünden direkt im Widerspruch zu dem literarischen

Medium, in dem sie formuliert werden (vgl. oben Lesart 2).
Nun entgeht auch K. bei aller methodischen Behutsamkeit natürlich nicht

dem hermeneutischen Problem, das im platonischen Dialog nun einmal
mitgegeben ist. Auch er rekurriert, wie nicht anders möglich, auf die Äußerungen
des Sokrates, um die Intention, wenn nicht des Autors, so doch des Texts zu
ermitteln, und er plädiert im Mittelteil des Buches (Kap. II—IV) für eine
Auffassung, die der Lesart 3 a zum Verwechseln ähnlich sieht. Wie K. erklärt, will
die Rhetorik-Diskussion des Dialogs u.a. auch vor Augen führen, daß ein
fundamentaler Qualitätsunterschied bestehe zwischen nichtphilosophischen Texten

und solchen, die auf der Grundlage der Dialektik verfaßt sind. Nun hat dieses

Beweisziel mit den Anliegen des historischen Sokrates offenkundig nichts
zu tun, und es wäre zu fragen, was das Ganze soll, wenn als Gegeninstanz zur
konventionellen Schriftlichkeit nur ein ad hoc gemachtes Gedankenkonstrukt
fungierte und der Leser hier nicht auch an Piaton und seine Dialoge zu denken

hätte. Wenn der Verfasser sich gegen diese Konsequenz sperrt, so hängt
das nicht nur mit seinen hermeneutischen Prämissen, sondern auch mit einer
Methode der Texterschließung zusammen, welche die Rezeption seiner
Einsichten m.E. ohne Not erschwert.

K. nähert sich dem platonischen Dialog, als sei dieser eine philosophische
Abhandlung — und eine von ziemlich lockerer Textur —, deren Einzelaussagen



200 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

sich in beliebiger Reihenfolge und jede für sich analysieren und den
Gedankengängen des Interpreten unterwerfen ließen. Die Stringenz von K.s
Argumentation entschädigt m.E. nicht für die Zerstückelung des lebendigen Ganzen,

das Piatons Gestaltung darstellt, und mag die vom Original gelöste
Sequenz der Textpartikeln, die der Verfasser in Übersetzung zitiert oder para-
phrasiert, auch wohlüberlegt und durchdacht sein, macht doch das Hin und
Her der Belege und der Vor- und Rückverweise die ohnehin schon dichte und
subtile Interpretation für den Leser außerordentlich intrikat. Noch bedenklicher

als die Atomisierung des Texts scheint mir an K.s Deutung indes der
allgemeine hermeneutische Zugriff auf den Phaidros, einen Dialog, der mit
Grund als eines der literarischen Meisterwerke Piatons gilt. Letzteres will heis-

sen, daß eine positivistische Diskursanalyse, die über dem Was das Wie der
Darstellung vernachlässigt, noch mehr als sonst bei Piaton in Gefahr steht, die
Intention des Textes zu verfehlen. Gewiß entwirft der platonische Sokrates
ein Bild vom philosophischen Gebrauch der Schriftlichkeit, das von der
platonischen Dialogform in signifikanten Punkten abweicht. Doch wäre zu
fragen, was dieses «Bild» mit Blick auf seine eigene Literarizität besagen will,
genauer: welche Lektürehaltung in dem ironischen Paradoxon angezielt ist, daß
der Phaidros zwar die Möglichkeit, mit Hilfe schriftlicher Texte Erkenntnis zu
vermitteln, grundsätzlich in Frage stellt, die Vermittlung dieser Erkenntnis aber
ihrerseits dem Medium der Schrift anvertraut. Es scheint nicht abwegig zu
vermuten, daß die Transposition der «sokratischen» Theorie in die platonische
Praxis als Test für den Leser gedacht ist und nur der, der die Schriftkritik auch
auf den platonischen Dialog bezieht, auch ihren Sinn verstanden hat.

Wenn mithin K.s Textzugang m.E. nicht einleuchtet, sei doch mit Nachdruck

auf den gedanklichen Reichtum seiner Studie und die vielfache Förderung

hingewiesen, die seine ruhige und präzise Analyse für die Interpretation
des Textes selbst erbringt. Wie angedeutet, orientiert sich sein Erkenntnisinteresse

am Gegensatz zur «esoterischen» Piatonexegese, d.h. der in neuerer
Zeit vor allem von H. Krämer, K. Gaiser, Th. A. Szlezäk und G. Reale ver-
fochtenen Position. Mag dieser Bezug zuweilen auch etwas zurücktreten, ist er
doch das leitende Prinzip, das die Darstellung von Anfang bis Ende bestimmt.
Angesichts der nicht eben prominenten Rolle, die der Ansatz in der heutigen
Piatonforschung spielt, mag es verwundern, daß K. gerade ihn zur Kontrastfolie

seiner eigenen Deutung erkoren hat. Erst das Schlußkapitel (V) läßt das

Anliegen erkennen, das der Verfasser mit dieser Opposition verfolgt: Es geht
ihm darum, ob der Philosoph nach dem Phaidros seiner Umgebung, den
«NichtPhilosophen», etwas zu sagen hat oder sich ihr im elitär-esoterischen Rückzug
auf seine Gegenstände verweigert, indirekt also um die zeitlose Frage nach der
Funktion von Philosophie in einer unphilosophischen Welt.

Nach der Einleitung bespricht K. in Kapitel II (13-26) die Partie Phdr. 278
b 8-e 4, wo Sokrates mit Blick auf Lysias, Homer und Solon erklärt, sofern
ein Autor seine Werke im Wissen um die Wahrheit verfaßt habe und in der
Lage sei, das Geschriebene gegen kritische Rückfragen zu verteidigen und es

in mündlicher Rede als unbedeutend/minderwertig (phau la 278 c 7) zu erweisen,

verdiene er die Bezeichnung «Philosoph»; wer dagegen Wertvolleres (ti-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 201

miotera 278 d 8) nicht besitze, als was er konzipiert habe in kleinlicher Tüftelei,
den könne man getrost unter dem Etikett der literarischen Gattung führen, die
er jeweils vertritt. Ein Problem dieser vieldiskutierten und von K. als
«Schlüsselstelle» («passage-clé») bezeichneten Partie betrifft ihr Verhältnis zur unmittelbar

vorangehenden Schriftkritik. Nach Lesart 3 b ist für das, was den
Philosophen auszeichnet, die Mündlichkeit konstitutiv, sei es daß eben die Einsicht
in die Dialogizität echter Erkenntnisvermittlung (b1), sei es daß gewisse
systematische Inhalte (betreffend die platonische Prinzipienlehre) gemeint sind, die
sich einer schriftlichen Fixierung entziehen (b2). Während K. sich mit diesen

Auffassungen natürlich in der Diagnose einig ist, daß der Phaidros einen
grundsätzlichen Vorzug der Mündlichkeit gegenüber dem schriftlichen Medium
behaupte, hält er den Passus 278 b—e doch für anders orientiert, und vor allem
stellt er in Abrede (25f.), daß Sokrates, wie in b2 vorausgesetzt, mit dem
«Wertvolleren» auf einen innerphilosophischen Komparativ und eine Differenz der
Inhalte hinauswolle: Keineswegs würden hier Gegenstände der philosophischen

Mündlichkeit gegenüber solchen schriftlicher philosophischer Texte als

höherwertig angesehen, sondern Sokrates messe den Wert der traditionellen
Literatur der Griechen an der «Kenntnis der Wahrheit» und finde das Kriterium
literarischer Kunst darin, ob ein Autor über die Methode der Dialektik verfüge

oder nicht. Das ist insoweit korrekt, als der Text die timiotera in der Tat den
konventionellen literarischen Produktions formen, nicht einer dialektisch
fundierten Schriftlichkeit gegenüberstellt. Andererseits trifft es nicht zu, daß
Sokrates von den Werken eines Homer, Solon, Lysias als «ouvrages médiocres»
spreche (18. 25). Er sagt vielmehr, daß ihm als Philosoph der Autor gelte, der
seine (möglicherweise vorzüglichen) schriftlichen Werke in mündlicher Rede
als unbedeutend zu erweisen verstehe. Ein Urteil über den literarischen Wert
des traditionellen Schrifttums läßt sich dieser Aussage m.E. nicht entnehmen.
Sokrates formuliert eine Bedingung, die offenbar für alle — vergangene und

künftige, philosophische und nicht-philosophische — Literatur gelten soll. Und
es scheint nach wie vor, daß er dabei an die Fähigkeit des Autors denkt,
seinem festliegenden Text in der Beweglichkeit des mündlichen Gesprächs zu Hilfe

zu kommen, d.h. diesen im rechtfertigenden logon didonai zu transzendieren.
Das umfangreiche Kapitel III (27—74) erschließt vom Ende, von der Schriftkritik

her die im Zentrum des Dialogs stehende Rhetorik-Diskussion, die auf
den Nachweis zielt, daß eine kunstgerechte, methodisch verfahrende und
effiziente Beredsamkeit sich auf die Dialektik gründen muß. K.s Erörterung
beeindruckt durch eine Fülle wertvoller Beobachtungen und die Intensität der
Textanalyse, doch können hier nur die Hauptlinien seiner Argumentation
nachgezeichnet werden. Die Schriftkritik dreht sich um die Frage der Wissensvermittlung

(27f.), und sie impliziert, daß auch mit Hilfe der Dialektik verfaßte
Texte den Mangel aufweisen, mit dem alle Schriftlichkeit (ebenso wie eine

textgebundene Oralität) behaftet ist. Wie K. gegen Lesart 3 b2 ausführt (28—44.

71—73), handelt es sich um ein pragmatisch-«formales», nicht um ein
semantisch-inhaltliches Defizit, will heißen: Dieses hängt nicht vom Charakter
bestimmter objektiver Gehalte ab, die sich nur mündlich mitteilen ließen,
sondern ist im Kommunikationsmedium selbst begründet, insofern der einmal fi-



202 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

xierte Text keine Möglichkeit hat, sich auf die Individualität seiner wechselnden

Rezipienten einzustellen und auf Fragen oder Einwände zu reagieren, also
einer zuverlässigen und deutlichen Vermittlung von Wissen nicht fähig ist. Während

in dieser Hinsicht kein Unterschied zwischen philosophischen Schriften
und anderen Textsorten besteht, ist doch der Rhetorik-Diskussion, wie K. in
Abgrenzung von Lesart 3 bl meint (44—60), zu entnehmen, daß ein der Dialektik

verpflichteter Gebrauch der Schriftlichkeit sich «formal» und inhaltlich von
der herkömmlichen Literatur grundlegend unterscheidet: Die traditionellen
Autoren leiden nach Sokrates an doppelter Ahnungslosigkeit, da sie einerseits in
der Illusion befangen sind, sich in ihren Texten authentisch ausdrücken und
verewigen zu können, und andererseits nicht wissen, wie die in ihren Diskursen

thematisierte Wirklichkeit methodisch zu erschließen ist, während der
Dialektiker, wenn er zum Autor eines schriftlichen Texts wird, sowohl um dessen
Schwächen weiß als auch seine philosophische Kompetenz zum Einsatz bringt.

Nun führt diese Deutung den Verfasser in ein Problem, das er zwar scharfsinnig

erörtert (60-73), aber m.E. nicht wirklich zu lösen vermag. Er weist
zutreffend darauf hin (64f.), daß die Skepsis der Schriftkritik nach den
vorausgehenden Überlegungen überraschend kommt. Die Rhetorik-Diskussion,
die ebenso die rednerische Praxis wie die im mündlichen Unterricht und in
Handbüchern vermittelte Theorie berücksichtigt, erweist die Notwendigkeit,
beide Bereiche auf das Fundament der Dialektik zu stellen, und dabei macht
Sokrates keinen Unterschied zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit — wie
denn die ganze Diskussion von der Frage nach der rechten Art des Redens
und Schreibens ihren Ausgang nimmt (258 d; vgl. 277 b 1-6). Wozu aber die
Kritik an den vorhandenen Lehrbüchern, wenn schriftliche Texte ohnehin
kein Wissen vermitteln können? Warum sollten die Verfasser solcher Bücher
sich von einem «concept d'écriture dialectique» (68) beeindrucken lassen, das

sie dem Ziel, ihre Leser zu unterrichten, am Ende auch nicht näher bringt?
Nach K. bedeutet die Schriftkritik keine «volte-face radicale» (70), wohl aber
eine «Korrektur» (65). Im Anschluß (277 b c) werde nicht mehr behauptet,
daß Schriften belehren könnten — dies gelte jetzt als «l'effet exclusif du
discours oral» (67) —, doch blieben die ursprünglichen Forderungen davon unberührt:

Sokrates vertrete weiterhin die Ansicht, wer sich kompetent und der
techne gemäß äußern wolle, ganz gleich ob mündlich oder schriftlich, sei auf
die Dialektik angewiesen (70). Das ist m.E. ein etwas fragwürdiger Kompromiß,

der Piatons Gestaltung mehr hinnimmt als erklärt. Mir scheint, daß die

Darstellung den Leser vielmehr auffordert, sich zwischen zwei
Verständnismöglichkeiten zu entscheiden: Entweder ist die Schriftkritik ohne weiteres
beim Wort zu nehmen, was bedeuten würde, daß Sokrates' Argumentation
nicht so ganz aufgeht, oder aber sie wird ihrerseits durch den Kontext relativiert.

Für die zweite Option spricht, daß die Schriftkritik etwa auf die rhetorischen

Handbücher doch wohl nur in dem Sinn anwendbar wäre, daß die
Vermittlung technischen Wissens noch keineswegs die techne selbst vermittelt — in
der Tat wäre es ja «höchst naiv» (275 c 7) zu erwarten, schon die Lektüre eines
Handbuchs lasse einen zum guten Redner werden. Wer nicht von sich selbst
her die Einsicht in die Sache mitbringt, den kann auch ein Lynkeus nicht se-



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 203

hend machen, und der Autor einer Lehrschrift, der erkannt hat, daß der Text
sich seine Rezipienten nicht aussuchen kann, wird diesen so anlegen, daß in
ihm das Wesen seiner Kunst sich nur dem mitteilt, der es (annäherungsweise)
schon kennt. Und solches Problembewußtsein ist natürlich auch und noch viel
mehr gefordert, wenn es um das «Wissen vom Gerechten, Schönen und
Guten» geht (276 c 3). Sokrates meint, der Wissende werde sich der Schriftlichkeit

vernünftigerweise nur im «Spiel» bedienen, und er reduziert die sachliche
Funktion entsprechender Aufzeichnungen auf das Moment der «Erinnerung»,
einer Verwendung als Aide-mémoires; aber er fügt hinzu (276 d 4), die gleiche
Funktion erfülle der schriftliche Text «für jeden, der dieselbe Spur verfolgt».
K. versteht dies so, daß der Dialektiker seine mündlichen Diskussionen so
genau wie möglich niederschreibe und damit sich selbst und seinem Schüler «un
instrument fiable et efficace contre l'oubli» bereitstelle (69), doch setzt das
eine wunderliche Pedanterie des Philosophen voraus, die (von anderem
abgesehen) mit dem spielerischen Charakter seines Schreibens schwer vereinbar
wäre. Die Aussage in 276 d 4 auf das Lehrer-Schüler-Verhältnis einzuschränken

wird durch den Text m.E. weder gefordert noch empfohlen; ihr Tenor
läßt sich, scheint mir, eher mit der berühmten Bemerkung Rep. 592 b 2-3
vergleichen, das zuvor entwickelte Staatsmodell sei «ein Paradeigma im Himmel
für den, der es sehen und, indem er es ansieht, sich selbst begründen will».
Gewiß legt Sokrates im Phaidros den Nachdruck auf die Selbsterinnerung des
«wissenden» Autors eines Texts, doch ist das Konzept des Rezipienten, der
den Text versteht, weil er durch ihn sozusagen an sich selbst, an die in ihm
angelegte Einsicht «erinnert» wird, nicht nur in 276 d 4, sondern auch in den

doppeldeutigen Ausdrücken 275 d 1 und 278 a 1 mitbedacht. Sokrates' Ein-
wände gegen die Schriftlichkeit werden dadurch zwar nicht außer Kraft gesetzt,
aber sie werden in einem entscheidenden Punkt präzisiert; und ich vermute,
daß es Piaton fast mehr auf diese Präzisierung als auf die Einwände selbst
ankommt und die Schriftkritik eine einleuchtende Funktion im Zusammenhang

des Dialogs erst erhält, wenn man sie auch auf das platonische Werk
bezieht. In Auseinandersetzung mit einer literarischen Rhetorik, wie sie zur
Entstehungszeit des Phaidros von Isokrates und seiner Schule vertreten wurde,

verweist Piaton mit dem «antiliterarischen» Programm seines Sokrates auf
den Umstand, daß Sinnvermittlung nur maieutisch erfolgen kann und daß zu
den Spielregeln von Literatur die Möglichkeit unterschiedlicher «Lektüren»
gehört; was bedeutet, daß ein Autor, der verstanden werden will, nicht nur auf
die interne Gestaltung seines Texts zu sehen, sondern diesen vor allem so
einzurichten hat, daß er gegenüber den Lesern je nach Eignung «zu reden und zu
schweigen weiß» (276 a 6—7).

In Kapitel IV (75—93) sucht der Verfasser seine Interpretation zu vertiefen
und abzusichern. In zwei Punkten habe ich Bedenken. K. wendet sich
ausführlich (85—93) gegen das Bild, das die «esoterische» Interpretation des Phaidros

vom dialektischen Lehrgespräch entwirft, d.h. gegen die Annahme einer
starr-hierarchischen Rollenverteilung zwischen einem wissenden Lehrer und
einem unmündigen Schüler; so plausibel seine Argumente erscheinen, so seltsam

berührt es, wenn er am Ende (92) seinerseits den kommunikativ-pragma-



204 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

tischen Charakter philosophischer Erkenntnis in Frage stellt und Sokrates den

Dialog im Vergleich zur Selbständigkeit der Dialogpartner für sekundär erklären

läßt. - Zum andern scheint mir die Auffassung (81), die Schriftkritik empfehle

zwar nicht, wie von den «Esoterikern» angenommen, «la retention de
savoir» seitens des Autors, wohl aber «la limitation du cercle des lecteurs» samt
der Folgerung: «Apparemment Platon n'a pas respecté la suggestion de son So-

crate, mais a diffusé ses écrits publiquement» (82 Anm. 2), zu des Verfassers
eigenem Beweisziel im Widerspruch zu stehen.

Denn im fünften und letzten Kapitel — «Le sens du Phèdre et la portée de la

philosophie» (95—121) — vertritt K. die Ansicht, daß Piatons Darstellung am
Beispiel der Rhetorik die gesellschaftlich-lebenspraktische Relevanz der
Philosophie illustrieren wolle. Stimmt man dem zu, wäre doch wohl vorauszusetzen,

daß die Philosophie ihre Rolle als Korrektiv gesellschaftlicher Praxis auch
durch die Abfassung geeigneter Texte wahrnimmt: wie wäre damit eine
«limitation du cercle des lecteurs» vereinbar? - Doch vielleicht ist dieser Einwand
unberechtigt. K.s Argumentation gestaltet sich in Kapitel V besonders
kompliziert, und dem Rezensenten hat sich nicht vollständig erschlossen, wie der

erste, allgemeinen Problemen der Platon-Interpretation gewidmete Teil (95—

112) mit dem zweiten in der Sache genau zusammenhängt. Nach K.s Diagnose
(112—121) gehen im Phaidros zwei Argumentationsstrategien eine problematische

Verbindung ein, insofern Piaton seinen Sokrates zugleich für eine

Erneuerung und für die Überwindung der Rhetorik plädieren lasse. Das «Erneuern»

schließt die Anerkenntnis ein, daß die öffentliche Rede in ihrem
Adressatenbezug, als «Seelenführung», immer nur täuschend und manipulierend sein

kann; doch auch so ist eine effiziente Rhetorik, wie sich zeigt (Phdr. 260 a-
262 c; 273), auf die Dialektik angewiesen. Indes, so K., will Sokrates in Wahrheit

darauf hinaus, daß die Rhetorik gleichsam umgepolt und selbst zur
Dialektik werden müsse. Wenn das zutrifft, hat Piaton jedenfalls wenig getan, um
den Leser für den sokratischen Standpunkt zu gewinnen. Denn wie K.
einräumt (120f.), wäre, wenn überhaupt etwas in Sokrates' Beweisführung, einzig
die Schriftkritik geeignet, die Vertreter der traditionellen Rhetorik zu einer
radikalen Umkehr zu bewegen, aber diese Kritik betrifft ja nur die rhetorischen
Handbücher und, eingeschränkt, die schriftliche Publikation tatsächlich gehaltener

oder fiktiver mündlicher Reden. Auch ein Redner, der die Argumentation
des Sokrates akzeptierte, hätte mithin noch keine Veranlassung, mit der

Schriftlichkeit zugleich die Absicht aufzugeben, in der mündlichen Praxis seine

Zuhörer zu manipulieren. Ein Versuch, die etablierte Redekunst durch
etwas völlig Neues zu ersetzen, müßte doch wohl anders aussehen. Fragwürdig
und eigentlich unmöglich erscheint mir auch die Konsequenz, auf die K.s
Verständnis am Ende hinausliefe - daß der platonische Sokrates die Bindung der
Philosophie ans persönliche Gespräch zur Disposition stellte und ein Auftreten

des Dialektikers als Volksredner für denkbar hielte.
Wilfried Kühns Studie ist ein schwieriges Buch, sowohl aufgrund ihrer

konzeptionellen Sperrigkeit als auch weil sie in strenger Konzentration auf die
Sache dem Leser kaum eine Atempause gönnt. Ich glaube den Phaidros in manchen

Punkten anders verstehen zu sollen, als Kühn vorschlägt, doch scheint



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 205

mir das aufgewogen zu werden durch den Erkenntnisgewinn, den seine

Interpretation für den, der sich auf sie einlassen will, bereithält. Sie erfüllt in ihrer
Weise, was der Verfasser als die Hauptfunktion der platonischen Dialoge
ansieht: «celle de lancer au lecteur le défi d'examiner les arguments» (100).

Kurt Sier

Rudolf Rehn: Sprache und Dialektik in der Aristotelischen Philosophie. Amsterdam,

Philadelphia: B.R. Grüner 2000. .357 S. (Bochumer Studien zur Philosophie,

Bd. 31). ISBN: 90-6032-358-0.

Rudolf Rehn, der — wie aus dem Literaturverzeichnis des hier rezensierten
Buches hervorgeht -, schon in den 80er-Jahren mit Beiträgen zur Sprachphilosophie

in Antike und Mittelalter an die Öffentlichkeit getreten ist, umschreibt
die Zielsetzung seiner Studie wie folgt: Es ist dies «die Frage nach dem
sprachlichen Zeichen, nach seiner Natur, Funktion und Bedeutung für die
Erkenntnis» (S. 1) innerhalb des aristotelischen Philosophierens. Behandelt wird
diese Frage allerdings erst im zweiten Teil des Buches. Der erste Teil ist, wie
im Buchtitel angedeutet, der Darstellung der Dialektik gewidmet, wobei nicht
nur die aristotelische, sondern insbesondere auch die platonische Position zur
Sprache kommt.

Im platonischen Dialektikbegriff können drei Momente unterschieden werden.

Dialektik ist erstens ein Dialog, genauer ausgedrückt, ein der gemeinsamen

Wahrheitssuche dienendes Wechselspiel von Fragen und Antworten, bei
welchem der Fragende und der Antwortende sich ungleich verhalten. Der
Antwortende ist in der Regel überzeugt, etwas zu wissen, obwohl er in Wahrheit

nichts weiß; der Fragende «weiß zwar auch nichts, glaubt aber auch nicht,
etwas zu wissen» (S. 31). Ziel der Unterredung ist die «Katharsis», d.h. die
Widerlegung einer falschen Ansicht.

Dialektik ist zweitens eine Methode der Wissensbildung. Folgende drei
Aspekte verdienen dabei hervorgehoben zu werden: a) Die Wissensvermittlung

erfolgt nicht via Übertragung, sondern via Evozierung im Dialog, b) Das
erworbene Wissen ist an «Logoi» d.h. an geistig erfahrbare Begriffe gebunden.

c) Das Ergebnis der namentlich in den Spätdialogen zur Anwendung
kommenden «Diairesis» (Begriffs-Teilung) wird von der Zustimmung des

Gesprächspartners abhängig gemacht. Dies im Gegensatz zum syllogistischen
Verfahren, wo sich der Schlußsatz aus den Prämissen ergibt.

Das dritte Moment der platonischen Dialektik ist ethischer Natur. Einerseits

bezweckt die Dialektik, wie schon angedeutet, die Befreiung von irrigen
oder unkritisch angenommenen Überzeugungen; andererseits erstrebt sie eine

geistige Umorientierung und Angewöhnung an die Erkenntnis dessen, «was im
Himmel ist» (Politeia Z 516a8).

Die aristotelische Dialektik erweist sich als eine Disputationstechnik auf
syllogistischer oder induktiver Grundlage. Im Vordergrund steht nicht eine

gemeinsame Wahrheitssuche, sondern das «Sich-Durchsetzen-Können» bzw.
das «Nicht-Unterliegen-Müssen» im Streitgespräch. Diesem Zweck dienen ein-



206 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

mal die in der Topik niedergelegten Regeln der Gesprächstechnik, dann aber
auch die sog. Örter («Topoi»), unter denen allgemeine Gesichtspunkte, nämlich

die logischen Begriffe von Gattung, Definition, Proprium und Akzidenz
(letzteres von Rehn nicht speziell erwähnt) zu verstehen sind.

Zusammengefaßt beurteilt Rehn die platonische und aristotelische
Dialektik wie folgt: a) Für Piaton steht die Dialektik im Zentrum der Philosophie
und fällt in gewissem Sinne mit ihr zusammen; für Aristoteles dagegen ist sie

eine eigenständige Disziplin, b) Für Piaton steht die Dialektik im Dienste
einer (höheren) Lebensform; für Aristoteles soll sie den Sieg im Disput ermöglichen.

c) Bei Piaton geht es in der Dialektik um eine Uberführung der
Meinungen in ein Wissen; bei Aristoteles verläßt die Dialektik das Feld der

Meinungen nicht; sie zeigt nur, wie diese aufrechterhalten oder widerlegt werden
können.

Der zweite Teil von Rehns Studie ist mit «Sprache und Philosophie»
überschrieben. Unter den darin behandelten Themen scheinen uns die folgenden
von besonderem Interesse zu sein.

Bezüglich des Verhältnisses der Ein^elwörter %u den Dingen ist Rehn der
Auffassung, daß in der, wie er sich ausdrückt, «vorklassischen» Periode der
griechischen Philosophie eine «einstrahlige Semantik» dominierte, d.h. eine
Semantik, die einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen dem sprachlichen
Ausdruck und dem damit bezeichneten Ding postulierte. Ein Indiz dieser
«einstrahligen Semantik» konnte man in der Tatsache erblicken, daß selbst bei
dem allmählich aufkommenden Bewußtsein über die Distanz zwischen dem

sprachlichen Zeichen und den damit gemeinten Dingen die Tendenz bestand,
aus der Etymologie, dem grammatikalischen Geschlecht u.a.m. Schlüsse auf
die Natur der Dinge zu ziehen.

Bei Aristoteles ist die diesbezügliche Situation eine andere. Dies nicht nur
deshalb, weil er die Sprachlaute als bloße, auf Konvention beruhende Symbole
betrachtete, sondern auch deshalb, weil er dem einstrahligen Wort-Sache-
Schema ein zweistrahliges gegenüberstellte. Sprachliche Zeichen beziehen sich
unmittelbar nicht auf Dinge, sondern auf Denkinhalte («pathêmata tês
psychés»), und diese Denkinhalte sind ihrerseits Abbilder oder Nachahmungen
(«homoiömeta») der Dinge.

Was nun das Verhältnis der Sät\e den Dingen betrifft, so wurden in der
«vorklassischen» Periode die Sätze als eine bloße Anhäufung von Einzelwörtern

betrachtet. Der Unterschied zwischen Wort und Satz war rein quantitativer
Natur. Erst Piaton war der Meinung, daß der Satz mehr als nur eine

Benennungsfunktion ausübe und durch die Verknüpfung von Name und Verb
eine Rede («Logos») beinhalte, worin — wie Rehn vermutet - der Wahrheitsgehalt

der Aussage zum Ausdruck kommen sollte. Dazu gesellte sich bei Piaton
noch ein weiteres bedeutendes Moment: Wörter besaßen für ihn keinen
eigentlichen Erkenntniswert; sie waren so etwas wie beliebig austauschbare
Spielmarken. Wissen kam erst mit den Sätzen zustande, was letztlich in der von
Piaton vertretenen Einheit von «Logos» und Denken begründet war (Denken
als inneres Reden).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 207

Die aristotelische Position deckt sich weder mit der «vorklassischen» noch
mit der platonischen Auffassung. Gegenüber der erstgenannten betont sie die
den Sätzen eigentümliche Funktion, die darin besteht, Wahrheit oder Falschheit

zum Ausdruck zu bringen. Im Gegensatz zu Piaton lehnt sie zudem jegliche

Vermengung von Denken und Sprache ab. Sätze haben wie die Wörter
einen semantischen Charakter und sind Teil der aus Zeichen und Symbolen
bestehenden Welt des Sprachlichen. Denken und Sprache haben sich bei
Aristoteles weitgehend verselbständigt.

Das Problem der Prädikation, das mit dem Kategorienschema untrennbar
verbunden ist, wird teils in der Topik, teils in der Kategorienschrift behandelt.
In Topik I 9, wo «gleichsam die Urfassung der Aristotelischen Kategorienlehre»

(S. 164) zu finden ist, dient das Kategorienschema zunächst der «semantischen

Klärung». Durch Rückführung auf eine der zehn Kategorien soll
angegeben werden, was ein sprachlicher Ausdruck im Kern bedeutet. «Wer z.B.
Mensch sagt, bezeichnet danach im Kern eine Substanz, » (S. 165).
Bemerkenswert ist dabei der Umstand, daß hier neben dem Semantischen auch das

Ontologische zum Zuge kommt, da die Gliederung nach Kategorien etwas,
das «vorliegt», voraussetzt. In der Kategorienschrift erhält die Kategorienlehre
eine dreifache Präzisierung. Das Kategorienschema dient erstens als Modell
für die Satzstruktur. Wie in diesem Schema zwischen einer als Substrat dienenden

Kategorie und anderen diesem Substrat anhaftenden Kategorien
unterschieden wird, so besteht auch der Satz aus einem Subjekt und den ihm
zugehörigen Prädikaten. Zweitens wird in der Kategorienschrift die Sonderstellung
der Substanz-Kategorie ausdrücklich hervorgehoben. Dies gilt insbesondere
für die sog. «erste Substanz», die wegen ihrer Individualität nur Subjekt und
nicht Prädikat sein kann. Drittens befaßt sich die Kategorienschrift mit den

möglichen Verhältnissen zwischen Subjekt und Prädikat, wobei das in der Topik

angedeutete Nebeneinander von semantischer und ontologischer Ebene
erneut sichtbar wird. Es werden, wie Rehn sich ausdrückt, prädikationstheo-
retische Elemente (von einem Subjekt ausgesagt) mit Elementen der
Kategorienanalyse (in einem Subjekt sein) - worunter der ontologische Aspekt zu
verstehen ist — so miteinander kombiniert, «daß sie Teile eines einheitlichen
Schemas bilden» (S. 173).

Der Anteil des spezifisch Sprachlichen an der Philosophie des Aristoteles zeigt
sich namentlich auf den folgenden Gebieten:

1. Bei der Inangriffnahme neuer thematischer Untersuchungen greift
Aristoteles häufig auf umgangssprachliche Ausdrücke oder Unterscheidungen
zurück. Das diesbezüglich eklatanteste, von Rehn leider nicht zitierte Beispiel
sind die verschiedenen Ansichten über den Weisen («sophos») in Met A 2., aus
denen die Definition der Weisheit entwickelt wird.

2. Der Anteil des spezifisch Sprachlichen äußert sich ferner in dem, was
Rehn als «semantische Definierung» zentraler Begriffe bezeichnet. Semantisch
bedeutet hier, daß die Art und Weise, wie ein Begriff ausgesagt wird, an die
Stelle einer Realdefinition tritt. So wird in der Kategorienschrift die erste
Substanz als das, was nicht von einem Zugrundeliegenden, sondern (als das),
wovon das andere ausgesagt wird, definiert, und der Gattungsbegriff als etwas,



208 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

das von dem, das der Art nach voneinander differiert, «als ein und dasselbe

ausgesagt wird » (S. 187).
3. Ein Indiz für die bewußte Integration sprachlicher Gegebenheiten in

der aristotelischen Philosophie ist drittens die Tatsache, daß die dort mit
Piaton und seinen Anhängern geführte Auseinandersetzung häufig auf einer
Sprachkritik beruht.

Dies ist namentlich dann der Fall, wo wie z.B. bei der Seinsauffassung der
Eleaten ein in aristotelischer Sicht mehrdeutiger Ausdruck als eindeutig
behauptet wird.

4. Die kritische Differenzierung sprachlicher Ausdrücke hat auch einen
positiven Aspekt; sie führt zur Freilegung der strukturellen Beschaffenheit der

Dinge. Mit der Erklärung des Wortsinnes wird gleichzeitig das erklärt, worauf
sich das Wort bezieht.

5. Schließlich wäre noch zu erwähnen, daß sprachliches Verhalten einen

(indirekten) Beweis des Satzes vom Widerspruch ermöglicht. Von einem Gegner

des Widerspruchsatzes Satzes wird erwartet, daß er etwas Bestimmtes
aussagt, d.h. als etwas, das nicht gleichzeitig so und nicht so sein kann. Tut er
dies, dann beweist er allein schon durch sein Sprechverhalten, daß eine Leugnung

des Widerspruchsatzes ein Ding der Unmöglichkeit ist.
In seinem Schlußwort betont Rehn nochmals den seiner Ansicht nach

grundlegenden Unterschied zwischen dem aristotelischen und dem platonischen

Sprachkonzept. Bei Aristoteles ist die Identität von Sprache und Denken

gebrochen. Sprache ist nichts anderes als eine auf Symbolen beruhende

Repräsentation seelischer Inhalte.
Rudolf Rehn darf für sich das Verdienst in Anspruch nehmen, das in

erster Linie, wenn auch nicht ausschließlich, in der angelsächsischen Aristoteles-
Interpretation diskutierte Problem der Beziehungen zwischen Sprache und

Philosophie einem deutschsprachigen Publikum näher gebracht zu haben.
Schätzenswert ist insbesondere auch sein unablässiges Bestreben, die gewonnenen

Ergebnisse mit der zeitgenössischen Forschung zu konfrontieren. Der
diesem Bestreben vornehmlich gewidmete Anmerkungsteil, der allein schon
durch seinen Umfang beeindruckt, stellt eine wahre Fundgrube von wertvollen

Ergänzungen und Anregungen dar. Der breite und im Vergleich zur
Gesamtseitenzahl zweifellos überdimensionierte Raum, welcher der Darstellung
der platonischen Positionen reserviert ist, hat aber zur Folge, daß sich die Studie

weitgehend mit den Divergenzen zwischen Piaton und Aristoteles befaßt
und dafür andere nicht weniger lesenswerte Aspekte vernachlässigt. Zu den

letztgenannten gehört u.a. die Reserviertheit, die bei Aristoteles gegenüber der
oben erwähnten «semantischen Definierung» zentraler Begriffe anzutreffen
ist. So wird beispielsweise in Met Z 3 die semantische Definition der ersten
Substanz zwar übernommen und näher untersucht, im Nachhinein aber als

ungenügend taxiert, und von den in der Topik aufgezählten «Ortern», die, wie
oben am Beispiel des Gattungsbegriffes gezeigt wurde, ebenfalls semantisch
definiert werden, heißt es, daß die aus ihnen gebildeten Sätze (nur) als
wahrscheinlich gelten.

Hans Ambühj.



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 209

Das Corpus Hermeticum Deutsch. Übersetzung, Darstellung und Kommentierung in
drei Teilen. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften bearb.
und hrsg. von Carsten Colpe und Jens Holzhausen. Teil 1: Die griechischen
Traktate und der lateinische «Asclepius», übers, und eingl. von Jens Holzhausen,

Stuttgart-Bad Canstatt: Friedrich Frommann-Günther Holzboog 1997.
XIII+316 S. (Clavis pansophiae, Band 7,1). ISBN: 3-7728-1530-8. - Teil 2:

Exzerpte, Nag-Hammadi-Texte, Testimonien, übers, und eingl. von Jens
Holzhausen, Stuttgart-Bad Canstatt: Friedrich Frommann-Günther Holzboog. 1997.
S. 319-665. (Clavis pansophiae, Band 7,2). ISBN: 3-7728-1531-6.

Die beiden an dieser Stelle kurz vorzustellenden Bände erscheinen in der von
Charles Lohr und Wilhelm Schmidt-Biggemann geleiteten Reihe «Clavis
pansophiae» (als Band 7,1 und 7,2). Bereits der Untertitel dieser Reihe gibt einen
Hinweis auf ihre Ausrichtung, ist doch die Rede von einer Bibliothek der
Universalwissenschaften in Renaissance und Barock. Im programmatischen
Begleittext wird dieses Vorhaben noch klarer umschrieben. Bei gewissen Denkern

der Barockzeit, namentlich bei Leibniz, Kircher und Comenius, bei Al-
stedt und Fludd herrscht nach den Aussagen der beiden Reihenleiter ein
Verständnis der Wissenschaft vor, das die gesamte Realität aus einem Prinzip
ableiten will und nach dem die Wirklichkeit Ausdruck und Bild Gottes sei.
Offensichtlich sollen in dieser Reihe nicht nur Texte der genannten Denker
publiziert werden, sondern auch Quellen dieser philosophisch-theologischen
Richtung der Frühneuzeit. In diesem Sinne verstehe ich mindestens die
Publikation einer deutschen Übersetzung des sog. Corpus Hermeticum. Bei dem unter
diesem Namen in der gelehrten Welt bekannten Ensemble von Texten handelt
es sich bekanntlich um Schriften, die zwischen dem 1. Jh. v.C. und dem 4. Jh.
n.C. im hellenistischen Ägypten entstanden sind und (vornehmlich) in griechischer

Sprache überliefert sind (oder in lateinischer Übersetzung und koptischen

Fragmenten) und in denen Hermes Trismegistos als Lehrer auftritt, der
seinen beiden Söhnen Tat und Asklepius (und manchmal auch dem ägyptischen

König Ammon) eine erlösende Weisheit, die starke philosophische
Akzente besitzt, vermittelt. Die Nachwirkung dieses Corpus im Mittelalter, in der
Renaissance und in der Frühen Neuzeit ist breit und tiefgehend (im Mittelalter
kamen neue Texte dazu, so daß von einer eigenen hermetischen Tradition die
Rede sein kann, deren Texte neuerdings unter der Leitung von P. Lucentini im
«Corpus Christianorum» unter dem Titel Hermes Hatinus publiziert werden).
Der Grundbestand dieser Sammlung wurde 1945—1954 von A.D. Nock und
A.-J. Festugière in vier Bänden (mitsamt einer französischen Übersetzung)
veröffentlicht. Diese Texte (Corpus Hermeticum I—XVIII und der lateinische Asclepius)

werden im ersten Band der vorliegenden Ausgabe präsentiert. Der zweite
Band enthält zuerst die 29 bei Stobaios (um 500) in seiner Anthologie erhaltenen

Exzerpte (319-483); danach folgen (485—504) neuerdings in Wien und
Oxford entdeckte Auszüge aus hermetischen Werken, bevor die in Nag-Ham-
madi (1945—1946) entdeckten Passagen übersetzt werden (505—562). Die
Textsammlung wird beschlossen (563—600) durch Testimonien zur hermetischen
Lehre bei christlichen (u.a. Tertullian, Laktanz, Augustin, Kyrill) oder heidnischen

(z.B. Jamblich) Schriftstellern (Die Übersetzung dieser Testimonien



210 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

stammt von A. Low). Ein kurzes Fragment aus Laktanz, das S. 572 vorgelegt
wird, ist zugleich ein interessanter Zeuge der christlichen Rezeption sowie eine

gute Zusammenfassung eines zentralen Aspekte der hermetischen Lehre:
«Dieser (sc. Trismegistos) hat Bücher geschrieben, und zwar viele, die

sich auf die Erkenntnis der göttlichen Dinge beziehen, in denen er von der
Erhabenheit des höchsten und einzigen Gottes spricht und ihn mit demselben
Namen wie wir bezeichnet: Herr und Vater. Und damit nicht einer nach
seinem Namen frage, hat er gesagt, er sei <namenlos>, weil er keines Eigennamens
bedürfe, selbstverständlich wegen eben dieser Einzigkeit. Dies sind seine eigenen

Worte: <Gott ist einer, der Eine aber bedarf keines Namens. Denn der
Seiende ist namenlos).»

Der zweite Band wird durch ein ausführliches Literaturverzeichnis (643—

665) und ein, wie ich glaube, außerordentlich nützliches und detailliertes Register

(601-641, das von Tobias Perlick erstellt wurde) abgeschlossen. Dieses
Register, das sich nur auf die hermetischen Schriften bezieht, ist inhaltlich klar
gegliedert und ermöglicht eine rasche Suche. Der Begriff «Gott» beispielsweise
umfaßt 115 Unterbegriffe von «Abbild Gottes» bis zu «zweiter Gott»; beim
Begriff Ordnung dagegen werden 14 Lemmata erwähnt von «Ordnung des

Alls» bis zu «Ordnung und Zeit».
Diese erste deutsche Übersetzung der Hermetika, die durch nützliche

Einleitungen sowie sehr zahlreiche erklärende Fußnoten ergänzt wird, schließt
eine wichtige Lücke, die einem breiteren Publikum ein Textkorpus zugänglich
macht, das mehrere wissenschaftliche Disziplinen interessiert, ich denke hier
in erster Linie an die Theologie und die Religionswissenschaft, die Philosophie-

und ganz allgemein die Kulturgeschichte, zumal die Beziehungen des

Hermetismus zur jüdisch-christlichen Tradition, zur Gnosis und zum Mittel-
und Neuplatonismus keineswegs endgültig geklärt sind. Mit Spannung erwarte
ich den angekündigten dritten Band, der von Carsten Colpe besorgt wird und
der eine Gesamteinleitung sowie einen religionsgeschichtlichen Kommentar
zu den einzelnen Schriften liefern wird.

In inhaltlicher Hinsicht möchte ich nur drei fundamentale Punkte hervorheben.

Die Lehren des Hermes werden weniger als ein strukturiertes Lehrsystem

als vielmehr wie ein Weg mit mehreren Stufen dargestellt, die der Schüler
oder der Adept zu durchschreiten hat, bis hin zur Vergöttlichung: «Wenn du
es (das Abbild Gottes) genau anschaust und mit den Augen des Herzens
begreifst, glaube mir, mein Sohn, dann wirst du den Weg nach oben finden»
(Band I, 53). In mehreren Texten wird die Schöpfung überaus positiv als Bild
Gottes gedeutet, in dem der Adept den Schöpfer erkennen kann:

«Wenn es dir möglich wäre, als Vogel in die Luft aufzusteigen und, in den
Raum zwischen Himmel und Erde erhoben, die feste Masse der Erde zu
sehen, die weiten Fluten des Meeres, die Ströme der Flüsse, die Unendlichkeit
der Luft, die durchdringende Kraft des Feuers, den Lauf der Sterne, die
Geschwindigkeit des Himmelsgewölbes und seine Drehung um immer dieselbe
Achse. Was für eine glückselige Schau, mein Sohn, in einem einzigen Moment
all das zu sehen, den Unbewegten bewegt und den Unsichtbaren sichtbar
durch das, was er erschafft. Dies ist die Ordnung des Kosmos, und dies ist der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 211

Kosmos der Ordnung» (CH V, 5, Band I, 59; vgl. auch CH XII, 21, Band I,
157).

Durch diese positive Einschätzung der Schöpfung unterscheidet sich der
Hermetismus ganz deutlich von der Gnosis (vgl. dazu beispielhalber: «Wenn
du ihn selber sehen willst, betrachte die Sonne, betrachte den Lauf des Mondes,

betrachte die Ordnung der Sterne» [1,58]; oder die Einschätzung von
Beischlaf und Zeugung, Band I, 35—36, 281—282). Nicht weniger faszinierend sind
schließlich die Akzente negativer Theologie, etwa im Stobaios-Exzerpt I (Band
II, 323: «Gott geistig zu erfassen ist schwer, ihn aber mit Worten zu beschreiben

ist unmöglich») oder im schon erwähnten Traktat CH V, wo von Gott
gesagt wird, er sei alles Seiende und Nicht-Seiende, er habe alle Namen und
keinen Namen (Band I, 61—62). Ein zusätzlicher Punkt verdient Erwähnung: In
einigen Texten wird die Mannweiblichkeit Gottes hervorgehoben (I, 13, 55,

280).
Das lateinische Mittelalter kannte von den hier übersetzten Schriften nur

den Asclepius (über den übrigens Augustinus in De civitate Dei VIII, 23—27,

ausführlich berichtet). Ich hebe bloß die Ausführungen zu Mensch und Welt
als Abbild Gottes (§ 10, 266f.), zu Lohn und Strafe nach dem Tod (§ 11—12,

27—28) und zur Unnennbarkeit Gottes (§ 20, 280) hervor, die belegen, daß

mittelalterliche Leser an diesem Text durchaus Gefallen finden konnten.
Die hier erstmals vollständig übersetzten Texte waren in der Europäischen

Geistesgeschichte sehr wirkmächtig (man bedenke beispielsweise, daß Marsi-
lius Ficinus 1463 den ihm zugänglichen Teil des Corpus übersetzt hat), und es

steht außer Zweifel, daß die vorliegende Textsammlung aufgrund der sorgfältigen

Obersetzung und der ausführlichen Kommentierung vielen Forschern
und möglicherweise auch einigen Liebhabern arkanischer Lehren gute Dienste
leisten wird. Jedenfalls erinnert sie auf nützliche Weise an eine der Quellen
der frühneuzeitlichen Pansophie, zu deren Ehre Lohr und Schmidt-Biggemann

ihre Reihe gegründet haben. Der Leser dieser und jener Texte wundert
sich oft über die ganz spezifische Fremdheit dieser Tradition, die auf ihre
eigene Weise das Geheimnis und das Rätsel unseres Daseins zu ergünden
versucht. Und die deshalb wahrscheinlich im Laufe der Jahrhunderte, bis in unsere

Tage, nicht wenige fasziniert hat. Die Wissenschaftlichkeit der beiden Bände

ist indes ein gutes Heilmittel gegen allzu leichtfertigen Esoterismus.
Ruedi Imbach

Karl Ubl: Engelbert von Admont. Ein Gelehrter im Spannungsfeld von Aristotelismus
und christlicher Überlieferung. Wien-München: R. Oldenburg 2000, 260 S.

(Mitteilungen des Institus für Österreichische Geschichtsforschung, Ergänzungsband

37). ISBN: 3-7029-0449-2 (Wien); 3-486-64843-8 (München).

Als ich vor geraumer Zeit den vorzüglichen Artikel «Engelbert v. Admont»
von Marlies Hamm im Verfasserlexikon las, wurde mir bewußt, wie sehr der Abt
des Klosters Admont in der Steiermark der Aufmerksamkeit der intellectual

history würdig ist, obwohl (oder gerade weil?) es sich zweifelsohne um einen
Außenseiter handelt. Engelbert, der zehn Jahre in Padua studierte, hat wäh-



212 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

rend seiner Zeit als Abt (zuerst des Stiftes St. Peter in Salzburg und dann in
Admont seit 1297) bis zu seinem Tode im Jahre 1331 nicht weniger als 39
sicher authentische Schriften in den Bereichen der Philosophie, der politischen
Theorie, der Theologie und der Musiktheorie verfaßt. Es war an der Zeit, daß

jemand den Versuch einer Gesamtwürdigung dieses besonderen Gelehrten
wagte. Daß ein derart anspruchsvolles und aufwendiges Unternehmen in einer
Dissertation gelingen kann, hätte ich bezweifelt, wenn mich die Studie von
Ubl nicht eines Besseren belehrt hätte. Die glänzende Arbeit Ubls untersucht
in vier Hauptteilen Schrifttum und Denken des Abtes, indem Philosophie (25
—57), politische Theorie (58-173) und Theologie (174-220) unterschieden
werden. Ein erster Abschnitt faßt die Biographie zusammen und klärt Fragen
der Chronologie. Das besondere Verdienst der vorliegenden Untersuchung
liegt indes nicht nur in der sorgfältigen Rekonstruktion der Gedankenwelt des

gelehrten Mönchs, sondern im Bemühen um eine konsequente Kontextualisie-
rung dieses Schrifttums: «Dieses Werk in den Kontext der philosophischen
und theologischen Diskussion um 1300 einzubetten und auf diese Weise den

Dialog Engelberts mit seinen Zeitgenossen zu rekonstruieren, ist das Ziel der

folgenden Untersuchung» (9).
Aus dem Feld der Philosophie berücksichtigt der Verf. vor allem das

Speculum virtutis sowie den Traktat De summo bono, und er betont nachhaltig,
Engelbert habe eine Auffassung der Autonomie der Ethik vertreten, die sich
sowohl vom Ideal der radikalen Aristoteliker und ihrem Erkenntnisoptimismus
als auch von der theologischen Umdeutung der aristotelischen Ethik durch
Thomas von Aquino unterscheidet. Er konzipiert nämlich eine innerweltliche
Glückseligkeit, die primär auf das bürgerliche Leben bezogen ist (vgl. 47, 49).
Eine ähnliche Tendenz ist auch im Traktat Utrum sapienti competat ducere uxorem
zu beobachten, wo der Abt die Institution der Ehe durchaus gegen einen
philosophischen oder theologischen Asketismus verteidigt (40). Die weitaus größte

Aufmerksamkeit widmet der Verf. allerdings dem politischen Schrifttum
Engelberts, dessen Fürstenspiegel vor dem Hintergrund der langen Tradition
zuerst ausführlich interpretiert werden. De regimineprincipum entwirft zwar ein

eigenes Fürsten- und Königsethos (vgl. 80), das aber auf die Kardinaltugenden
im Sinne politischer Tugenden fokussiert ist (vgl. 71), die nicht so sehr «Wege
zur Glückseligkeit darstellen, als Pflichten, die jeden betreffen, der im Gemeinwesen

an Herrschaft teilhat» (75, vgl. auch 81). Der Beitrag zur Aufwertung
eines besonderen, abgetrennten Bereichs der Politik ist bei diesem Ansatz
ebenso bedeutsam wie die Unterscheidung von Verwaltungstugenden und
königlichen Tugenden (vgl. 79). Im Speculum virtutis stehen im Gegensatz zur
Perspektive des ersten Fürstenspiegels die ethischen Tugenden im Vordergrund.

Hier geht es also nicht um den rex inquantum rex, sondern um den rex
inquantum homo. Ubl bezeichnet dieses Unternehmen einer Rekonstruktion der
aristotelischen Ethik als eine Laienethik. Dies bedeutet namentlich, daß die
Schrift als ein Höhepunkt der praeterspirituellen Literatur zu deuten ist (84,
85), wie der Verf. in Anlehnung an die Terminologie von Peter von Moos sich
ausdrückt. Mit diesem Ausdruck ist jene Art von Literatur gemeint, die bei de-
zidierter Hinwendung zur antiken Tradition vom christlichen Gedankengut



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 213

absieht. Der Vergleich mit Dantes Convivio in diesem Zusammenhang ist m.E.
aufschlußreich (88—90). Wie Dante hat Engelbert zu einer «Naturalisierung
der Ethik» und einer «Aufwertung der Praxis» beigetragen. In der wichtigen
Frage nach der besten Verfassung entscheidet sich Engelbert zwar für die
Monarchie als einer notwendigen Einrichtung, aber dieser Primat wird durch
Effizienzerwägungen begründet (117). Ubl kritisiert in diesem Kontext nicht nur
W. Ullmanns These, nach der allein die Rezeption der aristotelischen Politik
das aszendente Verständnis der Herrschaft ermöglicht haben soll, sondern er

plädiert für eine differenziertere Wahrnehmung der Rezeption des aristotelischen

Werkes (94—95), aus dem sowohl monarchistische wie auch aristokratische

Argumente gewonnen werden konnten, das aber ebenfalls zugunsten
einer gemischten Verfassung zitiert werden konnte. Aber auch W. Blythes Deutung

der Verfassungslehre des Abtes ist nicht haltbar (113-115), da Engelbert
nicht die Gundlage für die moderne Demokratie gelegt hat, wie Blythe meint,
sondern bestenfalls als ein Vorläufer der konstitutionellen Monarchie betrachtet

werden kann (117).
Um nachzuweisen, daß Engelbert einen echten Beitrag zur Wiederentdek-

kung republikanischer Werte geleistet hat, präzisiert der Verf. nicht nur die
Begriffe Republikanismus und politischer Aristotelismus, sondern bespricht auch
die Wiederentdeckung des Republikanismus in Italien, deren wichtigste
Promotoren Brunetto Latini und Ptolemeus von Lucca waren (123—127). Unter
Republikanismus versteht Ubl eine politische Haltung und Doktrin, in deren
Zentrum die bürgerlichen Tugenden stehen, die aber nicht Selbstzweck sind,
sondern auf das Gemeinwohl hingeordnet sind (118). Im Gegensatz zu Quentin

Skinner, der die Entstehung des Republikanismus vollständig von der
Rezeption der aristotelischen Schriften abkoppeln wollte, argumentiert der Verf.
für eine weniger radikale These, die das Phänomen des Republikanismus kon-
textuell zu verstehen versucht und deswegen den aristotelischen Werken durchaus

eine Funktion zugestehen kann (121). Engelbert hat durchaus gewisse dieser

republikanischen Werte aufgegriffen und diskutiert, namentlich wenn er das

tätige Leben aufwertet, das antike Rom neu bewertet und die kommunalen
Verfassungen erörtert: «Der Einfluß des radikalen Aristotelismus ermöglichte
eine (bedingte) Abkehr von monastisch-klerikalen Normen, sein Studienaufenthalt

in Padua weckte bei ihm ein genuines Interesse an kommunalen
Institutionen, und der Einfluß Ciceros bewirkte eine Aufwertung de vita activa,
eine Verständnis der Tugenden als dem Gemeinwesen geschuldeter Pflichten
und eine Wertschätzung republikanischer Ideal wie bürgerlicher Eintracht und
sozialer Kohärenz» (139).

Eine ziemlich ausführliche Darstellung des Konflikts zwischen Heinrich
VII. und Robert von Neapel und der damit im Zusammenhang stehenden
Rechtsgutachten (143—149) sowie ein Exposé über die Rechtstheorie Dantes
(150-155) bilden eine optimale Voraussetzung für die ausführliche Interpretation

der wahrscheinlich bekanntesten Schrift Engelberts De ortu et fine Romani

Imperii (140—169), die kurz vor 1313 entstanden ist. Diese Datierung ist von
Belang, da das Werk also noch zu Lebzeiten Heinrichs VII. entstanden ist, im
Gegensatz zu Dantes Monarchia, die Ubl m.E. zu Recht spät datiert. Obschon



214 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Dante und Engelbert die Überzeugung teilen, daß eine Universalmonarchie
philosophisch gerechfertigt werden kann und das Römische Reich nicht auf
Gewalt gegründet war, sind sehr interessante Unterschiede der beiden Theorien

zu verzeichnen. Der Verf. weist auf drei Punkte hin: Während es für Dante

nur eine Monarchie gab und gibt, nämlich die römische, optiert Engelbert
für die Doktrin der vier Weltreiche. Er begreift des weiteren die Universalmonarchie

als christliche Institution. Am bedeutsamsten ist allerdings der dritte
Unterschied. Im Gegensatz zu Dante finden wir bei ihm «konsensuale
Elemente» der Herrschaftslegitimation, ja es kann von einem Gesellschaftsvertrag
die Rede sein, sofern angenommen wird, daß nicht nur die Herrschaft,
sondern auch die staatliche Organisation selbst vertraglich konstituiert wird (165).
Während grundlegende Unterschiede zu Dantes Lehre bestehen, unterstreicht
Ubl mehrfach die Nähe zu Ockhams politischer Theorie (vgl. vor allem 163—

163, 166). Schließlich ist noch festzuhalten, daß Engelbert die Frage nach dem
Verhältnis von weltlicher und geistlicher Macht, die bei Dante im Vordergrund

steht, vermeidet. In diesem Punkt wie auch hinsichtlich der Ambivalenz
eines römisch-rechtlichen und eines christlich-päpstlichen Universalmus (vgl.
161) ist eine Nähe zwischen Engelberts Ansatz und den Auffassungen Heinrichs

VII. festzustellen. In dem der Theologie gewidmeten Teil der Dissertation

untersucht der Verf. die Themen der Wissenschaftlichkeit der Theologie,
der Eucharistie und der Christologie (174—220). In einem knappen Schlußwort
versucht der Verf. noch einmal die Sonderstellung Engelberts an der Grenze
«zweier inkommensurabler Morallehren» (223) zu beschreiben. Die Synthese
zwischen republikanischem und christlichem Ethos ist letztlich nicht gelungen:

Der Eindruck ist nicht ganz von der Hand zu weisen, «daß der Widerstreit

von Republikanismus und christlichem Ethos letztlich auch einer
intellektuellen Kapitulation Engelberts vor einer zentralen Frage der mittelalterlichen

Geistesgeschichte gleichkommt» (224).
Die wissenschaftliche Bedeutung der Studie von Karl Ubl ist nach meiner

Einschätzung zweifach:
1. Es gelingt dem Verf. eine überaus klare und bestens dokumentierte

Darstellung dieses Schrifttums in seiner (relativen) Geschlossenheit und
historischen Bedeutung. Das Vorurteil der Vollkommenheit, das voraussetzt, daß
ein Autor etwas zu sagen hat, wird mit kluger Umsicht angewendet. Um den

Einwand, den der Leser des äußerst klar argumentierenden Buches hie und da

zu formulieren versucht, der Verf. überschätze doch manchmal die Originalität
und Relevanz der analysierten Texte, zu entkräften, müßten zwei Fragen

noch geklärt werden, die der Autor durchaus formuliert, aber nicht ganz
befriedigend beantwortet. (1) Wie ist die vom Verf. eher beiläufig erwähnte
Entwicklung (vgl. 24) hin zum eher monastischen Schrifttum zu deuten, und in
welcher Beziehung steht sie zu dem immer wieder betonten Bemühen um eine
Autonomie der Ethik und Politik? (2) Wer sind denn eigentlich die Adressaten
(und Leser) dieser Schriften? Warum greift der gelehrte Mönch überhaupt zur
Feder? Beide Punkte werden im Schlußwort kurz berührt, aber führen zur
These des letztendlichen Scheiterns. Ich vermute, daß eine Klärung dieser
Fragen eine noch konsequentere Kontextualisierung der Schriften erforderte.



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 215

Ubl zeigt überzeugend, daß Engelbert in den wissenschaftlich politischen Diskurs

seiner Zeit eingebettet werden muß und kann. Aber welche Beziehungen
bestehen zwischen den Texten des Abtes und dem «Ort ihrer Entstehung»?
Läßt sich zum Verhältnis Engelberts zu Heinrich VII. gar nichts Konkretes
sagen? Mit wem stand Engelbert in Beziehung? Trotz der Studien von G.B.
Fowler zu den Handschriften hätte ich es sehr begrüßt, wenn dem Leser ein
kommentiertes Verzeichnis der Schriften geboten würde, in dem etwas zur
Überlieferung gesagt wird (die bibliographische Liste 227—228 ist zu knapp).
Das sind Desiderate eines Lesers, der beim Studium dieser vorzüglichen
Arbeit Hunger auf noch mehr Daten und Informationen bekommen hat. Der
Verf. möge diesem Leser die Sünde der Gefräßigkeit verzeihen, denn sie zeugt
vom Interesse, das das Buch zu wecken vermochte.

2. Die Abhandlung ist weit mehr als nur eine Monographie über Engelbert

von Admont. Sie enthält viele anregende Überlegungen, Einsichten und
Thesen zur Geschichte der politischen Philosophie des Mittelalters. Ubl setzt
sich mehrfach kritisch mit ganz verschiedenen Deutungen politischer Diskurse

auseinander. Stets mit demselben Fazit: Allzu griffige, synthetisch-verallge-
meinernde Deutungen politischer Strömungen zerschellen an der Komplexität
der historischen Dokumentation. Der Verf. rät stets zu umsichtigem Abwägen,
und er hat Recht. Statt von der Genese des Republikanismus zu reden, zieht
er es beispielsweise vor, die Entdeckung republikanischer Werte zu studieren.
Sehr anregend finde ich die Thesen zum politischen Aristotelismus, der nach
seiner Meinung zwei Besonderheiten beinhaltet. Einerseits wird der Mensch
als politisch-soziales Lebenwesen verstanden; andererseits wird die politische
Herrschaft von der häuslich-despotischen unterschieden (vgl. 170—171). Dieser

zweite Punkt ist fundamental, da er die «allgemeine Zustimmungsfähigkeit
als fundamentales normatives Gültigkeitskriterium» von Herrschaft einschließt.
Diese Formulierung, die Ubl von W. Kersting übernimmt (der sie allerdings als

Kennzeichen neuzeitlicher Lehren versteht), ist offen sowohl für eine
«widerstandsrechtlich gezügelte Monarchie» wie bei Ockham als auch eine «ausgereifte

Theorie der Volkssouveränität» wie bei Marsilius von Padua. In der

Deutung Dantes stimme ich allerdings dem Verf. nicht in jeder Hinsicht zu.
Ich denke nicht, daß die von Dante geforderte Einheit von Sittlichkeit und
Recht in dem Sinne zu verstehen ist, daß «Legitimität von Herrschaft [...] sich
bei Dante allein aus Gottes Vorsehung» ergibt (152), so daß daraus eine de-
szendente Herrschaftstheorie abgeleitet werden kann. Dem Wortlaut nach ist
das zwar richtig, aber die Lehre Dantes muß umsichtig interpretiert werden.
Es muß bedacht werden, daß die Postulate der menschlichen Vernunft und
die göttliche Intention im Falle des Römischen Reiches koinzidieren. Wenn
dies aber stimmt, dann ist die Terminologie von aszendent-deszendent
unzureichend, um den Sachverhalt adäquat auszudrücken. - Eine letzte Bemerkung:

Leider ist das Register unvollständig (257—260), da einerseits bei den

aufgeführten Namen nicht alle Seiten angegeben werden (z.B. im Falle von
Bonaventura, Putallaz und Torreil) und andererseits eine ganze Reihe von
Namen im Register fehlen (ich nenne nur L. Bianchi, K. Flasch, G.B. Fowler, R.-
A. Gauthier, R. Lambertini, Ch. Lohr und Dom Lottin). Ruedi Imbach



216 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Raimundi Eulli Opera Eatina, 86—91. Parisiis, Barcinonae et in civitate Maioricensi
annis MCCXCIX—MCCC composita. Edidit Fernando Dominguez Reboiras.
Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1993, LXII+514 S. (Corpus
Christianorum, Continuatio Mediaevalis CXI; Raimundi Lulli Opera Latina,
t. XIX). ISBN: 2-503-04112-4. - Raimundi Eulli Opera Ratina, 106—113 in
Monte Pessulano et lanuae annis MCCCIII—MCCC1V composita. Edidit Jordi
Gayà Estelrich. Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1995,
LXXVIII+494 S. (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis CXIII;
Raimundi Lulli Opera Latina, t. XX). ISBN: 2-503-04131-0.

Im Band XIX der kritischen Edition der Werke Lulls (ROL) werden vier
Werke präsentiert, die in ihrer lateinischen Fassung bisher nicht publiziert
waren. Es handelt sich um Schriften, die der Philosoph nach seiner Abreise aus
Paris im Jahre 1299 in Barcelona oder Mallorca (1299—1300) geschrieben hat.
In einer ausführlichen Einleitung rekonstruiert der Herausgeber Fernando Do-
minguet>; Reboiras den historischen und biographischen Rahmen dieser Werke in
der Uberzeugung, daß bei diesem Philosophen Leben und Denken engstens
verbunden sind (X). Seine Werke sind zum größten Teil eine Antwort auf
Bedürfnisse seines sozialen Umfeldes (vgl. XI). Zwei der hier publizierten Schriften,

nämlich das Dictatum Raimundi et eins commentum sowie der Compendiosus
tractatus de articulis fidei, sind beredte Zeugen der Überzeugung Lulls, daß die
Grundlehren des christlichen Glaubens bewiesen werden können: «Cum aliqui
dicunt, quod fides christinana per rationes necessarias minime probari potest,
nos exemplificare volumus per aliquos fidei articulos, quod probari potest per
necessarias rationes tenendo modum Artisgeneralis» (466).

Wie Dominguez zu Recht festhält (338), spielt in diesem Unternehmen
die demonstratio per hypothesim eine wichtige Rolle, es handelt sich dabei um eine

besondere Form der reductio ad absurdum, die nachweisen will, daß das

Gegenteil von Glaubenssätzen unmögliche Konsequenzen nach sich zieht. Die
Principia philosophiae sind zweifellos das wichtigste der hier veröffentlichten
Werke (1—326). In einer substantiellen Einleitung weist Dominguez die
Bedeutung der Schrift nach, die eine Anwendung der Ars auf die Philosophie
darstellt. Die handschriftliche Überlieferung des Werkes ist sehr komplex. Aus
diesem Grunde ist die editorische Einleitung in diesem Falle wesentlich
umfänglicher ausgefallen, als dies in den ROL üblich ist (61—77).

Ramon weilte von Oktober 1303 bis Juni 1305 in der Universitätsstadt
Montpellier. Er hat in dieser Zeit nicht weniger als siebzehn Werke verfaßt,
von denen ein beachtlicher Teil bereits in früheren Bänden der kritischen
Ausgabe erschienen ist (ROL III-IV, IX und X). Jordi Gayà Estelrich legt einen
neuen Band mit acht Werken aus dieser Zeit vor, von denen bislang vier un-
ediert waren: der Band XX der ROL. In der beachtenswerten Einleitung zu
dieser Edition gibt der Herausgeber einen knappen Überblick nicht nur zur
Geschichte der medizinischen Fakultät der Universität Montpellier, sondern
erörtert vor allem in gebotener Kürze die dort am Ende des 13. Jahrhunderts
diskutierten Themen der Naturphilosophie und Medizin. Diese Angaben münden

in eine hilfreiche Darstellung der medizinischen Lehren Lulls, die in der
in diesem Band publizierten Schrift Eiber de regionibus sanitatis et infirmitatis (63



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 217

-118) entwickelt werden. Lulls medizinische Theorie wird in ihren Grundzügen

durch die Lehre der vier Elemente (mit ihren primären und sekundären
Qualitäten) beherrscht (vgl. XXIII). Wie dieser Band ebenfalls bestätigt, hat
sich Lull indessen ebenfalls mit den an der Juristischen Fakultät gelehrten
Doktrinen auseinandergesetzt. Davon zeugt die hier publizierte Ars de iure (119—

177), die als eine Anwendung der Ars auf die Jurisprudenz gelesen werden
kann. Der Anfang der Schrift (ed. cit., p. 128, 3-6) informiert klar über die
Intention des Autors: «Quoniam scientia iuris est valde prolixa et difficilis, eo

quia est de multis particularibus, idcirco nos cum auxilio divino conari volu-
mus, in quantum possumus, facere istum compendiosum tractatum, ut sit ad

omnia iura principium universale.»
Der reichhaltige Band enthält allerdings weitere in mehrfacher Hinsicht

aufschlußreiche Schriften. Erwähnenswert sind beispielsweise der Liber de in-
tellectu, in der gemäß den Prinzipien und Regeln der Ars generalis Wesen, Sein
und Tätigkeit des Intellekts dargestellt werden sollen (vgl.188), oder der Liber
de voluntate (237-282). Auch dem dritten Vermögen der Seele hat Lull in dieser
Periode einen Traktat gewidmet. Das Vorgehen des Liber de memoria ist
demjenigen der anderen Werke in diesem Band vergleichbar: Ausgangspunkt sind
die neun mit Buchstaben bezeichneten Prinzipien (bonitas, magnitude, duratio,

potestas, sapientia, voluntas, virtus, Veritas, gloria), d.h. die neun Blumen der arbor
memoriae. Es werden danach nicht nur die Bedingungen und Definitionen,
sondern ebenfalls die zehn Regeln bezüglich des Gedächtnisses entfaltet, bevor
Lull im zweiten Teil der Schrift die verschiedenen Momente miteinander
kombiniert (er spricht selbst von combinatio) und im dritten Teil 162 Fragen vorlegt
und beantwortet. Von großer didaktischer Bedeutung ist die Lectura Artis,
quae intitulata est Brevis practica Tabulae generalis (335—438), ein Werk, das der
Herausgeber als den vollständigsten Versuch Lulls in der Zeit von 1293 bis
1308, sein «artistisches System» verständlich zu machen, bezeichnet. Die
Darstellung beginnt mit den vier Figuren; danach folgen die Definitionen der
Prinzipien und die Erklärung der Regeln. Besonders interessant ist die im sechsten
Teil der Schrift vorgeführte Anwendung der Ars auf die Theologie und die
Philosophie, die in Trivium, Quadrivium, naturalis philosophia und Moralphilosophie

aufgeteilt wird. Es fehlt allerdings auch hier nicht die Anwendung auf die

Jurisprudenz und die Medizin, so daß dem Herausgeber zuzustimmen ist,
wenn er festhält, die Bedeutung der hier publizierten Werke bestehe vor allem
in der Anwendung der Ars auf konkrete Themen (IX). Was die Pldition der
Werke selbst angeht, werden für alle Texte Stemmata vorgelegt, die in sehr

knapper (nach meiner Auffassung zu knapper) Weise durch eine Handvoll
Beispiele aus dem Text erklärt werden. Am Schluß der Einleitung werden die
benützten Handschriften kurz beschrieben, ohne daß allerdings kodikologi-
sche Fiinzelheiten oder überlieferungsgeschichtliche Details erwähnt werden.
Die beiden neuen Bände der ROL sind nicht nur ein beredtes Zeugnis für die

vorzügliche Arbeit, die am Raimundus-Lullus-Institut der Universität Freiburg
i.Br. geleistet wird, sondern sie bestätigen einmal mehr, daß Lull zu den
bedeutendsten Philosophen des Mittelalters gehört.

RuediImbach



218 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Robert Pring-Mill: Der Mikrokosmos Ramon Elulls: Dine Einführung in das

mittelalterliche Weltbild. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 2001. XII+
148 S., 14 Abb. (Clavis pansophiae 9). ISBN: 3-7728-2002-6.

Die bekannten mittelalterlichen Philosophiegeschichten bieten eine Chronik
der Kontroversen und Konflikte, die die Vertreter der Schulen und der
unterschiedlichen religiösen Uberzeugungen getrennt haben. Da Historiker vor
allem versucht haben, die Originalität der einzelnen Vertreter der Schulen
hervorzuheben, haben sie das Band der gemeinsamen Übereinstimmungen, das
die gesamte mittelalterliche Epoche kennzeichnet, wenig beachtet.

Professor Robert Pring-Mill (Oxford University) sieht die Geschichte
anders. In dem hier rezensierten Buch befaßt er sich mit dem herrschenden, aber
doch oft vergessenen Weltbild des Mittelalters, das von Philosophen, Theologen

und Wissenschaftlern, ob Christen, Juden oder Muslimen, angenommen
wurde: die Vorstellung vom Makrokosmos als einer Kette des geschaffenen
Seins (Kapitel 4), die von den vier Elementen der materiellen Welt (Kapitel 5)
über die Himmelssphären (Kapitel 6) nach numerologischen Strukturen (Kapitel

8), die aus der Antike bekannt waren (Kapitel 7), zum Schöpfer selbst
aufsteigt (Kapitel 9).

In dieser Sicht der Schöpfung erkennt Pring-Mill die fundamentale
Übereinstimmung der drei Religionen. Christen, Juden und Muslime suchten
gemeinsam — durch die Strukturen des Makrokosmos als loci communes — ihre
religiösen Überzeugungen darzustellen (Kapitel 3). Auch die Philosophie
Ramon Lulls hat dementsprechend gesucht, die christliche Lehre verständlich zu
machen (Kapitel 1—2). Nach Lulls Verständnis ist der Mensch als Mikrokosmos

Urbild des Makrokosmos und Abbild des aktiven göttlichen Wesens
(Kapitel 10—11). Der menschliche Mikrokosmos ist das Band, das den Makrokosmos

zusammen hält (Kapitel 12).
In seinem Mikrokosmos Elulls will Pring-Mill die fundamentale

Übereinstimmung der drei Religionen aufzeigen. Durch die Strukturen des Makrokosmos

suchten Christen, Juden und Muslime gemeinsam ihre religiösen
Überzeugungen darzustellen. Pring-Mills Buch ist ein einzigartiger Beitrag zur
Geschichte der Philosophie. Es hebt nicht dasjenige hervor, was trennt, sondern
das, was zusammenführt. Seine Analyse der loci communes der mittelalterlichen

Philosophie eröffnet für uns die Mentalität, die hinter dem gemeinsamen
Weltbild stand. Deshalb ist seine Studie nicht nur eine Einführung in das
Gesamtwerk Lulls, sondern auch in das philosophische Denken des Mittelalters
überhaupt. Man könnte hinzufügen, daß die Ausführungen Pring-Mills auch in
der heutigen Welt relevant sind, in der wir beständig mit den Konflikten der
Religionen konfrontiert sind

Charles Lohr



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 219

Josep Perarnau: Très textos d'Arnau de Vilanova i un en defensa de seva. Barcelona:

Facultat de Teologia de Catalunya 2002, 408 p. (Studia, textus, subsidia,
X). ISBN: 84-86065-75-5.

Arnaud de Villeneuve (Arnau de Vilanova, 1238?—1311; cf. Marti de Riquer,
Historia de la literatura catalana, Barcelona: Ariel, vol.1, 1964, p. 353ss.) fut un
Catalan extravagant et démesuré dans ses convictions, témoin d'exception des

inquiétudes qui agitèrent l'Eglise et la chrétienté occidentale dans les années

entre le XIIIe et le XIVe siècle. Né probablement à Valence, peu après la
reconquête de cette ville par le roi Jacques I d'Aragon-Catalogne, quoique d'origine

provençale, a appris à fond la langue arabe ainsi que l'hébreu (enseigné

par le Dominicain Ramon Marti) et le latin. Il connaissait parfaitement l'Ecriture

— dont il se servit abondamment, hélas, à tort bien souvent. Vers 1260 il
étudia la médecine à Montpellier — alors un fief des rois catalans —, voyagea dans

toute la Méditerranée qui était sous l'influence de la Couronne d'Aragon et fut
professeur de 1289 à 1299 dans cette même importante université.

De son séjour montpelliérain, il rapporta l'amitié de Peire Jean Olivi et le

penchant pour les «spirituali», avec une évidente sympathie pour Gioacchino
de Fiore. D'où les deux versants de sa personnalité: d'une part une grande
compétence dans la médecine, très souvent appelé au chevet des rois et des papes
(des rois d'Aragon Pierre III et Jacques II, ainsi que de son frère Frédéric de

Sicile, des papes Boniface VIII, Benoît XI et Célestin V), d'autre part une
imagination fantasque, qui lui fait croire imminente l'apparition de l'Antichrist —

et donc de la fin du monde - et le porte à prêcher le retour à la vie austère du
christianisme primitif et la réforme de l'Eglise.

Il traduisit en latin les ouvrages principaux de la médecine arabe et fut
l'auteur d'un assez grand nombre de traités ce qui lui a valu les 25 pages que
lui consacre Barthélémy Haureau, dans son Histoire littéraire de la France (cf.
Barthélémy Flaureau, Elistoire littéraire de la France, Paris: Impr. Nationale,
vol. XXVIII, 1881, p. 20ss.).

Homme de confiance du roi Jacques II d'Aragon et disposant aussi de
bonnes relations dans la cour de Philippe IV le Bel, il fut envoyé par son roi à

Paris en 1299, pour négocier la situation de la Vallée d'Aran, cette haute vallée
de la Garonne qui était l'objet d'un litige entre les deux couronnes. A Paris,
notre homme ne trouva rien de mieux à faire que de diffuser son traité De ad-

ventu Antichristi et fine mundi, ce qui provoqua l'indignation des théologiens de
la Sorbonne, au point que le 18 décembre de cette année, il fut emprisonné
comme hérétique. Etant donnée sa condition de «nuntius», ambassadeur d'un
souverain étranger, qu'il exposa dans un écrit de protestation adressé au roi de

France, il fut mis en liberté le lendemain. Mais la dénonciation demeurait et
six mois plus tard il fut obligé de se présenter devant l'archevêque de Paris et
de la Faculté de théologie pour se rétracter de ses idées téméraires. Cela ne
l'empêcha pas de rester tenace dans ses convictions et de recourir à l'autorité
de Boniface VIII, de même que de poursuivre ses publications dans le même
sens.

Mais cela est une autre histoire et il serait trop long de la rapporter ici.
Les quatre documents, d'étendue très différente, que publie ici le professeur



220 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Perarnau, poursuivant son infatigable activité d'éditeur de textes catalans
anciens, concernent tous la crise parisienne de 1299-1300 et en sont le vivant
reportage. Il s'agit de YApologia de versutiis atque perversitatibus pseudotheologorum et

religiosorum ad Magistrum Jacobum Albi, canonicum dignensem (cf. Barthélémy Hau-
reau, Histoire littéraire de la France, Paris: Impr. Nationale, vol. XXVIII, 1881,

p. 20ss.), suivi du Tractatus quidam in quo respondetur objectionibus qui fiebant contra

Tractatum Arnaldi de adventu Anticbristi et, en appendice, l'Instrumentant alteram

appellationis Magistri Arnaldi de \rillanova a processu parisiensium ad Aposto-
licam Sedem, ainsi que la Notificatio, protestatio ac requisitio ad Regem francorum.

L'Apologia est conservée dans quatre manuscrits dont l'éditeur suit
fondamentalement le Vat. lat. 3824 et constitue une violente diatribe contre les maîtres

en théologie et les religieux ignorants. Arnaud ne se prétend pas théologien,

mais il croit avoir pour mission de prêcher la réforme «sprituelle» de

l'Eglise. Il n'est pas un prophète de malheur, mais quelqu'un qui dénonce le
mal pour le salut de l'Eglise. Il le fait avec une force de conviction extraordinaire

qu'il tire de son interprétation personnelle de l'Ecriture (en particulier Dan
12,11 et Matth 24,15), et avec une véhémence qui touche au pittoresque; il se

dit bouleversé par l'imminence des malheurs provoqués par l'ignorance des

uns et la corruption des autres, auxquels il applique les disqualifications évan-
géliques des scribes et des pharisiens.

Tout autre est le ton du Tractatus quidam in quo respondetur contenu
dans le même manuscrit Vat. de VApologia. Le Tractatus est tout entier bâti
selon une structure logique, scolastique qui évite toute considération personnelle
et recherche l'objectivité. L'attribution de ce texte à Arnaud de Villeneuve a

fait l'objet de longues discussions que le professeur Perarnau tranche résolument

contre l'originalité arnaldienne. (La question a été largement discutée lors
des Premières Journées internationales d'études sur Arnaud de Villeneuve, cf.
Actes de la I trobada internacional d'estudis sobre Arnau de Vilanova, vol. I, Josep
Perarnau [ed.], Barcelona: Institut d'Estudis Catalans 1995.)

La dernière partie du volume que nous commentons est un résumé très

précis et documenté des événements que l'auteur appelle «La première crise
autour du De adventu Anticbristi à Paris 1299-1300». En appendice documentaire,

Perarnau publie la liste complète des quinze documents qui ont rapport
à la procédure suivie contre Arnaud et donne ensuite le texte littéral de Yln-
strumentum alterum appellationis Magistri Arnaldi de Villanova a processu parisiensium

ad Apostolicam Sedem, ainsi que de la Notificatio, protestatio ac requisitio ad

Regem francorum, tous les deux datés du 12 octobre 1300.
Il me reste à dire tout le bien possible de ce que j'estime être un modèle

d'édition critique, aussi bien du point de vue de la technique codicologique
que de l'éclairage historique donné par les notes, très abondantes et non moins
savantes. De plus, chacun des documents est suivi d'une «table des mots»
absolument complète - comme petit exemple, le mot et est recensé 564 fois dans
YApologia et seulement 18 fois le terme ecclesia. Et je voudrais finir en félicitant
une fois de plus le prof. Perarnau pour son «specimen eruditionis», qui fait
honneur à la Faculté de théologie de Barcelone.

Ramon Sugranyes de Franch



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 221

Mordechai Feingold/Joseph S. Freedman/Wolfgang Rother (Hgg.): The

Influence of Petrus Ramus. Studies in Sixteenth and Seventeenth Century Philosophy
and Sciences. Basel: Schwabe & Co 2001. 285 S. (Schwabe Philosophica I). ISBN:
3-7965-1560-6.

«Ramus ist in seiner letzten Fassung sicher nicht der tiefste, wohl aber der
einflußreichste und der für den Zeitgeist kennzeichnendste Logiker des 16. Jhs.»
Diese Feststellung, die W. Risse einer Ausgabe von Ramus' Dialecticae Institu-
tiones und Aristotelicae Animadversiones voranstellte (Stuttgart-Bad Cannstatt
1964, S. XXVI), wirft verschiedene Fragen auf, die einer Klärung bedürfen. In
welchen intellektuellen Kreisen und auf welche Autoren übte Ramus einen
Einfluß aus? Welche Reaktionen rief dieser Einfluß hervor? Und wie ist es zu
erklären, daß ausgerechnet jener Denker, der «nicht der tiefste» war, so
wirkungsmächtig wurde? Der vorliegende Band, der die Beiträge einer Wolfen-
bütteler Tagung aus dem Jahre 1997 versammelt, greift diese bislang weitgehend

vernachlässigten Fragen auf und versucht sie in zwölf Aufsätzen zu
beantworten. Die Autorinnen und Autoren der ersten acht Aufsätze untersuchen
die Rezeption von Ramus' Schriften in unterschiedlichen nationalen und
lokalen Kontexten: in der Schweiz (W. Rother), in den Niederlanden (Th. Ver-
beek), in Bremen und Danzig (Th. Eismann), in Zentraleuropa (J.S. Freed-
man), in Helmstedt (R. Pozzo), in Schweden (E. Seilberg), in England (M.
Feingold) und in Dublin (E. Boran). In vier weiteren Texten wird dann das
Verhältnis von Ramus' Methodenlehre und Logik zu anderen Disziplinen untersucht,

nämlich zur Literatur (K. Meerhoff), zur Historiographie und Jurisprudenz

(G. Oldrini), zur juristischen und medizinischen Methodenlehre (I. Maclean)

und zur Astrologie (N. Jardine und A. Segonds). Dank dieser geschickten

zweifachen Verankerung, einer geographischen und einer disziplinenorientierten,

wird von Anfang an deutlich, daß im Falle Ramus' eine komplexe
Rezeptionsgeschichte vorliegt, die auf mehreren Ebenen zu untersuchen ist.

Sämtliche Beiträge zeichnen sich durch eine genaue Textkenntnis, eine

präzise Rekonstruktion des intellektuellen Umfelds und eine klare Darstellung
aus. Im Folgenden möchte ich drei Aufsätze herausgreifen, die mir aufgrund
ihrer Thesen und Schlußfolgerungen besonders anregend erscheinen.

Th. I 'erheek gibt in seinem Beitrag mit dem bescheidenen Titel «Notes on
Ramism in the Netherlands» eine umfassende Darstellung des Ramismus an
niederländischen Universitäten. Gleich zu Beginn betont er, der Ramismus
stelle eher ein allgemeines Programm als eine Doktrin dar (S. 38), und er
konzentriert sich folglich auf die Auswirkungen dieses Programms auf die universitären

Reformen. Dieser Ansatz scheint mir methodisch sehr gelungen zu
sein. Er verhindert nämlich, daß einzelne inhaltliche Thesen herausgegriffen
und einer heterogenen Gruppe von Autoren als ramistisches «Verbindungsglied»

zugeschrieben werden. Dadurch würde künstlich eine Einheit geschaffen,

die im historischen Kontext gar nicht existierte. Vor allem aber ermöglicht

der Blick auf ein umfassendes Bildungsprogramm, daß die Perspektive
ausgeweitet und nicht — wie dies in der neueren Forschung teilweise geschehen

ist — auf einzelne philosophische Thesen eingeschränkt wird. So versuchte
A. Robinet, die Hauptthesen von Descartes' Regulae auf Ramus' Dialecticae In-



222 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

stitutiones zurückzuführen. Dagegen argumentiert Verbeek zu Recht, daß es

keine eindeutige Fiiiationslinie gibt (S. 47f.), ja daß nicht einmal von eindeutig
identifizierbaren ramistischen Thesen bei Descartes oder bei niederländischen
Cartesianern die Rede sein kann. Der Einfluß von Ramus zeigte sich in
didaktischen Reformbestrebungen, nicht in der Tradierung bestimmter philosophischer

Lehrsätze (S. 42).
Auch M. Feingold unterzieht in seinem umfangreichen, hervorragend

dokumentierten Aufsatz «English Ramism: A Reinterpretation» die traditionelle
Beurteilung des Ramismus als einer philosophischen Bewegung einer
kritischen Prüfung. Eine detaillierte Untersuchung zahlreicher englischer Autoren
führt ihn zum Schluß, daß es unmöglich ist, auch nur bei einem einzigen
Philosophen eine ausgereifte ramistische Lehre festzustellen (S. 129). Wenn der
Ramismus präsent war, so lediglich als eine allgemeine intellektuelle Einstellung.

Feingold spricht daher von einem «low-grade Ramism» (S. 137), der Teil
des englischen Bildungsgutes war. Er weist die These zurück, es habe eine
besondere «progressive Einheit» zwischen dem Ramismus und dem Puritanismus
bestanden (S. 136). Im Gegenteil: Die ramistische Tendenz, möglichst detaillierte

begriffliche Unterscheidungen vorzunehmen, verstärkte eher die
Tendenz, Disputationen aufzublähen, und führte daher genau wie der scholastische

Aristotelismus zur Vermehrung von Wortgefechten (S. 146). Diese
Beobachtung scheint mir bemerkenswert zu sein, weil sie das weit verbreitete
Vorurteil widerlegt, der Ramismus sei in seinem methodischen Ansatz als

Gegenpol zum Aristotelismus zu verstehen. Wie Feingold belegt, begünstigte die
ramistische ars disserendi nicht weniger als die scholastische ars disputandi die

Ausarbeitung logisch-semantischer Analysen. Es wäre daher verfehlt, im
Ramismus die Ankündigung einer typisch «modernen», an naturwissenschaftlicher

Erkenntnis orientierten Methodenlehre zu sehen.
Eine Fallstudie für die Rezeption von Petrus Ramus legen N. Jardine und

A. Segonds in ihrem Beitrag «A Challenge to the Reader: Ramus on Astrologia
without Hypotheses» vor. Ausgehend von Ramus' These, Astronomie und
Astrologie seien ausschließlich auf der Grundlage von generalisierten Aussagen

über Himmelsbeobachtungen — ohne Verwendung von Hypothesen - zu
betreiben, untersuchen die beiden Autoren die zeitgenössischen Reaktionen
auf diese Behauptung. Sie weisen nach, daß die Erwiderungen äußerst
unterschiedlich ausfielen: Rheticus reagierte konziliant, Tycho Brahe wies den
ramistischen Standpunkt kategorisch zurück, Rothmann widerlegte ihn Schritt für
Schritt, und Kepler verspottete ihn humorvoll. Diese unterschiedlichen
Reaktionen bringen Jardine und Segonds zum Schluß, daß Ramus' Text «provocatively

obscure» (S. 266) war, gerade deshalb aber ein großes Echo auslöste. In
einer eklektischen Kultur wie derjenigen des 16. Jahrhunderts ermöglichte nämlich

die Obskurität und theoretische Unterbestimmtheit eines Textes, daß
zahlreiche Interpreten ihn gemäß den eigenen Maßstäben auslegen und für eigene
Zwecke verwenden konnten. Bemerkenswert ist dabei natürlich, daß nicht die
Klarheit und argumentative Stringenz für die erfolgreiche Rezeption
verantwortlich war, sondern gerade der Mangel an diesen Tugenden. Systemtheoretisch

könnte man sagen: Je weniger die einzelnen Elemente innerhalb eines



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 223

Textsystems festgelegt sind, desto mehr Spielräume ergeben sich für jene, die
dieses System interpretieren.

Durch die Beiträge, die den Ramismus kritisch beleuchten und auf seine

philosophischen Grenzen hinweisen, verliert Ramus' Dialektik natürlich an
Glanz. Sie erscheint nicht mehr als der große Wurf, der eine radikale methodische

Erneuerung begründete, auch nicht als das innovative Gegenmodell zum
Aristotelismus, sondern als Bestandteil einer eklektischen Kultur. Gerade in
dieser Relativierung und in der Einbettung in den kulturellen Kontext liegt
indessen der entscheidende Forschungsbeitrag des vorliegenden Bandes. Er
verdeutlicht auf exemplarische Weise, daß man sich dem 16. Jahrhundert nähern
sollte, indem man verschiedene Mosaiksteine zusammenträgt und zueinander
in Beziehung setzt. Den Ramismus zur entscheidenden progressiven Bewegung

zu stilisieren, wie dies in der älteren Forschung teilweise geschah, wäre
historisch unangemessen.

Es fällt freilich auf, daß die Mosaiksteine in den zwölf Aufsätzen
ausschließlich in geistes-, institutionen- und wissenschaftshistorischer Perspektive
untersucht werden. Man vermißt Beiträge, die in genuin philosophischer (oder
gar analytischer) Sicht einzelne Argumente rekonstruieren. Zwei Beispiele mögen

dies veranschaulichen. Auf S. 103f. verweist R. Poffäo darauf, daß die Ra-
misten den Gegenstandsbereich der Philosophie als extra mentem liegend
definierten, während die Aristoteliker darauf insistierten, daß er als habitus mentis

zu bestimmen sei. Gemäß aristotelischer Auffassung muß sich die Philosophie
nämlich mit den Dingen beschäftigen, insofern sie durch «zweite Intentionen»
erfaßt werden. Diese Darstellung ist zweifellos korrekt (zumindest für die Logik

als Teilbereich der Philosophie), wirft aber verschiedene Fragen auf: Nach
welchen Kriterien werden in diesem Disput die Bereiche intra und extra mentem

voneinander unterschieden? Was wird unter zweiten Intentionen verstanden?

Und inwiefern können die Dinge mittels zweiter Intentionen erfaßt
werden? Leider werden diese Fragen nicht weiter geprüft. Doch genau an dieser
Stelle wäre eine detaillierte Rekonstruktion und Prüfung der Argumente für
und gegen die ramistische Position hilfreich gewesen. Erst eine solche
Untersuchung würde zeigen, worin sich die Ramisten in einem zentralen Punkt von
den Aristotelikern unterschieden.

Auch E. Sellberg weist auf einen Grundlagenstreit zwischen den Ramisten
und den Aristotelikern hin. Auf S. 112f. hält er fest, daß die Ramisten sowohl
das Seiende als auch das Nicht-Seiende zum Gegenstandsbereich der Logik
zählten. Die Aristoteliker protestierten gegen diese Auffassung und betonten,
die Ramisten müßten entweder das ens reale oder das ens qua argumentum als

Gegenstand der Logik bestimmen. Auch diese sicherlich korrekte Darstellung
des Disputs wirft Fragen auf, die nicht weiter verfolgt werden. Warum zogen
die Aristoteliker des 16. Jahrhunderts im Gegensatz zu den Ramisten eine
scharfe Trennlinie zwischen den beiden Arten von entia? Warum ist es ihrer
Meinung nach widersprüchlich, in einer einzigen Wissenschaft sowohl das

Seiende als auch das Nicht-Seiende zu untersuchen? Hier hätte man sich eine
detaillierte argumentative Rekonstruktion des logischen Grundlagenstreits ge-



224 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

wünscht - nicht zuletzt, um die impliziten ontologischen Annahmen zu
verstehen, von denen sich die Ramisten und die Aristoteliker leiten ließen.

Trotz dieser Desiderate stellt der Sammelband zweifellos einen wichtigen
Forschungsbeitrag dar, der eine differenzierte, historisch reflektierte
Auseinandersetzung mit dem Ramismus ermöglicht.

Dominik Perler

Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie und andere metaphysische Schriften.

Hrsg., übers., mit Einleitung, Anmerkungen und Registern versehen von
Ulrich Johannes Schneider. Französisch-Deutsch. Hamburg: Felix Meiner
2002. XXXVIII+200 S. (Philosophische Bibliothek 537). ISBN: 3-7873-1606-X.

Die vorliegende Ausgabe, die in der renommierten Reihe «Philosophische
Bibliothek» erscheint, ersetzt zwei frühere Bände dieser wichtigen Buchreihe,
nämlich Band 260 und Band 253, in denen auf der Grundlage der Obersetzung
von Arthur Buchenau (1906) Herbert Herring die hier publizierten Schriften
herausgegeben hatte: Es handelt sich zuerst um die 1685—1686 verfaßte Schrift
Discours de métaphysique, für die sich der deutsche Titel Metaphysische Abhandlung

durchgesetzt hat. Des weiteren werden im zu besprechenden Band die
Monadologie (aus dem Jahre 1714) und der Traktat Principes de la nature et de la

grâce fondés en raison (ebenfalls aus dem Jahre 1714) in einer neuen zweisprachigen

Ausgabe abgedruckt. In seiner Einleitung macht Schneider auf die
besonderen Probleme aufmerksam, die sich einem Übersetzer von Leibniz stellen:

«Leibniz ist ein strenger Denker, der jedoch nicht immer einen eingefahrenen

Gebrauch von Wörtern und Bergiffen hat. Beides — die Strenge im Denken

und die Freiheit im Ausdruck - muß eine Übersetzung abbilden, wenn sie

größtmögliche Ausdrucksäquivalenz anstrebt» (XXVII—XXVIII). Daß dieser
neuen Übersetzung ein scharfes Problembewußtsein eigen ist, dies beweisen
nicht nur die ausgewogenen einleitenden Bemerkungen zum Problem, sondern
vor allem das sehr ausführliche und präzise Begiffsregister am Ende des Bandes

(189-198), in dem die deutschen Ausdrücke, ihr französisches Original
sowie die Stellen, in denen der jeweilige Ausdruck vorkommt, verzeichnet werden.

Was die Ausgaben des französischen Textes angeht, so folgt Schneider bei
der Abhandlung dem kritischen Text der 1999 erschienenen Akademie-Ausgabe
(Reihe VI, Band IV, S. 1529-1588), während er sich für die beiden anderen
Texte auf eine von Leibniz durchgesehene Abschrift in der Niedersächsischen
Landesbibliothek Hannover (vgl. XXV und XXVII) stützt, die bereits für die
frühere Ausgabe der «Philosophischen Bibliothek» benutzt wurde. Die Edition
dieser beiden Schriften verbessert jene von André Robinet (Paris 1954).

Hinsichtlich der Übersetzung seien beispielhalber hier drei Textstellen
beigezogen, die den Fortschritt der Übersetzung verdeutlichen können. Der Leser

kann sich anhand dieser Vergleiche selber ein Bild von der Qualität der
Übersetzung machen. Ich vergleiche zuerst die Übersetzung von Hans Heinz
Holz (G.W. Leibniz, Philosophische Schriften, Band 1, hrsg. und übers, von
H.H. Holz, Darmstadt 1985) mit der neuen von Schneider:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 225

Discours, § 13, S. 30

Mais avant de passer
plus loin, il faut tacher
de satisfaire à une
grande difficulté, qui
peut naistre des

fondements que nous
avons jettés cy dessus.

Nous avons dit que la
notion d'une substance
individuelle enferme
une fois pour toutes
tout ce qui luy peut
jamais arriver, et qu'en
considérant cette
notion, on y peut voir
tout ce qui se pourra
véritablement énoncer
d'elle ; comme nous
pouvons voir dans la

nature du cercle toutes
les propriétés qu'on
peut en déduire.

Schneider, S. 31

Bevor wir aber

weitergehen, müssen
wir einer großen
Schwierigkeit zu
begegnen versuchen,
die aus den oben
skizzierten
Begründungen entstehen
kann. Wir haben

gesagt, der Begriff
einer individuellen
Substanz schließe ein
für allemal alles ein,
was ihr jemals
widerfahren kann, und
daß man, wenn man
diesen Begriff
betrachtet, alles aus
ihm ersehen kann, was
von ihr in Wahrheit
ausgesagt werden
könne, so wie wir aus
der Natur des Kreises
alle Eigenschaften
ersehen können, die
man daraus ableiten
kann.

Hol% Band ï. S. 95-86
Bevor wir aber

weitergehen, müssen
wir uns bemühen, einer
großen Schwierigkeit
Rechung zu tragen, die

aus den Grundlagen
erwachsen könnte,
welche wir oben gelegt
haben. Wir haben

gesagt, daß der Begriff
einer individuellen
Substanz ein für
allemal alles das

einschließt, was ihr
jemals zustoßen kann,
und daß man, wenn
man diesen Begriff
erwägt, alles das

erkennen kann, was
sich wahrhaft von ihr
aussagen läßt, so wie
wir im Wesen des

Kreises alle

Eigenschaften
erkennen können, die
man daraus ableiten
kann.

In einem zweiten Beispiel soll die neue Übersetzung mit der früheren in der
«Philosophischen Bibliothek» verglichen werden:

Principes, 1, S. 152

La Substance est un
Etre capable d'Action.
Elle est simple ou
composée. La
Substance simple est
celle, qui n'a point de

parties. La composée
est l'assemblage des
substances simples, ou
de Monades. Monas est
un mot grec qui
signifie l'unité ou, ce

qui est un. Les

composées ou les

Schneider, S. 153

Die Substanz ist ein
Sein, das der Handlung
fähig ist. Sie ist einfach
oder zusammengesetzt.
Die einfache Substanz
ist ohne Teile. Die
zusammengesetzte
Substanz ist die
Ansammlung von
einfachen Substanzen
oder von Monaden.
Monas ist ein
griechisches Wort, das

Einheit bedeutet oder

:, s. 3

Die Substanz ist ein
der Tätigkeit fähiges
Wesen. Sie ist
entweder einfach oder

zusammengesetzt. Die
einfache Substanz ist
diejenige, welche keine
Teile hat. Die
zusammengesetzte ist
die Ansammlung der
einfachen Substanzen
oder Monaden. Monas
ist ein griechisches
Wort, das Einheit heißt



226 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

corps sont des

Multitudes ; et les
substances simples, les

Vies, les Ames, les

Esprits sont des

Unites.

das, was Eines ist. Die
Zusammengesetzten
oder die Körper sind
Vielheiten; und die
einfachen Substanzen,
Leben, Seelen oder
Geister sind Einheiten.

oder das, was eines ist.
Die zusammengesetzten

Dinge oder
Körper sind
Vielheiten, die
einfachen Substanzen
das Lebendige, die
Seelen, die Geister sind
Einheiten.

Ein letztes Beispiel verdeutlicht, daß Schneider sich zwar auf die alte Übersetzung

stützt, aber sie im Sinne einer größeren Genauigkeit verbessert:

Principes § 12, p. 166

Il suit encore de la

Perfection de l'Auteur
Supreme, que non
seulement l'ordre de

l'univers entier est le

plus parfait qui se

puisse ; mais aussi que
chaque miroir vivant
représentant l'univers,
suivant son point de

veüe, c'est à dire,
chaque Monade,
chaque Centre
Substantiel, doit avoir
ses perceptions et ses

appétits les mieux
réglés, qu'il est

compatible avec tout le
reste.

Schneider, S. 167

Es folgt weiterhin aus
der Vollkommentheit
des höchsten
Urhebers, daß nicht
allein die Ordnung des

gesamten Universums
die vollkommenste ist,
die sein kann, sondern
auch, daß jeder
lebendige Spiegel,
indem er das

Universum je nach
seinem Gesichtspunkt
vorstellt, d.h, jede
Monade, jedes
substantielle Zentrum,
die Perzeptionen und

Appetitionen haben
muß, die am besten
geregelt sind, so daß er
mit dem gesamten Rest

kompatibel ist.

Herring, S. 19

Es folgt weiter aus der
Vollkommentheit des

höchsten Urhebers,
daß nicht nur die

Ordnung des

Universums die
vollkommenste
überhaupt mögliche
ist, sondern auch, daß

jeder lebendige Spiegel,
der das Universum
unter seinem Aspekt
darstellt, d.h. jede
Monade, jedes
substantielle Zentrum,
die bestgeregelten
Perzeptionen und
Strebungen haben
muß, die mit der
Gesamtheit der

übrigen Dinge
verträglich sind.

Diese Beispiele zeigen ausreichend, daß es sich um eine ebenso genaue wie
zuverlässige Übersetzung handelt, die ihren eigenen Ansprüchen der «größtmöglichen

Ausdrucksäquivalenz» gerecht wird und dem «Leser einen kurzen Weg
vom deutschen zum französischen Texte» (XXVIII) weist. In der Einleitung
umreißt Schneider eingangs die Bedeutung der Metaphysik Leibnizens für die
Philosophie des 20. Jahrhunderts (M. Heidegger, G. Deleuze), bevor er kurz
die drei Abhandlungen vorstellt. Zweifellos handelt es sich um drei Werke, die
die Philosophie Leibnizens vorzüglich zu repräsentieren vermögen. Der
vorliegende Band ist deshalb ganz besonders geeignet für Studierende, die einen

Zugang zu diesem bedeutenden Philosophen suchen. Aber auch für Lehrveranstaltungen

wird der Band zwiefellos sehr gute Dienste leisten.



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 227

Im Vergleich zu der bereits erwähnten früheren Ausgabe ist zu vermerken,

daß die Anmerkungen weit mehr Platz einnehmen (176—188) und dem Leser

eine überaus wertvolle Verständnishilfe leisten. Dem Spezialisten der
mittelalterlichen Philosophie, der sich selbstverständlich über die Bemerkung Leib-
nizens, in der scholastischen Philosophie stecke mehr Gefestigstes, als man
gemeinhin glaubt (vgl. 27), sei es indes erlaubt, ein paar Hinweise zu geben. Für
die von Leibniz zitierte scholatische Sentenz: «Actiones sunt suppositorum»
verweist der Herausgeber auf Thomas von Aquino, Summa theologiae II—II,
q. 58, art. 2 (177). Das ist durchaus richtig, aber vielleicht könnte hinzugefügt
werden, daß es sich um einen gemeinscholastischen Lehrsatz handelt, der
Aristoteles zugeschrieben wird (vgl. Sentensçenkommentar III, dist. 18, q. 1, art. 1,

ob. 2: actiones, ut dicit Philosophus, suppositorum singularium sunt). - Leibniz

selber verweist auf Thomas, wenn er im Discours, § 9, den Satz zitiert: «quod
ibi omne individuum sit species intima». Auch an dieser Stelle ist der Vermerk
korrekt: Summa theologiae I, q. 50 art. 4. Für den Leser wäre es vielleicht
interessant zu erfahren, daß diese für Thomas typische Lehre, daß jeder Engel eine

eigene Art (species) bildet, 1277 in Paris verurteilt worden ist: «Quod Deus

non potest multiplicare individua sub una specie sine materia» (vgl. dazu den
Kommentar von R. Hissette, Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris le
7 mars 1277, Louvain-Paris 1977, 82—87, dort Belegstellen). — Im Discours, § 28,
erinnert Leibniz daran, daß zur Zeit der Scholastiker «manche geglaubt haben,
Gott sei das Licht der Seele und — ihrer Ausdrucksweise entsprechend — intel-
lectus agens animae rationalis: Die Averroisten haben diesen Sinn verkehrt,
andere aber, darunter — wie ich glaube — Wilhelm von St. Amour und mehrere
mystische Theologen haben es in einer Weise verstanden, die Gottes würdig
ist und geeignet ist, die Seele zur Erkenntnis ihres Guten zu erheben» (81).
Der Herausgeber fügt zu diesem sehr interessanten Passus zwei Fußnoten
hinzu. Zum Ausdruck intellectus agens sagt Schneider (179): «Der mittelalterliche

Interpretationsstreit über den «handelnden Verstand) veranlaßte Thomas
von Aquin (1225—1274) zur Schrift De unitate intellectus (1270).» Zu Wilhelm
von St. Amour wird angemerkt, er habe im 13. Jahrhundert gelebt «und
bekämpfte als Zeitgenosse von Thomas von Aquin dessen Aristoteles-Interpretation»

(180). Hier gilt es folgende Punkte klarzustellen: Der Streit um die

Auslegung des 5. Kapitels der Schrift De anima des Aristoteles, der Thomas
dazu veranlaßt hat, die erwähnte Streitschrift zu verfassen, betraf nicht den

tätigen Verstand, sondern vielmehr den sog. intellectus possihlis. Von ihm
behaupteten nämlich Averroes und seine Anhänger im 13. Jahrhundert (namentlich

Siger von Brabant), er sei eine von der menschlichen Seele getrennte,
immaterielle Substanz. Von dieser Lehre, die den sog. Averroismus kennzeichnet,

ist eine andere zu unterscheiden, auf die Leibniz hier an dieser Stelle
offensichtlich anspielt und nach der der tätige Verstand mit Gott identifiziert
wird. Diese Doktrin haben u.a. Wilhlem von Auvergne (um 1180-1249) und
Roger Bacon (1200—1272) vertreten. Ich vermute, daß Leibniz Wilhlem von
Auvergne mit Wilhelm von St. Amour verwechselt: Dieser war in der Tat ein
Gegner des Thomas, aber der Streitpunkt betraf weder die Intellekttheorie
noch die Philosophie. Wilhelm war ein heftiger Verteidiger der Rechte der



228 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Weltpriester im sog. Mendikantenstreit an der Pariser Universität (1252-1257;
zu dieser Auseinandersetzung vgl. Jean-Pierre Torreil, Initiation à saint Thomas

d'Aquin, 2. Aufl., Freiburg 2002, Kapitel V). — Wenn der Autor S. 182,
Anmerkung zum § 1 der Monadologie behauptet, «Der Terminus <monas> taucht
in der Philosophiegeschichte erstmals bei Giordano Bruno 1591 auf», so ist
das nicht nur mißverständlich, sondern ganz einfach falsch. Dieser Begriff ist
bereits für das Denken des griechischen Neuplatonismus (namentlich Proklos)
von Bedeutung und tritt dann in der lateinischen Welt im 12. Jahrhundert als

Fachterminus auf, vor allem im pseudohermetischen Liber XXIV philosopho-

rum, wo der berühmte, während des ganze Mittelalters sehr oft zitierte Satz
steht: «Deus est monas monadem gignens, in se unum reflectens ardorem»
(nach: Le livre des XXIV Philosophes, traduit du latin, édité et annoté par
François Hudry, Grenoble 1989, 89; zum Thema der Monade in der antiken
Philosophie vgl. P. Courcelle, Ambroise de Milan dévôt de la monade, Revue
des études grecques, 87 [1974] 144-154). Vielleicht sind diese Hinweise für
die zweite Edition dieses interessanten, empfehlenswerten Bandes, der, wie
gesagt, vielen Lesern gute Dienste leisten wird, nützlich.

RuediImbach

Claus Zittel: Das ästhetische Kalkül von Friedrich Nietzsches «A.lso sprach
Zarathustra». Würzburg: Königshausen & Neumann 2000. 261 S. (Nietzsche in
der Diskussion). ISBN:3-8260-1836-2.

Manche Nietzsche-Interpreten machten um Zarathustra einen Bogen. Keine
Lehre, die im Zarathustra verkündet wird, findet sich nicht auch in anderen
Schriften Nietzsches, die ohne den kunstvollen und künstlichen Kontext eines

«Lehrgedichtes» in Kunstprosa auskommen. Sollte man nicht jene Texte
vorziehen, welche Nietzsches Gedanken direkt oder zumindest weniger maskiert
zum Ausdruck bringen? Kann man die Aussagen des Zarathustra nicht
zusammenfassen und paraphrasieren, ohne die seltsame Einbettung in Predigten und
Visionen zu beachten? Sollte man den Zarathustra nicht, wie die Lyrik, ganz
den Literaturwissenschaften überlassen? Hat nicht Nietzsche selber nach seiner

Zarathustra-VhcLse einen Schlußstrich unter diese literarische Art von
Textproduktion gemacht und eine Reihe bedeutender Schriften und Streitschriften
verfaßt, in denen Nietzsche selber spricht? Hat er damit nicht die Fusion
zwischen Philosophie und Kunst wieder rückgängig gemacht?

Diese und ähnliche Fragen wird man immer wieder stellen. Tatsache ist,
daß der Zarathustra vorliegt und gerade als literarisch-ästhetisches Gebilde in
sich interessant ist. Die Rezeption des Zarathustra als philosophisches Lehrgedicht

war lange naheliegend. In einem 1999 veröffentlichten Nachwort des

Germanisten Ralph-Rainer Wuthenow zu einer Neuausgabe von Nietzsches
Gedichten im Manesse-Verlag findet man folgende Feststellung: «Man mag
den Zarathustra als ein bedeutendes Lehrgedicht rühmen (und nur als solchem
wird man ihm gerecht werden können) » (225). Zarathustra wird «zu einer
vierbändigen, etwas eintönigen Lehrdichtung [...] Lyrisches, Apodiktisches



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 229

und der Ton der Verkündigung, wird nunmehr, jedenfalls hier, zum Stilprinzip»
(235). Diese Einschätzung und (unterschwellig negative) Bewertung verwundert,

mißtraut doch Wuthenow an anderer Stelle der Verwechslung von Nietzsche

mit Zarathustra. «Selten ist Nietzsche wörtlich zu nehmen, und seine
stilistischen Möglichkeiten sind überaus vielfältig; die literarischen Formen, derer

er sich bedient, sind es nicht minder. Eben das läßt ihn so glänzend
erscheinen, das macht ihn so schwierig» (Nietzsche als Leser, Hamburg 1994,
22). Weiter weiß Wuthenow zu berichten, bereits Christian Morgenstern habe

vorgeschlagen, den Zarathustra als Parodie zu lesen.
Dieser Gedanke wird von Zittel aufgegriffen, präzisiert und in vielen

Einzelheiten bestätigt. «Die Parodie ist eine Reflexionsfigur des Nihilismus, sie ist
die Selbstaufhebungsfigur par exellence im Bereich des Ästhetischen» (151).
Der Zarathustra ist kein Lehrgedicht, Zarathustra ist kein Lehrer, sondern ein
scheiternder, sich selber ironisierender und parodierender Lehrer. Dies wird
besonders deutlich, wenn er vom Ende her gelesen wird. Dabei werden auch

jene Lehren, die Nietzsche selber und Zarathustra vorübergehend lieb und
teuer sind, von der Korrosion der Selbstparodie erfaßt. Der Übermensch
erscheint im letzten Kapitel als allegorischer Löwe; er bleibt fiktiv (vgl. 188).
Damit erweist sich die buchstäblich verstandene Verkündigung des Übermenschen

als Irrtum oder Verwirrspiel. Der Immoralist - eine Fiktion (vgl. 189)!
Der Wille zur Macht wird selten erwähnt. Daß es sich dabei nicht um eine
«Lehre» Zarathustras oder um eine Lebenskunstformel («Beherrsche dich
selber», «Überwinde dich selber» etc.) handelt, wird an der Komplexität der

Herrschermetapher erläutert (vgl. 171—176). Die ewige Wiederkehr ist erst
recht keine «Lehre»; sie wird nur von Zarathustras Tieren direkt vorgetragen
und im vierten Teil parodiert mittels der unerträglichen Wiederholung von
Leierlied und Refrain (vgl. 192). Selbst die Verkündigung des «Todes Gottes»
wird zu den vielfachen Todesarten (Tod am eigenen Mitleiden, Mord durch
den häßlichsten Menschen etc.) verrätselt. Wird die Aufmerksamkeit einmal
auf die vielfachen Wortspiele und Wortwitze (vgl. 148—151) gelenkt, so
erweist sich der Text auch nicht als wortmächtiger Propagandatext, sondern als

Selbstparodie. Auch Zarathustra selber wird von den höheren Menschen im
vierten Teil durch (scheinbare oder echte) Zitate relativiert und travestiert.
Die heimlichen Signale für aufmerksame Leser sind jedoch schon ganz am
Anfang im Text eingraviert; man muß sie nur zu deuten wissen. Daß
Zarathustra kein Prophet, sondern eher ein Skeptiker ist (vgl. 80f.) und zunehmend

wird, beruht letztlich auf seinem Mißtrauen gegen das Wort. Bekanntlich
hat Nietzsche schon früh an der Leistungsfähigkeit der Sprache für die Erfassung

der Wirklichkeit gezweifelt, und wenn Zarathustra eine eindeutige
philosophische Botschaft enthält, dann ist es dieses Mißtrauen gegen die kognitive
Kraft des Wortes.

Ein Höhepunkt des gehaltvollen und gedankenreichen Buches von Claus
Zittel ist seine Deutung des Ausdrucks «Wort-Brücken» im Lied der Schwermut,

in jenem Lied des alten Zauberers (Vierter Teil, Kapitel 13). Die
Ausdrucksmittel für diese wichtigste philosophische Botschaft könnten nicht
indirekter sein: Es ist nicht Zarathustra (geschweige denn Nietzsche selber), der



230 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

dieses Lied singt, sondern der alte Zauberer (der oft mit Wagner in
Zusammenhang gebracht wird, obwohl man sich fragen kann, ob damit viel erklärt
ist). Es ist nicht die Kunstprosa der übrigen Kapitel, sondern die lyrische
Form des Dithyrambus, in der diese Formulierung vorkommt. Und im zu
zitierenden Zusammenhang spricht nicht einmal der alte Zauberer selber,
sondern «jemand», der ihn und seine frühere Sehnsucht verhöhnt. Die Aussagen
des eingeschalteten Dithyrambus werden zusätzlich umstritten und verviel-
deutigt durch den Streit im folgenden Kapitel «Von der Wissenschaft». Doch
all diese künstliche Literarizität kann nicht verhindern, daß eine Mitteilung
herauszuhören ist, welche besagt: Das Wort ist nicht kognitiv valid. Die Strophe

lautet:
Der Wahrheit Freier? Du? — so höhnten sie —

Nein! Nur ein Dichter!
Ein Thier, ein listiges, raubendes, schleichendes,
Das lügen muß, willentlich lügen muß:
Nach Beute lüstern,
Bunt verlarvt,
Sich selber Larve,
Sich selbst zur Beute —

Das — der Wahrheit Freier?
Nein! Nur Narr! Nur Dichter!
Nur Buntes redend,
Aus Narren-Larven bunt herausschreiend,
Herumsteigend auf lügnerischen Wort-Brücken,
Auf bunten Regenbogen,
Zwischen falschen Himmeln
Und falschen Erden.
Herumschweifend, herumschwebend, —

Nur Narr! Nur Dichter!
Es ist kein Zufall, daß im dichterischen Wort etwas ausgesprochen wird, was
in der Sprache der direkten Mitteilung den banalen Charakter eines logischen
oder performativen Widerspruchs hat. Und wenn alle Sprache indirekt und
kognitiv zielfalsch und in diesem und im weitesten Sinne metaphorisch ist,
dann ist der Ausdruck «Wort-Brücke» eine Metapher für die Metapher (vgl.
211). In Zarathustras Selbstbezichtigung - auch Zarathustra ist ein Dichter,
Dichter lügen zu viel, wie Homer sagt — diskreditiert sich Zarathustra als Lehrer

im klassischen Sinne; das Lehramt des echten Lehrers verbietet es ihm zu
lügen, wie Augustin festhält. Er sagt von sich selber: «Ich bin ein Wortemacher

» (213). Damit reflektiert der Text auf sein kunstvolles und künstliches
Organisationsprinzip. Die Ironie wird doppelbödig, wenn zur Bestätigung der
Selbstbezichtigung ausgerechnet ein Dichter, nämlich Homer zitiert wird (vgl.
46). Doch in der virtuosen Sprache, in der ästhetischen Sprache, wird diese
Indirektheit und kognitive Unzulänglichkeit der Sprache reflexiv und thematisch.

Alles ist Gleichnis — die Sprache der Wissenschaft ist sich dessen nur
nicht bewußt. Sie bleibt in ihrem Anspruch, ein Stück der Wirklichkeit direkt
zu erfassen, naiv und plump. Erkenntnisgewinn ist nicht möglich dadurch,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 231

daß wir den Bereich der metaphorischen oder Gleichnis-Rede verlassen,
sondern dadurch, daß sich die Metaphern gegenseitig erläutern (vgl. 52).

Oft genug ist Nietzsche ein bewußt irreführender Autor. Er bezeichnet
sich etwa als «der letzte Jünger und Eingeweihte des Gottes Dionysos» (vgl.
Jenseits von Gut und Böse, 295), obwohl er an zahlreichen Stellen sowohl mit
dem Status des Jüngers, dem Status von Göttern (als Dichter-Erschleichnis)
als auch mit dem Rausch durch Wein und andere Drogen kritisch abgerechnet
hat. Nun findet man gerade in der ästhetischen Gestaltung des Zarathustra
genug Anhaltspunkte, um den Text nicht wörtlich zu verstehen und trotzdem
ernst zu nehmen. So betrachtet ist dieser Text durch seine intertextuelle
Verweisungsdichte ein gelungenes Specimen von Endzeitästhetik, welche den

Untergang und die Selbstaufhebung vermeintlich wahrer Lehrstücke vor Augen
führt. Damit ist auch die Dichotomie von Philosophie und Literatur relativiert.

Nichts sollte Philosophinnen daran hindern, ihre Gedanken verschiedenen

literarischen Formen (Abhandlung, Dialog, Roman etc.) oder gar barocken
Stil-Mischformen anzuvertrauen.

Der Vorzug von Zittels Buch besteht darin, daß es eine trockene, sehr
gelehrte und gut durchdachte Abhandlung ist, und nicht etwa eine Annäherung
an den Zarathustra-Stil. Es vermeidet also die Angleichung der Theorie an die
Form der Kunst. So gesehen, ist es angenehmer und lehrreicher zu lesen als

der Zarathustra selber. Das ist jedoch ein paradoxes Kompliment. Zittels Buch
ist bewußt einseitig; es läßt neben der ästhetischen Perspektive und dem
Interesse am ästhetischen Organsiationsprinzip kaum etwas anderes gelten. Wird
damit nicht eine Hierarchisierung möglicher Perspektiven vorgenommen und
die Überlegenheit der ästhetischen Perspektive verabsolutiert? «Nicht-Litera-
rizität gibt es nicht; es gibt nur fehlendes Bewußtsein darüber» (202f., Anmerkung

382). Nähert sich Zittel der déformation professionelle des
Literaturwissenschafters, für den eben alles Literatur ist — so wie für den Fachidioten der
Physik alles Physik, für den Fachidioten der Juristerei alles Recht ist? Was bei
Nietzsche weniger literarisch eingebettet ist (wie manche Notizen aus dem
Nachlaß, aber auch zahlreiche Stellen aus den veröffentlichten Werken), fällt
nach Zittel unter das «Reflexionsniveau» der ästhetisch durchgeformten Texte.
«Niveau» steht für eine Überlegenheits-Metapher, der Adorno mißtraut. Adorno

und Bohrer bilden übrigens penetrante Prätexte, welche Zittels Verständnis

von Philosophie einseitig determinieren. (Wer könnte heute in der
Philosophie noch mit Adorno überleben?) So sehr sich Zittels Ansatz für eine neue
und interessante Deutung des Zarathustra eignet und bewährt, weil sie ihn als

ästhetisches Gebilde aufwertet und als Fundstelle für «Lehren» abwertet, so

wenig ist damit über andere Aspekte von Nietzsches Philosophie gesagt. Oder
sollte etwa die Idee der Selbstüberwindung und die Pindar-Maxime «Werde,
was du bist» gleichermaßen fiktiv und «bloß literarisch» gemeint sein wie der
Übermensch? Ist seine Moral- und Religionskritik auch nur literarisch,
metaphorisch oder gleichnishaft zu verstehen? Hat Nietzsche selber mit seinem
geäußerten Überdruß am Zarathustra-Projekt und seinen späteren Schriften nicht
selber nach Auswegen aus dem Vexierspiel der Selbstparodie gesucht? Ginge
es nach Zittel, so hätten wir das Beste von Nietzsche an seinem Zarathustra



232 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

(und den bestätigenden oder erläuternden Stellen aus anderen Werken oder
Notizen). Auf den Rest könnten (oder müßten) wir verzichten. Nietzsche hat
jedoch den Verzicht auf eine systematische Darstellung auch als Mangel, als

Scheitern am philosophischen Werk empfunden. Anzuführen wäre etwa ein
Brief an Heinrich Köselitz von Ende August 1883, wo Nietzsche von der
«fürchterlichsten Gegnerschaft» spricht, «die ich im Herzen gegen das gesamte
Zarathustra-Gebilde mit mir herumschleppe». Er bringt einen Überdruß an
dem Propheten- und Poeten-Getue und dem Versteckspiel hinter erfundenen
Gestalten zum Ausdruck. Eine zunehmende Entfremdung von der zunächst
als alter ego begrüßten Gestalt des Zarathustra ist nicht zu verkennen — eine
Entfremdung, die nicht im ästhetischen Kalkül, sondern in Nietzsches
philosophischer Biographie wurzelt. In den Schriften nach dem Zarathustra spricht
wieder Nietzsche selber, nicht ohne literarische Form — man denke an die
Streitschriften - und Selbststilisierung, aber auch nicht ohne systematische Ambition.

Anregend, aber angreifbar ist Zittels Vorgehen, den Zarathustra aus dem
Umkreis früherer Schriften — insbesondere der Kunstauffassung von Meuschli-
ches-All^umenschliches — zu interpretieren (vgl. 156, 166f., 188, 220, 222, 226—

229). Begründet wird dieses Vorgehen mit der Bemerkung, Nietzsche könne
doch früher erlangte Einsichten (etwa seine Kritik an Offenbarung und
Inspiration) nicht einfach vergessen haben. Diese Annahme trifft nicht zu: Nietzsche

vergaß oft, was er früher geschrieben und gedacht hatte; er machte aus
diesem Vergessen sogar eine Tugend, um sich vom Typus des Gelehrten
abzugrenzen.

Wie auch immer man Zittels Einseitigkeit beurteilen mag, es ist eine

konsequent und intelligent durchgeführte Einseitigkeit, nützliches Antidoton
gegen allzu stoffliches Interesse (im Sinne von Schiller), welches Zitate isoliert,
diese zu Thesen umdeutet und dabei das literarische Umfeld ignoriert.

Jean-Claude Wolf

Ekkehard Martens: Der Faden der Ariadne oder Warum alle Philosophen
spinnen. Reclam Verlag Leipzig 2000. 119 S. ISBN: 3-379-01704-3.

Der Rezensent dieses Buches von E. Martens steht vor keiner leichten
Aufgabe, wenn er versuchen möchte, das sprachliche und gedankliche Niveau des

zu besprechenden Buches angemessen zu vermitteln. Die Schwierigkeit einer
Besprechung hängt allerdings auch damit zusammen, daß es nicht leicht fällt,
den Essai von Martens einer bestimmten Gattung philosophischer Texte
zuzuordnen. Unversehens habe ich eben den Ausdruck «Essai» verwendet, aber

eigentlich trifft er nicht zu, da das Opuskel in einem gewissen Sinne
philosophiehistorisch konzipiert ist, beginnt es doch mit der griechischen Mythologie
und endet mit Wittgenstein. Am ehesten möchte ich das Werk der Gattung
der Einführung in die Philosophie zuordnen.

Neuerdings sind in deutscher Sprache zahlreiche Einführungen in die

Philosophie erschienen, die hier erwähnt zu werden verdienen. An erster Stel-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 233

le möchte ich zwei besonders empfehlenswerte Schriften nennen: Annemarie
Pieper, Selber denken. Anstiftung zum Philosophieren, Leipzig 1997 ("Reclaim Leip
zig 1585). (Die Autorin widmet übrigens der Metapher des Spinnens, die im
Zentrum des hier zu rezensierenden Buches steht, ebenfalls große Aufmerksamkeit.)

Ebenso lesenswert und faszinierend ist die Einführung von Odo
Marquardt, Spaziergänge mit Sokrates. Große Denker und die kleinen Dinge des Lebens,
München 2000 (Beck'sche Reihe 1336): «Philosophie also nicht als staubtrok-
kene Arbeit in der Bibliothek, sondern als Spiel der Gedanken beim Spazierengehen.

Es ist ganz natürlich, wenn man dabei auf Seitenwege gerät, auf Wege,
die nicht nur von der Philosophie handeln, sondern auch von den Philosophen.

Ohne sie gäbe es ja die Philosophie überhaupt nicht» (10). Das sehr
ansprechende Büchlein handelt u.a. von Denkern auf der Bühne (von Sokrates
über Empedokles bei Hölderlin bis Heidegger bei Michael Deutsch und Kant
bei Thomas Bernhard), Philosophen und Frauen (Sokrates, Augustin, Voltaire,
Rousseau, Stuart Mill, Schopenhauer, Bloch und Sartre), der Philosophie des

Frühstücks oder des Fernsehens.
Die Einführung von Ferdinand Fellmann, Orientierung Philosophie. Was sie

kann, was sie will, Hamburg 1998 (Rowohlts Enzyklopädie 1590), ist dagegen
anders konzipiert, da der Autor nach einer Begriffsklärung, die Motive, Typen
und Sachgebiete der Philosophie vorstellt und u.a. in einem ausführlichen
(und nützlichen) Kapitel die Denkrichtungen der Philosophie an den Universitäten

behandelt.
Friedhelm Moser, Kleine Philosophie für Niehtphilosophen, München (Beck

Verlag 2000), formuliert sein Vorhaben schließlich wie folgt: «Philosophie [...]
hat viel mit vagabundierenden Gedanken zu tun. Der Philosoph liebt die Um-
und Abwege. Leicht vergißt er auf seinem Spaziergang, wo er überhaupt
hinwollte. [...] Dieses Buch will Sie zu einem Bummel durch einige besonders
interessante Viertel der Philosophie verführen» (8-9). In diesem Buch ist nicht
bloß von Wahrheit, Liebe und Einsamkeit, sondern auch von Arbeit, Mystik,
Tod, Freiheit, Krieg und Lachen die Rede. Und ich habe nur einige der The
men der 21 Kapitel angedeutet.

Erst vor kurzem erschienen ist: Reinhard Brandt, Philosophie. Eine F'.in-

führung, Stuttgart 2001. Diese vielseitige Darstellung, die sich auf zentrale Texte

der Philosophiegeschichte bezieht (Aristoteles, Descartes, Kant, Hegel, aber
auch Michael Dummett, John Rawls und Thomas Nagel) möchte ich vor allem

Philosophiestudierenden empfehlen, da sie sowohl grundlegende Themen der
klassischen Philosophie behandelt als auch zum Selberdenken anregt.

Das Buch von Martens unterscheidet sich von diesen Traktaten, da der
Autor anhand einer besonders wirkmächtigen Metapher aufzeigen will, was
Philosophie ist, wie sie verstanden und praktiziert werden kann. Allerdings
vermittelt die untersuchte Metapher nur ganz partikuläre Aspekte des Philosophierens,

und deshalb erfüllt die Schrift von Martens die Kriterien der Einführung
nicht in vollem Ausmaße. Ich möchte es nicht unterlassen, an dieser Stelle auf
eine andere einführende Schrift von Martens hinzuweisen: Philosophieren mit
Kindern. Eine Einführung in die Philosophie, Stuttgart 1999 (Reclam Umversal-Bi-



234 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

bliothek 9778). Dieses Buch basiert auf der Überzeugung: «Philosophieren mit
Kindern ist [...] in besonderer Weise zugleich eine (Wieder-)Einführung in die

Philosophie» (7). Martens will also «eine breit angelegte und gründliche
philosophische Fundierung, die einem inflationären, für Kinder schädlichen, weil
vernebelnden Herumphilosophieren entgegenwirken könnte» (7), vorlegen. Soweit
ich dies zu beurteilen vermag, ist der Versuch in vollem Umfang gelungen.
Dies gilt durchaus auch von der Absicht «einer Zerreißprobe der herkömmlichen,

akademischen Philosophie» (29). Einen etwas anders gearteten Versuch
einer Kinderphilosophie verdanken wir Roland Simon-Schaefer, Kleine
Philosophie für Berenike, Stuttgart 1996 (Universal-Bibliothek 9466). Sein Vorhaben
skizziert Simon-Schaefer wie folgt: «Das vorliegende Buch ist aus einem sehr

persönlichen Anlaß verfaßt worden. Ich wollte meiner damals zwölfjährigen
Tochter Berenike erklären, was die Profession des Philosophen ist.
Herauskommen sollte nicht Kinderphilosophie, sondern die Philosophie, so vorgeführt,

daß sie von einem Kind und damit von allen Kindern und Jugendlichen
verstanden werden kann» (13). Ich habe auch dieses Buch mit Interesse und
Spannung gelesen und dabei viel gelernt.

Doch zurück zur Schrift von E. Martens: Es handelt sich um eine wirklich
faszinierende Abhandlung, die einerseits belegt, inwiefern und in welchem
Ausmaße Metaphern im philosophischen Denken wirksam sind. Andererseits zeigt
das vorliegende Opuskel, daß mit Hilfe der Analyse gewisser Metaphern
zentrale Dimensionen der Philosophie vorgeführt werden können. Der Autor hat
für dieses originelle Vorhaben die Metapher des Spinnens gewählt, denn «in
ihr kondensiert sich die Erfahrung schöpferischen, kreativen Denkens und
Handelns» (11). Die Richtigkeit dieser Behauptung wird sofort klar, wenn wir die
drei Dimensionen des Ausdrucks «Spinnen» berücksichtigen, nämlich die
Tätigkeit der Spinne (Spinnen aus dem Bauch), das menschliche Spinnen mit der
Hand sowie das Spinnen mit dem Kopf. Martens meint, es sei nicht erstaunlich,

daß sich «das philosophischen Denken von Anfang an von den verschiedenen

Facetten der Spinnenmetapher hat inspirieren lassen, um die kreative
Tätigkeit des Denkens und des Philosophierens selbst zu verstehen» (12). Die
Ernte ist erstaunlich vielfältig, finden sich doch Spuren der Spinnenmetapher
ebenso in der antiken Mythologie wie in der frühneuzeitlichen, der modernen
und der zeitgenössischen Philosophie. Der von Ovid berichtete Arachne-My-
thos (Metam. VI,1—145), dessen feministische Deutung Martens zurückweist
(22—23), ist Ausdruck einer Auseinandersetzung zwischen göttlichen Mächten
und menschlicher Erfindungskunst, während dieselbe Metapher bei Xenophon
und in der Psychoanalyse das Bedrohliche der Leidenschaften und vor allem
der Sexualität ausdrückt (47). Besonders lehrreich ist die Verwendung der
Spinnenmetapher in der Popularphilosophie Christian Garves (dazu 58—64), der
von der aufklärenden Kraft des gemeinen Menschenverstandes überzeugt ist
(61). Kants negativer Gebrauch der Spinnenmetapher (er will die Spinnenweben

der Dogmatiker zerreißen!) hängt nach Martens möglicherweise mit der
Lektüre von Francis Bacon zusammen, der in einem wahrhaft großartigen
Text des Novum Organum die Empiriker mit den Ameisen, die Dogmatiker
dagegen mit den Spinnen vergleicht. Als Vorbild der wahren Philosophie be-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 235

trachtet er schließlich die Bienen (ein Vergleich, der bis in die Antike
zurückreicht!), die das Fremde mit dem Eigenen verbinden: «Dem nicht unähnlich ist
nun das Werk der Philosophie: es stützt sich nicht ausschließlich oder
hauptsächlich auf die Kräfte des Geistes, und es nimmt den von der Naturlehre

und den mechanischen Experimenten dargebotenen Stoff nicht unverändert

in das Gedächtnis auf, sondern verändert und verarbeitet ihn im Geiste.
Daher kann man bei einem engeren und festeren Bündnisse dieser
Fähigkeiten, der experimentellen nämlich und der rationalen, welches bis jetzt noch
nicht bestand, bester Hoffnung sein» (2. Buch, 7. Kapitel, zit. 70-71). Nicht
weniger beachtenswert sind die Ausführungen Nietzsches zu den Taranteln,
den Giftspinnen, die die Moralprediger bezeichnen, welche nicht nur ewige
Werte, sondern gar die Gleichheit der Menschen verkünden. Schließlich hat
Wittgenstein den Kerngedanken seiner Spätphilosophie mittels der
Spinnenmetapher formuliert, wenn er sagt, die Stärke des Fadens liege darin, daß viele
Fasern einander übergreifen (vgl. 94).

E. Martens Buch erhebt einen doppelten Anspruch: Es will zum einen
anhand einer Metapher, die im philosophischen Denken (auch Indiens, vgl. 76—

79) ein erstaunliche Rolle gespielt hat, den Faden der Vernunftgeschichte
zurückspulen (vgl. 103). Zum anderen gilt es, den Faden der Ariadne weiterzu-
spinnen (15), so daß der Autor sich nicht scheut, den Imperativ zu formulieren:

«Aber jeder Philosoph sollte den Ehrentitel eines Spinners anstreben» (13).
M.a.W.: Der Autor erhofft von seinem Unternehmen folgendes Resultat: «Verfolgt

man die Spinnenmetapher [...] an einigen historischen Stationen des

menschlichen Nachdenkens über sich selbst zurück, lassen sich unterschiedliche

Entwürfe finden, Wirklichkeit zu vernehmen und die eigene Kreativität im
Denken und Handeln zu verstehen» (104). Beide Zielvorstellungen können
getrennt beurteilt werden. Was den ersten Punkt betrifft, so ist festzuhalten, daß
das vom Autor zusammengetragene Material den unvoreingenommenen Leser
durch seinen Reichtum und seine Vielfalt wirklich überrascht. Der beabsichtigte

Nachweis, daß die Metapher kreative Aspekte des Denkens und
Philosophierens zur Sprache bringt, ist zweifelsohne gelungen. Im antiken Denken
wird mittels dieser Metapher vor allem die Loslösung des Menschen von
fremden Mächten artikuliert (107), während die frühneuzeitliche kritische
Verwendung der Metapher eher die Grenzen der reinen Vernunftwissenschaft (Bacon

und Kant) oder das Recht auf freie Kreativität (Nietzsche) betont. Nach
meinem Dafürhalten ist indes das Vorgehen ein Stück weit zu assoziativ und
zu deskriptiv. Wahrscheinlich würde der Autor das primär beschreibende
Vorgehen mit jenem berühmten § 124 der Philosophischen Untersuchungen verteidigen:

«Die Philosophie darf den tatsächlichen Gebrauch der Sprache in keiner
Weise antasten, sie kann ihn am Ende nur beschreiben.» Aber ich vermisse
trotzdem eine Klärung des Begriffes der Metapher (die Hinweise zu Blumenberg

S. 12 sind unzureichend) und ihrer Beziehung zur Philosophie. Und
damit gelange ich zum zweiten, oben angedeuteten Punkt: Worin besteht der
philosophische Ertrag einer beschreibenden Darstellung eben dieser Metapher
des Spinnens? «Das Zurückspulen des Fadens unserer Vernunftgeschichte
kann daran erinnern, daß wir über die sokratischen Anfänge noch nicht sehr



236 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

weit hinausgekommen sind» (111). Ich verstehe dieses Fazit als eine Einladung
zu einer Realisation des kritischen Potentials (auch anderer Dimensionen) des

Philosophierens, denn die Reduktion des philosophischen Nachdenkens auf
eine Metaphorologie käme einer nicht zu legitimierenden Vereinfachung gleich,
die wohl auch der Autor dieses sehr spannenden Buches nicht intendiert. Daß
Martens tatsächlich über einen differenzierten, ausgewogenen und
mehrschichtigen Philosophiebegriff verfügt, dies läßt sich anhand von Philosophieren
mit Kindern belegen. Nach den Ausführungen und Erklärungen dieses vorzüglichen

Buches ist die Philosophie durch eine besondere geistige Haltung, eine
geeignete Methode sowie gewisse spezifische Inhalte gekennzeichnet (dort 12

—13): «Zur Philosophie gehört offensichtlich zunächst eine gewisse Haltung
der Neugier und Offenheit, sich neuen Einsichten und Argumenten zu öffnen,
Irritationen zu ertragen, mit vorläufigen Antworten zu leben, aber auch, aus
neuen Einsichten Konsequenzen für das eigene Denken und Handeln zu
ziehen. Zu dieser Haltung kommt eine bestimmte Vorgehensweise hinzu, der
Gebrauch von klaren, der jeweiligen Problemstellung angemessenen Begriffen
und Argumenten, sowie die begriffliche und argumentative Auseinandersetzung

mit der Auffassung anderer. Neben der Haltung und Methode ist
Philosophie aber vor allem durch ihre Inhalte oder Problembezüge zu charakterisieren.»

Dieser Umschreibung des Philosophierens stimme ich in vollem
Umfange zu!

Es scheint, daß der Autor aus der Vernunftgeschichte, die er berücksichtigt,

das Mittelalter ausschließt (ich habe nur eine, ziemlich triviale Andeutung
gefunden, S. 57). Schade! In den mittelalterlichen Texten wären m.E. sehr
aufschlußreiche Aspekte der Metapher zu finden. Es würde sich in jedem Falle
lohnen, die allegorischen Oviddeutungen zu untersuchen und die Bibelkommentare,

auf die sich die vom Autor selber S. 11 erwähnten Bibelstellen beziehen.

Ich weise hier nur auf zwei Beispiele hin, die anhand von Psalm 39 (38),
12 die Hinfälligkeit des Menschen thematisieren: Augustinus, Enarratio in Psal-

mum CXXII, PL 37,1634:
«Attendite, fratres, quam tabida est aranea, ut levi tactu conquassetur et

moriatur. Et ne quasi carnem solam infirmitate mortalitatis putaremus nos
habere tabidam, non dixit (Psalmus), tabescere me fecisti; ne secundum carnem
intellegerumus: sed ait: Tabescere fecisti sicut araneam animam meam. Nihil
enim infirmius anima nostra posita in mediis tentationibus saeculi, in mediis
gemitibis et parturitionibus molestiarum; nihil est infirmius donec haereat so-
liditati coelesti, et sit in templo Dei.» — Ebenfalls beachtenswert ist folgender
Passus bei Rhabanus Maurus, De universo, lib. VIII, c. 4: «Aranea vero huma-
nam fragilitatem significat. Unde est illud psalmo: Et tabescere fecisti, sicut
araneam animam meam. Aranea vero corpus habet tenue, in terra non habitat,
sed per loca altiora tela quasdam tenuissima viscerum digestione contexit:
sicut et a quibusdam vermibus sericum dicitur exfiliari. Huic ergo exiguo corpu-
sculo recte conversi et afflicti anima comparatur, quae longis observationibus
vigiliisque fatigatur, terrena deserens, subtilissimas operationes virtutum di-
vino timore vivificatas efficit.»



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 237

Ich bin überzeugt, daß es nicht sehr schwierig wäre, zahlreiche weitere
verschiedenartige Zeugnisse zu finden. Ich finde z.B. die Erklärung, die Erasmus

für das Sprichwort «Arenearum tela texere» durchaus faszininerend:
«Est in re frivola, nulliusque frugis infinitum atque anxium capere labo-

rem Unde et apud Diogenem Laertium in vita Zenonis, philosophus
quidam rationes dialecticas, arenearum textis similes esse dicebat, quae operosum
quiddam atque exactum prae se ferant, tarnen nugatorie sint atque imbecilles.
Et alius quispiam leges arenearum textis comparabat, quae cum a magnis avi-
bus facile discinderentur, muscas duntaxat irritirent» (Desiderii Erasmi Adagia,
Chil. I, cent. IV, Prov. LXVII, Opera omnia, ed. J. Clericus, vol. II, Leiden
1703).

Schließlich noch ein anderer Hinweis, vielmehr eine Frage: Wie ist es zu
deuten, daß offensichtlich, nach der Erzählung seines Biographen, Spinoza
Spinnen gefangen hat und zu seiner Entspannung eigentliche Spinnenkämpfe
organisiert hat, die ihn derart belustigt haben sollen, daß er laut lachte?(Vgl.
dazu: Jean Colerus, La vie de Baruch de Spinoza (1706), in: Spinoza, Œuvres

complètes, Paris 1954, 1320).
Ruedi Imbach

Andreas Graeser: Positionen der Gegenwartsphilosophie. Vom Pragmatismus bis C(ur
Postmoderne. München: Verlag C.H. Beck, 2002. 287 S. (Beck'sche Reihe 1455).
ISBN: 3406475957.

Graeser beschreibt in zwanzig Kapiteln Positionen ausschließlich englisch-
und deutschsprachiger Philosophie des 20. Jahrhunderts, vom amerikanischen
Pragmatismus bis zur amerikanischen Postmoderne, unter besonderer
Berücksichtigung des «point of no return» (11; 44) der logischen Sprachanalyse. Vorausgestellt

sind ein Vorwort (9f.), eine Vorbemerkung (11-13) und eine Einleitung

(14—17), in der der Inhalt jedes der 20 Kapitel auf wenigen Zeilen
resümiert wird. Den Text beschließt ein «Rückblick und Ausblick» (232—236),
gefolgt von den Anmerkungen, der Literaturliste (277-283) und einem Sachregister

(284-287).
Jedes Kapitel umfaßt rund zehn Seiten und skizziert in der Regel den

historischen Gang der Diskussion anhand einer Auswahl von Autoren oder
Themen. Der Verzicht auf andere habe «im Zweifelsfall weniger mit Platzgründen
zu tun als damit, daß es sich um vergleichsweise ephemere Phänomene handelt

oder um Gebilde, die den Keim des Ungenügens allzu deutlich erkennen
lassen und auch sonst nicht nach vorn weisen» (9). Substantielle Kritik habe
Graeser an anderer Stelle geübt. Damit sind wohl «Apel und seine Schüler»
gemeint (235, Fn. 10). Weil sie zu schwierig sind und den Rahmen gesprengt
hätten, fehlen spezielle Themen der Wissenschaftstheorie oder die Semantik
möglicher Welten. Generell wird «auf die Darstellung größerer Zusammenhänge

und weiterer Hintergründe» verzichtet (9).
Graesers Blick auf das letzte Jahrhundert skizziert Wegstrecken, auf

denen sich Fintdeckungen, Versuchungen, sogar Angriffe und vor allem Wenden
ereigneten. Um einen Uberblick zu geben, was konkret in dem Buch beschrie-



238 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

ben wird - und was nicht -, seien die Kapitel kurz anhand ihres Personals
vorgestellt:

Die Pragmatisten öffnen die Klammer des Buches, die ihr gegenwärtiger
«Anwalt» Rorty im Postmoderne-Kapitel 18 schließt (S.18). «Die pragmatisti-
sche Wende» (Kap. 1) ist eine kommentierende Darstellung der Philosophie
von William James (unter Erwähnung von Peirce und Dewey), so wie «Die
sprachliche Wende» (Kap. 2) eine von Frege ist (unter Erwähnung von Russell,
Ryle und Quine) und, zusammen mit den zwei Folgekapiteln, den genannten
point of no return beschreibt. Kapitel 3, «Wege der Begriffsanalyse», skizziert die

Entfaltung der «sprachlichen Wende» bei Russell und Moore. «Auf der Suche
nach der Bedeutung» ist man in Kapitel 4 (Skizze der Problematik mit
Bezügen zu Frege, Grice, Quine und Austin) und in Kapitel 10 (von Grice über
Strawson, Searle und Ruth Millikan zu Schiffer). Nicht alle Wanderungen
verliefen gefahrlos. Es drohten die «Flucht in die Metaethik» (Kap. 5: Von der

Möglichkeit einer Moraltheorie angesichts des logischen Empirismus; von Ayer
über Stevenson, Flare, Geach und Searle zu McDowell), die «Versuchungen
des Anti-Realismus» (Kap. 11: Von Dummett über Putnam und Goodman zu
Abel und Lenk), oder gar die «Attacken des Post-Modernismus» (Kap. 18: Rorty)

und «Eine Attacke des Feminismus» (Kap. 17: Von Carol Gilligan zu Harry
Frankfurt (sie!). Weitere feministische Fragestellungen werden ebensowenig
erwähnt wie die Entwicklung der Geschlechterforschung. Nicht nur in diesem

Kapitel endet zumindest die «nach vorn» weisende Gegenwart bereits in den
80er Jahren oder noch früher, und Literaturhinweise auf die einschlägigen
aktuellen Diskussionen fehlen. Dies Schicksal teilt die «Rückkehr der Leib/Seele-
Problematik» (Kap. 13: Von Ryle über Putnam sowie Popper/Eccles zu Kim,
zur Qualia-Diskussion und Nagel, und zu Strawson und Davidsons anomalem
Monismus) oder «Die Entdeckung der Intentionalität» (Kap. 6: Von Brentano
zu Husserl), wobei hier in zehn Zeilen noch die relativ aktuellen Bemühungen
Searles erwähnt sind, «die Sache als biologisches Phänomen begreiflich zu
machen» (80).

Die auffällig vielen «Wenden» weisen im Resultat eher nach vorne als
zurück oder gar in einen Zyklus und stellen den Fortschritt nicht in Frage,
sondern sicher. Graeser schätzt den linguistic turn als unhintergehbar ein, m.E. zu
Recht. Fraglich bleibt, ob die sprachanalytische Wende als einzige das Prädikat
«point of no return» verdient. Durch den Untertitel angeregt, erwartete ich
gespannt, wie ein anderer großer Umbruch, der pragmatic turn in der Sprachphilosophie,

von enormer Wirkmächtigkeit in diversen Disziplinen und m.E.
ebenfalls irreversibel, mit dem amerikanischen Pragmatismus in Beziehung
gesetzt wird. Doch der pragmatic turn kommt bei Graeser nicht vor. Im Buch
folgen auf die pragmatistische und die sprachanalytische Wende später eine her-
meneutische (Kap. 7: Von Dilthey über Heidegger und Gadamer zu Charles
Taylor), eine kritische (Kap. 8: Von Horkheimer zu Habermas), eine kritizisti-
sche (Kap. 9: Von Popper zu Albert) und eine praktische (Kap. 16: Von Singer

über Nagel, Frankfurt und Ch. Taylor zu Harman und Bratman). Die
pragmatische Wende findet sich darin ebensowenig wie in den weiteren Kapiteln,
in denen ausgelotet werden: die «Dimensionen der politischen Philosophie»



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 239

(Kap. 15: Von Rawls zu Hampshire) in den USA, die «Philosophie der
Wissenschaften)» (Kap. 12: Von Problemen des Empirismus und des Subsum-
tionsmodells zu Kuhn), «Verstehen und Interpretieren» (Kap. 14: Davidson),
«Philosophie der Kunst» (Kap. 19: Von Weitz, Sibley, Hampshire und der Su-

pervenienz-Problematik über Kutschera, Ingarden und Margolis zu Danto)
und «Person und Selbst» (Kap. 20: Von Strawson über Lynn Rudder Baker zu
Peter Singer u.a.).

Zumindest ein Angelpunkt der pragmatischen Wende wird erwähnt in
Kapitel «4. Auf der Suche nach der Bedeutung [1]», das mit einer kurzen Besprechung

von Austins «How to do things with words» (Harvard University Press,
1955), dem Auftakt der Sprechakttheorie, endet. Von den zentralen Begriffen
des Performativen, Illokutionären oder Perlokutionären ist allerdings nicht die
Rede, sondern nur von der «Kraft», die, so Graeser, der Äußerung eignet, wie
die Bedeutung den Worten (62f.). Die von Austin wörtlich als Revolution
erlebte Wende (a.a.O., S. 3), die dazu führte, gerade diese Trennung aufzuheben
und Pragmatik nicht nur als Ergänzung der Semantik zu verstehen, sondern als

Bedeutung mit konstituierend, kommt auch im folgenden nicht mehr in den
Blick. Der zweite Teil der «Suche nach der Bedeutung» ist auf das rationalistische

Grice'sche Programm einer Reduktion von Semantischem auf Intentionales
beschränkt (15). Die Ignoranz der pragmatischen Wende läßt den Schluß zu,

daß sie aus Graesers Sicht einen Holzweg darstellt — oder «sonst nicht nach
vorne» weist.

Dasselbe gilt offenbar für die Phänomenologie. Eines eigenen Kapitels
nicht wert, kommen im Rahmen der «Entdeckung der Intentionalität» (Kap. 6)

immerhin Brentano und Husserl zur Sprache. Leider bricht die Darstellung an
der «transzendentalen Wende» Husserls mit vernichtendem Urteil ab (80), so
daß die wirkungsmächtige Problematik der InterSubjektivität (Schütz, Mead, et
al.), seit der fünften Cartesianischen Meditation im Vordergrund, unerwähnt
bleibt. Nur in der Hermeneutik eines Heidegger schien die Phänomenologie
noch ein wenig weiter zu leben (83f.). Die Erwähnung von Sartre oder
Merleau-Ponty darf von Graesers Buch nicht erwartet werden. Die Literaturliste
führt ausschließlich Werke deutsch- oder englischsprachigen Ursprungs an.

Dem Vorwort zufolge geht das Buch auf einführende Vorlesungen
zurück, die «für das Fach Philosophie als akademische Disziplin» werben sollten
(9f.). In der Vorbemerkung (11—13) legt Graeser den Statuswandel der
Philosophie dar. Noch vor hundert Jahren breit in der Gesellschaft diskutiert, sei
sie seit dem Aufkommen der modernen Logik und der «sog. analytischen
Methode» zu einer «unzugänglichen» und «technikalisch anmutenden Angelegenheit»

geworden (11). Dies sei jedoch keine notwendige Folge des Strebens nach
Klarheit, «der Hauch des Scholastischen» schwinde «im Lichte pragmatisti-
scher Reflexion» (234). Als Blockierer dieser Entwicklung werden «das
geisteswissenschaftliche Verständnis der Philosophie», die «Anti-Amerikanismen der

sog. 68er» und deren «(neo)marxistische Orientierung» ausgemacht (12), sowie
«isolierende Tendenzen» «im deutschsprachigen Raum», die zu einem «peniblen
Provinzialismus» geführt hätten. Als Gegenrezept schlägt Graeser vor, «daß man
den jeweils verfeindeten Positionen möglichst unbefangen begegnet» (13).



240 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Im Buch fehlt jegliche Begegnung mit irgendeiner philosophischen
Strömung in der nicht englisch- oder deutschsprachigen terra incognita. Ein Grund
dafür wird nicht angegeben; Indizien enthält der «Rückblick und Ausblick».
Dort findet sich einerseits in Fußnote 8 ein Verweis auf Danto, der Graeser
aufgrund seines Sartre-Buchs anscheinend als Frankreich-Experte gilt und im
Besitz einer Erklärung dafür scheint, warum Frankreich vermutlich nicht an
der Herausbildung eines «gemeinsamen Problembewußtseins» aller Philosophen

und Philosophiehistoriker teilnehmen wird. Dabei habe doch die analytische

Haltung ihre anfänglichen Dogmatismen abgelegt, und sogar «Vertreter
geisteswissenschaftlicher Orientierungen» begännen, sie als «(stilistische
Option» zu verstehen und schätzenzulernen» (235). Andererseits nimmt Graeser

an, daß im Vorwurf eines «Kulturkampfs» an die Adresse der Philosophie eine
Gefahr für die akademische Disziplin bestehe (232). Es scheint also, als wolle
er einen einseitigen Frieden diktieren, um den Preis des Totschweigens gei-
stes-, kultur- (»der sozialwissenschaftlich inspirierter Philosophie (wie sie in
Frankreich traditionell dominiert), und um den Preis eines Boykotts nicht
anglo- oder germanophoner Positionen überhaupt.

Am Ende des Buches wird deutlich, worin die zu vollziehende Wende
besteht, die in den USA längst Trend ist: Sie erfolgt von der analytischen
Philosophie zum amerikanischen Pragmatismus. Schwer zu motivieren ist sie nicht
angesichts der Peirce'schen Forderung einer «(Methode der Erreichung eines
höheren Klarheitsgrades des Denkens als die .Deutlichkeit' der Logiker»
(Selected Philosophical Writings Bd. I, S. 127)» (22). Auch die Metaphysik-Kritik
ist beiden Richtungen gemein (19), doch die abstrakten analytischen
Begriffsdefinitionen werden mit Skepsis betrachtet und durch die Frage ersetzt,
welchen Unterschied die Begriffe in der Praxis machen (21 f.; 25f.). In seiner
«Essenz» sei der Pragmatismus eine Umkehrung der seit Aristoteles bestehenden
Annahme einer Priorität des Theoretischen vor dem Praktischen (29).

Graeser schließt mit der Losung, produktive Philosophie bestehe
ausschließlich darin, «Klarheit in unsere begrifflichen Vorstellungen zu bringen»
(236). Vielleicht hält er deshalb für wichtig zu betonen, wie «durch und durch
undogmatisch» dies Unterfangen sei (236), weil er im selben Atemzug alle, die
noch anderes von Philosophie erwarten, an die Psychologie überweist (Fn. 11).

Das Buch ist insofern nicht einem Publikum ohne breite philosophische
Vorkenntnisse zu empfehlen, als es seine eigene Beschränkung auf Philosophie

englischer und deutscher Sprache nicht kenntlich macht und daher ein

einseitiges Bild der Gegenwartsphilosophie vermittelt. Zu den dargestellten
Positionen erhält man einen ersten Zugang, jedoch ohne Referenzen zur aktuellen
Diskussionslage. Zu empfehlen ist das Buch allen, die sich in kritischer Weise
mit zeitgenössischer Geschichtsschreibung befassen und die dazu Analysematerial

suchen.
Michael Groneberg



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 241

Norman M. Ford: The Prenatal Person. Ethics from Conception to Birth. Oxford:
Blackwell 2002. 272 S. ISBN: 0631-23492-6.

Der Titel des Buches markiert eine zentrale Thematik der gegenwärtigen
bioethischen Diskussion. Da der Autor (Direktor des Caroline Chisholm Center
for Health Ethics in Melbourne, Australien) schon mit seinem früheren '«in«
ähnliche Thematik behandelnden) vorzüglichen Buch When did I lieptnj ' am

bridge 1988) bekannt wurde, war man natürlich auf diese Neuer-.« linnnnpr er

spannt.
Das Buch gliedert sich in zwei Teile: I. Foundations, II F.thnai htuer In

Teil I befaßt sich Ford zunächst mit dem Personbegriff (1. Moralin for
Persons). Daß er sich dabei auch mit seinem Landsmann Peter Singer auseinandersetzt,

liegt nahe, so etwa mit dessen Ausage «modern medical prartire has

become incompatible with belief in the equal value of all human life« I) I orrl
kritisiert zunächst den Utilitarismus (den er freilich vor allem ans Singers IV r

spektive beurteilt) und zeitgenössische Personkonzepte (h< i Singer Wari-rri

Tooley, Glannon). Seine eigene Position erläutert er in zweierlei Wer« I )r r

«subject-centered approach» geht aus von der «awareness of ourselves as mo
rally responsible agents within our subjectivity» (11). Daraus folgt: «Lack of
respect for one's own or another's conscience is lack of respect for the per
son». Der «human-nature approach» betont die leib-seelische Einheit ries

Menschen. Als solcher sucht der Mensch nach Glück. Daraus ergibt sk h '1 4g
«Respect for the essential requirements and purposes of integral human nature
is also respect for the person.» Aus diesem Ansatz ergibt sich (15): «For theists
who admit a human person is animated by an immaterial life principle, there
would be good reasons to hold that a human person begins as soon as the
human individual is formed.» Somit zählen auch Föten als «natural persons».
Im Abschnitt 1.4 «Survival of Traditional Morality» gibt Ford eine Kurzdarstellung

seiner eigenen ethischen Position, die der traditionellen Moraltheologie

entspricht, wobei dann die Erläuterung traditioneller Kategorien sowie
auch die Kritik an anderen Positionen (Proportionalismus) jeweils etwas kurz
geraten.

Kapitel 2 (Life, Health, Ethics and the Bible) skizziert die biblische
Einstellung zum Leben als Gabe, zum Tod und zum Leben danach. Die Bibel
biete keine bioethischen Lösungen, aber «an optimistic view of the meaning of
human life» (39). Kapitel 3 entwickelt «Ethical Principles for Healthcare». Es

geht um Respekt vor dem Menschleben, um «Reasonable Care of Health and
Life» und die Lösung von Dilemmata mit Hilfe des Prinzips der Doppelwirkung,

schließlich auch um «informed consent». Ford thematisiert auch
Pluralismus und Dissens in westlichen Demokratien, bemerkt aber (50): «But this
does not imply that ethical values held by religious people are purely religious
values that can only be derived from a religious source like the Bible or that
such values are relevant to believers alone.»

Teil II enthält die Kapitel: 4. The Human Embryo; 5. The Pregnant Woman
and her Fetus; 6. Infertility and Reproductive Technology; 7. Prenatal Screening

and Diagnosis; 8. The Fetus; 9. The Newborn. Im Kapitel 4 über den
Embryo informiert Ford zunächst über die möglichen Ziele von Embryonenfor-



242 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

schung. Auf diese Weise bekommt der Leser zunächst eine solide Sachinformation.

Ford sieht den Embryo noch nicht als Person, sondern als potentielle
Person. Aus der Möglichkeit von Chimärenbildungen (etwa aus Embryonen
von Schafen unterschiedlicher Farbe) folgert er (66): «This implies purposeful
development occurs between cells, but not within an ongoing multicellular onto-
logical individual from the two-cell stage.» Mit der Bildung des Primitivstreifens

habe der Embryo das Potential zur kontinuierlichen Entwicklung als ein
und dasselbe Individuum (67). Statt als Entwicklung eines menschlichen
Individuums interpretiere man den Prozeß besser «as cell multi-plication and
differentiation to form an human individual and the placenta». Statt von einem
Präembryo möchte er lieber von einem Proembryo sprechen. Das bei diesem

gegebene Potential begründet für Ford aber dennoch eine Pflicht absoluten
Respekts gegenüber dem Embryo. Aus diesem Grund lehnt er auch verbrauchende

Embryonenforschung und Präimplantationsdiagnostik ab.

Kapitel 5 behandelt «The pregnant woman and her fetus». Ford betont die

Notwendigkeit verschiedener Formen der Unterstützung der Schwangeren,
referiert über embryonische und fötale Morbidität und Mortalität, Abtreibungsmethoden,

über die Frage abortiver Wirkungen von Kontrazeptiva, über An-
enzephali und diskutiert Argumente Pro und Contra.

Kapitel 6 handelt über Unfruchtbarkeit und künstliche Reproduktion,
Kapitel 7 über pränatales Screening und pränatale Diagnose. Die genetischen
Risiken und die Indikationen für diese Maßnahmen werden diskutiert, wobei die

Feststellung bemerkenswert ist (123), die Wahrnehmung dieser Risiken basiere

«on a sociocultural, rather than a medical, definition of risk and this creates
anxiety». Da Angst und Sorge während der Schwangerschaft aber selbst das

Kind schädigen könnten (etwa Untergewicht), sei die Diagnose auch ggf. in
dessen Interesse. Allerdings werde hier bei der Beratung den Erfordernissen
eines «informed consent» nicht immer Genüge getan. Auch die Emotionen
würden nicht immer richtig eingeordnet (135): «A couple's grief for the child
they desired is not to be mistaken for grief for the child they will have.» Im
übrigen gilt (143): «Prenatal screening and diagnosis may be ethical, but attention

still needs to be given to how the prevention of disease may be achieved

sensitively and without hurting people who are disabled.» In den letzten beiden

Kapiteln geht es um den Fötus und das Neugeborene als Patienten, etwa
um mögliche fötale Therapie, um fötales Gewebe, um die Frage des Sterbenlassens

bei schwer geschädigten Kindern und Transplantationen.
Ford bietet zunächst in allen Kapiteln eine solide Sachinformation über

die medizinischen Fakten und die ethisch relevanten Aspekte. Man merkt hier
die Zielsetzung eines Lehrbuchs für solche, die an Fragen «Ethics from
Conception to Birth» beruflich oder privat interessiert sind. Die ethischen Bewertungen

basieren auf der derzeitigen gesamtkirchlichen Position, die nicht weiter

hinterfragt wird. So werden etwa die Probleme der unterschiedlichen
Interpretationen des Prinzips der Handlung mit Doppelwirkung oder der
Unterscheidung von Töten und Sterbenlassen nicht behandelt. Das genannte Prinzip

wird schlicht bestimmten Wertungen zugrundegelegt. Andere Positionen
werden kurz skizziert, aber nicht ausführlich diskutiert. Insofern bietet das



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 243

Buch für einen Theologiestudierenden nützliche, aber nicht ausreichende
Information. Fords erwähntes früheres Buch (das eher Monographie-Charakter
hat) böte beispielsweise eine entsprechende Ergänzung, wie sie schließlich auch
in einer Vorlesung geschehen kann. Dieses neue Buch ist offensichtlich
primär als Basislehrbuch für einen anderen Adressatenkreis geschrieben (im
Vorwort [Xllf.] sind u.a. Ärzte, Pflegepersonal, Hebammen, Journalisten,
Klinikseelsorger, aber auch Moralphilosophen und -theologen) genannt. Hervorzuheben

ist die sachliche, unprätentiöse Weise, in der Ford die geltende Lehre
darlegt, ohne die missionarische und/oder rechthaberische Attitüde, die man
in anderen Publikationen solcher Art bisweilen finden kann. Als erste
Basisinformation eignet sich das Buch jedenfalls vorzüglich.

Werner Wolbert

Saskia Wendel: Affektiv und inkarniert. Ansätze Deutscher Mystik als subjekttheoretische

Herausforderung. Regensburg: Friedrich Pustet 2002. 344 S. (ratio fidei,
Bd. 15). ISBN: 3-7917-1824-X.

Das Subjektdenken ist massiv in Verruf geraten. Wer gegenwärtig noch einen
Subjektgedanken vertritt, wer gar in subjektphilosophischen Kategorien denkt,
der handelt sich den Vorwurf des Idealismus und der Marginalisierung von
Alterität ein oder setzt sich gar dem Verdacht aus, im Banne instrumenteller
Vernunft eine Metaphysik der Gewalt und Herrschaft vorzulegen. Folgerichtig
haben poststrukturalistische wie postmoderne Denker den Subjektgedanken
dekonstruiert. Aber auch etwa das in jüdischen Traditionen verwurzelte
Philosophieren eines Emmanuel Levinas deutet den Gedanken des Subjekts um als
ein in der Stellvertretung für den Anderen, als dessen Geisel konstituiertes
Ich. Angesichts dieser massiven Anfragen noch eine Subjekttheorie vorzulegen,

verlangt nicht nur triftige Begründungen, sondern zugleich auch die
überzeugende Widerlegung subjektkritischer Anfragen.

Diesem anspruchsvollen Unternehmen stellt sich die als Hochschuldozentin
für Religionsphilosophie und Fundamentaltheologie an der Universität

Münster tätige Saskia Wendel in ihrer jüngst veröffentlichten Habilitationsschrift.

Geprägt vom transzendentalen Denken Klaus Müllers, Thomas Pröp-
pers und Hansjürgen Verweyens, geht es ihr in Motivation und Methode in
einer gewissen Anlehnung an Maurice Merleau-Ponty um eine Zusammenführung

von Phänomenologie und Transzendentalphilosophie, die diese als strenge

Wissenschaft mit Zeit, Geschichte und Welt verbindet (286). Wendel zielt
auf eine Wiedergewinnung des Subjektbegriffs durch die Revitalisierung
derjenigen Faktoren wie Affektivität, Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit, Leiblichkeit
und Anerkennung der Eigenständigkeit und Unverfügbarkeit des Anderen, die
— wie sie kritisch vermerkt - in den «traditionellen Formulierungen des

Subjektgedankens marginalisiert oder gar explizit ausgeschlossen» (13) worden
seien. Dies will sie durch Rekurs auf Wurzeln des neuzeitlichen Subjektgedankens

erreichen, die sie in der mittelalterlichen Mystik ausmacht. Denn in dem

Subjektdenken der Mystik werde mit den Elementen der Affektivität, der
Geschichte und der Wahrung von radikaler Andersheit in der unio mystica ein



244 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Subjektdenken artikuliert, das allen Selbstverabsolutierungstendenzen innerhalb

des neuzeitlichen Subjektdenkens zutiefst widerspreche. Vor diesem
Hintergrund will sie dann den Entwurf eines «Subjektgedankens am Leitfaden des
Leibes» skizzieren (13).

Die im Kapitel 1 (16—48) durchgeführte terminologische Klärung arbeitet
dabei zunächst einen philosophischen Begriff der Mystik heraus, der in ihr eine

besondere Form der Erkenntnis sieht. Diese Erkenntnis liefert im Modus der
Intuition eine vorreflexive Gewißheit in Form des «präreflexiven Mit-sich-Ver-
trautseins» (44) als Möglichkeitsbedingung und Vollzug von Subjektivität.

Diesem Subjektivitätsbegriff geht im Anschluß an die affirmative Erörterung

der Frage nach einer Subjektivität im Mittelalter (44—49) Kapitel 2 insofern

nach, als es multiperspektivisch Recht und Grenzen der Kritik am
neuzeitlichen Subjektbegriff auslotet (49—89). Was die Autorin dabei in ebenso kon-
zisen wie präzisen Überlegungen zu Adorno, zu Heidegger, zu postmodernen
Denkern, aber auch zur feministischen Subjektkritik ausführt, ist hier in
seinem Gedankenreichtum nicht im einzelnen zu referieren. Ihr kommt es darauf
an zu zeigen, daß diese Kritik berechtigterweise mit einem hypertrophen
Subjektverständnis ein inzwischen «längst überholtes» (85) Konzept zurückweist.
Wo aber, so die These, Subjektivität und Selbstbewußtsein nicht im Sinne
eines Reflexionsmodells und auch nicht in den erkenntnistheoretischen Reduktionen

des kantischen Vernunftbegriffs, sondern im Sinne des «präreflexiven
Mit-sich-vertrautseins» (85) als Grund einer egologischen Bewußtseinstheorie
konzipiert würden, dort liefe die Subjektkritik ins Leere.

Folgerichtig begibt sich Wendel in Kapitel 3 (90—242) auf die Suche nach

Spuren von Subjektivität in der deutschen Mystik. Gerade wegen der
intendierten Rückgewinnung von Sinnlichkeit und Leiblichkeit setzt sie sich anhand
von Gertrud von Helfta, Mechthild von Hackeborn und Mechthild von
Magdeburg mit der affektiven Mystik auseinander. Wird dabei die Subjektivität als

Möglichkeitsbedingung des mystischen Weges zu Gott insbesondere in (durchaus

auch erotisch konnotierter) Minne und Passion herausgearbeitet (93—131),
so gehen die folgenden Ausführungen den Anbahnungen der Subjektivität in
der spekulativen Dominikanermystik und deren Lehre vom Seelengrund und
der Gottesgeburt in der Seele nach. Dabei widmet Wendel der Bedeutung Meister

Eckarts für eine Vermittlung von Unbedingtheit und Bedingtheit, von
Allgemeinheit und Besonderheit durch den Gedanken des Bildes besondere
Aufmerksamkeit (174—221). Denn insbesondere hierin sieht sie eine der wohl
entscheidenden Anschlußmöglichkeiten für die anvisierte Reformulierung des

Subjektgedankens, die sie schließlich in Kapitel 4 (243—315) durchführt.
Es ist der von Fichte her insbesondere über Verweyen in die gegenwärtige

Subjektphilosophie eingegangene Bildbegriff, der einerseits Unbedingtheit und

Bedingtheit im Subjekt sichern und andererseits das kategoriale Gefüge einer
«korrelationalen Univozität» (299) in der streng reziproken Anerkennung von
Ich und Anderem wahren soll. Zugleich aber entwickelt sie im Rückgriff auf
die Phänomenologie Edith Steins und Edmund Husserls eine Unterscheidung
von Leib und Körper und spricht dem Leib als Möglichkeitsbedingung des

«Zur-Welt-seins» eine konstituierende und dem gemäß auch «transzendentale



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 245

Funktion» zu (286). Aus diesem transzendentalen wie phänomenologischen
Zugang gewinnt die Autorin nun endlich den Begriff des inkarnierten Subjekts
(283—291), durch den sie die Unverzichtbarkeit eines Subjektbegriffs unter
Beweis stellen will, ohne den subjektkritischen Einwürfen zu unterliegen. Ohne
ein Subjektsein, ohne die «Erste-Person-Perspektive» (295), so Wendel, lasse

sich weder eine Beziehung zwischen Ich und Anderen, weder die Würdigung
des Anderen noch eine Ich-Identität denken.

So sehr freilich die Autorin in Überwindung substanzontologischer
Reduktionen herauszuarbeiten versucht, daß die Identität «nicht identisch» ist
mit einem unveränderlichen Wesenskern oder einer inhaltlich bestimmten
Seelen-Substanz (308), so bleiben ihre Ausführungen nicht frei von problematischen

Zügen. Sie stellt die Identität des «ich bin» in dessen Subjektivität als eine

formale unbedingte Identität heraus, die erst in Interaktion und Geschichte
material bestimmt und entfaltet wird. Das Ich bildet als Person, nicht aber als

Subjekt, in einem Verhältnis reziproker Anerkennung seine Identität aus, ob-
schon die Subjektivität Möglichkeitsbedingung einer solchen personalen
Identitätsbildung ist. Dieses Subjekt «muß vielmehr seine Identität, die ihm als Subjekt

schon gegeben ist, immer neu gestalten und modellieren.» Mehr noch:
diese Subjektivität kann «niemals gänzlich verlustig gehen oder in seiner Identität

völlig gebrochen werden» (307). Wie sie aber mit dieser Marginalisierung
von Nichtidentität und Leiden, wie sie also mit diesen unverkennbar idealistischen

Tendenzen ihrem eigenen Anspruch einer Reformulierung des

Subjektgedankens unter dem Anspruch von Geschichte und Gesellschaft entsprechen
will, bleibt unklar.

Insgesamt jedoch stellt dieses Werk einen beeindruckenden, weiterführenden

Beitrag zur subjekttheoretischen Diskussion dar, das auch noch dort
weitgefächerte und tiefgreifende Einsichten vermittelt, wo man ihm schließlich

doch nicht mehr vorbehaltlos zustimmen kann. Das Buch liest sich in
weiten Teilen flüssig, gelegentlich geradezu spannend. Abgesehen von einigen
Rechtschreib- oder Zeichensetzungsfehlern (85; 257) ist es auch formal gelungen,

auch wenn trotz des fein gegliederten Inhaltsverzeichnisses ein Register
sinnvoll gewesen wäre.

Bernhard Grumme

Edmund Arens/Jürgen Mittelstrass/Helmut Peukert/Markus Ries:
Geistesgegenwärtig. Zur Zukunft universitärer Bildung. Luzern: Edition Exodus 2002.
110 S. ISBN: 3-905577-59-3

Das schmale, aber anregende Büchlein geht auf ein Symposion zurück, das

2001 unter dem Titel «Zur Zukunft universitärer Bildung» an der Theologischen

Fakultät der Universität Luzern stattfand.
Helmut Peukert geht in seinem Beitrag «Die Logik transformatorischer

Lernprozesse und die Zukunft von Bildung» der Frage nach, ob die aktuellen
globalen Herausforderungen die menschliche Verarbeitungskapazität hoffnungslos

überfordern oder ob die Hoffnung auf eine «Erziehung des

Menschengeschlechts» (J.G. Herder) in modifizierter Form auch heutige Bildungspolitik



246 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

motivieren kann. Im Vertrauen auf unausgeschöpfte Potenziale einer
kritischen Tradition rekonstruiert Peukert zunächst Genese und Transformationen
des neuzeitlichen Bildungsprojektes, das in zunehmendem Maße durch das

Zusammenspiel von modernen Wissenschaften und kapitalistischer
Marktwirtschaft dynamisiert und in die heutigen Aporien getrieben worden ist. Die
Zukunft universitärer Bildung sieht Peukert in der Ermöglichung von
transformatorischen Lernprozessen, die sich von einem additiven Lernen dadurch
unterscheiden, daß es hier um Bewußtseinsbildung im radikalen Sinn des Wortes
geht: «Das Bewußtsein selbst entsteht darin neu und muß sich neu praktisch
und kommunikativ materialisieren» (11). In Abgrenzung zu einer Rationalität,
die Bildung unter das fremde Diktat ökonomischer Nachfrage stellt, formuliert
Peukert abschließend einen kategorischen Imperativ, den eine künftige
Bildungspolitik zu beherzigen habe: «Handle so, daß du versuchst, im eigenen
produktiven Handeln anderen zu eigenständiger, kreativer Entfaltung zu
verhelfen und so eine gemeinsame kommunikative Welt aufzubauen, in der
Regeln für das Zusammenleben aller gefunden und dadurch Lebensmöglichkeiten

für alle unter einer transformationsfähigen demokratischen <Verfaßtheit> der
Gesellschaft erschlossen und gesichert werden können» (30).

Unter dem Titel «Virtuelle Bildung? Bemerkungen zur Zukunft des Prinzips

Bildung durch Wissenschaft» analysiert Jürgen Mittelstrass die Gefährdungen

der Wissens- und Informationsgesellschaft, in der die Differenz zwischen
Wissen und Information unterzugehen droht: «Abbild der Informationswelt
ist damit strenggenommen auch eine Meinungswelt, keine Wissenswelt» (37).
Wo Wissen zur Ware verkommt und wissenschaftliche Nachdenklichkeit dem

Wissensmanagment weicht, gerät eine an Identitätsfindung und Orientierung
verpflichtete Bildung, die ebenso sehr ein Können wie ein Wissen ist, aus dem
Blick. Im Rückgriff auf den idealistischen Bildungsbegriff plädiert Mittelstrass
für Bildung als Lebensform: «Bildung ist Selbstbildung. Sie kann nicht gelehrt,
sie muß erworben werden. Das Erwerben-Können zu lernen, sollte allerdings
ein wesentliches Ziel auch der Lehre sein» (46f.).

Markus Ries untersucht aus historischer Perspektive die «Hochschulbildung

im 20. Jahrhundert. Von der Bürgerlichen Eliteoption zum Produktionsfaktor».

Er unterteilt den von ihm ins Auge gefaßten Zeitraum in drei
Epochen, die er mit den Stichworten «Elitebildung», «Wachstum» und «Ökonomisierung»

charakterisiert.
Die letzten beiden Beiträge des Sammelbandes stammen vom Luzerner

Fundamentaltheologen Edmund Arens. Die These des ersten findet sich gleich
im Titel: «Bildung braucht Verständigung». Nach Arens sollte ein integratives
Verständnis von Bildung, das er in Abgrenzung zu einem businessnahen Markt-
Modell von Universität profiliert, vier Dimensionen umfassen: Es muß
Bildung 1. als philosophische Leitidee wahrnehmen und würdigen (Schleiermacher:

«selbst werdend Welt zugleich zu bilden»), 2. als pädagogische Zielsetzung

begreifen 3. institutionelle und organisatorische Fragen einbeziehen und
4. die gesellschaftlichen und politischen Implikationen bedenken. Das diese
Dimensionen zusammenknüpfende Band sieht Arens in einer kommunikati-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 247

ven Kompetenz, die zugleich zu wissenschaftlichem Diskurs und zu
Wissenschaftskritik befähigt.

Der zweite Beitrag von Arens ist dem «Beitrag der Theologie zur universitären

Bildung» gewidmet. Arens beschreibt zunächst zwei gegenläufige
Tendenzen universitärer Theologie: einerseits einen Trend zur «Verreligionswis-
senschaftlichung», andererseits eine Neigung zur «Verbinnenkirchlichung».
Während die erste Tendenz eine Selbstauflösung der Theologie initiiert,
fördert die zweite die Marginalisierung (und Abschaffung) der Theologie als
universitäre Disziplin, indem sie sich in Gestalt eines ekklesiozentrisch konzipierten

Kommunitarismus von der gesellschaftlichen Öffentlichkeit abschottet.
Demgegenüber wirbt Arens für eine Theologie, die sich als öffentliche Angelegenheit

versteht und die ihre Potentiale und Perspektiven — als Dienst an der
Universalität der Universität — im wissenschaftlich-universitären Diskurs
einzubringen versucht. Ihre unverzichtbare Aufgabe nimmt die Theologie nach
Arens dann wahr, wenn sie als Anwältin einer unrestringierten Rationalität von
ihrer Erfahrungstradition und der lebendigen Praxis einer bestimmten Religion

her spricht und von deren Wahrheitsanspruch gerade nicht abstrahiert.
Indem Theologie in kritisch-geschichtlicher Erinnerung die Frage nach dem letzten

Grund und dem letzten Ziel menschlicher Existenz wachhält, kann sie der
Selbstuniversalisierung der Universität dienen.

Gemeinsam ist den Autoren dieses Bandes, daß sie sich mit großer
Deutlichkeit von all jenen abgrenzen, die sich die Universität von morgen als künden-

und marktorientierte Ausbildungsstätte imaginieren. Ob solche Imagination

durch bildungspolitische Imperative unterbrochen und auf «transformatorische

Bildungsprozesse» hin orientiert werden kann, darf allerdings bezweifelt
werden. So sind es wohl weniger die programmatischen Forderungen dieser
Diskussionsbeiträge als ihr nachdenkliches Erschließen von alternativen
Bildungsgestalten, die dem entsprechen, was der Titel des Buches verspricht:
Geistesgegenwart.

Simon Peng-Keller


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

