Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Wilfried Kithn: La fin du Phédre de Platon. Critique de la rhétorique et de écri-
ture. Firenze: Leo S. Olschki Editore 2000. 137 S. (Accademia Toscana di scien-
ze e lettere, Studi CLXXXVI). ISBN: 88-222-4867-8.

Das Buch widmet sich wohlbekannten Dingen, aber es ist nicht einfach nur
ein neuer Beitrag zur Losung der alten Probleme, sondern kann (und sollte)
jeder kiinftigen Beschiftigung mit der zweiten Hilfte des Phazdros und mit dem
Dialog im ganzen als Orientierungspunkt dienen. Methodische Umsicht und
Subtilitit der Textanalyse, verbunden mit einer souverinen Kenntnis der neue-
ren Forschungsliteratur, machen die Studie zu einem vorziglichen Arbeitsin-
strument, und die teils unkonventionellen Positionen des Verfassers sind einer
genauen Auseinandersetzung allemal wert.

Der Phaidros ist methodologisch so umstritten wie kein anderes Werk Pla-
tons, mehr noch als der dnigmatische Parmenides oder der mit der Echtheits-
diskussion belastete 7. Brief. Schuld daran ist die Kritik der Schriftlichkeit, die
Sokrates 274 b—278 e entwickelt und die, wie man sie auch interpretieren mag,
die Frage einer angemessenen Rezeption von Platons schriftlicher Philosophie
jedenfalls mitbetrifft. Das Problem stellt sich hier etwas anders als bei der
Kritik der Ideen-Annahme im Parmenides, deren Validitit durch textinterne Sig-
nale deutlich genug charakterisiert und relativiert wird. Denn derlei Fingerzei-
ge finden sich in der Schriftkritik des Phaidros nicht — oder doch nur insofern,
als der Vorwurf der Unflexibilitit und Mehrdeutigkeit, den Platon seinen So-
krates gegeniiber dem Medium der Schrift erheben 1dBt, seinerseits in einem
schriftlichen Text geduBert wird: Sokrates’ Rolle als Anwalt der Oralitdt wird
durch seinen Status als literarischer Figur konterkariert. Die Spannung zwi-
schen Gegenstands- und Darstellungsebene deutet sich im Wortlaut nur mit
ironischer Beildufigkeit an (278 b 7: vgl. 276 ¢ 7—e 3), aber sie ist in der gan-
zen Diskussion um Mindlichkeit und Schriftlichkeit latent gegenwirtig und
legt dem aufmerksamen Leser die Frage nahe, ob und in welchem Sinn die me-
taliterarischen Aspekte dieser Diskussion auch auf das platonische (Euvre zu
beziehen wiren. Wie es scheint, sind hier drei Lesarten moglich: (1) Die
Schriftkritik ist nur im Zusammenhang der dialoginternen Argumentation von
Interesse und erhebt keinen transzendierenden Geltungsanspruch. (2) Die Kri-
tik ist selbstaufhebend und wird durch die Tatsache ihrer eigenen Schriftlich-
keit annulliert. (3) Die Kritik nimmt (zwischen den Zeilen) auf die Schrift-
lichkeit der platonischen Dialoge in der Weise Ricksicht, dal diese a potiori
entweder (a) von anderen, nichtphilosophischen Texten oder aber (b) vom
miindlichen Dialog abgesetzt werden; und letzteres dergestalt, dal} ihr spezifi-
scher Charakter entweder (b') in der Einsicht in die Defizienz der Schriftlich-
keit oder (b2) in einer defizienten Spiegelung von Platons miindlicher Philoso-
phie begrindet wire.

Wilfried Kithn (im Folgenden: K.) geht auf den reflexiven Aspekt der
Schriftkritik merkwirdigerweise nicht niher ein, liBt auch die Schlisselstelle
278 b 7 unbeachtet, obwohl mit ihr der «passage-clé» (278 b 7—e 4) beginnt,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 199

der im Zentrum seiner Ubetlegungen steht, und konzentriert sich auf eine
textimmanente Interpretation, die in der Hauptsache gegen Lesart 3 b2 (d.h.
gegen die Platondeutung der «Tiibinger Schule»), aber auch gegen 3 b! (d.h. ei-
nen Ansatz, wie er u.a. von Ernst Heitsch vertreten wird) gerichtet ist. In der
Einleitung (7-11) bekennt er sich zu einem hermeneutischen Standpunkt, der
die literarische Vermitteltheit der platonischen Philosophie ins Zentrum riickt
und die Suche nach einer im Text intendierten «Lehre» fir verfehlt hilt: Nur
die Argumentationen, die sich in Platons Dialogen entfalten, solle der Leser prii-
fen, «mais non chercher a faire la synthése de ce qui pourrait étre la doctrine
de l'autorité que risque de devenir 'auteur» (11). Das liflit vermuten, dafl K.,
was die Schriftkritik im Phaidros angeht, unter den genannten Deutungsoptio-
nen Nr. 1 favorisiert, und in der Tat liuft sein Verstindnis am Ende darauf
hinaus, daf3 der Passus in der Konzeption des Dialogs «une fonction purement
instrumentale» erfille (121) und seine Aussage sich iber die Dialoggrenze hin-
weg nicht verlingern lasse, sondern im Sinn einer Mimesis des historischen
Sokrates zu erkliren sei, der sich dem schriftlichen Medium bekanntermalen
verweigert hat (99f.). Indes wendet der Verfasser sich nicht nur gegen den
Versuch, die Argumente der platonischen Textfigur mit der Meinung des Au-
tors zu identifizieren, sondern er vertritt zugleich die sehr viel stirkere These
(98. 100), daB3 die Schriftkritik mit der literarischen Praxis Platons geradezu un-
vereinbar sei. Denn die Mdglichkeit, die Sokrates in engen Grenzen zuliBt:
dal der Philosoph sich zuweilen auch der Schriftlichkeit bediene (276 d e;
277 e 5-b 6), werde hier an Bedingungen gekntipft, die den rezeptions- und
produktionsisthetischen Gegebenheiten der platonischen Dialoge sinnfillig zu-
widerliefen. Die Aussagen des Texts wiren demnach nicht nur nicht auf die-
sen selbst anzuwenden — sie stinden direkt im Widerspruch zu dem literari-
schen Medium, in dem sie formuliert werden (vgl. oben Lesart 2).

Nun entgeht auch K. bei aller methodischen Behutsamkeit natiirlich nicht
dem hermeneutischen Problem, das im platonischen Dialog nun einmal mit-
gegeben ist. Auch er rekurriert, wie nicht anders méglich, auf die AuBerungen
des Sokrates, um die Intention, wenn nicht des Autots, so doch des Texts zu
ermitteln, und er plddiert im Mittelteil des Buches (Kap. II-1V) fiir eine Auf-
fassung, die der Lesart 3 a zum Verwechseln dhnlich sieht. Wie K. erklirt, will
die Rhetorik-Diskussion des Dialogs u.a. auch vor Augen fithren, daf3 ein fun-
damentaler Qualititsunterschied bestehe zwischen nichtphilosophischen Tex-
ten und solchen, die auf der Grundlage der Dialektik verfal3t sind. Nun hat die-
ses Beweisziel mit den Anliegen des historischen Sokrates offenkundig nichts
zu tun, und es wire zu fragen, was das Ganze soll, wenn als Gegeninstanz zur
konventionellen Schriftlichkeit nur ein ad hoc gemachtes Gedankenkonstrukt
fungierte und der Leser hier nicht auch an Platon und seine Dialoge zu den-
ken hitte. Wenn der Verfasser sich gegen diese Konsequenz sperrt, so hingt
das nicht nur mit seinen hermeneutischen Primissen, sondern auch mit einer
Methode der TexterschlieBung zusammen, welche die Rezeption seiner Ein-
sichten m.E. ohne Not erschwert.

K. nihert sich dem platonischen Dialog, als sei dieser eine philosophische
Abhandlung — und eine von ziemlich lockerer Textur —, deren Einzelaussagen



200 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sich in beliebiger Reihenfolge und jede fiir sich analysieren und den Gedan-
kengingen des Interpreten unterwerfen liefen. Die Stringenz von K.s Argu-
mentation entschiadigt m.E. nicht fiir die Zerstiickelung des lebendigen Gan-
zen, das Platons Gestaltung darstellt, und mag die vom Original geloste Se-
quenz der Textpartikeln, die der Verfasser in Ubersetzung zitiert oder para-
phrasiert, auch wohliberlegt und durchdacht sein, macht doch das Hin und
Her der Belege und der Vor- und Riickverweise die ohnehin schon dichte und
subtile Interpretation fiir den Leser auBlerordentlich intrikat. Noch bedenkli-
cher als die Atomisierung des Texts scheint mir an K.s Deutung indes der all-
gemeine hermeneutische Zugriff auf den Phaidres, ecinen Dialog, der mit
Grund als eines der literarischen Meisterwerke Platons gilt. Letzteres will heis-
sen, daf} eine positivistische Diskursanalyse, die iber dem Was das Wie der
Darstellung vernachlissigt, noch mehr als sonst bei Platon in Gefahr steht, die
Intention des Textes zu verfehlen. Gewil} entwirft der platonische Sokrates
ein Bild vom philosophischen Gebrauch der Schriftlichkeit, das von der pla-
tonischen Dialogform in signifikanten Punkten abweicht. Doch wire zu fra-
gen, was dieses «Bild» mit Blick auf seine eigene Literarizitit besagen will, ge-
nauer: welche Lektirehaltung in dem ironischen Paradoxon angezielt ist, dal3
der Phaidros zwar die Moglichkeit, mit Hilfe schriftlicher Texte Erkenntnis zu
vermitteln, grundsitzlich in Frage stellt, die Vermittlung dieser Erkenntnis aber
ihrerseits dem Medium der Schrift anvertraut. Es scheint nicht abwegig zu
vermuten, daf3 die Transposition der «sokratischen» Theorie in die platonische
Praxis als Test fiir den Leser gedacht ist und nur der, der die Schriftkritik auch
auf den platonischen Dialog bezieht, auch ihren Sinn verstanden hat.

Wenn mithin K.s Textzugang m.E. nicht einleuchtet, sei doch mit Nach-
druck auf den gedanklichen Reichtum seiner Studie und die vielfache Férde-
rung hingewiesen, die seine ruhige und prizise Analyse fiir die Interpretation
des Textes selbst erbringt. Wie angedeutet, orientiert sich sein Erkenntnis-
interesse am Gegensatz zur «esoterischen» Platonexegese, d.h. der in neuerer
Zeit vor allem von H. Krimer, K. Gaiser, Th. A. Szlezak und G. Reale ver-
fochtenen Position. Mag dieser Bezug zuweilen auch etwas zurlicktreten, ist er
doch das leitende Prinzip, das die Darstellung von Anfang bis Ende bestimmt.
Angesichts der nicht eben prominenten Rolle, die der Ansatz in der heutigen
Platonforschung spielt, mag es verwundern, daf3 K. gerade ihn zur Kontrast-
folie seiner eigenen Deutung erkoren hat. Erst das SchluB3kapitel (V) i3t das
Anliegen erkennen, das der Verfasser mit dieser Opposition verfolgt: Es geht
ihm darum, ob der Philosoph nach dem Phaidros seiner Umgebung, den «Nicht-
Philosophen», etwas zu sagen hat oder sich ihr im elitir-esoterischen Ruckzug
auf seine Gegenstinde verweigert, indirekt also um die zeitlose Frage nach der
Funktion von Philosophie in einer unphilosophischen Welt.

Nach der Einleitung bespricht K. in Kapite/ II (13-26) die Partie Phdr. 278
b 8—e 4, wo Sokrates mit Blick auf Lysias, Homer und Solon erklirt, sofern
ein Autor seine Werke im Wissen um die Wahrheit verfat habe und in der
Lage sei, das Geschriebene gegen kritische Riickfragen zu verteidigen und es
in mindlicher Rede als unbedeutend/minderwertig (phaula 278 ¢ 7) zu erwei-
sen, verdiene er die Bezeichnung «Philosoph»; wer dagegen Wertvolleres (#-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 201

miotera 278 d 8) nicht besitze, als was er konzipiert habe in kleinlicher Tuftelei,
den konne man getrost unter dem Etikett der literarischen Gattung fihren, die
er jeweils vertritt. Ein Problem dieser vieldiskutierten und von K. als «Schliis-
selstelle» («passage-clé») bezeichneten Partie betrifft ihr Verhiltnis zur unmit-
telbar vorangehenden Schriftkritik. Nach Lesart 3 b ist fiir das, was den Philo-
sophen auszeichnet, die Mindlichkeit konstitutiv, sei es dal3 eben die Einsicht
in die Dialogizitit echter Erkenntnisvermittlung (b'), sei es dal} gewisse syste-
matische Inhalte (betreffend die platonische Prinzipienlehre) gemeint sind, die
sich einer schriftlichen Fixierung entziechen (b?). Wihrend K. sich mit diesen
Auffassungen natiirlich in der Diagnose einig ist, dall der Phaidros einen grund-
satzlichen Vorzug der Mindlichkeit gegeniiber dem schriftlichen Medium be-
haupte, hilt er den Passus 278 b—e doch fir anders orientiert, und vor allem
stellt er in Abrede (25f.), dal} Sokrates, wie in b? vorausgesetzt, mit dem «Wert-
volleren» auf einen innerphilosophischen Komparativ und eine Differenz der
Inhalte hinauswolle: Keineswegs wiirden hier Gegenstinde der philosophi-
schen Mundlichkeit gegeniiber solchen schriftlicher philosophischer Texte als
héherwertig angesehen, sondern Sokrates messe den Wert der traditionellen Li-
teratur der Griechen an der «Kenntnis der Wahrheit» und finde das Kriterium
literarischer Kunst darin, ob ein Autor tber die Methode der Dialektik verfu-
ge oder nicht. Das ist insoweit korrekt, als der Text die #miotera in der Tat den
konventionellen literarischen Produktionsformen, nicht einer dialektisch fun-
dierten Schriftlichkeit gegentiberstellt. Andererseits trifft es nicht zu, daBl So-
krates von den Werken eines Homer, Solon, Lysias als «ouvrages médiocres»
spreche (18. 25). Er sagt vielmehr, daf3 ihm als Philosoph der Autor gelte, der
seine (moglicherweise vorziiglichen) schriftlichen Werke in miindlicher Rede
als unbedeutend zu erweisen verstehe. Ein Urteil iber den literarischen Wert
des traditionellen Schrifttums i8¢t sich dieser Aussage m.E. nicht entnehmen.
Sokrates formuliert eine Bedingung, die offenbar fiir alle — vergangene und
kinftige, philosophische und nicht-philosophische — Literatur gelten soll. Und
es scheint nach wie vor, daf} er dabei an die Fihigkeit des Autors denkt, sei-
nem festliegenden Text in der Beweglichkeit des mindlichen Gesprichs zu Hil-
fe zu kommen, d.h. diesen im rechtfertigenden Jogon didonai zu transzendieren.

Das umfangreiche Kapite/ III (27—74) erschlieBt vom Ende, von der Schrift-
kritik her die im Zentrum des Dialogs stehende Rhetorik-Diskussion, die auf
den Nachweis zielt, da} eine kunstgerechte, methodisch verfahrende und ef-
tiziente Beredsamkeit sich auf die Dialektik griinden muB3. K.s Erérterung be-
eindruckt durch eine Fille wertvoller Beobachtungen und die Intensitit der
Textanalyse, doch kénnen hier nur die Hauptlinien seiner Argumentation nach-
gezeichnet werden. Die Schriftkritik dreht sich um die Frage der Wissensver-
mittlung (27f.), und sie impliziert, daf} auch mit Hilfe der Dialektik verfalite
Texte den Mangel aufweisen, mit dem alle Schriftlichkeit (ebenso wie eine
textgebundene Oralitit) behaftet ist. Wie K. gegen Lesart 3 b? ausfihrt (28—44.
71-73), handelt es sich um ein pragmatisch-«formales», nicht um ein seman-
tisch-inhaltliches Defizit, will heilen: Dieses hingt nicht vom Charakter be-
stimmter objektiver Gehalte ab, die sich nur mindlich mitteilen lieBen, son-
dern ist im Kommunikationsmedium selbst begriindet, insofern der einmal fi-



202 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

xierte Text keine Moglichkeit hat, sich auf die Individualitit seiner wechseln-
den Rezipienten einzustellen und auf Fragen oder Einwinde zu reagieren, also
einer zuverldssigen und deutlichen Vermittlung von Wissen nicht fihig ist. Wih-
rend in dieser Hinsicht kein Unterschied zwischen philosophischen Schriften
und anderen Textsorten besteht, ist doch der Rhetorik-Diskussion, wie K. in
Abgrenzung von Lesart 3 b! meint (44-060), zu entnehmen, dal} ein der Dialek-
tik verpflichteter Gebrauch der Schriftlichkeit sich «formal» und inhaltlich von
der herkémmlichen Literatur grundlegend unterscheidet: Die traditionellen Au-
toren leiden nach Sokrates an doppelter Ahnungslosigkeit, da sie einerseits in
der Illusion befangen sind, sich in ihren Texten authentisch ausdriicken und
verewigen zu kénnen, und andererseits nicht wissen, wie die in ihren Diskur-
sen thematisierte Wirklichkeit methodisch zu erschlieBen ist, wihrend der Dia-
lektiker, wenn er zum Autor eines schriftlichen Texts wird, sowohl um dessen
Schwichen weil} als auch seine philosophische Kompetenz zum Einsatz bringt.
Nun fithrt diese Deutung den Verfasser in ein Problem, das er zwar scharf-
sinnig erortert (60-73), aber m.E. nicht wirklich zu lésen vermag. Er weist
zutreffend darauf hin (64f.), daB3 die Skepsis der Schriftkritik nach den vor-
ausgehenden Uberlegungen iiberraschend kommt. Die Rhetorik-Diskussion,
die ebenso die rednerische Praxis wie die im mindlichen Unterricht und in
Handbuichern vermittelte Theorie berticksichtigt, erweist die Notwendigkeit,
beide Bereiche auf das Fundament der Dialektik zu stellen, und dabei macht
Sokrates keinen Unterschied zwischen Miindlichkeit und Schriftlichkeit — wie
denn die ganze Diskussion von der Frage nach der rechten Art des Redens
und Schreibens ihren Ausgang nimmt (258 d; vgl. 277 b 1-6). Wozu aber die
Kritik an den vorhandenen Lehrblichern, wenn schriftliche Texte ohnehin
kein Wissen vermitteln kénnen? Warum sollten die Verfasser solcher Biicher
sich von einem «concept d’écriture dialectique» (68) beeindrucken lassen, das
sie dem Ziel, ihre Leser zu unterrichten, am Ende auch nicht niher bringt?
Nach K. bedeutet die Schriftkritik keine «volte-face radicale» (70), wohl aber
eine «Korrektur» (65). Im AnschluB3 (277 b ¢) werde nicht mehr behauptet,
daBl Schriften belehren kénnten — dies gelte jetzt als «’effet exclusif du dis-
cours oral» (67) —, doch blieben die urspringlichen Forderungen davon unbe-
rihrt: Sokrates vertrete weiterhin die Ansicht, wer sich kompetent und der
techne gemill dullern wolle, ganz gleich ob miindlich oder schriftlich, sei auf
die Dialektik angewiesen (70). Das ist m.E. ein etwas fragwiirdiger Kompro-
miB, der Platons Gestaltung mehr hinnimmt als erkldrt. Mir scheint, daf} die
Darstellung den Leser vielmehr auffordert, sich zwischen zwei Verstindnis-
moglichkeiten zu entscheiden: Entweder ist die Schriftkritik ohne weiteres
beim Wort zu nehmen, was bedeuten wirde, dall Sokrates’ Argumentation
nicht so ganz aufgeht, oder aber sie wird ihrerseits durch den Kontext relati-
viert. Fiir die zweite Option spricht, dall die Schriftkritik etwa auf die rhetori-
schen Handbiicher doch wohl nur in dem Sinn anwendbar wire, dal} die Ver-
mittlung technischen Wissens noch keineswegs die fechne selbst vermittelt — in
der Tat wire es ja «hdchst naiv» (275 ¢ 7) zu erwarten, schon die Lektiire eines
Handbuchs lasse einen zum guten Redner werden. Wer nicht von sich selbst
her die Einsicht in die Sache mitbringt, den kann auch ein Lynkeus nicht se-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 203

hend machen, und der Autor einer Lehrschrift, der erkannt hat, da3 der Text
sich seine Rezipienten nicht aussuchen kann, wird diesen so anlegen, dal3 in
ithm das Wesen seiner Kunst sich nur dem mitteilt, der es (annidherungsweise)
schon kennt. Und solches ProblembewuBtsein ist natiirlich auch und noch viel
mehr gefordert, wenn es um das «Wissen vom Gerechten, Schénen und Gu-
ten» geht (276 ¢ 3). Sokrates meint, der Wissende werde sich der Schriftlich-
keit verniinftigerweise nur im «Spiel» bedienen, und er reduziert die sachliche
Funktion entsprechender Aufzeichnungen auf das Moment der «Erinnerungy,
einer Verwendung als Aide-mémoires; aber er fiigt hinzu (276 d 4), die gleiche
Funktion erfille der schriftliche Text «fiir jeden, der dieselbe Spur verfolgt».
K. versteht dies so, daB3 der Dialektiker seine miindlichen Diskussionen so ge-
nau wie méglich niederschreibe und damit sich selbst und seinem Schiiler «un
instrument fiable et efficace contre I'oubli» bereitstelle (69), doch setzt das
eine wunderliche Pedanterie des Philosophen voraus, die (von anderem abge-
sehen) mit dem spielerischen Charakter seines Schreibens schwer vereinbar
wire. Die Aussage in 276 d 4 auf das Lehrer-Schiiler-Verhiltnis einzuschrin-
ken wird durch den Text m.E. weder gefordert noch empfohlen; ihr Tenor
1iBt sich, scheint mir, eher mit der beriihmten Bemerkung Rep. 592 b 2-3 ver-
gleichen, das zuvor entwickelte Staatsmodell sei «ein Paradeigma im Himmel
fiir den, der es sehen und, indem er es ansieht, sich selbst begriinden will».
Gewil legt Sokrates im Phaidros den Nachdruck auf die Selbsterinnerung des
«wissenden» Autors eines Texts, doch ist das Konzept des Rezipienten, der
den Text versteht, weil er durch ihn sozusagen an sich selbst, an die in ihm
angelegte Einsicht «erinnert» wird, nicht nur in 276 d 4, sondern auch in den
doppeldeutigen Ausdriicken 275 d 1 und 278 a 1 mitbedacht. Sokrates’ Ein-
winde gegen die Schriftlichkeit werden dadurch zwar nicht auller Kraft gesetzt,
aber sie werden in einem entscheidenden Punkt prizisiert; und ich vermute,
daB es Platon fast mehr auf diese Prizisierung als auf die Einwinde selbst
ankommt und die Schriftkritik eine einleuchtende Funktion im Zusammen-
hang des Dialogs erst erhilt, wenn man sie auch auf das platonische Werk
bezieht. In Auseinandersetzung mit einer literarischen Rhetorik, wie sie zur
Entstehungszeit des Phaidros von Isokrates und seiner Schule vertreten wur-
de, verweist Platon mit dem «antiliterarischen» Programm seines Sokrates auf
den Umstand, dal Sinnvermittlung nur maieutisch erfolgen kann und dal3 zu
den Spielregeln von Literatur die Méglichkeit unterschiedlicher «Lektiren» ge-
hort; was bedeutet, dal3 ein Autor, der verstanden werden will, nicht nur auf
die interne Gestaltung seines Texts zu sehen, sondern diesen vor allem so ein-
zurichten hat, dal er gegeniiber den Lesern je nach Eignung «zu reden und zu
schweigen weild» (276 a 6-7).

In Kapitel IV (75-93) sucht der Verfasser seine Interpretation zu vertiefen
und abzusichern. In zwei Punkten habe ich Bedenken. K. wendet sich aus-
tihrlich (85-93) gegen das Bild, das die «esoterische» Interpretation des Phai-
dros vom dialektischen Lehrgesprich entwirft, d.h. gegen die Annahme einer
starr-hierarchischen Rollenverteilung zwischen einem wissenden Lehrer und
einem unmindigen Schiiler; so plausibel seine Argumente erscheinen, so selt-
sam beriihrt es, wenn er am Ende (92) seinerseits den kommunikativ-pragma-



204 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tischen Charakter philosophischer Erkenntnis in Frage stellt und Sokrates den
Dialog im Vergleich zur Selbstindigkeit der Dialogpartner fiir sekundir erkla-
ren liBt. — Zum andern scheint mir die Auffassung (81), die Schriftkritik emp-
fehle zwar nicht, wie von den «Esoterikern» angenommen, «la retention de sa-
voir» seitens des Autors, wohl aber «la limitation du cercle des lecteurs» samt
der Folgerung: «Apparemment Platon n’a pas respecté la suggestion de son So-
crate, mais a diffusé ses écrits publiquement» (82 Anm. 2), zu des Verfassers
eigenem Beweisziel im Widerspruch zu stehen.

Denn im finften und letzten Kapitel — «Le sens du Phédre et la portée de la
philosophie» (95-121) — vertritt K. die Ansicht, dal} Platons Darstellung am
Beispiel der Rhetorik die gesellschaftlich-lebenspraktische Relevanz der Philo-
sophie illustrieren wolle. Stimmt man dem zu, wire doch wohl vorauszuset-
zen, dal die Philosophie ihre Rolle als Korrektiv gesellschaftlicher Praxis auch
durch die Abfassung geeigneter Texte wahrnimmt: wie wire damit eine «limi-
tation du cercle des lecteurs» vereinbar? — Doch vielleicht ist dieser Einwand
unberechtigt. K.s Argumentation gestaltet sich in Kapitel V besonders kom-
pliziert, und dem Rezensenten hat sich nicht vollstindig erschlossen, wie der
erste, allgemeinen Problemen der Platon-Interpretation gewidmete Teil (95—
112) mit dem zweiten in der Sache genau zusammenhingt. Nach K.s Diagnose
(112-121) gehen im Phaidros zwei Argumentationsstrategien eine problemati-
sche Verbindung ein, insofern Platon seinen Sokrates zugleich fiir eine Er-
neuerung und fiir die Uberwindung der Rhetorik plidieren lasse. Das «Erneu-
ern» schlie3t die Anerkenntnis ein, dal3 die 6ffentliche Rede in ihrem Adressa-
tenbezug, als «Seelenfithrungy, immer nur tiuschend und manipulierend sein
kann; doch auch so ist eine effiziente Rhetorik, wie sich zeigt (Phdr. 260 a—
262 c; 273), auf die Dialektik angewiesen. Indes, so K., will Sokrates in Wahr-
heit darauf hinaus, dal3 die Rhetorik gleichsam umgepolt und selbst zur Dia-
lektik werden musse. Wenn das zutrifft, hat Platon jedenfalls wenig getan, um
den Leser fir den sokratischen Standpunkt zu gewinnen. Denn wie K. ein-
riumt (120f.), wire, wenn iberhaupt etwas in Sokrates’ Beweisfiihrung, einzig
die Schriftkritik geeignet, die Vertreter der traditionellen Rhetorik zu einer ra-
dikalen Umkehr zu bewegen, aber diese Kritik betrifft ja nur die rhetorischen
Handbiticher und, eingeschrinkt, die schriftliche Publikation tatsichlich gehal-
tener oder fiktiver miindlicher Reden. Auch ein Redner, der die Argumenta-
tion des Sokrates akzeptierte, hitte mithin noch keine Veranlassung, mit der
Schriftlichkeit zugleich die Absicht aufzugeben, in der miindlichen Praxis sei-
ne Zuhérer zu manipulieren. Ein Versuch, die etablierte Redekunst durch et-
was vollig Neues zu ersetzen, miilite doch wohl anders aussehen. Fragwiirdig
und eigentlich unmdéglich erscheint mir auch die Konsequenz, auf die K.s Ver-
stindnis am Ende hinausliefe — dal} der platonische Sokrates die Bindung der
Philosophie ans persdnliche Gesprich zur Disposition stellte und ein Auftre-
ten des Dialektikers als Volksredner fir denkbar hielte.

Wilfried Kiithns Studie ist ein schwieriges Buch, sowohl aufgrund ihrer
konzeptionellen Sperrigkeit als auch weil sie in strenger Konzentration auf die
Sache dem Leser kaum eine Atempause gonnt. Ich glaube den Phaidros in man-
chen Punkten anders verstehen zu sollen, als Kihn vorschligt, doch scheint



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 205

mir das aufgewogen zu werden durch den Erkenntnisgewinn, den seine Inter-
pretation fiir den, der sich auf sie einlassen will, bereithilt. Sie erfallt in ihrer
Weise, was der Verfasser als die Hauptfunktion der platonischen Dialoge an-
sieht: «celle de lancer au lecteur le défi d’examiner les arguments» (100).

KURT SIER

Rudolf Rehn: Sprache und Dialektik in der Aristotelischen Philosophie. Amster-
dam, Philadelphia: B.R. Griiner 2000. .357 S. (Bochumer Studien zur Philoso-
phie, Bd. 31). ISBN: 90-6032-358-0.

Rudolf Rehn, der — wie aus dem Literaturverzeichnis des hier rezensierten Bu-
ches hervorgeht —, schon in den 80er-Jahren mit Beitrigen zur Sprachphiloso-
phie in Antike und Mittelalter an die Offentlichkeit getreten ist, umschreibt
die Zielsetzung seiner Studie wie folgt: Es ist dies «die Frage nach dem spra-
chlichen Zeichen, nach seiner Natur, Funktion und Bedeutung fir die Er-
kenntnis» (S. 1) innerhalb des aristotelischen Philosophierens. Behandelt wird
diese Frage allerdings erst im zweiten Teil des Buches. Der erste Teil ist, wie
im Buchtitel angedeutet, der Darstellung der Dialektik gewidmet, wobei nicht
nur die aristotelische, sondern insbesondere auch die platonische Position zur
Sprache kommt.

Im platonischen Dialektikbegriff konnen drei Momente unterschieden wer-
den. Dialektik ist erstens ein Dialog, genauer ausgedriickt, ein der gemeinsa-
men Wahrheitssuche dienendes Wechselspiel von Fragen und Antworten, bei
welchem der Fragende und der Antwortende sich ungleich verhalten. Der
Antwortende ist in der Regel Gberzeugt, etwas zu wissen, obwohl er in Wahr-
heit nichts weil}; der Fragende «weill zwar auch nichts, glaubt aber auch nicht,
etwas zu wissen» (S. 31). Ziel der Unterredung ist die «Katharsis», d.h. die Wi-
derlegung einer falschen Ansicht.

Dialektik ist zweitens eine Methode der Wissensbildung. Folgende drei
Aspekte verdienen dabei hervorgehoben zu werden: a) Die Wissensvermitt-
lung erfolgt nicht via Ubertragung, sondern via Evozierung im Dialog. b) Das
erworbene Wissen ist an «Logoi» , d.h. an geistig erfahrbare Begriffe gebun-
den. ¢) Das Ergebnis der namentlich in den Spitdialogen zur Anwendung
kommenden «Diairesis» (Begriffs-Teilung) wird von der Zustimmung des Ge-
sprichspartners abhingig gemacht. Dies im Gegensatz zum syllogistischen Ver-
fahren, wo sich der Schluf3satz aus den Primissen ergibt.

Das dritte Moment der platonischen Dialektik ist ethischer Natur. Einer-
seits bezweckt die Dialektik, wie schon angedeutet, die Befreiung von irrigen
oder unkritisch angenommenen ﬁberzeugungen; andererseits erstrebt sie eine
geistige Umorientierung und Angewo6hnung an die Erkenntnis dessen, «was im
Himmel ist» (Politeia Z 516a8).

Die aristotelische Dialektik erweist sich als eine Disputationstechnik auf
syllogistischer oder induktiver Grundlage. Im Vordergrund steht nicht eine
gemeinsame Wahrheitssuche, sondern das «Sich-Durchsetzen-Kénnen» bzw.
das «Nicht-Unterliegen-Mussen» im Streitgespriach. Diesem Zweck dienen ein-



206 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

mal die in der Topik niedergelegten Regeln der Gespriachstechnik, dann aber
auch die sog. Orter («Topoi»), unter denen allgemeine Gesichtspunkte, nim-
lich die logischen Begriffe von Gattung, Definition, Proprium und Akzidenz
(letzteres von Rehn nicht speziell erwihnt) zu verstehen sind.

Zusammengefalit beurteilt Rehn die platonische und aristotelische Dia-
lektik wie folgt: a) Fir Platon steht die Dialektik im Zentrum der Philosophie
und fillt in gewissem Sinne mit ihr zusammen; fiir Aristoteles dagegen ist sie
eine eigenstindige Disziplin. b) Fur Platon steht die Dialektik im Dienste ei-
ner (héheren) Lebensform; fir Aristoteles soll sie den Sieg im Disput ermég-
lichen. c) Bei Platon geht es in der Dialektik um eine Uberfithrung der Mei-
nungen in ein Wissen; bei Aristoteles verliBt die Dialektik das Feld der Mei-
nungen nicht; sie zeigt nur, wie diese aufrechterhalten oder widerlegt werden
kénnen.

Der zweite Teil von Rehns Studie ist mit «Sprache und Philosophie» iber-
schrieben. Unter den darin behandelten Themen scheinen uns die folgenden
von besonderem Interesse zu sein.

Bezuglich des Verbdltnisses der Eingelwirter zu den Dingen ist Rehn der Auf-
fassung, dall in der, wie er sich ausdriickt, «vorklassischen» Periode der grie-
chischen Philosophie eine «einstrahlige Semantik» dominierte, d.h. eine Se-
mantik, die einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen dem sprachlichen
Ausdruck und dem damit bezeichneten Ding postulierte. Ein Indiz dieser «ein-
strahligen Semantik» konnte man in der Tatsache erblicken, dafl selbst bei
dem allmihlich aufkommenden Bewufitsein Uber die Distanz zwischen dem
sprachlichen Zeichen und den damit gemeinten Dingen die Tendenz bestand,
aus der Etymologie, dem grammatikalischen Geschlecht u.a.m. Schlisse auf
die Natur der Dinge zu ziehen.

Bei Aristoteles ist die diesbeziigliche Situation eine andere. Dies nicht nur
deshalb, weil er die Sprachlaute als bloBe, auf Konvention beruhende Symbole
betrachtete, sondern auch deshalb, weil er dem einstrahligen Wort-Sache-
Schema ein zweistrahliges gegeniiberstellte. Sprachliche Zeichen bezichen sich
unmittelbar nicht auf Dinge, sondern auf Denkinhalte («pathémata tés psy-
chés»), und diese Denkinhalte sind ihrerseits Abbilder oder Nachahmungen
(<homoiémeta») der Dinge.

Was nun das Verhdlinis der Sdtge gu den Dingen betrifft, so wurden in der
«vorklassischen» Periode die Sitze als eine bloBe Anhiufung von Einzelwdr-
tern betrachtet. Der Unterschied zwischen Wort und Satz war rein quantitati-
ver Natur. Erst Platon war der Meinung, dall der Satz mehr als nur eine Be-
nennungsfunktion austiibe und durch die Verknipfung von Name und Verb
eine Rede («Logos») beinhalte, worin — wie Rehn vermutet — der Wahrheitsge-
halt der Aussage zum Ausdruck kommen sollte. Dazu gesellte sich bei Platon
noch ein weiteres bedeutendes Moment: Wérter besallen fir ihn keinen ei-
gentlichen Erkenntniswert; sie waren so etwas wie beliebig austauschbare Spiel-
marken. Wissen kam erst mit den Sidtzen zustande, was letztlich in der von
Platon vertretenen Einheit von «Logos» und Denken begrindet war (Denken
als inneres Reden).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 207

Die aristotelische Position deckt sich weder mit der «vorklassischen» noch
mit der platonischen Auffassung. Gegentiber der erstgenannten betont sie die
den Sitzen eigentiimliche Funktion, die darin besteht, Wahrheit oder Falsch-
heit zum Ausdruck zu bringen. Im Gegensatz zu Platon lehnt sie zudem jegli-
che Vermengung von Denken und Sprache ab. Sitze haben wie die Worter ei-
nen semantischen Charakter und sind Teil der aus Zeichen und Symbolen be-
stehenden Welt des Sprachlichen. Denken und Sprache haben sich bei Aris-
toteles weitgehend verselbstindigt.

Das Problem der Pradikation, das mit dem Kategorienschema untrennbar
verbunden ist, wird teils in der Topik, teils in der Kategorienschrift behandelt.
In Topik I 9, wo «gleichsam die Urfassung der Aristotelischen Kategorienleh-
re» (S. 164) zu finden ist, dient das Kategorienschema zunichst der «semanti-
schen Kldrung». Durch Rickfiihrung auf eine der zehn Kategorien soll ange-
geben werden, was ein sprachlicher Ausdruck im Kern bedeutet. «Wer z.B.
Mensch sagt. bezeichnet danach im Kern eine Substanz, ... » (5. 165). Bemer-
kenswert ist dabei der Umstand, daB3 hier neben dem Semantischen auch das
Ontologische zum Zuge kommt, da die Gliederung nach Kategorien etwas,
das «vorliegt», voraussetzt. In der Kategorienschrift erhilt die Kategorienlehre
eine dreifache Prizisierung. Das Kategorienschema dient erstens als Modell
fur die Satzstruktur. Wie in diesem Schema zwischen einer als Substrat dienen-
den Kategorie und anderen diesem Substrat anhaftenden Kategorien unter-
schieden wird, so besteht auch der Satz aus einem Subjekt und den ithm zuge-
horigen Priadikaten. Zweitens wird in der Kategorienschrift die Sonderstellung
der Substanz-Kategorie ausdriicklich hervorgehoben. Dies gilt insbesondere
fur die sog. «erste Substanz», die wegen ihrer Individualitit nur Subjekt und
nicht Pridikat sein kann. Drittens befal3t sich die Kategorienschrift mit den
moglichen Verhiltnissen zwischen Subjekt und Pridikat, wobei das in der To-
pik angedeutete Nebeneinander von semantischer und ontologischer Ebene
erneut sichtbar wird. Es werden, wie Rehn sich ausdriickt, pridikationstheo-
retische Elemente (von einem Subjekt ausgesagt) mit Elementen der Katego-
rienanalyse (in einem Subjekt sein) — worunter der ontologische Aspekt zu
verstehen ist — so miteinander kombiniert, «dalB3 sie Teile eines einheitlichen
Schemas bilden» (S. 173).

Der Anteil des spezifisch Sprachlichen an der Philosophie des Aristoteles zeigt
sich namentlich auf den folgenden Gebieten:

1. Bei der Inangriffnahme neuer thematischer Untersuchungen greift Aris-
toteles hidufig auf umgangssprachliche Ausdriicke oder Unterscheidungen zu-
riuck. Das diesbeziiglich eklatanteste, von Rehn leider nicht zitierte Beispiel
sind die verschiedenen Ansichten tiiber den Weisen («sophos») in Mez A 2., aus
denen die Definition der Weisheit entwickelt wird.

2. Der Anteil des spezifisch Sprachlichen dufert sich ferner in dem, was
Rehn als «semantische Definierungy zentraler Begriffe bezeichnet. Semantisch
bedeutet hier, da3 die Art und Weise, wie ein Begriff ausgesagt wird, an die
Stelle einer Realdefinition tritt. So wird in der Kategorienschrift die erste Sub-
stanz als das, was nicht von einem Zugrundeliegenden, sondern (als das), wo-
von das andere ausgesagt wird, definiert, und der Gattungsbegriff als etwas,



208 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

das von dem, das der Art nach voneinander differiert, «als ein und dasselbe
ausgesagt wird ... » (S. 187).

3. Ein Indiz fir die bewulte Integration sprachlicher Gegebenheiten in
der aristotelischen Philosophie ist drittens die Tatsache, da3 die dort mit
Platon und seinen Anhingern gefiihrte Auseinandersetzung hiufig auf einer
Sprachkritik beruht.

Dies ist namentlich dann der Fall, wo wie z.B. bei der Seinsauffassung der
Eleaten ein in aristotelischer Sicht mehrdeutiger Ausdruck als eindeutig be-
hauptet wird.

4. Die kritische Differenzierung sprachlicher Ausdriicke hat auch einen
positiven Aspekt; sie fihrt zur Freilegung der strukturellen Beschaffenheit der
Dinge. Mit der Erklirung des Wortsinnes wird gleichzeitig das erklirt, worauf
sich das Wort bezieht.

5. Schlielich wire noch zu erwihnen, dal3 sprachliches Verhalten einen
(indirekten) Beweis des Satzes vom Widerspruch ermdglicht. Von einem Geg-
ner des Widerspruchsatzes Satzes wird erwartet, dafl er etwas Bestimmtes aus-
sagt, d.h. als etwas, das nicht gleichzeitig so und nicht so sein kann. Tut er
dies, dann beweist er allein schon durch sein Sprechverhalten, dal3 eine Leug-
nung des Widerspruchsatzes ein Ding der Unméglichkeit ist.

In seinem SchluBBwort betont Rehn nochmals den seiner Ansicht nach
grundlegenden Unterschied zwischen dem aristotelischen und dem platoni-
schen Sprachkonzept. Bei Aristoteles ist die Identitit von Sprache und Den-
ken gebrochen. Sprache ist nichts anderes als eine auf Symbolen beruhende
Reprisentation seelischer Inhalte.

Rudolf Rehn darf fiir sich das Verdienst in Anspruch nehmen, das in er-
ster Linie, wenn auch nicht ausschlieBllich, in der angelsichsischen Aristoteles-
Interpretation diskutierte Problem der Beziehungen zwischen Sprache und
Philosophie einem deutschsprachigen Publikum niher gebracht zu haben.
Schitzenswert ist insbesondere auch sein unablissiges Bestreben, die gewon-
nenen Ergebnisse mit der zeitgendssischen Forschung zu konfrontieren. Der
diesem Bestreben vornehmlich gewidmete Anmerkungsteil, der allein schon
durch seinen Umfang beeindruckt, stellt eine wahre Fundgrube von wertvol-
len Erginzungen und Anregungen dar. Der breite und im Vergleich zur Ge-
samtseitenzahl zweifellos Uberdimensionierte Raum, welcher der Darstellung
der platonischen Positionen reserviert ist, hat aber zur Folge, dal3 sich die Stu-
die weitgehend mit den Divergenzen zwischen Platon und Aristoteles befal3t
und dafiir andere nicht weniger lesenswerte Aspekte vernachlissigt. Zu den
letztgenannten gehort u.a. die Reserviertheit, die bei Aristoteles gegeniiber der
oben erwihnten «semantischen Definierung» zentraler Begriffe anzutreffen
ist. So wird beispielsweise in Met Z 3 die semantische Definition der ersten
Substanz zwar Ubernommen und niher untersucht, im Nachhinein aber als
ungeniigend taxiert, und von den in der Topik aufgezihlten «Orterny, die, wie
oben am Beispiel des Gattungsbegriffes gezeigt wurde, ebenfalls semantisch
definiert werden, heil3t es, dal} die aus ihnen gebildeten Sitze (nur) als wahr-
scheinlich gelten.

HANS AMBUHL



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 209

Das Corpus Hermeticum Dentsch. Ubersetzung, Darstellung und Kommentierung in
drei Teilen. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften bearb.
und hrsg. von Carsten Colpe und Jens Holzhausen. Tei/ 7: Die griechischen
Traktate und der lateinische «Asclepiusy, tibers. und eingl. von Jens Holzhau-
sen, Stuttgart-Bad Canstatt: Friedrich Frommann-Giinther Holzboog 1997.
XI1I+316 S. (Clavis pansophiae, Band 7,1). ISBN: 3-7728-1530-8. — Tez/ 2: Ex-
zerpte, Nag-Hammadi-Texte, Testimonien, Gbers. und eingl. von Jens Holz-
hausen, Stuttgart-Bad Canstatt: Friedrich Frommann-Gunther Holzboog. 1997.
S. 319—-665. (Clavis pansophiae, Band 7,2). ISBN: 3-7728-1531-6.

Die beiden an dieser Stelle kurz vorzustellenden Bidnde erscheinen in der von
Charles Lohr und Wilhelm Schmidt-Biggemann geleiteten Reihe «Clavis pan-
sophiae» (als Band 7,1 und 7,2). Bereits der Untertitel dieser Reihe gibt einen
Hinweis auf ihre Ausrichtung, ist doch die Rede von einer Bibliothek der Uni-
versalwissenschaften in Renaissance und Barock. Im programmatischen Be-
gleittext wird dieses Vorhaben noch klarer umschrieben. Bei gewissen Den-
kern der Barockzeit, namentlich bei Leibniz, Kircher und Comenius, bei Al-
stedt und Fludd herrscht nach den Aussagen der beiden Reihenleiter ein Ver-
stindnis der Wissenschaft vor, das die gesamte Realitit aus einem Prinzip ab-
leiten will und nach dem die Wirklichkeit Ausdruck und Bild Gottes sei. Of-
tensichtlich sollen in dieser Reihe nicht nur Texte der genannten Denker pu-
bliziert werden, sondern auch (Quellen dieser philosophisch-theologischen
Richtung der Frihneuzeit. In diesem Sinne verstehe ich mindestens die Publi-
kation einer deutschen Ubersetzung des sog. Corpus Hermeticum. Bei dem unter
diesem Namen in der gelehrten Welt bekannten Ensemble von Texten handelt
es sich bekanntlich um Schriften, die zwischen dem 1. Jh. v.C. und dem 4. Jh.
n.C. im hellenistischen Agypten entstanden sind und (vornehmlich) in griechi-
scher Sprache iiberliefert sind (oder in lateinischer Ubersetzung und kopti-
schen Fragmenten) und in denen Hermes Trismegistos als Lehrer auftritt, der
seinen beiden Séhnen Tat und Asklepius (und manchmal auch dem igypti-
schen Kénig Ammon) cine erlésende Weisheit, die starke philosophische Ak-
zente besitzt, vermittelt. Die Nachwirkung dieses Corpus im Mittelalter, in der
Renaissance und in der Frihen Neuzeit ist breit und tiefgehend (im Mittelalter
kamen neue Texte dazu, so dal} von einer eigenen hermetischen Tradition die
Rede sein kann, deren Texte neuerdings unter der Leitung von P. Lucentini im
«Corpus Christianorumy» unter dem Titel Hermes Latinus publiziert werden).
Der Grundbestand dieser Sammlung wurde 1945-1954 von A.D. Nock und
A.-]. Festugiére in vier Binden (mitsamt einer franzésischen Ubersetzung) ver-
6ffentlicht. Diese Texte (Corpus Hermeticum 1-XVIII und der lateinische Asele-
pins) werden im ersten Band der vorliegenden Ausgabe prisentiert. Der zweite
Band enthilt zuerst die 29 bei Stobaios (um 500) in seiner Anthologie erhal-
tenen Exzerpte (319-483); danach folgen (485-504) neuerdings in Wien und
Oxford entdeckte Auszlge aus hermetischen Werken, bevor die in Nag-Ham-
madi (1945-1946) entdeckten Passagen iibersetzt werden (505-562). Die Text-
sammlung wird beschlossen (563-600) durch Testimonien zur hermetischen
Lehre bei christlichen (u.a. Tertullian, Laktanz, Augustin, Kyrill) oder heidni-
schen (z.B. Jamblich) Schriftstellern (Die Ubersetzung dieser Testimonien



210 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

stammt von A. Low). Ein kurzes Fragment aus Laktanz, das S. 572 vorgelegt
witd, ist zugleich ein interessanter Zeuge der christlichen Rezeption sowie ei-
ne gute Zusammenfassung eines zentralen Aspekte der hermetischen Lehre:

«Dieser (sc. Trismegistos) hat Blicher geschrieben, und zwar viele, die
sich auf die Erkenntnis der géttlichen Dinge beziehen, in denen er von der
Erhabenheit des héchsten und einzigen Gottes spricht und ihn mit demselben
Namen wie wir bezeichnet: Herr und Vater. Und damit nicht einer nach sei-
nem Namen frage, hat er gesagt, er sei <namenlos, weil er keines Eigennamens
bedurfe, selbstverstindlich wegen eben dieser Einzigkeit. Dies sind seine eige-
nen Worte: «Gott ist einer, der Eine aber bedarf keines Namens. Denn der
Seiende ist namenlos).»

Der zweite Band wird durch ein ausfihrliches Literaturverzeichnis (643—
665) und ein, wie ich glaube, aullerordentlich nutzliches und detailliertes Regi-
ster (601-641, das von Tobias Perlick erstellt wurde) abgeschlossen. Dieses Re-
gister, das sich nur auf die hermetischen Schriften bezieht, ist inhaltlich klar
gegliedert und erméglicht eine rasche Suche. Der Begriff «Gott» beispielsweise
umfafit 115 Unterbegriffe von «Abbild Gottes» bis zu «zweiter Gott»; beim
Begriff Ordnung dagegen werden 14 Lemmata erwihnt von «Ordnung des
Alls» bis zu «Ordnung und Zeit»,

Diese erste deutsche Ubersetzung der Hermetika, die durch niitzliche
Einleitungen sowie sehr zahlreiche erklirende FuBBnoten erginzt wird, schlie3t
eine wichtige Liicke, die einem breiteren Publikum ein Textkorpus zuginglich
macht, das mehrere wissenschaftliche Disziplinen interessiert, ich denke hier
in erster Linie an die Theologie und die Religionswissenschaft, die Philoso-
phie- und ganz allgemein die Kulturgeschichte, zumal die Beziehungen des
Hermetismus zur judisch-christlichen Tradition, zur Gnosis und zum Mittel-
und Neuplatonismus keineswegs endgiiltig geklart sind. Mit Spannung erwarte
ich den angekiindigten dritten Band, der von Carsten Colpe besorgt wird und
der eine Gesamteinleitung sowie einen religionsgeschichtlichen Kommentar
zu den einzelnen Schriften liefern wird.

In inhaltlicher Hinsicht méchte ich nur drei fundamentale Punkte hervor-
heben. Die Lehren des Hermes werden weniger als ein strukturiertes Lehrsy-
stem als vielmehr wie ein Weg mit mehreren Stufen dargestellt, die der Schiiler
oder der Adept zu durchschreiten hat, bis hin zur Vergdttlichung: «Wenn du
es (das Abbild Gottes) genau anschaust und mit den Augen des Herzens be-
greifst, glaube mir, mein Sohn, dann wirst du den Weg nach oben finden»
(Band I, 53). In mehreren Texten wird die Schipfung iiberans positiv als Bild
Gottes gedeutet, in dem der Adept den Schépfer erkennen kann:

«Wenn es dir moglich wire, als Vogel in die Luft aufzusteigen und, in den
Raum zwischen Himmel und Erde erhoben, die feste Masse der Erde zu se-
hen, die weiten Fluten des Meeres, die Strome der Flusse, die Unendlichkeit
der Luft, die durchdringende Kraft des Feuers, den Lauf der Sterne, die Ge-
schwindigkeit des Himmelsgewdlbes und seine Drehung um immer dieselbe
Achse. Was fur eine glickselige Schau, mein Sohn, in einem einzigen Moment
all das zu sehen, den Unbewegten bewegt und den Unsichtbaren sichtbar
durch das, was er erschafft. Dies ist die Ordnung des Kosmos, und dies ist der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 211

Kosmos der Ordnung» (CH V, 5, Band I, 59; vgl. auch CH XII, 21, Band I,
157).

Durch diese positive Einschitzung der Schopfung unterscheidet sich der
Hermetismus ganz deutlich von der Gnosis (vgl. dazu beispielhalber: «Wenn
du ihn selber sehen willst, betrachte die Sonne, betrachte den Lauf des Mon-
des, betrachte die Ordnung der Sterne» [1,58]; oder die Einschitzung von Bei-
schlaf und Zeugung, Band I, 35-36, 281-282). Nicht weniger faszinierend sind
schlieflich die Akzente negativer Theologie, etwa im Stobaios-Exzerpt 1 (Band
I1, 323: «Gott geistig zu erfassen ist schwer, thn aber mit Worten zu beschrei-
ben ist unméglich») oder im schon erwahnten Traktat CH V, wo von Gott ge-
sagt wird, er sei alles Seiende und Nicht-Seiende, er habe alle Namen und kei-
nen Namen (Band I, 61-62). Ein zusidtzlicher Punkt verdient Erwihnung: In
einigen Texten wird die Mannweiblichkeit Gottes hervorgehoben (I, 13, 55,
280).

Das lateinische Mittelalter kannte von den hier Ubersetzten Schriften nur
den Asclepins (iber den ubrigens Augustinus in De civitate Dei VIII, 23-27,
ausfuhrlich berichtet). Ich hebe blof3 die Ausfithrungen zu Mensch und Welt
als Abbild Gottes (§ 10, 266f.), zu Lohn und Strafe nach dem Tod (§ 11-12,
27-28) und zur Unnennbarkeit Gottes (§ 20, 280) hervor, die belegen, dal3
mittelalterliche Leser an diesem Text durchaus Gefallen finden konnten.

Die hier erstmals vollstindig tiibersetzten Texte waren in der Europdischen
Geistesgeschichte sehr wirkmichtig (man bedenke beispielsweise, dafl Marsi-
lius Ficinus 1463 den ihm zuginglichen Teil des Corpus tibersetzt hat), und es
steht auller Zweifel, da3 die vorliegende Textsammlung aufgrund der sorgfil-
tigen Ubersetzung und der ausfithrlichen Kommentierung vielen Forschern
und moglicherweise auch einigen Liebhabern arkanischer Lehren gute Dienste
leisten wird. Jedenfalls erinnert sie auf niitzliche Weise an eine der Quellen
der frihneuzeitlichen Pansophie, zu deren Ehre Lohr und Schmidt-Bigge-
mann ihre Reihe gegriindet haben. Der Leser dieser und jener Texte wundert
sich oft iiber die ganz spezifische Fremdheit dieser Tradition, die auf ihre ei-
gene Weise das Geheimnis und das Ritsel unseres Daseins zu ergiinden ver-
sucht. Und die deshalb wahrscheinlich im Laufe der Jahrhunderte, bis in unse-
re Tage, nicht wenige fasziniert hat. Die Wissenschaftlichkeit der beiden Bin-
de ist indes ein gutes Heilmittel gegen allzu leichtfertigen Esoterismus.

RUEDI IMBACH

Karl Ubl: Engelbert von Admont. Ein Gelehrier im Spannungsfeld von Aristotelismus
und christlicher Uberlieferung. Wien-Minchen: R. Oldenburg 2000, 260 S. (Mit-
teilungen des Institus fiir Osterreichische Geschichtsforschung, Erginzungs-
band 37). ISBN: 3-7029-0449-2 (Wien); 3—486—64843—-8 (Munchen).

Als ich vor geraumer Zeit den vorziiglichen Artikel «Engelbert v. Admont»
von Marlies Hamm im Verfasserlexikon las, wurde mir bewul3t, wie sehr der Abt
des Klosters Admont in der Steiermark der Aufmerksamkeit der intellectual
history wirdig ist, obwohl (oder gerade weil?) es sich zweifelsohne um einen
Auflenseiter handelt. Engelbert, der zehn Jahre in Padua studierte, hat wih-



212 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

rend seiner Zeit als Abt (zuerst des Stiftes St. Peter in Salzburg und dann in
Admont seit 1297) bis zu seinem Tode im Jahre 1331 nicht weniger als 39 si-
cher authentische Schriften in den Bereichen der Philosophie, der politischen
Theorie, der Theologie und der Musiktheorie verfal3t. Es war an der Zeit, dal3
jemand den Versuch einer Gesamtwiirdigung dieses besonderen Gelehrten
wagte. Dal} ein derart anspruchsvolles und aufwendiges Unternehmen in einer
Dissertation gelingen kann, hitte ich bezweifelt, wenn mich die Studie von
Ubl nicht eines Besseren belehrt hitte. Die glinzende Arbeit Ubls untersucht
in vier Hauptteilen Schrifttum und Denken des Abtes, indem Philosophie (25
—-57), politische Theorie (58-173) und Theologie (174-220) unterschieden
werden. Ein erster Abschnitt fait die Biographie zusammen und klirt Fragen
der Chronologie. Das besondere Verdienst der vorliegenden Untersuchung
liegt indes nicht nur in der sorgfiltigen Rekonstruktion der Gedankenwelt des
gelehrten Monchs, sondern im Bemiihen um eine konsequente Kontextualisie-
rung dieses Schrifttums: «Dieses Werk in den Kontext der philosophischen
und theologischen Diskussion um 1300 einzubetten und auf diese Weise den
Dialog Engelberts mit seinen Zeitgenossen zu rekonstruieren, ist das Ziel der
folgenden Untersuchung» (9).

Aus dem Feld der Philosophie beriicksichtigt der Verf. vor allem das Spe-
culum virtutis sowie den Traktat De summo bono, und er betont nachhaltig, En-
gelbert habe eine Auffassung der Autonomie der Ethik vertreten, die sich so-
wohl vom Ideal der radikalen Aristoteliker und ihrem Erkenntnisoptimismus
als auch von der theologischen Umdeutung der aristotelischen Ethik durch
Thomas von Aquino unterscheidet. Er konzipiert nimlich eine innerweltliche
Glickseligkeit, die primir auf das biirgerliche Leben bezogen ist (vgl. 47, 49).
Eine dhnliche Tendenz ist auch im Traktat Utrum sapienti competat ducere nxorem
zu beobachten, wo der Abt die Institution der Ehe durchaus gegen einen phi-
losophischen oder theologischen Asketismus verteidigt (40). Die weitaus grof3-
te Aufmerksamkeit widmet der Verf. allerdings dem politischen Schrifttum En-
gelberts, dessen Firstenspiegel vor dem Hintergrund der langen Tradition zu-
erst ausfihrlich interpretiert werden. De regimine principum entwirft zwar ein ei-
genes Flrsten- und Kénigsethos (vgl. 80), das aber auf die Kardinaltugenden
im Sinne politischer Tugenden fokussiert ist (vgl. 71), die nicht so sehr «Wege
zur Gluckseligkeit darstellen, als Pflichten, die jeden betreffen, der im Gemein-
wesen an Herrschaft teilhat» (75, vgl. auch 81). Der Beitrag zur Aufwertung
eines besonderen, abgetrennten Bereichs der Politik ist bei diesem Ansatz
ebenso bedeutsam wie die Unterscheidung von Verwaltungstugenden und ko6-
niglichen Tugenden (vgl. 79). Im Speculum virtutis stehen im Gegensatz zur
Perspektive des ersten Furstenspiegels die ethischen Tugenden im Vorder-
grund. Hier geht es also nicht um den rex inguantum rex, sondern um den rex
inquantum homo. Ubl bezeichnet dieses Unternehmen einer Rekonstruktion der
aristotelischen Ethik als eine Laienethik. Dies bedeutet namentlich, dal3 die
Schrift als ein Héhepunkt der praeterspirituellen Literatur zu deuten ist (84,
85), wie der Verf. in Anlehnung an die Terminologie von Peter von Moos sich
ausdrickt. Mit diesem Ausdruck ist jene Art von Literatur gemeint, die bei de-
zidierter Hinwendung zur antiken Tradition vom christlichen Gedankengut



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 213

absieht. Der Vergleich mit Dantes Convivio in diesem Zusammenhang ist m.E.
aufschluBreich (88-90). Wie Dante hat Engelbert zu einer «Naturalisierung
der Ethik» und einer «Aufwertung der Praxis» beigetragen. In der wichtigen
Frage nach der besten Verfassung entscheidet sich Engelbert zwar fir die Mo-
narchie als einer notwendigen Einrichtung, aber dieser Primat wird durch Ef-
fizienzerwigungen begriindet (117). Ubl kritisiert in diesem Kontext nicht nur
W. Ullmanns These, nach der allein die Rezeption der aristotelischen Politik
das aszendente Verstindnis der Herrschaft ermdglicht haben soll, sondern er
pladiert fir eine differenziertere Wahrnehmung der Rezeption des aristoteli-
schen Werkes (94-95), aus dem sowohl monarchistische wie auch aristokra-
tische Argumente gewonnen werden konnten, das aber ebenfalls zugunsten ei-
ner gemischten Verfassung zitiert werden konnte. Aber auch W. Blythes Deu-
tung der Verfassungslehre des Abtes ist nicht haltbar (113-115), da Engelbert
nicht die Gundlage fiir die moderne Demokratie gelegt hat, wie Blythe meint,
sondern bestenfalls als ein Vorlidufer der konstitutionellen Monarchie betrach-
tet werden kann (117).

Um nachzuweisen, daB3 Engelbert einen echten Beitrag zur Wiederentdek-
kung republikanischer Werte geleistet hat, prizisiert der Verf. nicht nur die Be-
griffe Republikanismus und politischer Aristotelismus, sondern bespricht auch
die Wiederentdeckung des Republikanismus in Italien, deren wichtigste Pro-
motoren Brunetto Latini und Ptolemeus von Lucca waren (123-127). Unter
Republikanismus versteht Ubl eine politische Haltung und Doktrin, in deren
Zentrum die birgerlichen Tugenden stehen, die aber nicht Selbstzweck sind,
sondern auf das Gemeinwohl hingeordnet sind (118). Im Gegensatz zu Quen-
tin Skinner, der die Entstehung des Republikanismus vollstindig von der Re-
zeption der aristotelischen Schriften abkoppeln wollte, argumentiert der Verf.
fiir eine weniger radikale These, die das Phinomen des Republikanismus kon-
textuell zu verstehen versucht und deswegen den aristotelischen Werken durch-
aus eine Funktion zugestehen kann (121). Engelbert hat durchaus gewisse die-
ser republikanischen Werte aufgegriffen und diskutiert, namentlich wenn er das
titige Leben aufwertet, das antike Rom neu bewertet und die kommunalen
Verfassungen erortert: «Der EinfluB3 des radikalen Aristotelismus erméglichte
eine (bedingte) Abkehr von monastisch-klerikalen Normen, sein Studienauf-
enthalt in Padua weckte bei ihm ein genuines Interesse an kommunalen Insti-
tutionen, und der Einflul Ciceros bewirkte eine Aufwertung de vita activa,
eine Verstindnis der Tugenden als dem Gemeinwesen geschuldeter Pflichten
und eine Wertschitzung republikanischer Ideal wie biirgerlicher Eintracht und
sozialer Kohirenz» (139).

Eine ziemlich ausfihrliche Darstellung des Konflikts zwischen Heinrich
VII. und Robert von Neapel und der damit im Zusammenhang stehenden
Rechtsgutachten (143-149) sowie ein Exposé uber die Rechtstheorie Dantes
(150-155) bilden eine optimale Voraussetzung fiir die ausfithrliche Interpreta-
tion der wahrscheinlich bekanntesten Schrift Engelberts De ortu et fine Romani
Imperii (140-169), die kurz vor 1313 entstanden ist. Diese Datierung ist von
Belang, da das Werk also noch zu Lebzeiten Heinrichs VII. entstanden ist, im
Gegensatz zu Dantes Monarchia, die Ubl m.E. zu Recht spit datiert. Obschon



214 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Dante und Engelbert die Uberzeugung teilen, dal eine Universalmonarchie
philosophisch gerechfertigt werden kann und das Rémische Reich nicht auf
Gewalt gegrindet war, sind sehr interessante Unterschiede der beiden Theo-
rien zu verzeichnen. Der Verf. weist auf drei Punkte hin: Wihrend es fir Dan-
te nur eine Monarchie gab und gibt, nimlich die rémische, optiert Engelbert
fir die Doktrin der vier Weltreiche. Er begreift des weiteren die Universalmo-
narchie als christliche Institution. Am bedeutsamsten ist allerdings der dritte
Unterschied. Im Gegensatz zu Dante finden wir bei ihm «konsensuale Ele-
mente» der Herrschaftslegitimation, ja es kann von einem Gesellschaftsvertrag
die Rede sein, sofern angenommen wird, dafl nicht nur die Herrschaft, son-
dern auch die staatliche Organisation selbst vertraglich konstituiert wird (165).
Wihrend grundlegende Unterschiede zu Dantes Lehre bestehen, unterstreicht
Ubl mehrfach die Nidhe zu Ockhams politischer Theorie (vgl. vor allem 163—
163, 166). SchlieBlich ist noch festzuhalten, dall Engelbert die Frage nach dem
Verhiltnis von weltlicher und geistlicher Macht, die bei Dante im Vordet-
grund steht, vermeidet. In diesem Punkt wie auch hinsichtlich der Ambivalenz
eines romisch-rechtlichen und eines christlich-papstlichen Universalmus (vgl.
161) ist eine Nihe zwischen Engelberts Ansatz und den Auffassungen Hein-
richs VII. festzustellen. In dem der Theologie gewidmeten Teil der Disserta-
tion untersucht der Verf. die Themen der Wissenschaftlichkeit der Theologie,
der Eucharistie und der Christologie (174-220). In einem knappen Schlullwort
versucht der Verf. noch einmal die Sonderstellung Engelberts an der Grenze
«zweier inkommensurabler Morallehren» (223) zu beschreiben. Die Synthese
zwischen republikanischem und christlichem Ethos ist letztlich nicht gelun-
gen: Der Eindruck ist nicht ganz von der Hand zu weisen, «dafl der Wider-
streit von Republikanismus und christlichem Ethos letztlich auch einer intel-
lektuellen Kapitulation Engelberts vor einer zentralen Frage der mittelalterli-
chen Geistesgeschichte gleichkommt» (224).

Die wissenschaftliche Bedeutung der Studie von Karl Ubl ist nach meiner
Einschitzung zweifach:

1. Es gelingt dem Verf. eine iiberaus klare und bestens dokumentierte
Darstellung dieses Schrifttums in seiner (relativen) Geschlossenheit und histo-
rischen Bedeutung. Das Vorurteil der Vollkommenheit, das voraussetzt, dal3
ein Autor etwas zu sagen hat, wird mit kluger Umsicht angewendet. Um den
Einwand, den der Leser des dullerst klar argumentierenden Buches hie und da
zu formulieren versucht, der Verf. iiberschitze doch manchmal die Originali-
tit und Relevanz der analysierten Texte, zu entkriften, miflten zwei Fragen
noch geklirt werden, die der Autor durchaus formuliert, aber nicht ganz be-
friedigend beantwortet. (1) Wie ist die vom Verf. eher beildufig erwihnte Ent-
wicklung (vgl. 24) hin zum eher monastischen Schrifttum zu deuten, und in
welcher Beziehung steht sie zu dem immer wieder betonten Bemiithen um eine
Autonomie der Ethik und Politik? (2) Wer sind denn eigentlich die Adressaten
(und Leser) dieser Schriften? Warum greift der gelehrte Ménch iiberhaupt zur
Feder? Beide Punkte werden im SchluBwort kurz berihrt, aber fihren zur
These des letztendlichen Scheiterns. Ich vermute, dafl eine Klarung dieser
Fragen eine noch konsequentere Kontextualisierung der Schriften erforderte.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 215

Ubl zeigt iiberzeugend, dal Engelbert in den wissenschaftlich politischen Dis-
kurs seiner Zeit eingebettet werden mufl und kann. Aber welche Bezichungen
bestehen zwischen den Texten des Abtes und dem «Ort ihrer Entstehungy?
LiBt sich zum Verhiltnis Engelberts zu Heinrich VII. gar nichts Konkretes
sagen? Mit wem stand Engelbert in Beziehung? Trotz der Studien von G.B.
Fowler zu den Handschriften hatte ich es sehr begriiit, wenn dem Leser ein
kommentiertes Verzeichnis der Schriften geboten wiirde, in dem etwas zur
Uberlieferung gesagt wird (die bibliographische Liste 227-228 ist zu knapp).
Das sind Desiderate eines Lesers, der beim Studium dieser vorzuglichen Ar-
beit Hunger auf noch mehr Daten und Informationen bekommen hat. Der
Verf. moge diesem Leser die Stiinde der GefriBigkeit verzeihen, denn sie zeugt
vom Interesse, das das Buch zu wecken vermochte.

2. Die Abhandlung ist weit mehr als nur eine Monographie tiber Engel-
bert von Admont. Sie enthilt viele anregende Uberlegungen, Einsichten und
Thesen zur Geschichte der politischen Philosophie des Mittelalters. Ubl setzt
sich mehrfach kritisch mit ganz verschiedenen Deutungen politischer Diskur-
se auseinander. Stets mit demselben Fazit: Allzu griffige, synthetisch-verallge-
meinernde Deutungen politischer Strémungen zerschellen an der Komplexitat
der historischen Dokumentation. Der Verf. rit stets zu umsichtigem Abwigen,
und er hat Recht. Statt von der Genese des Republikanismus zu reden, zieht
er es beispielsweise vor, die Entdeckung republikanischer Werte zu studieren.
Sehr anregend finde ich die Thesen zum politischen Aristotelismus, der nach
seiner Meinung zwei Besonderheiten beinhaltet. Einerseits wird der Mensch
als politisch-soziales Lebenwesen verstanden; andererseits wird die politische
Herrschaft von der hiuslich-despotischen unterschieden (vgl. 170-171). Die-
ser zweite Punkt ist fundamental, da er die «allgemeine Zustimmungsfihigkeit
als fundamentales normatives Giltigkeitskriterium» von Herrschaft einschlieB3t.
Diese Formulierung, die Ubl von W. Kersting tibernimmt (der sie allerdings als
Kennzeichen neuzeitlicher Lehren versteht), ist offen sowohl fiir eine «widez-
standsrechtlich gezugelte Monarchie» wie bei Ockham als auch eine «ausge-
reifte Theorie der Volkssouverinitit» wie bei Marsilius von Padua. In der
Deutung Dantes stimme ich allerdings dem Verf. nicht in jeder Hinsicht zu.
Ich denke nicht, daBl die von Dante geforderte Einheit von Sittlichkeit und
Recht in dem Sinne zu verstehen ist, daB3 «Legitimitdt von Herrschaft [...] sich
bei Dante allein aus Gottes Vorsehung» ergibt (152), so dal3 daraus eine de-
szendente Herrschaftstheorie abgeleitet werden kann. Dem Wortlaut nach ist
das zwar richtig, aber die Lehre Dantes muB3 umsichtig interpretiert werden.
Es mull bedacht werden, dall die Postulate der menschlichen Vernunft und
die gottliche Intention im Falle des Rémischen Reiches koinzidieren. Wenn
dies aber stimmt, dann ist die Terminologie von aszendent-deszendent unzu-
reichend, um den Sachverhalt adiquat auszudricken. — Eine letzte Bemer-
kung: Leider ist das Register unvollstindig (257-260), da einerseits bei den
aufgefiihrten Namen nicht alle Seiten angegeben werden (z.B. im Falle von
Bonaventura, Putallaz und Torrell) und andererseits eine ganze Reihe von Na-
men im Register fehlen (ich nenne nur L. Bianchi, K. Flasch, G.B. Fowler, R.-
A. Gauthier, R. Lambertini, Ch. Lohr und Dom Lottin). RUEDI IMBACH



216 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Raimundi Lulli Opera Latina, 86—91. Parisiis, Barcinonae et in civitate Matoricensi
annis MCCXCIX-MCCC composita. Edidit Fernando Dominguez Reboiras.
Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1993, LXII+514 S. (Corpus
Christianorum, Continuatio Mediaevalis CXI; Raimundi Lulli Opera Latina,
t. XIX). ISBN: 2-503-04112-4. — Raimundi Lulli Opera Latina, 106—113 in
Monte Pessulano et lanuae annis MCCCII-MCCCIV composita. Edidit Jordi
Gaya Estelrich. Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1995,
LXXVIII+494 S. (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis CXIII;
Raimundi Lulli Opera Latina, t. XX). ISBN: 2-503-04131-0.

Im Band XIX der kritischen Edition der Werke Lulls (ROL) werden vier
Werke prisentiert, die in ihrer lateinischen Fassung bisher nicht publiziert wa-
ten. HEs handelt sich um Schriften, die der Philosoph nach seiner Abreise aus
Paris im Jahre 1299 in Barcelona oder Mallorca (1299-1300) geschrieben hat.
In einer ausfithrlichen Einleitung rekonstruiert der Herausgeber Fernando Do-
mingueg Reboiras den historischen und biographischen Rahmen dieser Werke in
der Uberzeugung, daB bei diesem Philosophen Leben und Denken engstens
verbunden sind (X). Seine Werke sind zum gréBten Teil eine Antwort auf Be-
dirfnisse seines sozialen Umfeldes (vgl. XI). Zwei der hier publizierten Schrif-
ten, namlich das Dictatum Raimundi et eins commentum sowie der Compendiosus
tractatus de articulis fidei, sind beredte Zeugen der Uberzeugung Lulls, daB3 die
Grundlehren des christlichen Glaubens bewiesen werden kénnen: «Cum aliqui
dicunt, quod fides christinana per rationes necessarias minime probari potest,
nos exemplificare volumus per aliquos fidei articulos, quod probari potest per
necessarias rationes tenendo modum Arzs generalisn (466).

Wie Dominguez zu Recht festhilt (338), spielt in diesem Unternehmen
die demonstratio per hypothesim eine wichtige Rolle, es handelt sich dabei um ei-
ne besondere Form der reductio ad absurdum, die nachweisen will, dal3 das Ge-
genteil von Glaubenssidtzen unmdgliche Konsequenzen nach sich zieht. Die
Principia philosophiae sind zweifellos das wichtigste der hier veréffentlichten
Werke (1-326). In einer substantiellen Einleitung weist Dominguez die Be-
deutung der Schrift nach, die eine Anwendung der Ars auf die Philosophie
darstellt. Die handschriftliche Uberlieferung des Werkes ist sehr komplex. Aus
diesem Grunde ist die editorische Einleitung in diesem Falle wesentlich um-
finglicher ausgefallen, als dies in den ROL iiblich ist (61-77).

Ramon weilte von Oktober 1303 bis Juni 1305 in der Universitatsstadt
Montpellier. Er hat in dieser Zeit nicht weniger als siebzehn Werke verfalit,
von denen ein beachtlicher Teil bereits in fritheren Binden der kritischen Aus-
gabe erschienen ist (ROL III-IV, IX und X). Jordi Gaya Estelrich legt einen
neuen Band mit acht Werken aus dieser Zeit vor, von denen bislang vier un-
ediert waren: der Band XX der ROL. In der beachtenswerten Einleitung zu
dieser Edition gibt der Herausgeber einen knappen Uberblick nicht nur zur
Geschichte der medizinischen Fakultit der Universitit Montpellier, sondern
erortert vor allem in gebotener Kiirze die dort am Ende des 13. Jahrhunderts
diskutierten Themen der Naturphilosophie und Medizin. Diese Angaben miin-
den in eine hilfreiche Darstellung der medizinischen Lehren Lulls, die in der
in diesem Band publizierten Schrift Liber de regionibus sanitatis et infirmitatis (63



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 217

—118) entwickelt werden. Lulls medizinische Theorie wird in ihren Grundzii-
gen durch die Lehre der vier Elemente (mit ihren primédren und sekundiren
Qualititen) beherrscht (vgl. XXIII). Wie dieser Band ebenfalls bestdtigt, hat
sich Lull indessen ebenfalls mit den an der Juristischen Fakultit gelehrten Dok-
trinen auseinandergesetzt. Davon zeugt die hier publizierte Ars de iure (119-
177), die als eine Anwendung der Ars auf die Jurisprudenz gelesen werden
kann. Der Anfang der Schrift (ed. cit., p. 128, 3—6) informiert klar Gber die In-
tention des Autors: «Quoniam scientia iuris est valde prolixa et difficilis, eo
quia est de multis particularibus, idcirco nos cum auxilio divino conari volu-
mus, in quantum possumus, facere istum compendiosum tractatum, ut sit ad
omnia iura principium universale.»

Der reichhaltige Band enthilt allerdings weitere in mehrfacher Hinsicht
aufschlufireiche Schriften. Erwihnenswert sind beispielsweise der Liber de in-
tellectn, in der gemill den Prinzipien und Regeln der Ars generalis Wesen, Sein
und Titigkeit des Intellekts dargestellt werden sollen (vgl.188), oder der Liber
de voluntate (237-282). Auch dem dritten Vermdgen der Seele hat Lull in dieser
Periode einen Traktat gewidmet. Das Vorgehen des Lzber de memoria ist dem-
jenigen der anderen Werke in diesem Band vergleichbar: Ausgangspunkt sind
die neun mit Buchstaben bezeichneten Prinzipien (bonitas, magnitudo, duratio,
potestas, sapientia, volunias, virtus, veritas, gloria), d.h. die neun Blumen der arbor
memoriae. Es werden danach nicht nur die Bedingungen und Definitionen, son-
dern ebenfalls die zehn Regeln beziiglich des Gedichtnisses entfaltet, bevor
Lull im zweiten Teil der Schrift die verschiedenen Momente miteinander kom-
biniert (er spricht selbst von combinatio) und im dritten Teil 162 Fragen vorlegt
und beantwortet. Von groBer didaktischer Bedeutung ist die Lectura Artis,
quae intitulata est Brevis practica Tabulae generalis (335—-438), ein Werk, das der
Herausgeber als den vollstindigsten Versuch Lulls in der Zeit von 1293 bis
1308, sein «artistisches System» verstandlich zu machen, bezeichnet. Die Dar-
stellung beginnt mit den vier Figuren; danach folgen die Definitionen der Prin-
zipien und die Erklirung der Regeln. Besonders interessant ist die im sechsten
Teil der Schrift vorgefithrte Anwendung der Ars auf die Theologie und die Phi-
losophie, die in Trivium, Quadrivium, naturalis philosophia und Moralphiloso-
phie aufgeteilt wird. Es fehlt allerdings auch hier nicht die Anwendung auf die
Jurisprudenz und die Medizin, so dall dem Herausgeber zuzustimmen ist,
wenn er festhilt, die Bedeutung der hier publizierten Werke bestehe vor allem
in der Anwendung der Ars auf konkrete Themen (IX). Was die Edition der
Werke selbst angeht, werden fiir alle Texte Stemmata vorgelegt, die in sehr
knapper (nach meiner Auffassung zu knapper) Weise durch eine Handvoll
Beispicle aus dem Text erklirt werden. Am Schluf3 der Einleitung werden die
benttzten Handschriften kurz beschrieben, ohne dal} allerdings kodikologi-
sche Einzelheiten oder tberlieferungsgeschichtliche Details erwihnt werden.
Die beiden neuen Binde der ROL sind nicht nur ein beredtes Zeugnis fiir die
vorziigliche Arbeit, die am Raimundus-Lullus-Institut der Universitit Freiburg
1.Br. geleistet wird, sondern sie bestitigen einmal mehr, dal Lull zu den be-
deutendsten Philosophen des Mittelalters gehort.

RUEDI IMBACH



218 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Robert Pring-Mill: Der Mikrokosmos Ramon Lilulls: Eine Einfiibrung in das mit-
telalterliche Weltbild. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 2001. XII+
148 S., 14 Abb. (Clavis pansophiae 9). ISBN: 3-7728-2002-6.

Die bekannten mittelalterlichen Philosophiegeschichten bieten eine Chronik
der Kontroversen und Konflikte, die die Vertreter der Schulen und der unter-
schiedlichen religisen Uberzeugungen getrennt haben. Da Historiker vor al-
lem versucht haben, die Originalitit der einzelnen Vertreter der Schulen her-
vorzuheben, haben sie das Band der gemeinsamen Ubereinstimmungen, das
die gesamte mittelalterliche Epoche kennzeichnet, wenig beachtet.

Professor Robert Pring-Mill (Oxford University) sieht die Geschichte an-
ders. In dem hier rezensierten Buch befal3t er sich mit dem herrschenden, aber
doch oft vergessenen Weltbild des Mittelalters, das von Philosophen, Theolo-
gen und Wissenschaftlern, ob Christen, Juden oder Muslimen, angenommen
wurde: die Vorstellung vom Makrokosmos als einer Kette des geschaffenen
Seins (Kapitel 4), die von den vier Elementen der materiellen Welt (Kapitel 5)
Uber die Himmelssphiren (Kapitel 6) nach numerologischen Strukturen (Kapi-
tel 8), die aus der Antike bekannt waren (Kapitel 7), zum Schopfer selbst auf-
steigt (Kapitel 9).

In dieser Sicht der Schépfung erkennt Pring-Mill die fundamentale Uber-
einstimmung der drei Religionen. Christen, Juden und Muslime suchten ge-
meinsam — durch die Strukturen des Makrokosmos als loci communes — ihre
religiosen Uberzeugungen darzustellen (Kapitel 3). Auch die Philosophie Ra-
mon Lulls hat dementsprechend gesucht, die christliche Lehre verstindlich zu
machen (Kapitel 1-2). Nach Lulls Verstindnis ist der Mensch als Mikrokos-
mos Urbild des Makrokosmos und Abbild des aktiven géttlichen Wesens (Ka-
pitel 10-11). Der menschliche Mikrokosmos ist das Band, das den Makrokos-
mos zusammen halt (Kapitel 12).

In seinem Mikrokosmos I.lulls will Pring-Mill die fundamentale Uberein-
stimmung der drei Religionen aufzeigen. Durch die Strukturen des Makrokos-
mos suchten Christen, Juden und Muslime gemeinsam ihre religiosen Uber-
zeugungen darzustellen. Pring-Mills Buch ist ein einzigartiger Beitrag zur Ge-
schichte der Philosophie. Es hebt nicht dasjenige hervor, was trennt, sondern
das, was zusammenfihrt. Seine Analyse der loci communes der mittelalterli-
chen Philosophie er6ffnet fir uns die Mentalitit, die hinter dem gemeinsamen
Weltbild stand. Deshalb ist seine Studie nicht nur eine Einfithrung in das Ge-
samtwerk Lulls, sondern auch in das philosophische Denken des Mittelalters
tiberhaupt. Man konnte hinzufiigen, daf} die Ausfihrungen Pring-Mills auch in
der heutigen Welt relevant sind, in der wir bestindig mit den Konflikten der
Religionen konfrontiert sind

CHARLES LOHR



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 219

Josep Perarnau: Tres textos d’Arnan de Vilanova i un en defensa de seva. Barce-
lona: Facultat de Teologia de Catalunya 2002, 408 p. (Studia, textus, subsidia,
X). ISBN: 84-86065-75-5.

Arnaud de Villeneuve (Arnau de Vilanova, 1238?-1311; cf. Marti de Riquer,
Historia de la literatura catalana, Barcelona: Ariel, vol.1, 1964, p. 353ss.) fut un
Catalan extravagant et démesuré dans ses convictions, témoin d’exception des
inquiétudes qui agitérent ’Eglise et la chrétienté occidentale dans les années
entre le XIII® et le XIV® siecle. Né probablement 4 Valence, peu aprés la re-
conquéte de cette ville par le roi Jacques I d’Aragon-Catalogne, quoique d’ori-
gine provencale, a appris a fond la langue arabe ainsi que I’hébreu (enseigné
par le Dominicain Ramon Marti) et le latin. Il connaissait parfaitement I’Ecri-
ture — dont il se servit abondamment, hélas, a tort bien souvent. Vers 1260 il
étudia la médecine 2 Montpellier — alors un fief des rois catalans —, voyagea dans
toute la Méditerranée qui était sous I'influence de la Couronne d’Aragon et fut
professeur de 1289 a 1299 dans cette méme importante université.

De son séjour montpelliérain, il rapporta ’amitié de Peire Jean Olivi et le
penchant pour les «spirituali», avec une évidente sympathie pour Gioacchino
de Fiore. D’ou les deux versants de sa personnalité: d’une part une grande com-
pétence dans la médecine, trés souvent appelé au chevet des rois et des papes
(des rois d’Aragon Pierre III et Jacques II, ainsi que de son frére Frédéric de
Sicile, des papes Boniface VIII, Benoit XI et Célestin V), d’autre part une ima-
gination fantasque, qui lui fait croire imminente ’apparition de I’Antichrist —
et donc de la fin du monde — et le porte a précher le retour a la vie austere du
christianisme primitif et la réforme de I’Eglise.

Il traduisit en latin les ouvrages principaux de la médecine arabe et fut
I’auteur d’un assez grand nombre de traités ce qui lui a valu les 25 pages que
lui consacre Barthélemy Haureau, dans son Histoire littéraire de la France (cf.
Barthélemy Haureau, Histoire littéraire de la France, Paris: Impr. Nationale,
vol. XXVIII, 1881, p. 20ss.).

Homme de confiance du roi Jacques II d’Aragon et disposant aussi de
bonnes relations dans la cour de Philippe IV le Bel, il fut envoyé par son roi a
Paris en 1299, pour négocier la situation de la Vallée d’Aran, cette haute vallée
de la Garonne qui était ’objet d’un litige entre les deux couronnes. A Paris,
notre homme ne trouva rien de mieux a faire que de diffuser son traité De ad-
ventu Antichristi et fine mundi, ce qui provoqua 'indignation des théologiens de
la Sorbonne, au point que le 18 décembre de cette année, il fut emprisonné
comme hérétique. Etant donnée sa condition de «nuntius», ambassadeur d’un
souverain étranger, qu’il exposa dans un écrit de protestation adressé au roi de
France, il fut mis en liberté le lendemain. Mais la dénonciation demeurait et
six mois plus tard il fut obligé de se présenter devant I’archevéque de Paris et
de la Faculté de théologie pour se rétracter de ses idées téméraires. Cela ne
I’empécha pas de rester tenace dans ses convictions et de recourir a 'autorité
de Boniface VIII, de méme que de poursuivre ses publications dans le méme
sens.

Mais cela est une autre histoire et il serait trop long de la rapporter ici.
Les quatre documents, d’étendue tres différente, que publie ici le professeur



220 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Perarnau, poursuivant son infatigable activité d’éditeur de textes catalans an-
ciens, concernent tous la crise parisienne de 1299-1300 et en sont le vivant re-
portage. 11 s’agit de I'Apologia de versutiis atque perversitatibus psendotheologorum et
religiosorum ad Magistrum Jacobum Albi, canonicum dignensem (cf. Barthélemy Hau-
reau, Histoire littéraire de la France, Paris: Impr. Nationale, vol. XXVIII, 1881,
p. 20ss.), suivi du Tractatus quidam in quo respondetur objectionibus qui fiebant con-
tra Tractatum Arnaldi de adventu Antichristi et, en appendice, Ulunstrumentum alte-
rum appellationis Magistri Arnaldi de Villanova a processu parisiensium ad Aposto-
licam Sedem, ainsi que la Notificatio, protestatio ac requisitio ad Regem francorum.

L’ Apologia est conservée dans quatre manuscrits dont éditeur suit fonda-
mentalement le Vat. Jaz. 3824 et constitue une violente diatribe contre les mai-
tres en théologie et les religieux ignorants. Arnaud ne se prétend pas théolo-
gien, mais il croit avoir pour mission de précher la réforme «sprituelle» de
I'Eglise. Il n’est pas un prophéte de malheur, mais quelqu’un qui dénonce le
mal pour le salut de ’'Eglise. Il le fait avec une force de conviction extraordi-
naire qu’il tire de son interprétation personnelle de I’Ecriture (en particulier Dan
12,11 et Matth 24,15), et avec une véhémence qui touche au pittoresque; il se
dit bouleversé par 'imminence des malheurs provoqués par I'ignorance des
uns et la corruption des autres, auxquels il applique les disqualifications évan-
géliques des scribes et des pharisiens.

Tout autre est le ton du Tractatus quidam in quo respondetur ..., contenu
dans le méme manuscrit Vat. de 'Apologia. Le Tractatus est tout entier bati se-
lon une structure logique, scolastique qui évite toute considération personnelle
et recherche 'objectivité. L’attribution de ce texte a Arnaud de Villeneuve a
tait 'objet de longues discussions que le professeur Perarnau tranche résolu-
ment contre originalité arnaldienne. (La question a été largement discutée lors
des Premiéres Journées internationales d’études sur Arnaud de Villeneuve, cf.
Actes de la I trobada internacional d’estudis sobre Arnan de Vilanova, vol. 1, Josep
Perarnau [ed.], Barcelona: Institut d’Estudis Catalans 1995.)

La derniere partie du volume que nous commentons est un résumé tres
précis et documenté des événements que l'auteur appelle «La premiere crise
autour du De adventu Antichristi a Paris 1299-1300». En appendice documen-
taire, Perarnau publie la liste compléte des quinze documents qui ont rapport
a la procédure suivie contre Arnaud et donne ensuite le texte littéral de 1'Ix-
Strumentum alternm appellationis Magistri Arnaldi de Villanova a processu parisien-
sium ad Apostolicam Sedem, ainsi que de la Notificatio, protestatio ac requisitio ad
Regem francorum, tous les deux datés du 12 octobre 1300.

Il me reste a dire tout le bien possible de ce que j’estime étre un modele
d’édition critique, aussi bien du point de vue de la technique codicologique
que de Péclairage historique donné par les notes, trés abondantes et non moins
savantes. De plus, chacun des documents est suivi d’une «table des mots» ab-
solument complete — comme petit exemple, le mot ¢7 est recensé 564 fois dans
I’ Apologia et seulement 18 fois le terme ecclesia. Et je voudrais finir en félicitant
une fois de plus le prof. Perarnau pour son «specimen eruditionis», qui fait
honneur a la Faculté de théologie de Barcelone.

RAMON SUGRANYES DE FRANCH



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 221

Mordechai Feingold/Joseph S. Freedman/Wolfgang Rother (Hgg.): The
Influence of Petrus Ramns. Studies in Sixteenth and Seventeenth Century Philosophy
and Sciences. Basel: Schwabe & Co 2001. 285 S. (Schwabe Philosophica I). ISBN:
3-7965-1560-6.

«Ramus ist in seiner letzten Fassung sicher nicht der tiefste, wohl aber der ein-
fluBreichste und der fiir den Zeitgeist kennzeichnendste Logiker des 16. Jhs.»
Diese Feststellung, die W. Risse einer Ausgabe von Ramus’ Dialecticae Institn-
tiones und Aristotelicae Animadversiones voranstellte (Stuttgart-Bad Cannstatt
1964, S. XXVI), wirft verschiedene Fragen auf, die einer Klirung bediirfen. In
welchen intellektuellen Kreisen und auf welche Autoren iibte Ramus einen
EinfluB aus? Welche Reaktionen rief dieser Einflul hervor? Und wie ist es zu
erkliren, dal3 ausgerechnet jener Denker, der «nicht der tiefste» war, so wit-
kungsmichtig wurde? Der vorliegende Band, der die Beitrige einer Wolfen-
biitteler Tagung aus dem Jahre 1997 versammelt, greift diese bislang weitge-
hend vernachlidssigten Fragen auf und versucht sie in zwo6lf Aufsdtzen zu be-
antworten. Die Autorinnen und Autoren der ersten acht Aufsitze untersuchen
die Rezeption von Ramus’ Schriften in unterschiedlichen nationalen und lo-
kalen Kontexten: in der Schweiz (W. Rother), in den Niederlanden (Th. Ver-
beek), in Bremen und Danzig (Th. Elsmann), in Zentraleuropa (J.S. Freed-
man), in Helmstedt (R. Pozzo), in Schweden (E. Sellberg), in England (M. Fein-
gold) und in Dublin (E. Boran). In vier weiteren Texten wird dann das Ver-
hiltnis von Ramus’ Methodenlehre und Logik zu anderen Disziplinen unter-
sucht, ndmlich zur Literatur (K. Meerhoff), zur Historiographie und Jurispru-
denz (G. Oldrini), zur juristischen und medizinischen Methodenlehre (I. Mac-
lean) und zur Astrologie (N. Jardine und A. Segonds). Dank dieser geschick-
ten zweifachen Verankerung, einer geographischen und einer disziplinenorien-
tierten, wird von Anfang an deutlich, daf} im Falle Ramus’ eine komplexe Re-
zeptionsgeschichte vorliegt, die auf mehreren Ebenen zu untersuchen ist.

Simtliche Beitrige zeichnen sich durch eine genaue Textkenntnis, eine
prizise Rekonstruktion des intellektuellen Umfelds und eine klare Darstellung
aus. Im Folgenden mochte ich drei Aufsitze herausgreifen, die mir aufgrund
ihrer Thesen und Schlullfolgerungen besonders anregend erscheinen.

Th. Verbeek gibt in seinem Beitrag mit dem bescheidenen Titel «Notes on
Ramism in the Netherlands» eine umfassende Darstellung des Ramismus an
niederlindischen Universititen. Gleich zu Beginn betont er, der Ramismus
stelle eher ein allgemeines Programm als eine Doktrin dar (S. 38), und er kon-
zentriert sich folglich auf die Auswirkungen dieses Programms auf die univer-
sitiren Reformen. Dieser Ansatz scheint mir methodisch sehr gelungen zu
sein. Er verhindert nimlich, dal} einzelne inhaltliche Thesen herausgegriffen
und einer heterogenen Gruppe von Autoren als ramistisches «Verbindungs-
glied» zugeschrieben werden. Dadurch wirde kiinstlich eine Einheit geschaf-
fen, die im historischen Kontext gar nicht existierte. Vor allem aber ermég-
licht der Blick auf ein umfassendes Bildungsprogramm, dalB3 die Perspektive
ausgeweitet und nicht — wie dies in der neueren Forschung teilweise gesche-
hen ist — auf einzelne philosophische Thesen eingeschrinkt wird. So versuchte
A. Robinet, die Hauptthesen von Descartes’ Regulae auf Ramus’ Dialecticae In-



233 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

stitutiones zuruckzufihren. Dagegen argumentiert Verbeek zu Recht, daf} es
keine eindeutige Filiationslinie gibt (S. 47£.), ja daB nicht einmal von eindeutig
identifizierbaren ramistischen Thesen bei Descartes oder bei niederlindischen
Cartesianern die Rede sein kann. Der Einflul von Ramus zeigte sich in didak-
tischen Reformbestrebungen, nicht in der Tradierung bestimmter philosophi-
scher Lehrsitze (S. 42).

Auch M. Feingold unterzieht in seinem umfangreichen, hervorragend do-
kumentierten Aufsatz «English Ramism: A Reinterpretation» die traditionelle
Beurteilung des Ramismus als einer philosophischen Bewegung einer kriti-
schen Priifung. Eine detaillierte Untersuchung zahlreicher englischer Autoren
fihrt ihn zum SchluB3, daB3 es unmdoglich ist, auch nur bei einem einzigen Phi-
losophen eine ausgereifte ramistische Lehre festzustellen (S. 129). Wenn der
Ramismus priasent war, so lediglich als eine allgemeine intellektuelle Einstel-
lung. Feingold spricht daher von einem «low-grade Ramism» (S. 137), der Teil
des englischen Bildungsgutes war. Er weist die These zurtick, es habe eine be-
sondere «progressive Einheit» zwischen dem Ramismus und dem Puritanismus
bestanden (S. 136). Im Gegenteil: Die ramistische Tendenz, méglichst detail-
lierte begriffliche Unterscheidungen vorzunehmen, verstirkte eher die Ten-
denz, Disputationen aufzublihen, und fithrte daher genau wie der scholasti-
sche Aristotelismus zur Vermehrung von Wortgefechten (S. 146). Diese Be-
obachtung scheint mir bemerkenswert zu sein, weil sie das weit verbreitete
Vorurteil widerlegt, der Ramismus sei in seinem methodischen Ansatz als Ge-
genpol zum Aristotelismus zu verstehen. Wie Feingold belegt, begiinstigte die
ramistische ars disserendi nicht weniger als die scholastische ars disputandi die
Ausarbeitung logisch-semantischer Analysen. Es wire daher verfehlt, im Ra-
mismus die Ankindigung einer typisch «modernen», an naturwissenschaftli-
cher Erkenntnis orientierten Methodenlehre zu sehen.

Eine Fallstudie fir die Rezeption von Petrus Ramus legen N. Jardine und
A. Segonds in ihrem Beitrag «A Challenge to the Reader: Ramus on Astrologia
without Hypotheses» vor. Ausgehend von Ramus’ These, Astronomie und
Astrologie seien ausschlieSlich auf der Grundlage von generalisierten Aussa-
gen tiber Himmelsbeobachtungen — ohne Verwendung von Hypothesen — zu
betreiben, untersuchen die beiden Autoren die zeitgendssischen Reaktionen
auf diese Behauptung. Sie weisen nach, dal3 die Erwiderungen dullerst unter-
schiedlich ausfielen: Rheticus reagierte konziliant, Tycho Brahe wies den rami-
stischen Standpunkt kategorisch zuriick, Rothmann widerlegte ihn Schritt fiir
Schritt, und Kepler verspottete ihn humorvoll. Diese unterschiedlichen Reak-
tionen bringen Jardine und Segonds zum Schlul}, da3 Ramus’ Text «provoca-
tively obscure» (S. 266) war, gerade deshalb aber ein grofies Echo ausloste. In
einer eklektischen Kultur wie derjenigen des 16. Jahrhunderts erméglichte nim-
lich die Obskuritit und theoretische Unterbestimmtheit eines Textes, dal3 zahl-
reiche Interpreten ihn gemil3 den eigenen Mal3stiben auslegen und fir eigene
Zwecke verwenden konnten. Bemerkenswert ist dabei natiirlich, da3 nicht die
Klarheit und argumentative Stringenz fir die erfolgreiche Rezeption verant-
wortlich war, sondern gerade der Mangel an diesen Tugenden. Systemtheore-
tisch konnte man sagen: Je weniger die einzelnen Elemente innerhalb eines



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 225

Textsystems festgelegt sind, desto mehr Spielriume ergeben sich fir jene, die
dieses System interpretieren.

Durch die Beitrige, die den Ramismus kritisch beleuchten und auf seine
philosophischen Grenzen hinweisen, verliert Ramus’ Dialektik natiirlich an
Glanz. Sie erscheint nicht mehr als der groBe Wurf, der eine radikale methodi-
sche Erneuerung begrindete, auch nicht als das innovative Gegenmodell zum
Aristotelismus, sondern als Bestandteil einer eklektischen Kultur. Gerade in
dieser Relativierung und in der Einbettung in den kulturellen Kontext liegt in-
dessen der entscheidende Forschungsbeitrag des vorliegenden Bandes. Er ver-
deutlicht auf exemplarische Weise, dall man sich dem 16. Jahrhundert nihern
sollte, indem man verschiedene Mosaiksteine zusammentrigt und zueinander
in Beziehung setzt. Den Ramismus zur entscheidenden progressiven Bewe-
gung zu stilisieren, wie dies in der dlteren Forschung teilweise geschah, wire
historisch unangemessen.

Es fillt freilich auf, daB die Mosaiksteine in den zwdolf Aufsitzen aus-
schlieBlich in geistes-, institutionen- und wissenschaftshistorischer Perspektive
untersucht werden. Man vermif3t Beitrige, die in genuin philosophischer (oder
gar analytischer) Sicht einzelne Argumente rekonstruieren. Zwei Beispiele mo-
gen dies veranschaulichen. Auf S. 103f. verweist R. Pogge darauf, da} die Ra-
misten den Gegenstandsbereich der Philosophie als extra mentem liegend defi-
nierten, wihrend die Aristoteliker darauf insistierten, dal3 er als habitus mentis
zu bestimmen sei. Gemil aristotelischer Auffassung mul3 sich die Philosophie
nimlich mit den Dingen beschiftigen, insofern sie durch «zweite Intentionen»
erfallt werden. Diese Darstellung ist zweifellos korrekt (zumindest fur die Lo-
gik als Teilbereich der Philosophie), wirft aber verschiedene Fragen auf: Nach
welchen Kriterien werden in diesem Disput die Bereiche intra und extra men-
tem voneinander unterschieden? Was wird unter zweiten Intentionen verstan-
den? Und inwiefern kénnen die Dinge mittels zweiter Intentionen erfalit wer-
den? Leider werden diese Fragen nicht weiter gepriift. Doch genau an dieser
Stelle wire eine detaillierte Rekonstruktion und Prifung der Argumente fur
und gegen die ramistische Position hilfreich gewesen. Erst eine solche Unter-
suchung wiirde zeigen, worin sich die Ramisten in einem zentralen Punkt von
den Aristotelikern unterschieden.

Auch E. Sellberg weist auf einen Grundlagenstreit zwischen den Ramisten
und den Aristotelikern hin. Auf S. 112f. hilt er fest, dal3 die Ramisten sowohl
das Seiende als auch das Nicht-Seiende zum Gegenstandsbereich der Logik
zihlten. Die Aristoteliker protestierten gegen diese Auffassung und betonten,
die Ramisten miBten entweder das ens reale oder das ens qua argumentum als
Gegenstand der Logik bestimmen. Auch diese sicherlich korrekte Darstellung
des Disputs wirft Fragen auf, die nicht weiter verfolgt werden. Warum zogen
die Aristoteliker des 16. Jahrhunderts im Gegensatz zu den Ramisten eine
scharfe Trennlinie zwischen den beiden Arten von entia? Warum ist es ihrer
Meinung nach widerspriichlich, in einer einzigen Wissenschaft sowohl das
Seiende als auch das Nicht-Seiende zu untersuchen? Hier hitte man sich eine
detaillierte argumentative Rekonstruktion des logischen Grundlagenstreits ge-



224 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

wiinscht — nicht zuletzt, um die impliziten ontologischen Annahmen zu ver-
stehen, von denen sich die Ramisten und die Aristoteliker leiten lieBen.

Trotz dieser Desiderate stellt der Sammelband zweifellos einen wichtigen
Forschungsbeitrag dar, der eine differenzierte, historisch reflektierte Ausein-
andersetzung mit dem Ramismus ermdglicht.

DOMINIK PERLER

Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie und andere metaphysische Schrif-
ten. Hrsg., ibers., mit Einleitung, Anmerkungen und Registern versehen von
Ulrich Johannes Schneider. Franzosisch-Deutsch. Hamburg: Felix Meiner
2002. XXXVIII+200 S. (Philosophische Bibliothek 537). ISBN: 3-7873-1606-X.

Die vorliegende Ausgabe, die in der renommierten Reihe «Philosophische Bi-
bliothek» erscheint, ersetzt zwei frithere Binde dieser wichtigen Buchreihe,
nimlich Band 260 und Band 253, in denen auf der Grundlage der Ubersetzung
von Arthur Buchenau (1906) Herbert Herring die hier publizierten Schriften
herausgegeben hatte: Es handelt sich zuerst um die 1685-1686 verfal3te Schrift
Disconrs de métaphysique, fur die sich der deutsche Titel Mezaphysische Abhand-
lung durchgesetzt hat. Des weiteren werden im zu besprechenden Band die
Monadologie (aus dem Jahre 1714) und der Traktat Principes de la nature et de la
grdce fondés en raison (ebenfalls aus dem Jahre 1714) in einer neuen zweispra-
chigen Ausgabe abgedruckt. In seiner Einleitung macht Schneider auf die be-
sonderen Probleme aufmerksam, die sich einem Ubersetzer von Leibniz stel-
len: «Leibniz ist ein strenger Denker, der jedoch nicht immer einen eingefah-
renen Gebrauch von Wortern und Bergiffen hat. Beides — die Strenge im Den-
ken und die Freiheit im Ausdruck — muB3 eine Ubersetzung abbilden, wenn sie
groffitmogliche Ausdrucksidquivalenz anstrebt» (XXVII-XXVIII). Dal} dieser
neuen Ubersetzung ein scharfes ProblembewuBtsein eigen ist, dies beweisen
nicht nur die ausgewogenen einleitenden Bemerkungen zum Problem, sondern
vor allem das sehr ausfiihrliche und prizise Begiffsregister am Ende des Ban-
des (189-198), in dem die deutschen Ausdriicke, ihr franzésisches Original so-
wie die Stellen, in denen der jeweilige Ausdruck vorkommt, verzeichnet werden.

Was die Ausgaben des franzésischen Textes angeht, so folgt Schneider bei
der Abhandlung dem kritischen Text der 1999 erschienenen Akademie-Ausgabe
(Reihe VI, Band IV, S. 1529-1588), wihrend er sich fiir die beiden anderen
Texte auf eine von Leibniz durchgesehene Abschrift in der Niedersichsischen
Landesbibliothek Hannover (vgl. XXV und XXVII) stiitzt, die bereits fir die
frihere Ausgabe der «Philosophischen Bibliothek» benutzt wurde. Die Edition
dieser beiden Schriften verbessert jene von André Robinet (Paris 1954).

Hinsichtlich der Ubersetzung seien beispielhalber hier drei Textstellen bei-
gezogen, die den Fortschritt der Ubersetzung verdeutlichen konnen. Der Le-
ser kann sich anhand dieser Vergleiche selber ein Bild von der Qualitit der
Ubersetzung machen. Ich vergleiche zuerst die Ubersetzung von Hans Heinz
Holz (G.W. Leibniz, Philosophische Schriften, Band 1, hrsg. und tbers. von
H.H. Holz, Darmstadt 1985) mit der neuen von Schneider:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Discours, § 13, S. 30

Mais avant de passer
plus loin, il faut tacher
de satisfaire 2 une
grande difficulté, qui
peut naistre des
fondements que nous
avons jettés cy dessus.
Nous avons dit que la
notion d’une substance
individuelle enferme
une fois pour toutes
tout ce qui luy peut
jamais arriver, et qu’en
considefant cette
notion, on y peut voir
tout ce qui se pourra
veritablement enoncer
d’elle ; comme nous
pouvons voir dans la
nature du cercle toutes
les proprietés qu’on
peut en déduire.

Schneider, S. 31

Bevor wir aber
weitergehen, miissen
wir einer grof3en
Schwierigkeit zu
begegnen versuchen,
die aus den oben
skizzierten Be-
griindungen entstehen
kann. Wir haben
gesagt, der Begriff
einer individuellen
Substanz schlieBBe ein
fur allemal alles ein,
was ihr jemals
widerfahren kann, und
dafl man, wenn man
diesen Begriff
betrachtet, alles aus
ithm ersehen kann, was
von ihr in Wahrheit
ausgesagt werden
koénne, so wie wir aus
der Natur des Kreises
alle Eigenschaften
ersehen kdénnen, die
man daraus ableiten
kann.

225

Holz, Band 1, S. 95-86

Bevor wir aber
weitergehen, mussen
wir uns bemiihen, einer
groflen Schwierigkeit
Rechung zu tragen, die
aus den Grundlagen
erwachsen kénnte,
welche wir oben gelegt
haben. Wit haben
gesagt, dal} der Begriff
einer individuellen
Substanz ein fir
allemal alles das
einschlieB3t, was ihr
jemals zustoBen kann,
und dafl man, wenn
man diesen Begriff
erwigt, alles das
erkennen kann, was
sich wahrhaft von ihr
aussagen 1iB3t, so wie
wir im Wesen des
Kreises alle
Eigenschaften
erkennen kénnen, die
man daraus ableiten
kann.

In einem zweiten Beispiel soll die neue Ubersetzung mit der fritheren in der
«Philosophischen Bibliothek» verglichen werden:

Principes, 1, S. 152

La Substance est un
Etre capable d’Action.
Elle est simple ou
composée. La
Substance simple est
celle, qui n’a point de
parties. La composée
est I’assemblage des
substances simples, ou
de Monades. Monas est
un mot grec qui
signifie 'unité ou, ce
qui est un. Les
composées ou les

Schneider, S. 153

Die Substanz ist ein
Sein, das der Handlung
fahig ist. Sie ist einfach
oder zusammengesetzt.
Die einfache Substanz
ist ohne Teile. Die
zusammengesetzte
Substanz ist die
Ansammlung von
einfachen Substanzen
oder von Monaden.
Monas ist ein
griechisches Wort, das
Einheit bedeutet oder

Herring, S. 3

Die Substanz ist ein
der Titigkeit fahiges
Wesen. Sie ist
entweder einfach oder
zusammengesetzt. Die
einfache Substanz ist
diejenige, welche keine
Teile hat. Die
zusammengesetzte ist
die Ansammlung der
einfachen Substanzen
oder Monaden. Monas
ist ein griechisches
Wort, das Einheit heil3t



226

corps sont des
Multitudes ; et les
substances simples, les
Vies, les Ames, les
Esprits sont des
Unites.

das, was Eines ist. Die
Zusammengesetzten
oder die Kérper sind
Vielheiten; und die
einfachen Substanzen,
Leben, Seelen oder
Geister sind Einheiten.

Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

oder das, was eines ist.
Die zusammen-
gesetzten Dinge oder
Koérper sind
Vielheiten, die
einfachen Substanzen
das Lebendige, die
Seelen, die Geister sind
Einheiten.

Ein letztes Beispiel verdeutlicht, da3 Schneider sich zwar auf die alte Uberset-
zung stiitzt, aber sie im Sinne einer gréferen Genauigkeit verbessert:

Principes § 12, p.166

Il suit encore de la
Perfection de I’Auteur
Supreme, que non
seulement 'ordre de
I’univers entier est le
plus parfait qui se
puisse ; mais aussi que
chaque miroir vivant
representant 'univers,
suivant son point de
vele, c’est a dire,
chaque Monade,
chaque Centre
Substantiel, doit avoir
ses perceptions et ses
appetits les mieux
reglés, qu’il est
compatible avec tout le
reste.

Schneider, S. 167

Es folgt weiterhin aus
der Vollkommentheit
des héchsten
Urhebets, dal3 nicht
allein die Ordnung des
gesamten Universums
die vollkommenste ist,
die sein kann, sondern
auch, dal} jeder
lebendige Spiegel,
indem er das
Universum je nach
seinem Gesichtspunkt
vorstellt, d.h, jede
Monade, jedes
substantielle Zentrum,
die Perzeptionen und
Appetitionen haben
mul, die am besten
geregelt sind, so dal} er
mit dem gesamten Rest
kompatibel ist.

Herring, S. 19

Es folgt weiter aus der
Vollkommentheit des
hochsten Urhebers,
daB nicht nur die
Ordnung des
Universums die
vollkommenste
iberhaupt mégliche
ist, sondern auch, daf3
jeder lebendige Spiegel,
der das Universum
unter seinem Aspekt
darstellt, d.h. jede
Monade, jedes
substantielle Zentrum,
die bestgeregelten
Perzeptionen und
Strebungen haben
mul, die mit der
Gesamtheit der
ibrigen Dinge
vertriglich sind.

Diese Beispiele zeigen ausreichend, dal3 es sich um eine ebenso genaue wie zu-
verldssige Ubersetzung handelt, die ihren eigenen Anspriichen der «gro3tmog-
lichen Ausdrucksiquivalenz» gerecht wird und dem «Leser einen kurzen Weg
vom deutschen zum franzésischen Texte» (XXVIII) weist. In der Einleitung
umreif3t Schneider eingangs die Bedeutung der Metaphysik Leibnizens fiir die
Philosophie des 20. Jahrhunderts (M. Heidegger, G. Deleuze), bevor er kurz
die drei Abhandlungen vorstellt. Zweifellos handelt es sich um drei Werke, die
die Philosophie Leibnizens vorziiglich zu reprisentieren vermogen. Der vor-
liegende Band ist deshalb ganz besonders geeignet fir Studierende, die einen
Zugang zu diesem bedeutenden Philosophen suchen. Aber auch fir Lehrveran-
staltungen wird der Band zwiefellos sehr gute Dienste leisten.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 227

Im Vergleich zu der bereits erwihnten fritheren Ausgabe ist zu vermer-
ken, dafBl die Anmerkungen weit mehr Platz einnehmen (176-188) und dem Le-
set eine Gberaus wertvolle Verstindnishilfe leisten. Dem Spezialisten der mit-
telalterlichen Philosophie, der sich selbstverstindlich tber die Bemerkung Leib-
nizens, in der scholastischen Philosophie stecke mehr Gefestigstes, als man ge-
meinhin glaubt (vgl. 27), sei es indes erlaubt, ein paar Hinweise zu geben. Fur
die von Leibniz zitierte scholatische Sentenz: «Actiones sunt suppositorum»
verweist der Herausgeber auf Thomas von Aquino, Swumma theologiae 11-11,
q. 58, art. 2 (177). Das ist durchaus richtig, aber vielleicht kénnte hinzugefiigt
werden, dal3 es sich um einen gemeinscholastischen Lehrsatz handelt, der Aris-
toteles zugeschrieben wird (vgl. Sentengenkommentar 111, dist. 18, q. 1, art. 1,
ob. 2: actiones, ut dicit Philosophus, suppositorum singularium sunt). — Leib-
niz selber verweist auf Thomas, wenn er im Disconrs, § 9, den Satz zitiert: «quod
ibi omne individuum sit species infima». Auch an dieser Stelle ist der Vermerk
korrekt: Samma theologiae 1, q. 50 , art. 4. Fur den Leser wire es vielleicht inte-
ressant zu erfahren, dafl diese fiir Thomas typische Lehre, dall jeder Engel ei-
ne eigene Art (species) bildet, 1277 in Paris verurteilt worden ist: «Quod Deus
non potest multiplicare individua sub una specie sine materia» (vgl. dazu den
Kommentar von R. Hissette, Enquéte sur les 219 articles condamnés 2 Paris le
7 mars 1277, Louvain-Paris 1977, 82—87, dort Belegstellen). — Im Discours, § 28,
erinnert Leibniz daran, dafl zur Zeit der Scholastiker «manche geglaubt haben,
Gott sei das Licht der Seele und — ihrer Ausdrucksweise entsprechend — intel-
lectus agens animae rationalis: Die Averroisten haben diesen Sinn verkehrt,
andere aber, darunter — wie ich glaube — Wilhelm von St. Amour und mehrere
mystische Theologen haben es in einer Weise verstanden, die Gottes wiirdig
ist und geeignet ist, die Seele zur Erkenntnis ihres Guten zu erheben» (81).
Der Herausgeber fiigt zu diesem schr interessanten Passus zwei Fullnoten
hinzu. Zum Ausdruck intellectus agens sagt Schneider (179): «Der mittelalter-
liche Interpretationsstreit iber den <handelnden Verstand) veranlaBBte Thomas
von Aquin (1225-1274) zur Schrift De unitate intellectus (1270).» Zu Wilhelm
von St. Amour wird angemerkt, er habe im 13. Jahrhundert gelebt «und be-
kimpfte als Zeitgenosse von Thomas von Aquin dessen Aristoteles-Inter-
pretation» (180). Hier gilt es folgende Punkte klarzustellen: Der Streit um die
Auslegung des 5. Kapitels der Schrift De anima des Aristoteles, der Thomas
dazu veranlaBt hat, die erwihnte Streitschrift zu verfassen, betraf nicht den
titigen Verstand, sondern vielmehr den sog. zntellectus possiblis. Von ihm be-
haupteten nimlich Averroes und seine Anhinger im 13. Jahrhundert (nament-
lich Siger von Brabant), er sei eine von der menschlichen Seele getrennte, im-
materielle Substanz. Von dieser Lehre, die den sog. Averroismus kennzeich-
net, ist eine andere zu unterscheiden, auf die Leibniz hier an dieser Stelle of-
fensichtlich anspielt und nach der der #iftige Verstand mit Gott identifiziert
wird. Diese Doktrin haben u.a. Wilhlem von Auvergne (um 1180-1249) und
Roger Bacon (1200-1272) vertreten. Ich vermute, daB Leibniz Wilhlem von
Auvergne mit Wilhelm von St. Amour verwechselt: Dieser war in der Tat ein
Gegner des Thomas, aber der Streitpunkt betraf weder die Intellekttheorie
noch die Philosophie. Wilhelm war ein heftiger Verteidiger der Rechte der



228 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Weltpriester im sog. Mendikantenstreit an der Pariser Universitit (1252—-1257;
zu dieser Auseinandersetzung vgl. Jean-Pierre Torrell, Initiation 4 saint Tho-
mas d’Aquin, 2. Aufl., Freiburg 2002, Kapitel V). — Wenn der Autor S. 182,
Anmerkung zum § 1 der Monadologie behauptet, «Der Terminus «monas» taucht
in der Philosophiegeschichte erstmals bei Giordano Bruno 1591 auf», so ist
das nicht nur mil3verstindlich, sondern ganz einfach falsch. Dieser Begriff ist
bereits fiir das Denken des griechischen Neuplatonismus (namentlich Proklos)
von Bedeutung und tritt dann in der lateinischen Welt im 12. Jahrhundert als
Fachterminus auf, vor allem im pseudohermetischen Liber XXI1" philosopho-
rum, wo der berihmte, wihrend des ganze Mittelalters sehr oft zitierte Satz
steht: «Deus est monas monadem gignens, in se unum reflectens ardoremy»
(nach: Le livre des XXIV Philosophes, traduit du latin, édité et annoté par
Francois Hudry, Grenoble 1989, 89; zum Thema der Monade in der antiken
Philosophie vgl. P. Courcelle, Ambroise de Milan dévot de la monade, Revue
des études grecques, 87 [1974] 144—154). Vielleicht sind diese Hinweise fir
die zweite Edition dieses interessanten, empfehlenswerten Bandes, der, wie
gesagt, vielen Lesern gute Dienste leisten wird, niitzlich.

RUEDI IMBACH

Claus Zittel: Das dsthetische Kalkiil von Friedrich Nietzsches «Also sprach
Zarathustray. Wirzburg: Konigshausen & Neumann 2000. 261 S. (Nietzsche in
der Diskussion). ISBN:3-8260-1836-2.

Manche Nietzsche-Interpreten machten um Zarathustra einen Bogen. Keine
Lehre, die im Zarathustra verkiindet wird, findet sich nicht auch in anderen
Schriften Nietzsches, die ohne den kunstvollen und kiinstlichen Kontext eines
«Lehrgedichtes» in Kunstprosa auskommen. Sollte man nicht jene Texte vor-
ziehen, welche Nietzsches Gedanken direkt oder zumindest weniger maskiert
zum Ausdruck bringen? Kann man die Aussagen des Zarathustra nicht zusam-
menfassen und paraphrasieren, ohne die seltsame Einbettung in Predigten und
Visionen zu beachten? Sollte man den Zarathustra nicht, wie die Lyrik, ganz
den Literaturwissenschaften tberlassen? Hat nicht Nietzsche selber nach sei-
ner Zarathustra-Phase einen SchluBstrich unter diese literarische Art von Text-
produktion gemacht und eine Reihe bedeutender Schriften und Streitschriften
verfal3t, in denen Nietzsche selber spricht? Hat er damit nicht die Fusion zwi-
schen Philosophie und Kunst wieder rickgangig gemacht?

Diese und dhnliche Fragen wird man immer wieder stellen. Tatsache ist,
daB der Zarathustra vorliegt und gerade als literarisch-dsthetisches Gebilde in
sich interessant ist. Die Rezeption des Zarathustra als philosophisches Lehrge-
dicht war lange naheliegend. In einem 1999 veréffentlichten Nachwort des
Germanisten Ralph-Rainer Wuthenow zu einer Neuausgabe von Nietzsches
Gedichten im Manesse-Verlag findet man folgende Feststellung: «Man mag
den Zarathustra als ein bedeutendes Lehrgedicht rithmen (und nur als solchem
wird man ithm gerecht werden kénnen) ... » (225). Zarathustra wird «zu einer
vierbindigen, etwas eintdnigen Lehrdichtung [...] Lyrisches, Apodiktisches



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 229

und der Ton der Verkiindigung, wird nunmehr, jedenfalls hier, zum Stilprinzip»
(235). Diese Einschitzung und (unterschwellig negative) Bewertung verwun-
dert, mif3traut doch Wuthenow an anderer Stelle der Verwechslung von Nietz-
sche mit Zarathustra. «Selten ist Nietzsche wortlich zu nehmen, und seine sti-
listischen Méglichkeiten sind Gberaus vielfiltig; die literarischen Formen, de-
rer er sich bedient, sind es nicht minder. Eben das liBt ihn so glinzend er-
scheinen, das macht ihn so schwierigr (Nietzsche als Leser, Hamburg 1994,
22). Weiter weill Wuthenow zu berichten, bereits Christian Morgenstern habe
vorgeschlagen, den Zarathustra als Parodie zu lesen.

Dieser Gedanke wird von Zittel aufgegriffen, prizisiert und in vielen Ein-
zelheiten bestitigt. «Die Parodie ist eine Reflexionsfigur des Nihilismus, sie ist
die Selbstaufhebungsfigur par exellence im Bereich des Asthetischen» (151).
Der Zarathustra ist kein Lehrgedicht, Zarathustra ist kein Lehrer, sondern ein
scheiternder, sich selber ironisierender und parodierender Lehrer. Dies wird
besonders deutlich, wenn er vom Ende her gelesen wird. Dabei werden auch
jene Lehren, die Nietzsche selber und Zarathustra voriibergehend lieb und
teuer sind, von der Korrosion der Selbstparodie erfaBBt. Der Ubermensch er-
scheint im letzten Kapitel als allegorischer Lowe; er bleibt fiktiv (vgl. 188).
Damit erweist sich die buchstiblich verstandene Verkiindigung des Ubermen-
schen als Irrtum oder Verwirrspiel. Der Immoralist — eine Fiktion (vgl. 189)!
Der Wille zur Macht wird selten erwidhnt. Dal3 es sich dabei nicht um eine
«Lehre» Zarathustras oder um eine Lebenskunstformel («Beherrsche dich sel-
ber», «Uberwinde dich selber» etc.) handelt, wird an der Komplexitit der
Herrschermetapher erldutert (vgl. 171-176). Die ewige Wiederkehr ist erst
recht keine «Lehre»; sie wird nur von Zarathustras Tieren direkt vorgetragen
und im vierten Teil parodiert mittels der unertriglichen Wiederholung von
Leierlied und Refrain (vgl. 192). Selbst die Verkiindigung des «Todes Gottes»
wird zu den vielfachen Todesarten (Tod am eigenen Mitleiden, Mord durch
den hiBlichsten Menschen etc.) verritselt. Wird die Aufmerksamkeit einmal
auf die vielfachen Wortspiele und Wortwitze (vgl. 148-151) gelenkt, so er-
weist sich der Text auch nicht als wortmichtiger Propagandatext, sondern als
Selbstparodie. Auch Zarathustra selber wird von den héheren Menschen im
vierten Teil durch (scheinbare oder echte) Zitate relativiert und travestiert.
Die heimlichen Signale fiir aufmerksame Leser sind jedoch schon ganz am
Anfang im Text eingraviert; man mul} sie nur zu deuten wissen. Dal3 Zara-
thustra kein Prophet, sondern eher ein Skeptiker ist (vgl. 80f.)) und zuneh-
mend wird, beruht letztlich auf seinem Miftranen gegen das Wort. Bekanntlich
hat Nietzsche schon frith an der Leistungsfihigkeit der Sprache fiir die Erfas-
sung der Wirklichkeit gezweifelt, und wenn Zarathustra eine eindeutige philo-
sophische Botschaft enthilt, dann ist es dieses MiBBtrauen gegen die kognitive
Kraft des Wortes.

Ein Hoéhepunkt des gehaltvollen und gedankenreichen Buches von Claus
Zittel ist seine Deutung des Ausdrucks «Wort-Briicken» im Lied der Schwer-
mut, in jenem Lied des alten Zauberers (Vierter Teil, Kapitel 13). Die Aus-
drucksmittel fir diese wichtigste philosophische Botschaft konnten nicht indi-
rekter sein: Es ist nicht Zarathustra (geschweige denn Nietzsche selber), der



230 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dieses Lied singt, sondern der alte Zauberer (der oft mit Wagner in Zusam-
menhang gebracht wird, obwohl man sich fragen kann, ob damit viel erklart
ist). Es ist nicht die Kunstprosa der ibrigen Kapitel, sondern die lyrische
Form des Dithyrambus, in der diese Formulierung vorkommt. Und im zu zi-
tierenden Zusammenhang spricht nicht einmal der alte Zauberer selber, son-
dern «jemand», der ihn und seine frithere Sehnsucht verhéhnt. Die Aussagen
des eingeschalteten Dithyrambus werden zusitzlich umstritten und verviel-
deutigt durch den Streit im folgenden Kapitel «Von der Wissenschaft». Doch
all diese kiinstliche Literarizitit kann nicht verhindern, dal3 eine Mitteilung
herauszuhdéren ist, welche besagt: Das Wort ist nicht kognitiv valid. Die Stro-
phe lautet:

Der Wahrheit Freier? Du? — so héhnten sie —

Nein! Nur ein Dichter!

Ein Thier, ein listiges, raubendes, schleichendes,

Das ligen mul3, willentlich ligen muf3:

Nach Beute listern,

Bunt verlarvt,

Sich selber Larve,

Sich selbst zur Beute —

Das — der Wahrheit Freier?

Nein! Nur Narr! Nur Dichter!

Nur Buntes redend,

Aus Narren-Larven bunt herausschreiend,

Herumsteigend auf lignerischen Wort-Briicken,

Auf bunten Regenbogen,

Zwischen falschen Himmeln

Und falschen Erden.

Herumschweifend, herumschwebend, —

Nur Narr! Nur Dichter!
Es ist kein Zufall, daB im dichterischen Wort etwas ausgesprochen wird, was
in der Sprache der direkten Mitteilung den banalen Charakter eines logischen
oder performativen Widerspruchs hat. Und wenn alle Sprache indirekt und
kognitiv zielfalsch und in diesem und im weitesten Sinne metaphorisch ist,
dann ist der Ausdruck «Wort-Briicke» eine Metapher fir die Metapher (vgl.
211). In Zarathustras Selbstbezichtigung — auch Zarathustra ist ein Dichter,
Dichter ligen zu viel, wie Homer sagt — diskreditiert sich Zarathustra als Leh-
rer im klassischen Sinne; das Lehramt des echten Lehrers verbietet es ihm zu
ligen, wie Augustin festhilt. Er sagt von sich selber: «Ich bin ein Wortema-
cher ... » (213). Damit reflektiert der Text auf sein kunstvolles und kinstliches
Organisationsprinzip. Die Ironie wird doppelbddig, wenn zur Bestitigung der
Selbstbezichtigung ausgerechnet ein Dichter, namlich Homer zitiert wird (vgl.
46). Doch in der virtuosen Sprache, in der dsthetischen Sprache, wird diese
Indirektheit und kognitive Unzuldnglichkeit der Sprache reflexiv und thema-
tisch. Alles ist Gleichnis — die Sprache der Wissenschaft ist sich dessen nur
nicht bewuf3t. Sie bleibt in ihrem Anspruch, ein Stiick der Wirklichkeit direkt
zu erfassen, naiv und plump. Erkenntnisgewinn ist nicht mdglich dadurch,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 231

dafB} wir den Bereich der metaphorischen oder Gleichnis-Rede verlassen, son-
dern dadurch, dal sich die Metaphern gegenseitig erldutern (vgl. 52).

Oft genug ist Nietzsche ein bewullt irrefithrender Autor. Er bezeichnet
sich etwa als «der letzte Jiinger und Eingeweihte des Gottes Dionysos» (vgl.
Jenseits von Gut und Bése, 295), obwohl er an zahlreichen Stellen sowohl mit
dem Status des Jungers, dem Status von Gottern (als Dichter-Erschleichnis)
als auch mit dem Rausch durch Wein und andere Drogen kritisch abgerechnet
hat. Nun findet man gerade in der dsthetischen Gestaltung des Zarathustra ge-
nug Anhaltspunkte, um den Text nicht wortlich zu verstehen und trotzdem
ernst zu nehmen. So betrachtet ist dieser Text durch seine intertextuelle Ver-
weisungsdichte ein gelungenes Specimen von Endzeitdsthetik, welche den Un-
tergang und die Selbstaufhebung vermeintlich wahrer Lehrstiicke vor Augen
fihrt. Damit ist auch die Dichotomie von Philosophie und Literatur relati-
viert. Nichts sollte Philosophinnen daran hindern, ihre Gedanken verschiede-
nen literarischen Formen (Abhandlung, Dialog, Roman etc.) oder gar barocken
Stil-Mischformen anzuvertrauen.

Der Vorzug von Zittels Buch besteht darin, dal} es eine trockene, sehr ge-
lehrte und gut durchdachte Abhandlung ist, und nicht etwa eine Annaherung
an den Zarathustra-Stil. Es vermeidet also die Angleichung der Theorie an die
Form der Kunst. So gesehen, ist es angenehmer und lehrreicher zu lesen als
der Zarathustra selber. Das ist jedoch ein paradoxes Kompliment. Zittels Buch
ist bewuBt einseitig; es liBt neben der dsthetischen Perspektive und dem In-
teresse am dsthetischen Organsiationsprinzip kaum etwas anderes gelten. Wird
damit nicht eine Hierarchisierung moglicher Perspektiven vorgenommen und
die Uberlegenheit der #dsthetischen Perspektive verabsolutiert? «Nicht-Litera-
rizitit gibt es nicht; es gibt nur fehlendes BewuBtsein dariber» (202f., Anmez-
kung 382). Nihert sich Zittel der déformation professionelle des Literaturwis-
senschafters, fiir den eben alles Literatur ist — so wie fir den Fachidioten der
Physik alles Physik, fir den Fachidioten der Juristerei alles Recht ist? Was bei
Nietzsche weniger literarisch eingebettet ist (wie manche Notizen aus dem
Nachlal3, aber auch zahlreiche Stellen aus den veroffentlichten Werken), fillt
nach Zittel unter das «Reflexionsniveau» der dsthetisch durchgeformten Texte.
«Niveau» steht fiir eine Uberlegenheits-Metapher, der Adorno miBtraut. Adot-
no und Bohrer bilden ibrigens penetrante Pritexte, welche Zittels Verstind-
nis von Philosophie einseitig determinieren. (Wer kénnte heute in der Philo-
sophie noch mit Adorno tberleben?) So sehr sich Zittels Ansatz fiir eine neue
und interessante Deutung des Zarathustra eignet und bewihrt, weil sie ihn als
dsthetisches Gebilde aufwertet und als Fundstelle fiir «LL.ehren» abwertet, so
wenig ist damit iiber andere Aspekte von Nietzsches Philosophie gesagt. Oder
sollte etwa die Idee der Selbstiiberwindung und die Pindar-Maxime «Werde,
was du bist» gleichermalen fiktiv und «bloB3 literarisch» gemeint sein wie der
Ubermensch? Ist seine Moral- und Religionskritik auch nur literarisch, meta-
phorisch oder gleichnishaft zu verstehen? Hat Nietzsche selber mit seinem ge-
duBerten UberdruB am Zarathustra-Projekt und seinen spiteren Schriften nicht
selber nach Auswegen aus dem Vexierspiel der Selbstparodie gesucht? Ginge
es nach Zittel, so hitten wir das Beste von Nietzsche an seinem Zarathusira



232 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

(und den bestitigenden oder erliuternden Stellen aus anderen Werken oder
Notizen). Auf den Rest kdnnten (oder mifiten) wir verzichten. Nietzsche hat
jedoch den Verzicht auf eine systematische Darstellung auch als Mangel, als
Scheitern am philosophischen Werk empfunden. Anzufithren wire etwa ein
Brief an Heinrich Koselitz von Ende August 1883, wo Nietzsche von der
«firchterlichsten Gegnerschaft» spricht, «die ich im Herzen gegen das gesamte
Zarathustra-Gebilde mit mir herumschleppe». Er bringt einen Uberdruf} an
dem Propheten- und Poeten-Getue und dem Versteckspiel hinter erfundenen
Gestalten zum Ausdruck. Eine zunchmende Entfremdung von der zunichst
als alter ego begrifiten Gestalt des Zarathustra ist nicht zu verkennen — eine
Entfremdung, die nicht im dsthetischen Kalkil, sondern in Nietzsches philo-
sophischer Biographie wurzelt. In den Schriften nach dem Zarathustra spricht
wieder Nietzsche selber, nicht ohne literarische Form — man denke an die Streit-
schriften — und Selbststilisierung, aber auch nicht ohne systematische Ambition.

Anregend, aber angreifbar ist Zittels Vorgehen, den Zarathustra aus dem
Umbkreis friherer Schriften — insbesondere der Kunstauffassung von Menschli-
ches-Allzumenschliches — zu interpretieren (vgl. 156, 166f., 188, 220, 222, 226—
229). Begriindet wird dieses Vorgehen mit der Bemerkung, Nietzsche kénne
doch frither erlangte Einsichten (etwa seine Kritik an Offenbarung und Inspi-
ration) nicht einfach vergessen haben. Diese Annahme trifft nicht zu: Nietz-
sche vergal} oft, was er frither geschrieben und gedacht hatte; er machte aus
diesem Vergessen sogar eine Tugend, um sich vom Typus des Gelehrten abzu-
grenzen.

Wie auch immer man Zittels Einseitigkeit beurteilen mag, es ist eine kon-
sequent und intelligent durchgefiihrte Einseitigkeit, niitzliches Antidoton ge-
gen allzu stoffliches Interesse (im Sinne von Schiller), welches Zitate isoliert,
diese zu Thesen umdeutet und dabei das literarische Umfeld ignoriert.

JEAN-CLAUDE WOLF

Ekkehard Martens: Der Faden der Ariadne oder Warum alle Philosophen
spinnen. Reclam Verlag Leipzig 2000. 119 S. ISBN: 3-379-01704-3.

Der Rezensent dieses Buches von E. Martens steht vor keiner leichten Auf-
gabe, wenn er versuchen mochte, das sprachliche und gedankliche Niveau des
zu besprechenden Buches angemessen zu vermitteln. Die Schwierigkeit einer
Besprechung hingt allerdings auch damit zusammen, dal3 es nicht leicht fillt,
den Essai von Martens einer bestimmten Gattung philosophischer Texte zu-
zuordnen. Unversehens habe ich eben den Ausdruck «Essai» verwendet, aber
eigentlich trifft er nicht zu, da das Opuskel in einem gewissen Sinne philoso-
phichistorisch konzipiert ist, beginnt es doch mit der griechischen Mythologie
und endet mit Wittgenstein. Am ehesten méchte ich das Werk der Gattung
der Einfiihrung in die Philosophie zuordnen.

Neuerdings sind in deutscher Sprache zahlreiche Einfiihrungen in die
Philosophie erschienen, die hier erwihnt zu werden verdienen. An erster Stel-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 233

le moéchte ich zwei besonders empfehlenswerte Schriften nennen: Annemarie
Pieper, Selber denken. Anstiftung zum Philosophieren, Leipzig 1997 (Reclam leip
zig 1585). (Die Autorin widmet tbrigens der Metapher des Spinnens, die im
Zentrum des hier zu rezensierenden Buches steht, ebenfalls grofle Aufmerk-
samkeit.)

Ebenso lesenswert und faszinierend ist die Einfihrung von Odo Mar-
quardt, Spagiergange mit Sokrates. Groffe Denker und die kleinen Dinge des [ebens,
Minchen 2000 (Beck’sche Reihe 1336): «Philosophie also nicht als staubtrok-
kene Arbeit in der Bibliothek, sondern als Spiel der Gedanken beim Spazieren-
gehen. Es ist ganz natiirlich, wenn man dabei auf Seitenwege gerit, auf Wege,
die nicht nur von der Philosophie handeln, sondern auch von den Philoso-
phen. Ohne sie gibe es ja die Philosophie tiberhaupt nicht» (10). Das sehr an-
sprechende Bichlein handelt u.a. von Denkern auf der Bithne (von Sokrates
tiber Empedokles bei Hélderlin bis Heidegger bei Michael Deutsch und Kant
bei Thomas Bernhard), Philosophen und Frauen (Sokrates, Augustin, Voltaire,
Rousseau, Stuart Mill, Schopenhauer, Bloch und Sartre), der Philosophie des
Fruhstiicks oder des Fernsehens.

Die Einfiihrung von Ferdinand Fellmann, Orientierung Philosophie. Was sie
kann, was sie will, Hamburg 1998 (Rowohlts Enzyklopiadie 1590), ist dagegen
anders konzipiert, da der Autor nach einer Begriffsklirung, die Motive, Typen
und Sachgebiete der Philosophie vorstellt und u.a. in einem ausfuhrlichen
(und niitzlichen) Kapitel die Denkrichtungen der Philosophie an den Univer-
sititen behandelt.

Friedhelm Moser, Kleine Philosophie fiir Nichiphilosophen, Minchen (Beck
Vetlag 2000), formuliert sein Vorhaben schlieBlich wie folgt: «Philosophie [...]
hat viel mit vagabundierenden Gedanken zu tun. Der Philosoph liebt die Um-
und Abwege. Leicht vergiit er auf seinem Spaziergang, wo er uberhaupt
hinwollte. [...] Dieses Buch will Sie zu einem Bummel durch einige besonders
interessante Viertel der Philosophie verfiihren» (8-9). In diesem Buch ist nicht
blof3 von Wahrheit, Liebe und Einsamkeit, sondern auch von Arbeit, Mystik,
Tod, Freiheit, Krieg und Lachen die Rede. Und ich habe nur einige der The-
men der 21 Kapitel angedeutet.

Erst vor kurzem erschienen ist: Reinhard Brandt, Philosophie. Eine F.in-
Sfibhrung, Stuttgart 2001. Diese vielseitige Darstellung, die sich auf zentrale Tex-
te der Philosophiegeschichte bezieht (Aristoteles, Descartes, Kant, Hegel, aber
auch Michael Dummett, John Rawls und Thomas Nagel) méchte ich vor allern
Philosophiestudierenden empfehlen, da sie sowohl grundlegende Themen der
klassischen Philosophie behandelt als auch zum Selberdenken anregt.

Das Buch von Martens unterscheidet sich von diesen Traktaten, da der
Autor anhand einer besonders wirkmichtigen Metapher aufzeigen will, was
Philosophie ist, wie sie verstanden und praktiziert werden kann. Allerdings ver-
mittelt die untersuchte Metapher nur ganz partikulire Aspekte des Philosophie-
rens, und deshalb erfiillt die Schrift von Martens die Kriterien der Einfihrung
nicht in vollem Ausmalle. Ich mochte es nicht unterlassen, an dieser Stelle auf
eine andere einfihrende Schrift von Martens hinzuweisen: Philosophieren mit
Kindern. Eine Einfiibrung in die Philosophie, Stuttgart 1999 (Reclam Universal-Bi-



234 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

bliothek 9778). Dieses Buch basiert auf der Uberzeugung: «Philosophieren mit
Kindern ist [...] in besonderer Weise zugleich eine (Wieder-)Einfithrung in die
Philosophie» (7). Martens will also «eine breit angelegte und griindliche philo-
sophische Fundierung, die einem inflationiren, fiir Kinder schidlichen, weil ver-
nebelnden Herumphilosophieren entgegenwirken kdnnte» (7), votlegen. Soweit
ich dies zu beurteilen vermag, ist der Versuch in vollem Umfang gelungen.
Dies gilt durchaus auch von der Absicht «einer ZerreiBprobe der herkémmli-
chen, akademischen Philosophie» (29). Einen etwas anders gearteten Versuch
einer Kinderphilosophie verdanken wir Roland Simon-Schaefer, Kleine Philo-
sophie fiir Berenike, Stuttgart 1996 (Universal-Bibliothek 9466). Sein Vorhaben
skizziert Simon-Schaefer wie folgt: «Das vorliegende Buch ist aus einem sehr
personlichen Anlaf} verfalit worden. Ich wollte meiner damals zwolfjahrigen
Tochter Berenike erkliren, was die Profession des Philosophen ist. Heraus-
kommen sollte nicht Kinderphilosophie, sondern die Philosophie, so vorge-
fihrt, daB sie von einem Kind und damit von allen Kindern und Jugendlichen
verstanden werden kann» (13). Ich habe auch dieses Buch mit Interesse und
Spannung gelesen und dabei viel gelernt.

Doch zuriick zur Schrift von E. Martens: Es handelt sich um eine wirklich
faszinierende Abhandlung, die einerseits belegt, inwiefern und in welchem Aus-
malle Metaphern im philosophischen Denken wirksam sind. Andererseits zeigt
das vorliegende Opuskel, da3 mit Hilfe der Analyse gewisser Metaphern zen-
trale Dimensionen der Philosophie vorgefithrt werden kénnen. Der Autor hat
fiur dieses originelle Vorhaben die Metapher des Spinnens gewihlt, denn «in
ihr kondensiert sich die Erfahrung schopferischen, kreativen Denkens und Han-
delns» (11). Die Richtigkeit dieser Behauptung wird sofort klar, wenn wir die
drei Dimensionen des Ausdrucks «Spinnen» bertcksichtigen, nimlich die Té-
tigkeit der Spinne (Spinnen aus dem Bauch), das menschliche Spinnen mit der
Hand sowie das Spinnen mit dem Kopf. Martens meint, es sei nicht erstaun-
lich, daf3 sich «das philosophischen Denken von Anfang an von den verschie-
denen Facetten der Spinnenmetapher hat inspirieren lassen, um die kreative
Titigkeit des Denkens und des Philosophierens selbst zu verstehen» (12). Die
Ernte ist erstaunlich vielfiltig, finden sich doch Spuren der Spinnenmetapher
ebenso in der antiken Mythologie wie in der frihneuzeitlichen, der modernen
und der zeitgendssischen Philosophie. Der von Ovid berichtete Arachne-My-
thos (Metam. V1,1-145), dessen feministische Deutung Martens zuriickweist
(22-23), ist Ausdruck einer Auseinandersetzung zwischen géttlichen Michten
und menschlicher Erfindungskunst, wihrend dieselbe Metapher bei Xenophon
und in der Psychoanalyse das Bedrohliche der Leidenschaften und vor allem
der Sexualitit ausdriickt (47). Besonders lehrreich ist die Verwendung der Spin-
nenmetapher in der Popularphilosophie Christian Garves (dazu 58-64), der
von der aufklirenden Kraft des gemeinen Menschenverstandes tberzeugt ist
(61). Kants negativer Gebrauch der Spinnenmetapher (er will die Spinnen-
weben der Dogmatiker zerreilen!) hingt nach Martens méglicherweise mit der
Lektiite von Francis Bacon zusammen, der in einem wahrhaft groBartigen
Text des Novum Organum die Empiriker mit den Ameisen, die Dogmatiker da-
gegen mit den Spinnen vergleicht. Als Vorbild der wahren Philosophie be-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 235

trachtet er schlieBlich die Bienen (ein Vergleich, der bis in die Antike zuriick-
reicht!), die das Fremde mit dem Eigenen verbinden: «Dem nicht unihnlich ist
nun das Werk der Philosophie: es stiitzt sich nicht ausschlieflich oder
hauptsiachlich auf die Krifte des Geistes, und es nimmt den von der Natur-
lehre und den mechanischen Experimenten dargebotenen Stoff nicht unverin-
dert in das Gedichtnis auf, sondern verindert und verarbeitet ihn im Geiste.
Daher kann man bei einem engeren und festeren Bindnisse dieser Fihig-
keiten, der experimentellen nimlich und der rationalen, welches bis jetzt noch
nicht bestand, bester Hoffnung sein» (2. Buch, 7. Kapitel, zit. 70-71). Nicht
weniger beachtenswert sind die Ausfilhrungen Nietzsches zu den Taranteln,
den Giftspinnen, die die Moralprediger bezeichnen, welche nicht nur ewige
Werte, sondern gar die Gleichheit der Menschen verkiinden. SchlieBlich hat
Wittgenstein den Kerngedanken seiner Spitphilosophie mittels der Spinnen-
metapher formuliert, wenn er sagt, die Stirke des Fadens liege darin, dal} viele
Fasern einander Ubergreifen (vgl. 94).

E. Martens Buch erhebt einen doppelten Anspruch: Es will zum einen an-
hand einer Metapher, die im philosophischen Denken (auch Indiens, vgl. 76—
79) ein erstaunliche Rolle gespielt hat, den Faden der Vernunftgeschichte zu-
rickspulen (vgl. 103). Zum anderen gilt es, den Faden der Ariadne weiterzu-
spinnen (15), so dal3 der Autor sich nicht scheut, den Imperativ zu formulie-
ren: «Aber jeder Philosoph sollte den Ehrentitel eines Spinners anstreben» (13).
M.a.W.: Der Autor erhofft von seinem Unternehmen folgendes Resultat: «Ver-
folgt man die Spinnenmetapher [..] an einigen historischen Stationen des
menschlichen Nachdenkens tber sich selbst zuriick, lassen sich unterschiedli-
che Entwiirfe finden, Wirklichkeit zu vernehmen und die eigene Kreativitit im
Denken und Handeln zu verstehen» (104). Beide Zielvorstellungen kénnen ge-
trennt beurteilt werden. Was den ersten Punkt betrifft, so ist festzuhalten, dal}
das vom Autor zusammengetragene Material den unvoreingenommenen Leser
durch seinen Reichtum und seine Vielfalt wirklich tberrascht. Der beabsich-
tigte Nachweis, daf3 die Metapher kreative Aspekte des Denkens und Philoso-
phierens zur Sprache bringt, ist zweifelsohne gelungen. Im antiken Denken
wird mittels dieser Metapher vor allem die Loslésung des Menschen von
fremden Michten artikuliert (107), wihrend die frithneuzeitliche kritische Ver-
wendung der Metapher eher die Grenzen der reinen Vernunftwissenschaft (Ba-
con und Kant) oder das Recht auf freie Kreativitit (Nietzsche) betont. Nach
meinem Dafirhalten ist indes das Vorgehen ein Stiick weit zu assoziativ und
zu deskriptiv. Wahrscheinlich wiirde der Autor das primir beschreibende Vor-
gehen mit jenem berihmten § 124 der Philosophischen Untersuchungen verteidi-
gen: «Die Philosophie darf den tatsichlichen Gebrauch der Sprache in keiner
Weise antasten, sie kann ihn am Ende nur beschreiben.» Aber ich vermisse
trotzdem eine Klirung des Begriffes der Metapher (die Hinweise zu Blumen-
berg S. 12 sind unzureichend) und ihrer Beziehung zur Philosophie. Und da-
mit gelange ich zum zweiten, oben angedeuteten Punkt: Worin besteht der
philosophische Ertrag einer beschreibenden Darstellung eben dieser Metapher
des Spinnens? «Das Zurickspulen des Fadens unserer Vernunftgeschichte
kann daran erinnern, daBl wir iber die sokratischen Anfinge noch nicht sehr



236 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

weit hinausgekommen sind» (111). Ich verstehe dieses Fazit als eine Einladung
zu einer Realisation des kritischen Potentials (auch anderer Dimensionen) des
Philosophierens, denn die Reduktion des philosophischen Nachdenkens auf
eine Metaphorologie kime einer nicht zu legitimierenden Vereinfachung gleich,
die wohl auch der Autor dieses sehr spannenden Buches nicht intendiert. Dal3
Martens tatsichlich iiber einen differenzierten, ausgewogenen und mehr-
schichtigen Philosophiebegriff verfigt, dies li3t sich anhand von Philosophieren
mit Kindern belegen. Nach den Ausfihrungen und Erklirungen dieses vorzig-
lichen Buches ist die Philosophie durch eine besondere geistige Haltung, eine
geeignete Methode sowie gewisse spezifische Inhalte gekennzeichnet (dort 12
—13): «Zur Philosophie gehért offensichtlich zunichst eine gewisse Haltung
der Neugier und Offenheit, sich neuen Einsichten und Argumenten zu 6ffnen,
Irritationen zu ertragen, mit vorlidufigen Antworten zu leben, aber auch, aus
neuen Einsichten Konsequenzen fiir das eigene Denken und Handeln zu zie-
hen. Zu dieser Haltung kommt eine bestimmte Vorgehensweise hinzu, der
Gebrauch von klaren, der jeweiligen Problemstellung angemessenen Begriffen
und Argumenten, sowie die begriffliche und argumentative Auseinanderset-
zung mit der Auffassung anderer. Neben der Haltung und Methode ist Philo-
sophie aber vor allem durch ihre Inhalte oder Problembeziige zu charakterisie-
ren.» Dieser Umschreibung des Philosophierens stimme ich in vollem Um-
fange zu!

Es scheint, daB3 der Autor aus der Vernunftgeschichte, die er bericksich-
tigt, das Mittelalter ausschlief3t (ich habe nur eine, ziemlich triviale Andeutung
gefunden, S. 57). Schade! In den mittelalterlichen Texten wiren m.E. sehr auf-
schluBreiche Aspekte der Metapher zu finden. Es wiirde sich in jedem Falle
lohnen, die allegorischen Oviddeutungen zu untersuchen und die Bibelkom-
mentare, auf die sich die vom Autor selber S. 11 erwahnten Bibelstellen bezie-
hen. Ich weise hier nur auf zwei Beispiele hin, die anhand von Psalm 39 (38),
12 die Hinfilligkeit des Menschen thematisieren: Augustinus, Enarratio in Psal-
mum CXXII, PL 37,1634:

«Attendite, fratres, quam tabida est aranea, ut levi tactu conquassetur et
moriatur. Et ne quasi carnem solam infirmitate mortalitatis putaremus nos ha-
bere tabidam, non dixit (Psalmus), tabescere me fecisti; ne secundum carnem
intellegerumus: sed ait: Tabescere fecisti sicut araneam animam meam. Nihil
enim infirmius anima nostra posita in mediis tentationibus saeculi, in mediis
gemitibis et parturitionibus molestiarum; nihil est infirmius donec haereat so-
liditati coelesti, et sit in templo Dei» — Ebenfalls beachtenswert ist folgender
Passus bei Rhabanus Maurus, De w#niverso, lib. VIII, c. 4: «Aranea vero huma-
nam fragilitatem significat. Unde est illud psalmo: Et tabescere fecisti, sicut
araneam animam meam. Aranea vero corpus habet tenue, in terra non habitat,
sed per loca altiora tela quasdam tenuissima viscerum digestione contexit: si-
cut et a quibusdam vermibus sericum dicitur exfiliari. Huic ergo exiguo corpu-
sculo recte conversi et afflicti anima comparatur, quae longis observationibus
vigiliisque fatigatur, terrena deserens, subtilissimas operationes virtutum di-
vino timore vivificatas efficit.»



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 237

Ich bin iberzeugt, dafl es nicht sehr schwierig wire, zahlreiche weitere
verschiedenartige Zeugnisse zu finden. Ich finde z.B. die Erklirung, die Eras-
mus fir das Sprichwort «Arenearum tela texere» durchaus faszininerend:

«Est in re frivola, nulliusque frugis infinitum atque anxium capere labo-
rem ... Unde et apud Diogenem Laertium in vita Zenonis, philosophus qui-
dam rationes dialecticas, arenearum textis similes esse dicebat, quae operosum
quiddam atque exactum prae se ferant, tamen nugatorie sint atque imbecilles.
Et alius quispiam leges arenearum textis comparabat, quae cum a magnis avi-
bus facile discinderentur, muscas duntaxat irritirent» (Desiderii Erasmi Adagia,
Chil. I, cent. IV, Prov. LXVII, Opera omnia, ed. J. Clericus, vol. 1I, Leiden
1703).

SchlieBlich noch ein anderer Hinweis, vielmehr eine Frage: Wie ist es zu
deuten, daB offensichtlich, nach der Erzihlung seines Biographen, Spinoza
Spinnen gefangen hat und zu seiner Entspannung eigentliche Spinnenkimpfe
organisiert hat, die thn derart belustigt haben sollen, dal3 er laut lachte?(Vgl.
dazu: Jean Colerus, La vie de Baruch de Spinoga (17006), in: Spinoza, (Euvres com-
pletes, Paris 1954, 1320).

RUEDI IMBACH

Andreas Graeser: Positionen der Gegenwartsphilosophie. Vom Pragmatismus bis zur
Postmoderne. Miinchen: Verlag C.H. Beck, 2002. 287 S. (Beck’sche Reihe 1455).
ISBN: 3406475957.

Graeser beschreibt in zwanzig Kapiteln Positionen ausschlieBlich englisch-
und deutschsprachiger Philosophie des 20. Jahrhunderts, vom amerikanischen
Pragmatismus bis zur amerikanischen Postmoderne, unter besonderer Bertick-
sichtigung des «point of no return» (11; 44) der logischen Sprachanalyse. Voraus-
gestellt sind ein Vorwort (9f.), eine Vorbemerkung (11-13) und eine Einlei-
tung (14-17), in der der Inhalt jedes der 20 Kapitel auf wenigen Zeilen resi-
miert wird. Den Text beschlieB3t ein «Ruckblick und Ausblick» (232-236), ge-
folgt von den Anmerkungen, der Literaturliste (277-283) und einem Sachre-
gister (284-287).

Jedes Kapitel umfa3t rund zehn Seiten und skizziert in der Regel den hi-
storischen Gang der Diskussion anhand einer Auswahl von Autoren oder The-
men. Der Verzicht auf andere habe «im Zweifelsfall weniger mit Platzgriinden
zu tun als damit, dal} es sich um vergleichsweise ephemere Phinomene han-
delt oder um Gebilde, die den Keim des Ungeniigens allzu deutlich erkennen
lassen und auch sonst nicht nach vorn weisen» (9). Substantielle Kritik habe
Graeser an anderer Stelle getibt. Damit sind wohl «Apel und seine Schiler» ge-
meint (235, Fn. 10). Weil sie zu schwierig sind und den Rahmen gesprengt
hitten, fehlen spezielle Themen der Wissenschaftstheorie oder die Semantik
méglicher Welten. Generell wird «auf die Darstellung gréBlerer Zusammen-
hinge und weiterer Hintergrinde» verzichtet (9).

Graesers Blick auf das letzte Jahrhundert skizziert Wegstrecken, auf de-
nen sich Entdeckungen, Versuchungen, sogar Angriffe und vor allem Wenden
ereigneten. Um einen Uberblick zu geben, was konkret in dem Buch beschrie-



238 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

ben wird — und was nicht —, seien die Kapitel kurz anhand ihres Personals
vorgestellt:

Die Pragmatisten 6ffnen die Klammer des Buches, die ihr gegenwirtiger
«Anwalt» Rorty im Postmoderne-Kapitel 18 schlieBt (5.18). «Die pragmatisti-
sche Wende» (Kap. 1) ist eine kommentierende Darstellung der Philosophie
von William James (unter Erwihnung von Peirce und Dewey), so wie «Die
sprachliche Wende» (Kap. 2) eine von Frege ist (unter Erwihnung von Russell,
Ryle und Quine) und, zusammen mit den zwei Folgekapiteln, den genannten
point of no return beschreibt. Kapitel 3, «Wege der Begriffsanalyse», skizziert die
Entfaltung der «sprachlichen Wende» bei Russell und Moore. «Auf der Suche
nach der Bedeutungy ist man in Kapitel 4 (Skizze der Problematik mit Be-
zigen zu Frege, Grice, Quine und Austin) und in Kapitel 10 (von Grice iber
Strawson, Searle und Ruth Millikan zu Schiffer). Nicht alle Wanderungen ver-
liefen gefahrlos. Es drohten die «Flucht in die Metaethik» (Kap. 5: Von der
Moglichkeit einer Moraltheorie angesichts des logischen Empirismus; von Ayer
tber Stevenson, Hare, Geach und Searle zu McDowell), die «Versuchungen
des Anti-Realismus» (Kap. 11: Von Dummett tiber Putnam und Goodman zu
Abel und Lenk), oder gar die «Attacken des Post-Modernismus» (Kap. 18: Ror-
ty) und «Eine Attacke des Feminismus» (Kap. 17: Von Carol Gilligan zu Harry
Frankfurt (sic!). Weitere feministische Fragestellungen werden ebensowenig et-
wihnt wie die Entwicklung der Geschlechterforschung. Nicht nur in diesem
Kapitel endet zumindest die «nach vorn» weisende Gegenwart bereits in den
80er Jahren oder noch frither, und Literaturhinweise auf die einschligigen ak-
tuellen Diskussionen fehlen. Dies Schicksal teilt die «Riickkeht der Leib/Seele-
Problematik» (Kap. 13: Von Ryle iiber Putnam sowie Popper/Eccles zu Kim,
zur Qualia-Diskussion und Nagel, und zu Strawson und Davidsons anomalem
Monismus) oder «Die Entdeckung der Intentionalitit» (KKap. 6: Von Brentano
zu Husserl), wobei hier in zehn Zeilen noch die relativ aktuellen Bemithungen
Searles erwihnt sind, «die Sache als biologisches Phinomen begreiflich zu ma-
chen» (80).

Die auffillig vielen «Wenden» weisen im Resultat eher nach vorne als zu-
rick oder gar in einen Zyklus und stellen den Fortschritt nicht in Frage, son-
dern sicher. Graeser schitzt den /inguistic turn als unhintergehbar ein, m.E. zu
Recht. Fraglich bleibt, ob die sprachanalytische Wende als einzige das Pridikat
«point of no return» verdient. Durch den Untertitel angeregt, erwartete ich ge-
spannt, wie ein anderer groBer Umbruch, der pragmatic turn in der Sprachphi-
losophie, von enormer Wirkmichtigkeit in diversen Disziplinen und m.E.
ebenfalls irreversibel, mit dem amerikanischen Pragmatismus in Beziehung ge-
setzt wird. Doch der pragmatic turn kommt bei Graeser nicht vor. Im Buch fol-
gen auf die pragmatistische und die sprachanalytische Wende spiter eine her-
meneutische (Kap. 7: Von Dilthey tber Heidegger und Gadamer zu Charles
Taylor), eine kritische (Kap. 8: Von Horkheimer zu Habermas), eine kritizisti-
sche (Kap. 9: Von Popper zu Albert) und eine praktische (Kap. 16: Von Sin-
ger uber Nagel, Frankfurt und Ch. Taylor zu Harman und Bratman). Die prag-
matische Wende findet sich darin ebensowenig wie in den weiteren Kapiteln,
in denen ausgelotet werden: die «Dimensionen der politischen Philosophie»



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 259

(Kap. 15: Von Rawls zu Hampshire) in den USA, die «Philosophie der Wis-
senschaft(en)» (Kap. 12: Von Problemen des Empirismus und des Subsum-
tionsmodells zu Kuhn), «Verstehen und Interpretieren» (Kap. 14: Davidson),
«Philosophie der Kunst» (Kap. 19: Von Weitz, Sibley, Hampshire und der Su-
pervenienz-Problematik iber Kutschera, Ingarden und Margolis zu Danto)
und «Person und Selbst» (Kap. 20: Von Strawson tber Lynn Rudder Baker zu
Peter Singer u.a.).

Zumindest ein Angelpunkt der pragmatischen Wende wird erwihnt in Ka-
pitel «4. Auf der Suche nach der Bedeutung [1]», das mit einer kurzen Bespre-
chung von Austins «How to do things with words» (Harvard University Press,
1955), dem Auftakt der Sprechakttheorie, endet. Von den zentralen Begriffen
des Performativen, Illokutioniren oder Petrlokutionidren ist allerdings nicht die
Rede, sondern nur von der «Kraft», die, so Graeser, der AuBlerung eignet, wie
die Bedeutung den Worten (62f.). Die von Austin wortlich als Revolution er-
lebte Wende (2.2.0., S. 3), die dazu fiihrte, gerade diese Trennung aufzuheben
und Pragmatik nicht nur als Erginzung der Semantik zu verstehen, sondern als
Bedeutung mit konstituierend, kommt auch im folgenden nicht mehr in den
Blick. Der zweite Teil der «Suche nach der Bedeutungy ist auf das rationalisti-
sche Grice’sche Programm einer Reduktion von Semantischem auf Intentiona-
les beschrinkt (15). Die Ignoranz der pragmatischen Wende 1i6t den Schluf zu,
dal} sie aus Graesers Sicht einen Holzweg darstellt — oder «sonst nicht nach
vorne» weist.

Dasselbe gilt offenbar fiir die Phinomenologie. Eines eigenen Kapitels
nicht wert, kommen im Rahmen der «Entdeckung der Intentionalitit» (Kap. 6)
immerhin Brentano und Husser] zur Sprache. Leider bricht die Darstellung an
der «transzendentalen Wende» Husserls mit vernichtendem Urteil ab (80), so
daB die wirkungsmichtige Problematik der Intersubjektivitit (Schiitz, Mead, et
al.), seit der fiinften Cartesianischen Meditation im Vordergrund, unerwihnt
bleibt. Nur in der Hermeneutik eines Heidegger schien die Phinomenologie
noch ein wenig weiter zu leben (83f.). Die Erwihnung von Sartre oder Met-
leau-Ponty darf von Graesers Buch nicht erwartet werden. Die Literaturliste
fihrt ausschlieBlich Werke deutsch- oder englischsprachigen Ursprungs an.

Dem Vorwort zufolge geht das Buch auf einfithrende Vorlesungen zu-
rick, die «fir das Fach Philosophie als akademische Disziplin» werben sollten
(9f.). In der Vorbemerkung (11-13) legt Graeser den Statuswandel der Philo-
sophie dar. Noch vor hundert Jahren breit in der Gesellschaft diskutiert, sei
sie seit dem Aufkommen der modernen Logik und der «sog. analytischen Me-
thode» zu einer «unzuginglichen» und «technikalisch anmutenden Angelegen-
heit» geworden (11). Dies sei jedoch keine notwendige Folge des Strebens nach
Klarheit, «der Hauch des Scholastischen» schwinde «im Lichte pragmatisti-
scher Reflexion» (234). Als Blockierer dieser Entwicklung werden «das geistes-
wissenschaftliche Verstindnis der Philosophie», die «Anti-Amerikanismen der
sog. 68er» und deren «(neo)marxistische Orientierung» ausgemacht (12), sowie
«solierende Tendenzen» «im deutschsprachigen Raumy, die zu einem «peniblen
Provinzialismus» gefithrt hitten. Als Gegenrezept schligt Graeser vor, «dal3 man
den jeweils verfeindeten Positionen mdglichst unbefangen begegnet» (13).



240 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Im Buch fehlt jegliche Begegnung mit irgendeiner philosophischen Stro-
mung in der nicht englisch- oder deutschsprachigen ferra incognita. Ein Grund
dafiir wird nicht angegeben; Indizien enthilt der «Rickblick und Ausblick».
Dort findet sich einerseits in FuBBnote 8 ein Verweis auf Danto, der Graeser
aufgrund seines Sartre-Buchs anscheinend als Frankreich-Experte gilt und im
Besitz einer Erklarung dafiir scheint, warum Frankreich vermutlich nicht an
der Herausbildung eines «gemeinsamen Problembewuf3tseins» aller Philoso-
phen und Philosophichistoriker teilnehmen wird. Dabei habe doch die analyti-
sche Haltung ihre anfinglichen Dogmatismen abgelegt, und sogar «Vertreter
geisteswissenschaftlicher Orientierungen» beginnen, sie als «stilistische Op-
tion» zu verstehen und schitzenzulernen» (235). Andererseits nimmt Graeser
an, dal im Vorwurf eines «Kulturkampfs» an die Adresse der Philosophie eine
Gefahr fur die akademische Disziplin bestehe (232). Es scheint also, als wolle
er einen einseitigen Frieden diktieren, um den Preis des Totschweigens gei-
stes-, kultur- oder sozialwissenschaftlich inspirierter Philosophie (wie sie in
Frankreich traditionell dominiert), und um den Preis eines Boykotts nicht
anglo- oder germanophoner Positionen uberhaupt.

Am Ende des Buches wird deutlich, worin die zu vollziehende Wende be-
steht, die in den USA lingst Trend ist: Sie erfolgt von der analytischen Philo-
sophie zum amerikanischen Pragmatismus. Schwer zu motivieren ist sie nicht
angesichts der Peirce’schen Forderung einer «Methode der Erreichung eines
héheren Klarheitsgrades des Denkens als die ,Deutlichkeit’ der Logiker (Se-
lected Philosophical Writings Bd. I, S. 127)» (22). Auch die Metaphysik-Kritik
ist beiden Richtungen gemein (19), doch die abstrakten analytischen Begriffs-
definitionen werden mit Skepsis betrachtet und durch die Frage ersetzt, wel-
chen Unterschied die Begriffe in der Praxis machen (21f.; 25f.). In seiner «Es-
senz» sei der Pragmatismus eine Umkehrung der seit Aristoteles bestehenden
Annahme einer Prioritdt des Theoretischen vor dem Praktischen (29).

Graeser schlieBt mit der Losung, produktive Philosophie bestehe aus-
schlieBlich darin, «Klarheit in unsere begrifflichen Vorstellungen zu bringen»
(236). Vielleicht hilt er deshalb fir wichtig zu betonen, wie «durch und durch
undogmatisch» dies Unterfangen sei (230), weil er im selben Atemzug alle, die
noch anderes von Philosophie erwarten, an die Psychologie iiberweist (Fn. 11).

Das Buch ist insofern nicht einem Publikum ohne breite philosophische
Vorkenntnisse zu empfehlen, als es seine eigene Beschrinkung auf Philoso-
phie englischer und deutscher Sprache nicht kenntlich macht und daher ein ein-
seitiges Bild der Gegenwartsphilosophie vermittelt. Zu den dargestellten Posi-
tionen erhilt man einen ersten Zugang, jedoch ohne Referenzen zur aktuellen
Diskussionslage. Zu empfehlen ist das Buch allen, die sich in kritischer Weise
mit zeitgenossischer Geschichtsschreibung befassen und die dazu Analysema-
terial suchen.

MICHAEL GRONEBERG



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 241

Norman M. Ford: The Prenatal Person. Ethics from Conception to Birth. Oxford:
Blackwell 2002. 272 S. ISBN: 0631-23492-6.

Der Titel des Buches markiert eine zentrale Thematik der gegenwirtigen bio-
ethischen Diskussion. Da der Autor (Direktor des Caroline Chisholm Center
for Health Ethics in Melbourne, Australien) schon mit seinem fritheren ‘cine
dhnliche Thematik behandelnden) vorziglichen Buch When did I hegin> 7€ am
bridge 1988) bekannt wurde, war man natiirlich auf diese Neuerscheinung or
spannt.

Das Buch gliedert sich in zwei Teile: I. Foundations, TI. F.thral Ticues Tn
Tezl I befaBBt sich Ford zunichst mit dem Personbegriff (1. Maralitc tar Per-
sons). Dal} er sich dabei auch mit seinem Landsmann Peter Singer anceinan-
dersetzt, liegt nahe, so etwa mit dessen Ausage «modern medical practice has
become incompatible with belief in the equal value of all human life» (3) Farl
kritisiert zundchst den Utilitarismus (den er freilich vor allem an< Singers Der
spektive beurteilt) und zeitgendssische Personkonzepte (ber Singer Warren
Tooley, Glannon). Seine eigene Position erldutert er in zweicrler Werre  Der
«subject-centered approach» geht aus von der «awareness of aurselves as mo
rally responsible agents within our subjectivity» (11). Daraus folgt: «Lack of
respect for one’s own or another’s conscience is lack of respect for the per-
son». Der «human-nature approach» betont die leib-seelische Finheit rles
Menschen. Als solcher sucht der Mensch nach Glick. Daraus ergibt sich 714
«Respect for the essential requirements and purposes of integral human narure
is also respect for the person.» Aus diesem Ansatz ergibt sich (15): «For theists
who admit a human person is animated by an immaterial life principle, there
would be good reasons to hold that a human person begins as soon as the
human individual is formed.» Somit zdhlen auch Féten als «natural persons».
Im Abschnitt 1.4 «Survival of Traditional Morality» gibt Ford cine Kurzdar-
stellung seiner eigenen ethischen Position, die der traditionellen Moraltheolo-
gie entspricht, wobei dann die Erliuterung traditioneller Kategorien sowie
auch die Kritik an anderen Positionen (Proportionalismus) jeweils etwas kurz
geraten.

Kapitel 2 (Life, Health, Ethics and the Bible) skizziert die biblische Ein-
stellung zum Leben als Gabe, zum Tod und zum Leben danach. Die Bibel
biete keine bioethischen Lésungen, aber «an optimistic view of the meaning of
human life» (39). Kapitel 3 entwickelt «Ethical Principles for Healthcare». Es
geht um Respekt vor dem Menschleben, um «Reasonable Care of Health and
Life» und die Losung von Dilemmata mit Hilfe des Prinzips der Doppelwir-
kung, schlieBlich auch um «informed consent». Ford thematisiert auch Plura-
lismus und Dissens in westlichen Demokratien, bemerkt aber (50): «But this
does not imply that ethical values held by religious people are purely religious
values that can only be derived from a religious source like the Bible or that
such values are relevant to believers alone.»

Tez/ IT enthilt die Kapitel: 4. The Human Embryo; 5. The Pregnant Woman
and her Fetus; 6. Infertility and Reproductive Technology; 7. Prenatal Screen-
ing and Diagnosis; 8. The Fetus; 9. The Newborn. Im Kapitel 4 iber den Em-
bryo informiert Ford zunichst Uber die méglichen Ziele von Embryonenfor-



242 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

schung. Auf diese Weise bekommt der Leser zunichst eine solide Sachinfor-
mation. Ford sieht den Embryo noch nicht als Person, sondern als potentielle
Person. Aus der Méglichkeit von Chimirenbildungen (etwa aus Embryonen
von Schafen unterschiedlicher Farbe) folgert er (66): «This implies purposeful
development occurs between cells, but not within an ongoing multicellular onto-
logical individual from the two-cell stage.» Mit der Bildung des Primitivstrei-
fens habe der Embryo das Potential zur kontinuierlichen Entwicklung als ein
und dasselbe Individuum (67). Statt als Entwicklung eines menschlichen Indi-
viduums interpretiere man den Prozel3 besser «as cell multi-plication and dif-
ferentiation to form an human individual and the placenta». Statt von einem
Priembryo mochte er lieber von einem Proembryo sprechen. Das bei diesem
gegebene Potential begrindet fiir Ford aber dennoch eine Pflicht absoluten
Respekts gegenliber dem Embryo. Aus diesem Grund lehnt er auch verbrau-
chende Embryonenforschung und Priaimplantationsdiagnostik ab.

Kapitel 5 behandelt «The pregnant woman and her fetus». Ford betont die
Notwendigkeit verschiedener Formen der Unterstitzung der Schwangeren, re-
feriert Gber embryonische und fétale Morbiditit und Mortalitit, Abtreibungs-
methoden, Gber die Frage abortiver Wirkungen von Kontrazeptiva, iiber An-
enzephali und diskutiert Argumente Pro und Contra.

Kapitel 6 handelt iber Unfruchtbarkeit und kinstliche Reproduktion, Ka-
pitel 7 uber prinatales Screening und prinatale Diagnose. Die genetischen Ri-
siken und die Indikationen fiir diese Maf3inahmen werden diskutiert, wobei die
Feststellung bemerkenswert ist (123), die Wahrnehmung dieser Risiken basiere
«on a sociocultural, rather than a medical, definition of risk and this creates
anxiety». Da Angst und Sorge wihrend der Schwangerschaft aber selbst das
Kind schidigen kénnten (etwa Untergewicht), sei die Diagnose auch ggf. in
dessen Interesse. Allerdings werde hier bei der Beratung den Erfordernissen
eines «informed consent» nicht immer Gentlige getan. Auch die Emotionen
wurden nicht immer richtig eingeordnet (135): «A couple’s grief for the child
they desired is not to be mistaken for grief for the child they will have.» Im
ubrigen gilt (143): «Prenatal screening and diagnosis may be ethical, but atten-
tion still needs to be given to how the prevention of disease may be achieved
sensitively and without hurting people who are disabled.» In den letzten bei-
den Kapiteln geht es um den Fotus und das Neugeborene als Patienten, etwa
um mogliche fétale Therapie, um fotales Gewebe, um die Frage des Sterben-
lassens bei schwer geschidigten Kindern und Transplantationen.

Ford bietet zunichst in allen Kapiteln eine solide Sachinformation tber
die medizinischen Fakten und die ethisch relevanten Aspekte. Man merkt hier
die Zielsetzung eines Lehrbuchs fiir solche, die an Fragen «Ethics from Con-
ception to Birth» beruflich oder privat interessiert sind. Die ethischen Bewer-
tungen basieren auf der derzeitigen gesamtkirchlichen Position, die nicht wei-
ter hinterfragt wird. So werden etwa die Probleme der unterschiedlichen Inter-
pretationen des Prinzips der Handlung mit Doppelwirkung oder der Unter-
scheidung von To6ten und Sterbenlassen nicht behandelt. Das genannte Prin-
zip wird schlicht bestimmten Wertungen zugrundegelegt. Andere Positionen
werden kurz skizziert, aber nicht ausfiihrlich diskutiert. Insofern bietet das



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 243

Buch fiir einen Theologiestudierenden niitzliche, aber nicht ausreichende In-
formation. Fords erwihntes fritheres Buch (das eher Monographie-Charakter
hat) bote beispielsweise eine entsprechende Erginzung, wie sie schlieBlich auch
in einer Vorlesung geschehen kann. Dieses neue Buch ist offensichtlich pri-
mir als Basislehrbuch fiir einen anderen Adressatenkreis geschrieben (im Vor-
wort [XIIf.] sind u.a. Arzte, Pflegepersonal, Hebammen, Journalisten, Klinik-
seelsorger, aber auch Moralphilosophen und -theologen) genannt. Hervorzu-
heben ist die sachliche, unpritentiése Weise, in der Ford die geltende Lehre
darlegt, ohne die missionarische und/oder rechthaberische Attitiide, die man
in anderen Publikationen solcher Art bisweilen finden kann. Als erste Basisin-
formation eignet sich das Buch jedenfalls vorziglich.

WERNER WOLBERT

Saskia Wendel: Affektiv und inkarniert. Ansdtze Deutscher Mystik als subjekttheo-
retische Heransforderung. Regensburg: Friedrich Pustet 2002. 344 S. (ratio fidei,
Bd. 15). ISBN: 3-7917-1824-X.

Das Subjektdenken ist massiv in Verruf geraten. Wer gegenwirtig noch einen
Subjektgedanken vertritt, wer gar in subjektphilosophischen Kategorien denkt,
der handelt sich den Vorwurf des Idealismus und der Marginalisierung von
Alteritit ein oder setzt sich gar dem Verdacht aus, im Banne instrumenteller
Vernunft eine Metaphysik der Gewalt und Herrschaft vorzulegen. Folgerichtig
haben poststrukturalistische wie postmoderne Denker den Subjektgedanken
dekonstruiert. Aber auch etwa das in jiidischen Traditionen verwurzelte Philo-
sophieren eines Emmanuel Levinas deutet den Gedanken des Subjekts um als
ein in der Stellvertretung fiir den Anderen, als dessen Geisel konstituiertes
Ich. Angesichts dieser massiven Anfragen noch eine Subjekttheorie vorzule-
gen, verlangt nicht nur triftige Begriindungen, sondern zugleich auch die iber-
zeugende Widerlegung subjektkritischer Anfragen.

Diesem anspruchsvollen Unternehmen stellt sich die als Hochschuldozen-
tin fiir Religionsphilosophie und Fundamentaltheologie an der Universitit
Minster titige Saskia Wendel in ihrer jungst veréffentlichten Habilitations-
schrift. Geprigt vom transzendentalen Denken Klaus Miullers, Thomas Prép-
pers und Hansjlirgen Verweyens, geht es ihr in Motivation und Methode in ei-
ner gewissen Anlehnung an Maurice Merleau-Ponty um eine Zusammenfiih-
rung von Phinomenologie und Transzendentalphilosophie, die diese als stren-
ge Wissenschaft mit Zeit, Geschichte und Welt verbindet (286). Wendel zielt
auf eine Wiedergewinnung des Subjektbegriffs durch die Revitalisierung det-
jenigen Faktoren wie Affektivitit, Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit, Leiblichkeit
und Anerkennung der Eigenstindigkeit und Unverfiigbarkeit des Anderen, die
— wie sie kritisch vermerkt — in den «traditionellen Formulierungen des Sub-
jektgedankens marginalisiert oder gar explizit ausgeschlossen» (13) worden
seien. Dies will sie durch Rekurs auf Wurzeln des neuzeitlichen Subjektgedan-
kens erreichen, die sie in der mittelalterlichen Mystik ausmacht. Denn in dem
Subjektdenken der Mystik werde mit den Elementen der Affektivitit, der Ge-
schichte und der Wahrung von radikaler Andersheit in der unio mystica ein



244 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Subjektdenken artikuliert, das allen Selbstverabsolutierungstendenzen inner-
halb des neuzeitlichen Subjektdenkens zutiefst widerspreche. Vor diesem Hin-
tergrund will sie dann den Entwurf eines «Subjektgedankens am Leitfaden des
Leibes» skizzieren (13).

Die im Kapitel 1 (16—48) durchgefiihrte terminologische Klirung arbeitet
dabei zunichst einen philosophischen Begriff der Mystik heraus, der in ihr ei-
ne besondere Form der Erkenntnis sieht. Diese Erkenntnis liefert im Modus der
Intuition eine vorreflexive Gewillheit in Form des «prireflexiven Mit-sich-Ver-
trautseins» (44) als Moglichkeitsbedingung und Vollzug von Subjektivitit.

Diesem Subjektivititsbegriff geht im Anschlull an die affirmative Erdrte-
rung der Frage nach einer Subjektivitit im Mittelalter (44—49) Kapitel 2 inso-
fern nach, als es multiperspektivisch Recht und Grenzen der Kritik am neu-
zeitlichen Subjektbegriff auslotet (49-89). Was die Autorin dabei in ebenso kon-
zisen wie prizisen Uberlegungen zu Adorno, zu Heidegger, zu postmodernen
Denkern, aber auch zur feministischen Subjektkritik ausfihrt, ist hier in sei-
nem Gedankenreichtum nicht im einzelnen zu referieren. Thr kommt es darauf
an zu zeigen, daB diese Kritik berechtigterweise mit einem hypertrophen Sub-
jektverstindnis ein inzwischen «langst Gberholtes» (85) Konzept zuriickweist.
Wo aber, so die These, Subjektivitit und Selbstbewul3tsein nicht im Sinne ei-
nes Reflexionsmodells und auch nicht in den erkenntnistheoretischen Reduk-
tionen des kantischen Vernunftbegriffs, sondern im Sinne des «prireflexiven
Mit-sich-vertrautseins» (85) als Grund eciner egologischen BewuBtseinstheorie
konzipiert wirden, dort liefe die Subjektkritik ins Leere.

Folgerichtig begibt sich Wendel in Kapitel 3 (90-242) auf die Suche nach
Spuren von Subjektivitit in der deutschen Mystik. Gerade wegen der inten-
dierten Riickgewinnung von Sinnlichkeit und Leiblichkeit setzt sie sich anhand
von Gertrud von Helfta, Mechthild von Hackeborn und Mechthild von Mag-
deburg mit der affektiven Mystik auseinander. Wird dabei die Subjektivitit als
Méglichkeitsbedingung des mystischen Weges zu Gott insbesondere in (durch-
aus auch erotisch konnotierter) Minne und Passion herausgearbeitet (93-131),
so gehen die folgenden Ausfihrungen den Anbahnungen der Subjektivitit in
der spekulativen Dominikanermystik und deren Lehre vom Seelengrund und
der Gottesgeburt in der Seele nach. Dabei widmet Wendel der Bedeutung Mei-
ster Eckarts fir eine Vermittlung von Unbedingtheit und Bedingtheit, von All-
gemeinheit und Besonderheit durch den Gedanken des Bildes besondere Auf-
merksamkeit (174-221). Denn insbesondere hierin sieht sie eine der wohl ent-
scheidenden AnschluBméglichkeiten fiir die anvisierte Reformulierung des Sub-
jektgedankens, die sie schlieBilich in Kapitel 4 (243-315) durchfihrt.

Es ist der von Fichte her insbesondere iiber Verweyen in die gegenwirtige
Subjektphilosophie eingegangene Bildbegriff, der cinerseits Unbedingtheit und
Bedingtheit im Subjekt sichern und andererseits das kategoriale Gefiige einer
«korrelationalen Univozitit» (299) in der streng reziproken Anerkennung von
Ich und Anderem wahren soll. Zugleich aber entwickelt sie im Rickgriff auf
die Phinomenologie Edith Steins und FEdmund Husserls eine Unterscheidung
von lLeib und Kérper und spricht dem Leib als Méglichkeitsbedingung des
«Zur-Welt-seins» eine konstituierende und dem gemifl auch «transzendentale



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 245

Funktion» zu (286). Aus diesem transzendentalen wie phinomenologischen
Zugang gewinnt die Autorin nun endlich den Begriff des inkarnierten Subjekts
(283-291), durch den sie die Unverzichtbarkeit eines Subjektbegriffs unter Be-
weis stellen will, ohne den subjektkritischen Einwirfen zu unterliegen. Ohne
ein Subjektsein, ohne die «Erste-Person-Perspektive» (295), so Wendel, lasse
sich weder eine Beziehung zwischen Ich und Anderen, weder die Wirdigung
des Anderen noch eine Ich-Identitit denken.

So sehr freilich die Autorin in Uberwindung substanzontologischer Re-
duktionen herauszuarbeiten versucht, dafl die Identitit «nicht identisch» ist
mit einem unverinderlichen Wesenskern oder einer inhaltlich bestimmten Sece-
len-Substanz (308), so bleiben ihre Ausfihrungen nicht frei von problemati-
schen Zugen. Sie stellt die Identitit des «ich bin» in dessen Subjektivitit als ei-
ne formale unbedingte Identitit heraus, die erst in Interaktion und Geschichte
material bestimmt und entfaltet wird. Das Ich bildet als Person, nicht aber als
Subjekt, in einem Verhiltnis reziproker Anerkennung seine Identitit aus, ob-
schon die Subjektivitit Moglichkeitsbedingung einer solchen personalen Iden-
titaitsbildung ist. Dieses Subjekt «mul} vielmehr seine Identitit, die ihm als Sub-
jekt schon gegeben ist, immer neu gestalten und modellieren.» Mehr noch:
diese Subjektivitit kann «niemals ginzlich verlustig gehen oder in seiner Iden-
titdt vollig gebrochen werden» (307). Wie sie aber mit dieser Marginalisierung
von Nichtidentitit und Leiden, wie sie also mit diesen unverkennbar idealisti-
schen Tendenzen ihrem eigenen Anspruch einer Reformulierung des Subjekt-
gedankens unter dem Anspruch von Geschichte und Gesellschaft entsprechen
will, bleibt unklar.

Insgesamt jedoch stellt dieses Werk einen beeindruckenden, weiterfiith-
renden Beitrag zur subjekttheoretischen Diskussion dar, das auch noch dort
weitgeficherte und tiefgreifende Einsichten vermittelt, wo man thm schlie3-
lich doch nicht meht vorbehaltlos zustimmen kann. Das Buch liest sich in
weiten Teilen flissig, gelegentlich geradezu spannend. Abgesehen von einigen
Rechtschreib- oder Zeichensetzungsfehlern (85; 257) ist es auch formal gelun-
gen, auch wenn trotz des fein gegliederten Inhaltsverzeichnisses ein Register
sinnvoll gewesen wire.

BERNHARD GRUMME

Edmund Arens/Jirgen Mittelstrass/Helmut Peukert/Markus Ries: Gei-
Stesgegenwdrtig. Zur Zakunft universitirer Bildung. Luzern: Edition Exodus 2002.
110 S. ISBN: 3-905577-59-3

Das schmale, aber anregende Bichlein geht auf ein Symposion zurick, das
2001 unter dem Titel «Zur Zukunft universitirer Bildung» an der Theologi-
schen Fakultit der Universitit Luzern stattfand.

Helmut Penkert geht in seinem Beitrag «Die Logik transformatorischer
Lernprozesse und die Zukunft von Bildung» der Frage nach, ob die aktuellen
globalen Herausforderungen die menschliche Verarbeitungskapazitit hoffnungs-
los tberfordern oder ob die Hoffnung auf eine «Erziehung des Menschen-
geschlechts» (J.G. Herder) in modifizierter Form auch heutige Bildungspolitik



246 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

motivieren kann. Im Vertrauen auf unausgeschopfte Potenziale einer kriti-
schen Tradition rekonstruiert Peukert zunidchst Genese und Transformationen
des neuzeitlichen Bildungsprojektes, das in zunehmendem MalBle durch das
Zusammenspiel von modernen Wissenschaften und kapitalistischer Markt-
wirtschaft dynamisiert und in die heutigen Aporien getrieben worden ist. Die
Zukunft universitirer Bildung sieht Peukert in der Erméglichung von transfor-
matorischen Lernprozessen, die sich von einem additiven Lernen dadurch un-
terscheiden, daB3 es hier um BewulBtseinsbildung im radikalen Sinn des Wortes
geht: «Das BewuBtsein selbst entsteht darin neu und muf} sich neu praktisch
und kommunikativ materialisieren» (11). In Abgrenzung zu einer Rationalitit,
die Bildung unter das fremde Diktat 6konomischer Nachfrage stellt, formuliert
Peukert abschlieBend einen kategorischen Imperativ, den eine kiinftige Bil-
dungspolitik zu beherzigen habe: «Handle so, dal3 du versuchst, im eigenen
produktiven Handeln anderen zu eigenstindiger, kreativer Entfaltung zu ver-
helfen und so eine gemeinsame kommunikative Welt aufzubauen, in der Re-
geln fir das Zusammenleben aller gefunden und dadurch Lebensméglichkei-
ten fiir alle unter einer transformationsfihigen demokratischen «Verfalitheit der
Gesellschaft erschlossen und gesichert werden kénneny (30).

Unter dem Titel «Virtuelle Bildung? Bemerkungen zur Zukunft des Prin-
zips Bildung durch Wissenschaft» analysiert Jirgen Mittelstrass die Gefihrdun-
gen der Wissens- und Informationsgesellschaft, in der die Differenz zwischen
Wissen und Information unterzugehen droht: «Abbild der Informationswelt
ist damit strenggenommen auch eine Meinungswelt, keine Wissenswelt» (37).
Wo Wissen zur Ware verkommt und wissenschaftliche Nachdenklichkeit dem
Wissensmanagment weicht, gerdt eine an Identititsfindung und Orientierung
verpflichtete Bildung, die ebenso sehr ein Kénnen wie ein Wissen ist, aus dem
Blick. Im Rickgriff auf den idealistischen Bildungsbegriff pladiert Mittelstrass
fur Bildung als Lebensform: «Bildung ist Se/bsthildung. Sie kann nicht gelehrt,
sie mul} erworben werden. Das Erwerben-Koénnen zu lernen, sollte allerdings
ein wesentliches Ziel auch der Lehre sein» (46f£.).

Markus Ries untersucht aus historischer Perspektive die «Hochschulbil-
dung im 20. Jahrhundert. Von der Biirgerlichen Eliteoption zum Produktions-
faktor». Er unterteilt den von ihm ins Auge gefaliten Zeitraum in drei Epo-
chen, die er mit den Stichworten «Elitebildungy, «Wachstum» und «Okonomi-
sierung» charakterisiert.

Die letzten beiden Beitrige des Sammelbandes stammen vom Luzerner
Fundamentaltheologen Edmund Arens. Die These des ersten findet sich gleich
im Titel: «Bildung braucht Verstindigung». Nach Arens sollte ein integratives
Verstindnis von Bildung, das er in Abgrenzung zu einem businessnahen Markt-
Modell von Universitit profiliert, vier Dimensionen umfassen: Es mul} Bil-
dung 1. als philosophische Leitidee wahrnehmen und wiirdigen (Schleierma-
cher: «selbst werdend Welt zugleich zu bilden»), 2. als pidagogische Zielset-
zung begreifen 3. institutionelle und organisatorische Fragen einbeziehen und
4. die gesellschaftlichen und politischen Implikationen bedenken. Das diese
Dimensionen zusammenkniipfende Band sieht Arens in einer kommunikati-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 247

ven Kompetenz, die zugleich zu wissenschaftlichem Diskurs #zd zu Wissen-
schaftskritik befihigt.

Der zweite Beitrag von Arens ist dem «Beitrag der Theologie zur univer-
sitiren Bildung» gewidmet. Arens beschreibt zunidchst zwei gegenliufige Ten-
denzen universitirer Theologie: einerseits einen Trend zur «Verreligionswis-
senschaftlichungy, andererseits eine Neigung zur «Verbinnenkirchlichungy.
Wihrend die erste Tendenz eine Selbstauflésung der Theologie initiiert, for-
dert die zweite die Marginalisierung (und Abschaffung) der Theologie als uni-
versitire Disziplin, indem sie sich in Gestalt eines ekklesiozentrisch konzipier-
ten Kommunitarismus von der gesellschaftlichen Offentlichkeit abschottet.
Demgegentiber wirbt Arens fiir eine Theologie, die sich als 6ffentliche Angele-
genheit versteht und die ihre Potentiale und Perspektiven — als Dienst an der
Universalitit der Universitit — im wissenschaftlich-universitiren Diskurs ein-
zubringen versucht. Thre unverzichtbare Aufgabe nimmt die Theologie nach
Arens dann wahr, wenn sie als Anwiltin einer unrestringierten Rationalitit von
ihrer Erfahrungstradition und der lebendigen Praxis einer bestimmten Reli-
gion her spricht und von deren Wahrheitsanspruch gerade nicht abstrahiert. In-
dem Theologie in kritisch-geschichtlicher Erinnerung die Frage nach dem letz-
ten Grund und dem letzten Ziel menschlicher Existenz wachhilt, kann sie der
Selbstuniversalisierung der Universitit dienen.

Gemeinsam ist den Autoren dieses Bandes, daf3 sie sich mit groBBer Deut-
lichkeit von all jenen abgrenzen, die sich die Universitit von morgen als kun-
den- und marktorientierte Ausbildungsstitte imaginieren. Ob solche Imagina-
tion durch bildungspolitische Imperative unterbrochen und auf «transformato-
rische Bildungsprozesse» hin orientiert werden kann, darf allerdings bezweifelt
wetrden. So sind es wohl weniger die programmatischen Forderungen dieser
Diskussionsbeitrige als ihr nachdenkliches Erschliefen von alternativen Bil-
dungsgestalten, die dem entsprechen, was der Titel des Buches verspricht: Gei-
stesgegenwart.

SIMON PENG-KELLER



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

