
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Warum der Glaube "vom Hören" kommt : zur Kontroverse
Beestermöller - Gerwing - Beestermöller

Autor: Knauer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Knauer SJ

Warum der Glaube «vom Hören» kommt
Zur Kontroverse Beestermöller — Gerwing —

Beestermöller

Gerhard Beestermöller hat in dieser Zeitschrift (47 [2000] 246-258) einen
Artikel' gegen die in meinen Büchern2 vertretene Theologie veröffentlicht.

Manfred Gerwing hat ihm darauf ebenfalls in dieser Zeitschrift
geantwortet (48 [2001] 455-469).3 Er hat sich damit eine erneute Stellungnahme
von Gerhard Beestermöller eingehandelt mit dem Titel «Einander zuhören
wäre schon gut». Daraus, daß ihm überhaupt jemand geantwortet hat, schließt
Beestermöller in seinem zweiten Artikel, sein erster habe «offenbar Wellen
geschlagen» (485)4.

Als derjenige, dessen Theologie angegriffen und verteidigt wurde, weise
ich zunächst darauf hin, daß Gerwing meine Auffassungen zutreffend dargestellt

hat und daß Beestermöller dies unzutreffenderweise bestreitet. Insofern

richtet sich der Titel seiner erneuten Stellungnahme nur gegen ihn selbst.
Er hat nach meinem Eindruck keine Gegeneinwände von Gerwing
beantworten können. Beestermöller hat von vornherein meine Auffassungen zum
Teil nicht zutreffend dargestellt; er wendet sich letztlich nur immer wieder

gegen seine eigenen Mißverständnisse (gegen die er natürlich manchmal Recht

hat).
Wahrscheinlich gelingt es Beestermöller deshalb nicht, meine Auffassung

zutreffend wiederzugeben, weil ihm nicht deutlich wird, daß die christliche

Botschaft mit ihrer Rede von unserem Geschaffensein aus dem Nichts
das herrschende substanzmetaphysische Vorverständnis des Verhältnisses

von Gott und Welt in Frage stellt und ein relationalontologisches
Vorverständnis erfordert: Geschaffensein ist nicht eine der Substanz nachgeord-

1 Worauf sollen wir hören? Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers.
2 Der Glaube kommt vom Hören — Ökumenische Fundamentaltheologie, Freiburg

fl1991 (beim Verlag vergriffen; im Internet: http://www.st-georgen.uni-frankfurt.de/
bibliogr/knauer20.htm); Unseren Glauben verstehen, Würzburg 62001.

3 Noch einmal: Worauf sollen wir hören? Zu Gerhard Beestermöllers «Anmerkungen

zur Theologie Peter Knauers».
4 Alle Seitenangaben beziehen sich auf den in Fußnote 3 genannten Artikel

Beestermöllers.



Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt 189

nete, sondern eine die Substanz der Welt konstituierende Relation. Die
Substanz der Welt kommt nur als Relation auf Gott zustande.

Eine so verstandene Geschöpflichkeit läßt in meiner Sicht nicht «die
Rede von einem Interesse Gottes am Menschen problematisch werden»
(488), wie Beestermöller meint, meine Auffassung wiedergeben zu müssen.
Problematisch ist die Rede von unserer wirklichen Gemeinschaft mit Gott,
dies jedoch nur in dem Sinn, daß wegen der Einseitigkeit der Relation des

Geschaffenen auf Gott keine geschöpfliche Qualität ausreichen kann, eine
reale Relation Gottes auf sie und damit Gemeinschaft mit Gott zu begründen.

Beestermöllers unzutreffende Wiedergabe läßt sich nur aus seinem
bleibend substanzmetaphysischen Vorverständnis sozusagen entschuldigen.

Im folgenden sei noch einmal in aller Kürze auf Beestermöllers
Haupteinwände eingegangen.

I. Zur Frage des Geschöpßichkeitsbeiveises

Beestermöller schreibt mir zwar eine «unüberbietbare Stringenz» zu, erklärt
aber: «So stringent das Knauersche Denken auch sein mag, es wird in ihm
Wirklichkeit in einer Weise repräsentiert, die die Realität nicht abbildet. Ich
kann die Weise, in der Knauer die Wirklichkeit der Welt auf den Begriff
bringt, nicht mit meinen Erfahrungen zur Deckung bringen» (485). Er fährt
fort: «Danach habe ich das Gebäude der Theologie Knauers an der Stelle auf
den Prüfstand gestellt, an der es seine grundlegende Wirklichkeitsberührung
vornimmt und seine Grundbegriffe bildet. Alles andere ist schlüssig.»
Beestermöller möchte anderen durch seine Warnung vor meiner Theologie
einen Dienst erweisen: «Ich habe dies zu Papier gebracht, um anderen, denen
es ebenso ergehen mag wie mir, eine Abkürzung zu eröffnen» (486).

Beestermöller bezieht sich darauf, daß ich das Gottesverständnis der
christlichen Botschaft mit der Aussage erläutere, daß die Welt «aus dem
Nichts geschaffen» sei. Aus dem Nichts Geschaffensein bedeutet in meiner
Sicht, daß die Welt in ihrer gesamten konkreten Wirklichkeit völlig in einem
«restlosen Bezogensein auf .../in restloser Verschiedenheit von ...» aufgeht.
Den mit den Pünktchen als nicht im voraus bekannt ausgedrückten terminus

ad quem dieser Relation nennen wir «Gott». Von ihm ist nur dann wirklich
die Rede, wenn von allem, was existiert, in jeder Hinsicht gilt, daß es ohne
ihn nicht wäre. Geschaffensein aus dem Nichts bedeutet: Könnten wir unser
Geschaffensein aufheben, bliebe nichts von uns übrig. Gott ist also «ohne

wen nichts ist». Wir wissen aber nicht erst, wer Gott ist, um dann zu sagen,
er habe die Welt geschaffen, sondern wir wissen nur aus unserem «restlosen

Bezogensein auf .../in restloser Verschiedenheit von ...», wer Gott ist. Wir
begreifen von Gott immer nur das von ihm Verschiedene, das auf ihn
verweist; Gott fällt nicht selbst «unter» unsere Begriffe. Wir können nur so von
ihm sprechen, daß wir unsere Begriffe in neuer Weise, nämlich hinweisend
(«analog») von der Welt her in Bezug auf ihn gebrauchen. Die Formulierung



190 Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt

«aus dem Nichts» ist gleichbedeutend mit «in allem, worin wir uns vom
Nichts unterscheiden», «total», «restlos». Dies ist jeweils konkret zu verstehen:

Das Geschaffensein eines Baumes besteht in seinem gesamten Baumsein;

das Geschaffensein eines Menschen besteht in allem, was an ihm als

einem Menschen wirklich ist. Damit ist das Wort «restlos» ganz unterschiedlich

zu füllen, je nachdem, um welche Wirklichkeit es sich jeweils handelt.
Aber man muß von der erfahrenen Wirklichkeit selber ausgehen.

Mir ist unverständlich, wie Beestermöller einen Widerspruch zur Erfahrung

genau darin sehen kann, daß ich von aller Wirklichkeit unserer Welt
Geschöpflichkeit aussage. Es ist doch gerade die Erfahrung in ihrer ganzen
Weite der Ausgangspunkt meiner Rede von Geschöpflichkeit; sie ist in
ihrem ganzen Umfang ohne jede Einschränkung mit dem Wort «restlos»
gemeint. Wenn ich von Gott sage, daß nichts in der Welt ohne ihn sein kann,
dann wird damit doch jedenfalls die Welterfahrung in keiner Weise
eingeschränkt oder verkürzt.

Es geht darum, angesichts der Behauptung der christlichen Botschaft,
daß Gott nicht (nicht einmal teilweise) «unter» Begriffe falle, zu erläutern,
inwiefern sie dennoch sinnvoll von Gott reden kann. Meine ganz traditionelle

Aussage, daß Gott nicht unter Begriffe falle5, sondern wir nur hinweisend

von ihm sprechen können, wird allerdings von Beestermöller mit der

Behauptung falsch wiedergegeben, daß Gott in meinem Verständnis «für die
auf sich allein gestellte Vernunft der gänzlich Entzogene» (487) sei.
Vielmehr vertrete ich mit Nachdruck die Möglichkeit einer natürlichen
Gotteserkenntnis, die aber noch nicht die Erkenntnis unserer Gemeinschaft mit
Gott ist.

Weil nach der christlichen Botschaft die Welt genau in dem Maß
geschaffen ist, in dem ihr Sein zukommt und dieses Sein Gegenstand der
Vernunft ist, halte ich - übrigens im Anschluß an das I. Vatikanum6 —

Geschöpflichkeit für mit der Vernunft erkennbar. Auch die Aussage des

Glaubensbekenntnisses: «Ich glaube an Gott, den Schöpfer des Himmels und der
Erde» macht nicht aus unserem Geschaffensein einen Glaubensgegenstand,
sondern identifiziert den Gott, in dessen Liebe wir uns geborgen glauben,
mit demjenigen, von dem bereits die Vernunft erkennen kann, daß nichts
ohne ihn sein kann. Der Glaube beginnt erst da, wo es um unsere Gemeinschaft

mit Gott geht, nämlich daß wir in die ewige Liebe des Vaters zum
Sohn aufgenommen sind. Deren Maß ist nicht die Welt; deshalb kann sie

auch nicht an der Welt abgelesen werden, sondern kann nur durch das in der
christlichen Botschaft weitergegebene Wort offenbar werden und wird nur
im Glauben als wirklich erkannt.

5 Vgl. DH 800, 3001
6 Vgl. DH 3004.



Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt 191

Wie kann man Geschöpflichkeit beweisen? Auf die folgende Weise:

Angenommen, die Welt ginge tatsächlich, wie meines Erachtens die Behauptung

ihrer Geschöpflichkeit insinuiert, in einem «restlosen Bezogensein auf
.../in Verschiedenheit von ...» auf. Dann müßte sich dies in der Welt daran
erkennen lassen, daß sie in allen Dimensionen immer die Struktur einer
Einheit von Gegensätzen hat. Dies ist tatsächlich der Fall. Ich erläutere dies

vor allem am Beispiel der Veränderung, die ein unauflösbares Ineinander
von Identität und Nichtidentität darstellt, welches sich anders denn als

logisch widersprüchlich nur dann beschreiben läßt, wenn man dafür zwei
voneinander verschiedene Hinsichten (wegen der beiden Gegensätze)
benennen kann, die sich nicht wiederum ausschließen (wegen des Zugleichs
der Gegensätze). Solche Hinsichten findet man nur im genannten Begriff
der Geschöpflichkeit: «restlos bezogen auf .../in restloser Verschiedenheit
von ...». Das Bezogensein begründet die Identität des Bezogenen; das

Verschiedensein vom Terminus des Bezogenseins begründet, daß diese Identität
von Nichtidentität durchdrungen ist. Und daß sich «Bezogensein auf ...»
und «Verschiedensein von ...» nicht wiederum ausschließen, läßt das

Zugleich von Identität und Nichtidentität anders denn als widersprüchlich
aussagen.

Wollte man die Welt nur als widerspruchsproblematisch beschreiben, es

aber ablehnen, durch die Angabe der beiden Hinsichten «restlos bezogen auf
.../in restloser Verschiedenheit von ...» auf das Problem zu antworten,
hieße das, nicht angeben zu können, worin der Unterschied zwischen bloß

widerspruchsproblematisch und tatsächlich widersprüchlich und damit
unsinnig besteht.

Beestermöller meint, einer solchen Überlegung nicht folgen zu können
(487). Er bestreitet, daß Veränderung ein Zugleich von Identität und
Nichtidentität sei, dessen Beschreibung zunächst vor das Problem stellt, wie man
sie von einer widersprüchlichen Beschreibung unterscheiden kann. Für ihn
handelt es sich nicht um ein Zugleich. Vielmehr hat ein Mensch zuerst die
eine Identität und nach dem Ablauf von Zeit eine andere. «Ein
Widerspruchsproblem läge nur dann vor, wenn man die Welt so beschreiben müßte,

daß sie sich zugleich verändert und nicht verändert» (488). Genau dies ist
aber mein Argument. Veränderung bedeutet im Unterschied zu von
vornherein bestehender Verschiedenheit eine sich durchhaltende, wenn auch
gebrochene Identität. Ich bin heute noch immer derselbe wie gestern; aber
alles an mir ist davon betroffen, daß ein Tag vergangen ist. Ich habe keineswegs

heute eine andere Identität als gestern, aber ich bin doch nicht ein-
fachhin derselbe wie gestern. Dies kann man nicht einfach, wie etwa
Aristoteles versucht haben mag, in die Identität der Substanz und den Wechsel
der Eigenschaften aufteilen. Denn die Substanz selber ist jeweils vom Wechsel

ihrer Eigenschaften betroffen; es handelt sich ja um gerade ihre
Eigenschaften. Es gelingt nicht, Identität und Nichtidentität aus ihrem Zugleich
herauszulösen, welches das Widerspruchsproblem stellt, nämlich die Frage,



192 Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt

wie sich die Beschreibung dieses Sachverhalts von einem unsinnigen
logischen Widerspruch unterscheiden läßt.

Die genannte Relation der Welt auf Gott muß als vollkommen einseitig
ausgesagt werden.7 Die Welt kann nicht der konstituierende Terminus für
eine Relation Gottes auf sie sein, als würde sie damit von einem Gott
sprechen, der genauso in den Bereich der Wechselwirkungen hineingehöre wie
jede innerweltliche Wirklichkeit und damit selber geschaffen sein müßte. Die
Einseitigkeit der Relation der Welt auf Gott zu bestreiten, hieße meines
Erachtens nichts anderes, als von der Welt zu bestreiten, daß sie «aus dem
Nichts geschaffen» sei. Sie wäre dann vielmehr über ihr Geschaffensein hinaus

konstituierend für ein Bezogensein Gottes auf sie, das sein Sein als

Bezogensein erst durch sie hat. Wenn Beestermöller sagt, daß er dies nur dann
als unmöglich zugeben könne, wenn sonst die Geschöpflichkeit der Welt
bestritten würde (490), so ist ja auch hier wieder genau dies meine ganze
Argumentation. Es trifft aber nicht zu, daß ich darin mit Gott argumentieren
würde (490), als fiele er doch unter unsere Begriffe. Ich bleibe in meiner
Argumentation strikt auf der Seite der Welt. Das hatte bereits Gerwing in
seiner Antwort auf den ersten Artikel Beestermöllers in aller wünschenswerten
Klarheit erläutert. Es ist auch unzutreffend, wenn Beestermöller mir die
Auffassung zuschreibt (490), man könne nur dann bestreiten, daß die Welt
konstitutiver Terminus einer Relation Gottes auf sie sei, wenn der Welt ein dieser

Relation irgendwie vorgängiges Sein zukäme. Eine solche Auffassung
vertrete ich nicht.

II. Zur Frage der Gemeinschaft mit Gott

Beestermöller wendet sich auch gegen mein Verständnis von Gemeinschaft
mit Gott. Meine Frage lautet: Wie kann man von einer Gemeinschaft mit
Gott sprechen, ohne die Welt zum konstituierenden Terminus einer Beziehung

Gottes auf sie zu machen? Im Sinn der christlichen Botschaft läßt sich
meines Erachtens ein reales Bezogensein Gottes auf die Welt, und zwar ein

Bezogensein, das selber von göttlicher und nicht geschaffener Realität ist,
nur so aussagen, daß die Welt in die ewige Liebe des Vaters zum Sohn

aufgenommen ist. Dieses Bezogensein läßt sich aber nicht an der Welt ablesen.
Es kann nur durch die Menschwerdung des Sohnes und damit in seinem
menschlichen Wort offenbar werden. Auch in der Menschwerdung ist der

Bezug des Gottseins auf diesen Menschen diejenige Selbstpräsenz Gottes,
von der wir als der Person des Sohnes sprechen und deren konstituierender
Terminus nicht das Menschsein Jesu, sondern das Gottsein ist.

7
Vgl. THOMAS V. AQUIN, Summa theologica I q. 13 a. 7 c; Summa contra gentiles II, c.

11—13. Thomas erklärt, daß philosophisch von Gott zur Welt nur eine begriffliche
Relation (rationis tantum) ausgesagt werden könne, deren einziges reales Fundament die
reale Relation der Welt auf Gott ist, in welcher die Welt vollkommen aufgeht.



Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt 193

Beestermöller wendet sich gegen meinen Hinweis, daß unsere Gemeinschaft

mit Gott ihr Maß nicht an etwas Geschaffenem hat und deshalb am
Geschaffenen als solchem nicht ablesbar ist: «Das <Wort Gottes) ist als

Menschenwort eine geschöpfliche Wirklichkeit. Dennoch bringt es Kunde von
der Liebe Gottes. Es gibt doch offensichtlich verschiedene Zugänge zur
Wirklichkeit. Am <Wort Gottes) bleibt die Liebe Gottes nicht verborgen.
Warum soll sie dann zwingend an allen anderen Wirklichkeiten verborgen
bleiben, nur weil diese geschaffen sind?» (490).

Meine Antwort lautet: Zwar wird die Wahrheit unserer Gemeinschaft
mit Gott nur durch die christliche Botschaft, die sich als Gottes Selbstmitteilung

in dem mitmenschlichen Wort ihrer Verkündigung versteht, offenbar;

und natürlich ist dieses mitmenschliche Wort ein geschaffenes Wort.
Die Rede vom «Wort Gottes» ist keine Metapher für irgendwelche
Sondererfahrungen, sondern meint die Weitergabe des Glaubens in mitmenschlichem

Wort. Aber es handelt sich nicht um eine «Ablesbarkeit» der Wahrheit
des Wortes an diesem Wort. Das Verhältnis der Wahrheit des Wortes zum
Wort ist ein völlig anderes als das der «Ablesbarkeit». Die Wahrheit des

Wortes wird nicht an dessen Wohlklang oder Lautstärke oder poetischer
Schönheit so abgelesen, wie man sonst zum Beispiel die Temperatur am
Thermometer abliest. Letztere hat tatsächlich ihr «Maß» am Thermometer.
Was das Wort der christlichen Botschaft sagt, kann jeder Heide feststellen;
aber daß das Gesagte wahr ist, kann nicht am Wort abgelesen werden. Es
wird zwar nur aufgrund des Wortes erkannt, aber allein in dem Glauben,
den die christliche Botschaft als das Erfülltsein vom Heiligen Geist verstanden

wissen will. Wenn Gottes Liebe zu uns ihr Maß am Sohn hat, dann
offenbar an nichts Geschaffenem. Deshalb kann sie auch an nichts Geschaffenem

«ablesbar» sein, sondern Geschaffenes kann höchstens als Analogie
dienen. Im Lichte des Glaubens wird überhaupt jede gute Erfahrung zu
einem Gleichnis unserer Gemeinschaft mit Gott, ohne aber deren Maß zu
werden oder sie an sich ablesbar zu machen.

Beestermöller schreibt mir ferner die Auffassung zu, man könne nur
glauben, wenn zuvor die «Nicht-Widervernünftigkeit» (488) des Glaubens
erwiesen werde. Ich sage zwar, daß alle Vernunfteinwände gegen den Glauben

auf ihrem eigenen Feld mit Vernunftgründen beantwortet werden müssen;

denn nur so kann der Glaube vor der Vernunft verantwortet werden.
Aber dies hat genauso wenig mit einem positiven Beweis der
Nicht-Widervernünftigkeit des Glaubens zu tun, wie auf einem anderen Feld zum
Beispiel ein Freispruch mangels Beweisen bereits ein Unschuldsbeweis ist. Im
übrigen besteht das Zum-Glauben-Kommen auch nicht, wie es mir
Beestermöller zuschreibt, in einem «Sprung in den Glauben» (488), sondern
darin, die Illusion aufzugeben, letztlich auf sich allein gestellt zu sein. Wer
zum Glauben kommt, erkennt rückschauend, daß die ganze Welt in Wahrheit

von vornherein die in Christus geschaffene ist. Es ist gar nicht möglich,
von einem Bereich außerhalb der Gnade Gottes erst nachträglich in die



194 Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt

Gnade Gottes hineinzugelangen; vielmehr kann man Gottes Gnade nur
kraft dessen annehmen, daß man in Wirklichkeit bereits von vornherein
verborgen in Gottes Liebe aufgenommen ist (vgl. z.B. Rom 5,8s).

Nun wendet Beestermöller ein, in einer solchen Sicht lebten alle diejenigen,

welche die christliche Botschaft noch nicht vernommen haben, «in
einem eigenartigen Limbus, einerseits von Gott geliebt zu werden, andererseits

aber von der Mitteilung des Heiligen Geistes ausgeschlossen zu sein»

(491 f.). Aber wenn durch die christliche Botschaft offenbar gemacht wird,
daß die wahre Wirklichkeit aller Menschen darin besteht, in die Liebe des

Vaters zum Sohn hineingeschaffen zu sein, dann ist für sie die Mitteilung
des Heiligen Geistes zwar noch nicht ausdrücklich offenbar geworden, aber
sie besteht doch bereits in verborgener Weise. Also ist man doch von ihr
nicht ausgeschlossen!

Beestermöller schreibt: «Die Erlösung der Menschheit besteht nach
Knauer nicht schon darin, daß Gott die Menschen liebt, sondern daß er
seine Liebe darüber hinaus auch offenbart. Wie kann Knauer daran festhalten,

daß die Menschheit erlöst ist, und nicht nur der Teil, den das <Wort
Gottes) erreicht hat?» (492). Die Antwort ist in dem von mir immer wieder
zitierten Text von 2Kor 5,17—21 zu finden: Den Christen ist der Dienst der

Versöhnung aufgetragen, der darin besteht, das Wort der Versöhnung
weiterzusagen, wonach Gott in Christus die Welt mit sich versöhnt hat. Das
Erlöstsein der Welt, daß nämlich Christus für alle gestorben ist, kann sich
allerdings innerweltlich nur auswirken, wo es im Glauben erkannt wird. Wer
sich so von Gott angenommen weiß, daß keine Macht der Welt dagegen
ankommt, muß nicht mehr unter der Macht der Angst um sich selbst leben,
die sonst immer wieder der Grund aller Unmenschlichkeit ist.

Ein weiterer Einwand Beestermöllers lautet: «Wie läßt sich verstehen,
daß es außerhalb des Christentums so viele Religionen gibt, die eine Zuwendung

Gottes zur Welt verkünden? Für Knauer behaupten diese Religionen
mehr, als sie auf sich selbst gestellt mit guten Gründen abstützen können.
Insofern liefert der christliche Glaube sozusagen das Fundament dessen,
was sie schon immer geglaubt haben. Wie ist es aber zu erklären, daß diese

Religionen, solange sie sich nicht ins Christentum auflösen, etwas glauben,
für das sie keinen guten Grund angeben können?» (492). Es geht meines
Erachtens tatsächlich in allen wirklichen Religionen (im Unterschied zu
Pseudoreligion, die auf Weltvergötterung hinausläuft) um die Verehrung einer
alles Begreifen übersteigenden Wirklichkeit und um eine unüberbietbare
Gemeinschaft mit ihr. Zum Beispiel läßt sich die jüdische Religion in der
Bundesformel zusammenfassen: «Ihr seid mein Volk, und ich bin euer Gott.»
Auch wir Christen haben nichts noch Größeres, sondern nur eine Weise,
dies weltweit verkünden zu können. Denn wir können auf die sonst offen

8 Vgl. auch das II. Konzil von Orange (DH 371—395).



Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt 195

bleibende Frage antworten, wie allein eine solche Aussage mit der Anerkennung

der Transzendenz Gottes vereinbar ist. Wenn Geschaffensein in einer
einseitigen Relation auf Gott besteht, wie kann man dann von Gott
aussagen, daß er auch seinerseits der Welt zugewandt ist? Die christliche
Botschaft erläutert, daß die Liebe Gottes zu uns, an die alle wirklichen Religionen

durchaus mit Recht glauben, letztlich als eine Liebe von Gott zu Gott,
vom Vater zum Sohn auszusagen ist.

Die Religionen glauben — auch wenn sie auf die genannte Frage noch
nicht antworten können - durchaus mit Recht an ein letztes Geborgensein,
weil allein daraus wirkliche Liebe hervorgehen kann.9 Aber wenn zum
Beispiel bereits Abraham ein Glaubender war, ein Mensch in Gemeinschaft mit
Gott, dann hat auch von ihm schon gegolten, daß er in die Liebe des Vaters
zum Sohn aufgenommen war. Vom johanneischen Christus heißt es: «Ehe
Abraham ward, bin ich» (Joh 8,58).

Beestermöller schreibt: «Die Tatsache, daß es nicht-christliche Religionen

gibt, ist nur, so muß man Knauer m. E. interpretieren, als Folge schlechter

oder unzureichender Philosophie zu verstehen. Ist das plausibel?» (492).
Man muß keineswegs so interpretieren, wie Beestermöller meint. Vielmehr
kann man mit Joh 3,21 sagen: «Wer die Wahrheit tut, der kommt zum Licht,
damit offenbar wird, daß seine Werke in Gott getan sind.» Dies läßt sich frei
so wiedergeben: Wo immer Menschen liebevoll, nämlich anders als aus der

Angst um sich leben, da werden sie, wenn sie der christlichen Botschaft in
klarer Form begegnen, rückschauend voll Freude erkennen, daß sie längst
aus dem Geist Jesu gelebt haben. Diese Stelle ist für mich der Hauptbeleg
für die Möglichkeit eines anonymen Glaubens im voraus zur ausdrücklichen
christlichen Botschaft. Wir Christen behaupten, daß alle wahre Liebe bereits
Gnade ist, letztlich darin begründet, daß die Welt von vornherein die in
Christus geschaffene ist. Und so wird wahre Liebe ja auch vom Liebenden
erfahren, der sich darin selber als beschenkt erfährt. Beestermöller hält mir
als angeblich meine Auffassung entgegen: «Der philosophischen, also nicht
von der Offenbarung informierten, kritischen Analyse der Welt muß diese
als ein Ort der Gottverlassenheit und damit der Verlorenheit, als <Hölle>,
erscheinen» (486f.). In meiner Sicht ist aber die Welt nur für den Unglauben,
in welchem ein Mensch aus der Angst um sich selbst lebt, letztlich ein
Gleichnis der Hölle. Es wird überhaupt nicht bestritten, daß es auch im voraus

zum ausdrücklich christlichen Glauben einen anonymen Glauben geben
kann, der aus erfahrener Liebe stammt. Daß man von einem anderen wirklich

geliebt wird, wird in meiner Sicht immer geglaubt und ist kein bloßer
Vernunftgegenstand.

9 Vgl. das faszinierend präzise Kriterium in Bert Brechts Gedicht «Der Zweifler»:
«Aber vor allem / Immer wieder vor allem anderen: Wie handelt man / Wenn man
euch glaubt, was ihr sagt? Vor allem: Wie handelt man?», in: Gesammelte Werke in
acht Bänden. IV, Frankfurt a.M. 1967, 587f.



196 Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt

III. Zur Frage von Ehe und Ehelosigkeit: im Herrn

In einem weiteren Hauptteil seines Artikels wendet sich Beestermöller gegen
mein Verständnis von Ehe und Ehelosigkeit, die beide «im Herrn» zu leben
sind. Ich hatte gesagt, daß die Liebe zum anderen Menschen ihr Maß nicht
an seinen naturalen Eigenschaften hat, sondern ihn unbedingt bejaht.
Beestermöller möchte dagegen, daß die Liebe an den naturalen Eigenschaften
des anderen ihr Maß nimmt (495), weil sie sonst nicht wirklich ihm gelten
würde. Er schreibt: «Demgegenüber besteht das Wesen der übernatürlichen
Liebe nach Knauer gerade darin, daß sie sich überhaupt nicht am anderen
festmacht» (495). Bei mir geht es darum, daß wahre Liebe den anderen
Menschen nicht vergöttert und sich deshalb auch nicht zum Beispiel mit dem
Leben des Ehepartners (im Stil von «Deine Familie ist in unserer Hand») zu
irgendeiner bösen Tat erpressen läßt; aber das schließt doch nicht aus, ihn
selbst als den von Gott bejahten unbedingt zu bejahen.

Beestermöller erklärt: «Es geht mir nur darum darzulegen, daß m. E. in
der Theologie Knauers die Ehe nicht erlöst, sondern eher aufgelöst wird»
(496). Ich vermag nicht zu sehen, an welchen Aussagen von mir dies Anhalt
haben soll. Es hat nur an Beestermöllers unzutreffenden Wiedergaben
Anhalt: «Damit stößt der Gedankengang auf eine tiefere Ebene vor und kehrt
zugleich zum Anfang zurück. Muß nicht das, was ich zur Liebe zwischen
Mann und Frau gesagt habe, für das Verhältnis Gott-Mensch a fortiori
festgehalten werden? Selbstverständlich wäre auf Gott nicht in Leben und Sterben

Verlaß, wenn sich seine Liebe zu mir nur an meinen kontingenten
Qualitäten festmachen würde. Aber wie steht es mit meinem Selbst? Was wäre
das für eine Liebe, der es eigentlich egal ist, wer ich bin, die den sich hier
und jetzt an diesem Ort befindlichen genauso lieben würde, auch wenn es

ein ganz anderer wäre? Was wäre das für eine Liebe, die mich nicht deshalb
liebt, weil ich ich bin?» (496f.). Beestermöller meint deshalb im Ernst, in
meiner Sicht müsse das «in Christus geschaffen sein» als eine Art göttlicher
«Einheitsliebe» (497) verstanden werden.

Ich sage tatsächlich, daß Gott keine andere Liebe hat als die zu seinem
Sohn und wirklich jeder Mensch mit dieser Liebe geliebt wird. Wenn diese
Liebe mir gilt, dann bin ich unendlich und ewig geliebt und weiß, daß keine
Macht der Welt dagegen ankommt. Dies ist jedoch für jeden unüberbietbar
individuell, weil er es nur in Bildern aus der je eigenen Erfahrung verstehen
kann. Es ist der «Stein, auf dem ein neuer Name steht, den nur der lesen
kann, der ihn empfängt» (Offb 2,17). Aus der Aussage, daß Gott einen jeden
mit eben der Liebe liebt, deren Maß sein Sohn ist, kann man doch nicht im
Ernst herleiten, daß man somit gar nicht selber geliebt werde, zumal
Beestermöller mich vorher dahingehend zitiert hat, daß Gottes Liebe jeweils
dem Menschen selbst gilt (493).

Der Kreis schließt sich, wenn Beestermöller am Schluß bestreitet, daß
alles in der Welt als geschöpflich auszusagen sei: «Lassen wir einmal sämtliche

fachwissenschaftlich-exegetischen Überlegungen zu den Schöpfungsbe-



Warum der Glaube nicht anders als «vom Hören» kommt 197

richten beiseite und fragen wir uns, ob es in der Erfahrung der Wirklichkeit
als Schöpfung wirklich darum geht, daß wirklich alles, Gutes und Böses,
ohne Gott nicht wäre» (497). Darauf sei geantwortet: Warum sagt wohl
Jesus, daß kein Sperling vom Dach fällt ohne den Willen des Vaters (Mt 10,

29)? Warum schreibt die Schrift Gott sowohl das Pflanzen wie das
Ausreißen zu (vgl. Jer 45)? Nur wenn Gott der in einfachhin allem Mächtige ist,
bedeutet seine Liebe, daß keine Macht uns aus ihr herausreißen kann. Bee-
stermöller scheint als geschaffen nur Glückserfahrungen gelten lassen zu
wollen und sie bereits selber für Gotteserfahrungen zu halten: «Es gibt
Augenblicke, in denen Gott wieder wie am Schöpfungsmorgen durch die Welt
wandelt» (497). Ich bestreite natürlich nicht, daß es wirkliche Glückserfahrungen

gibt. Aber ich halte sie nicht für Gotteserfahrungen, sondern sehe

sie nur als Gleichnisse der Gemeinschaft mit Gott an. Ich freue mich über
die Gleichnisse; aber sie sind nicht mit der Gemeinschaft mit Gott, die mir
im Glauben zugesagt ist, zu verwechseln.

Beestermöller schließt: «Wenn sich meine Anfragen abweisen lassen,
kann ich darüber nur von Herzen froh sein» (498).*

* Anmerkung der Redaktion-. Damit schließen wir die Diskussion um diese
Kontroverse ab.


	Warum der Glaube "vom Hören" kommt : zur Kontroverse Beestermöller - Gerwing - Beestermöller

