Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Der Koran als ekklesiologische Autoritat bei Heymericus de Campo (T
1460)

Autor: Hamann, Florian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761010

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FLORIAN HAMANN

Der Koran als ekklesiologische Autoritat bet
Heymericus de Campo (t 1460)

1. Die Generation Basel und der Koran

Die Erstirmung Konstantinopels durch die Osmanen am 29. Mai 1453
schockierte die westliche Christenheit und 16ste eine intensive Beschiftigung
mit dem Islam aus. Johannes von Segovia initiierte 1454 einen Briefwechsel
mit Nikolaus von Kues, Jean Germain und Enea Silvio Piccolomini.! Die
meisten unter ithnen verfal3ten zudem wichtige Schriften Gber den Islam: Jo-
hannes von Segovia selbst hatte 1453 den Traktat De mittendo gladio divini spi-
ritus in corda Sarracenorum geschrieben und arbeitete ab 1455 an einer Neu-
ibersetzung des Koran.? Schon vor dem Fall Konstantinopels hatte Johan-
nes von Segovia in der ekklesiologischen Schrift Liber de magna auctoritate
episcoporum in concilio generali den Koran erwihnt.? Nikolaus von Kues ver-
falite 1453 De pace fidei und 1460/61 die Cribratio Alkorani, in der er die
Glaubenslehren des Koran auf ihren christlichen Gehalt hin sichtet.* Jean
Germain schrieb 1447 ein Gesprich zwischen einem Christen und einem Sa-
razenen sowie 1450 Adversus Mahometos et infideles und Adversus turcarum alco-
ranum et de saracenorum legis falsitate tractatum. In diesen Schriften unterstitzte
Jean Germain die Kreuzzugspline des burgundischen Herzogs. Johannes
von Segovia schickte schlieBBlich kurz vor seinem Tode 1458 seine Unterla-

' CABANELAS, Rodriguez Dario, Juan de Segovia y el problema islimico, Madrid
1952. HAUBST, Rudolf, Johannes von Segovia im Gesprich mit Nikolaus von Kues
und Jean Germain tber die gottliche Dreieinigkeit und ihre Verkiindung bei den Mo-
hammedanern, MThZ 2 (1951) 115-129. MEUTHEN, Erich, Der Fall von Konstantino-
pel und der lateinische Westen, HZ 237 (1983) 1-35.

2 Teilweise abgedruckt bei CABANELAS, Juan de Segovia, 263-349. Vgl. SOUTHERN,
Richard W., Western views of islam in the middle ages, Cambridge (Mass.) 1962, 83ff.

> JOHANNES DE SEGOVIA, Liber de magna auctoritate episcoporum in concilio ge-
nerali, hrsg. von Rolf DE KEGEL, Freiburg/Schweiz 1995 (Spicilegium Friburgense 34).

* NICOLAUS DE CUSA, De pace fidei. Cum epistola ad Ioannem de Segobia, hrsg.
von Raymund KLIBANSKY/Hildebrand BASCOUR, Opera omnia VII, Hamburg 1959.
DERS., Cribratio Alkorani, hrsg. von Ludwig HAGEMANN, Opera omnia VIII, Ham-
burg 1986.



Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus 151

gen und seine Arbeiten an dem Opus super translacione et reprobacioni an Enea
Silvio Piccolomini, der als Papst den Namen Pius II. trug.

Dartiber hinaus hinterlieBen auch zwei andere wichtige Denker dieser
Zeit, die nicht an dem Briefwechsel beteiligt waren, Schriften iiber den Is-
lam: Johannes von Torquemada verfal3te 1458/59 seinen Traktat Contra prin-
cipales errores perfidi Machometi °, und Dionysius der Kartduser, der Nikolaus
von Kues 1451/52 auf seiner Visitationsreise durch die Niederlande und
Deutschland begleitet hatte, schrieb 1454 Contra perfidiam legem Mahometi %,
aullerdem ist von ihm der Dialogus disputationis inter christianum et sarracenum’
uberliefert.

Interessanterweise haben alle genannten Personen mit Ausnahme Dio-
nysius des Kartiusers am Basler Konzil (1431-1449) teilgenommen: Johan-
nes von Segovia, Magister der Theologie, wurde 1433 von der Universitit
Salamanca nach Basel entsandt. Nikolaus von Kues, Doktor des Kirchen-
rechts, vertrat ab 1432 als Prokurator des Trierer Bischofs Ulrich von Man-
derscheid dessen Interessen auf dem Generalkonzil.® Jean Germain, Magi-
ster der Theologie, wurde am 16. Mirz 1433 dem Konzil inkorporiert und
leitete die Konzilsdelegation des burgundischen Herzogs, die sich mit den
Gesandten der deutschen Kurfiirsten um das Vorrecht stritt, wahrend der
Konzilssitzungen direkt hinter den Gesandten der Konige Platz zu nehmen.’
Enea Silvio Piccolomini kam 1432 als Sekretir des Kardinals Domenico Cap-
ranica nach Basel. SchlieBlich trat auch Johannes von Torquemada, Magister
der Theologie, ab 1432 als Vertreter des Dominikanerordens und der kastili-
schen Krone in Basel auf. Die Beschiftigung mit dem Islam nach dem Fall
Konstantinopels hatte also eine Vorgeschichte auf dem Basler Konzil.

Dies wird schon im Vorwort zur Cribratio Alkorani des Nikolaus von
Kues bestitigt: In Basel habe er die lateinische Ubersetzung des Koran er-
halten, die Petrus Venerabilis 1143 von Robert von Ketton anfertigen lieB3.
Laut Nikolaus von Kues waren der Ubersetzung einige kleinere Schriften
tber den Koran beigefiigt, die Cusanus auch namentlich nennt. Aus diesen
Angaben wird klar, dal Cusanus sich in Basel auf die Schriften des Corpaus
toletanum stiitzte, das aus eben jenen Schriften bestand und die Basis fiir das

> JOHANNES DE TORQUEMADA, Tractatus contra principales errores perfidi Maho-
meti, Brissel 1476-1480.

6 DIONYSIUS CARTHUSIANUS, Contra perfidiam Mahometi, Opera minora IV,
Tornai 1908, 231-442.

7 Ebd., 443-499.

8 MEUTHEN, Erich, Das Trierer Schisma von 1430 auf dem Basler Konzil. Zur Le-
bensgeschichte des Nikolaus von Kues, Minster 1964 (Buchreihe der Cusanus-Gesell-
schaft 1).

? TOUSSAINT, Joseph, Les rélations diplomatiques de Philippe le Bon avec le con-
cile de Bale (1431-1449), Louvain 1942, 22ff.; zum Streit um die Sitzordnung 49ff.



152 Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus

mittelalterliche Islambild darstellte."” Eine Abschrift des Koran sowie einige
der genannten Schriften iiber den Islam befinden sich in den Codices 107
und 108 der Cusanus-Bibliothek in Bernkastel-Kues an der Mosel.!! Niko-
laus von Kues schreibt weiter, er habe den Codex bei Johannes von Segovia
zurlickgelassen, als er 1437 nach Konstantinopel reiste.'? Da zu dieser Zeit
einige hundert Personen dem Konzil inkorporiert waren, kann man davon
ausgehen, dal} sich die Theologen und Kirchenrechtler persénlich gut kann-
ten. Die Kenntnis des Koran mul3 sich also in dieser Intellektuellengruppe —
die erhebliche Bedeutung fir die Geistesgeschichte der Mitte des 15. Jahr-
hunderts erlangen sollte — verbreitet haben, so daB sie noch Jahrzehnte spi-
ter daran ankniipfen konnten, wie der Briefwechsel zeigt.

Trotz der wertvollen Informationen bei Cusanus ist bis heute unklar, in
welcher Weise sich die genannten Denker in Basel mit dem Koran auseinan-
der setzten, da bislang keine Zeugnisse dieser Debatte aufgefunden werden
konnten. Die frithesten AuBerungen {iber den Islam aus diesem Personen-
kreis stammen von Johannes von Segovia. Der spanische Theologe befal3te
sich in seinem Liber de magna auctoritate kurz mit dem Islam. Der Herausge-
ber der kritischen Edition, Rolf de Kegel, schitzt, dal3 der Liber de magna
anctoritate zwischen 1450 und 1453 verfaBt wurde, jedenfalls nicht vor der
Mitte der 40er Jahre."” Damit handelt es sich nicht nur um das erste Zeugnis
der genannten Korandiskussion, sondern auch um die einzige bislang be-
kannte ekklesiologische Schrift, in der der Koran zitiert wurde.

II. Der Koran in der Disputacio de potestate ecclesiastica

Doch in der Bibliothek in Bernkastel-Kues befindet sich noch ein weiterer
Text, der Uber die Korandiskussion dieser Zeit Auskunft geben kann. Es
handelt sich um die Disputacio de potestate ecclesiastica des Heymericus de

10 HAGEMANN, Ludwig, Der Ku’ran in Verstindnis und Kritik bei Nikolaus von
Kues. Ein Beitrag zur Erhellung islamisch-christlicher Geschichte, Frankfurt/M. 1976,
15ff. (Frankfurter Theologische Studien 21).

1 MARX, Jacob, Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals zu Cues,
Trier 1905, ND Frankfurt/M. 1966, 106ff.

12 NICOLAUS DE CUSA, Cribratio Alkorani, Prologus, 2,5 (s. Anm. 4): «Feci quam
potui diligentiam intelligendi librum legis Arabum quem iuxta translationem per Pe-
trum abbatem Cluniacensem nobis procuratam Basileae habui cum disputatione eorum
nobilium Arabum, quorum unus socius Mahumeti nisus fuit alium trahere, qui doctior
et magnus inter Arabes Christianam fidem, quam zelose coluit, ostendit potius tenen-
dam. Erant etiam alia quaedam opuscula de generatione Mahumeti et duodecim suc-
cessoribus eius in regno et de ipsius Doctrinis ad centum quaestiones. Dimisi librum
apud magistrum Iohannem de Segobia et ad Constantinopolim perrexi ... ».

15 DE KEGEL, Rolf, Einleitung zu JOHANNES DE SEGOVIA: Liber de magna aucto-
ritate, 32ff. (s. Anm. 3).



Der Koran als ekklesiologische Autoritat bei Heymericus 153

Campo', die also aus dem Besitz des Kardinals Nikolaus von Kues stammt.
Heymerich war als Magister der Theologie im Dezember 1432 von der K&l-
ner Universitit ans Basler Konzil entsandt worden und blieb dort bis zum
Frihjahr 1435, In der konziliaristischen Schrift zitiert Heymerich an zwei
Stellen aus dem Koran.”

Der Text 1af3t sich sehr genau datieren: Die Disputacio beginnt mit dem
Verweis auf die Hussitendisputation's, die zwischen dem 10. Januar und dem
13. April 1433 in Basel stattfand, und der Text wurde am 10. Februar 1434
beendet, wie der Autor selbst schreibt.”” Zudem zitiert Heymerich auf fol.
123v erstmals die Bulle Dexs nowit'®, die am 13. September 1433 promulgiert
wurde und damit gegen Ende September in Basel bekannt geworden sein
dirfte. Die zehn prokonziliaristischen Argumente aus dem Koran befinden
sich nun auf fol. 116rv und durften damit im Sommer 1433 niedergeschrie-
ben worden sein. Das propipstliche Argument steht auf fol. 152v und
wurde demnach gegen Jahresende 1433 verfal3t. — Jedenfalls ist die Dispata-
cio fast zwei Jahrzehnte dlter als der Liber de magna aunctoritate des Johannes
von Segovia.

Die Disputacio ist dhnlich aufgebaut wie der bereits edierte Abla3-Trak-
tat!® desselben Autors. Er untersucht, wem in der Kirche die hochste Rechts-
gewalt zukommt: Erst werden die Argumente fiir die Machtanspriiche des
Generalkonzils und anschlieBend die Argumente fir die papstlichen Anspri-
che wiedergegeben.?® In einem dritten Schritt versucht Heymerich schlie3-
lich beide Positionen in einet Determinacio aufzulésen, woran sich weitere
Anhinge anschlieen.

14 HEYMERICUS DE CAMPO, Disputacio de potestate ecclesiastica, Codex Cusanus
106, fol. 89r—188r.— Ich arbeite an einer Dissertation iber das «Siegel der Ewigkeit»,
ars generalis und Konziliarismus in den Basler Schriften des Heymericus de Campo,
die eine Teiledition der Disputacio enthalten soll. F.H.

5 Ebd., fol. 116r,21-116v, 43 sowie fol. 152v,19-29.

1 Ebd., fol. 891, 1f.: «Quoniam tota radix controversic Bohemorum pape Eugenii
quarti et concilii Basiliensis.»

7 HEYMERICUS, Disputacio, Codex Cusanus 106, fol. 174r, 9f. (s. Anm. 14): « ... ut
in prima facie occurit de potestate ecclesiastica taliter qualiter resorata et anno domini
1434 decima februarii Basilee completa.»

18 MANSI, Johannes Dominicus, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collec-
tio, Flotenz/Venedig 1758-1798, ND Graz 1960/61, Bd. XXIX, 82ff. Spater betonte
das Papsttum, dal3 diese Bulle nicht rechtmiBig zustande gekommen und damit nichtig
sei.

19 Ediert bei LADNER, Pascal, Der AblaB-Traktat des Heymericus de Campo. Ein
Beitrag zur Geschichte des Basler Konzils, ZSKG 71 (1977) 93-140.

20 Im prokonziliaristischen Abschnitt scheint der Autor jedoch die Argumentation
neu angesetzt zu haben, so dal} der Teil weitaus linger gerit als der Abschnitt mit den
papstlichen Argumenten: Argumente pro Konzil: fol. 89r—149r; Argumente pro Papst:
149v—-1591; Determinatio: 159r—169r; Anhidnge 169v—188s.



154 Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus

Die Argumente fiir seine Ekklesiologie weisen dabei eine geradezu en-
zyklopadische Bandbreite auf, worauf Heymerich selbst hinweist. Der Autor
entnimmt beispielsweise die konziliaristischen Argumente dem gesamten
Lehrprogramm zeitgendssischer Universititen, den arfes liberales, der Theo-
logie, beiden Rechten sowie der Medizin. Heymerich nennt zwar die Medi-
zin an dieser Stelle nicht ausdrucklich, dennoch wird auch diese Wissen-
schaft an mehreren Stellen vom Autor herangezogen, da durch das traditio-
nelle Verstindnis der Kirche als corpas christi mysticum eine Bricke zwischen
Ekklesiologie und Medizin bestand. Viel interessanter jedoch ist der Um-
stand, dal3 Heymerich tber den klassischen Kanon der mittelalterlichen Uni-
versititen deutlich hinausgreift. So weist Heymerich ausdriicklich daraufhin,
dal} er die ars lulli?' sowie seine eigene ars, das «Siegel der Ewigkeit», heran-
gezogen hat.?

Doch nicht genug damit, selbst den Koran li3t Heymerich als ekklesio-
logische Autoritit gelten. Sowohl unter den konziliaristischen als auch in
den papstlichen Argumenten wird aus dem Koran zitiert. Dies geschieht auf
erstaunliche Weise: Heymerich versucht den Koran positiv als ekklesiologi-
sche Autoritit heranzuziehen und nicht, um sich wie Johannes von Segovia
negativ gegeniiber den Moslems abzugrenzen. Besonders deutlich wird dies
in den zehn Syllogismen, in denen aus dem Koran zitiert wird, um die kon-
ziliaristischen Machtanspriiche zu stiitzen. Heymerich entnimmt jeweils den
Obersatz aus dem Koran und den Untersatz aus dem Corpus iuris canonici
oder der Bibel, um schlieBlich mit der jeweiligen conclusio die Superioritit des
Generalkonzils iber den Papst zu belegen.

III. Die Anwendung der Lehren des Koran auf die Ekklesiologie

1. Der Islam als christliche Haresie

Im Mittelalter wurde der Islam traditionell als christliche Hiresie verstan-
den. Demnach hat Mohammed den Koran aus christlichen und judischen
Quellen und vor allem aus dem Nestorianismus kompiliert. Dieser Auffas-
sung hingt auch Nikolaus von Kues in seiner Cribratio Alkorani® an. Sie fin-

Al Vgl. COLOMER, Eusebio, Nikolaus von Kues und Raimund Llull. Aus Handschrif-
ten der Kueser Bibiliothek, Betlin 1961, 25ff. und 121ff. (Quellen und Studien zur
Geschichte der Philosophie 2); die Lullzitate Colomers aus der Disputacio sind jedoch
unvollstindig.

22 HEYMERICUS, Disputacio, Codex Cusanus 1006, fol. 1581, 27-29 (s. Anm. 14):
«.. prius per discursum septem arcium liberalium, artis lullii, artis mee, que dicitur si-
gillum eternitatis, et utriusque iuris necnon per auctoritates sacre pagine assumptis ... »

25 HAGEMANN, Der Ku’ran in Verstindnis und Kritik, 74ff. (s. Anm. 10). NICO-
LAUS DE CUSA: Cribratio Alkorani, 1, 3 (s. Anm. 4): «Sume, sanctissime papa, libellum
hunc per humilem servulum tuum fidei zelo collectum, ut, dum more ter sancti Leonis
papae praedecessoris tui Nestorianam haeresim apostolico spiritu, angelico ingenio di-



Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus 155

det sich auch bei Heymericus de Campo: Im pipstlichen Argument bezeich-
net er Mohammed als den «Verdreher des christlichen Gesetzes». Im dritten
konziliaristischen Argument betont Heymerich, dafl der Koran sowohl aus
dem alten als auch aus dem neuen Testament zusammengefal3t sei. Tatsich-
lich weist der Koran zahlreiche Anspielungen auf das Christentum und bi-
blische Stellen auf. Die vollstindige Bibel, die Mohammed zusammengefal3t
habe, sei nun heilsbringender als eines der beiden Testamente fir sich allein.
Da das papstliche apostolische Gesetz allein auf dem Neuen Testament be-
ruhe und die Kanones der Generalkonzilien auf beiden Testamenten, spricht
Heymerich der Generalsynode eine groBere Autoritit zu als dem Papst.

Ein zentrales Problem fiir jeden christlichen Interpreten, der den Koran
gutwillig deuten mochte, ist die Trinitit, die im Koran ausdricklich geleug-
net wird. In diesem Zusammenhang ist das finfte prokonziliaristische Ar-
gument interessant. Laut dem Koran habe Gott durch sein Wort und seinen
Geist alles gemacht. Dabei sei das Wort aullerhalb Gottes von Platon als
mens und von den Peripatetikern als Intelligenzen verstanden worden; der
Geist indes als anima mundi von Platon und als anima nobilis von den Peripa-
tetikern. Wenn Heymerich unter der Trias deus, verbum und spiritus die Tri-
nitit verstehen sollte, dann unterschiebt er hiermit dem Koran stillschwei-
gend die Dreieinigkeit.

2. Mobhammed und der Papst als Boten

Es gehort zum Grundverstindnis des Koran, dal Mohammed lediglich der
Bote Gottes ist, der den Koran unverdient allein durch die géttliche Gnade
von Gott erhalten habe, was aus den Suren 2,97ff. und 17,1 hervorgeht.
Auch dies zieht Heymerich in seinem siebten konziliaristischen Argument
heran: Mohammed habe den Koran von Gott erhalten, als dieser durch den
Erzengel Gabriel in den siebten Himmel getragen worden war. Dies ent-
spreche dem Verhiltnis zwischen Konzil und Papst, da das Generalkonzil
dem Papst als seinem Diener ebenfalls das Gesetz vorschreibe. Schlielich
sei der Bote demjenigen unterworfen, der ithn entsendet.

3. Der Koran und die Zweischwerterlehre

Heymerich hat erkannt, dafl der Koran keine Trennung zwischen kirchlicher
und weltlicher Gewalt kennt, wie im achten konziliaristischen Argument
deutlich wird. Dies driickt Heymerich in den Begriffen der traditionellen
christlichen Zweischwerterlehre aus: Nach dem Koran seien das geistliche
und das weltliche Schwert in einer Hand vereinigt. Der Papst fithre allein
das geistliche Schwert, das Generalkonzil indes beide. Dies ist keinesfalls

vinoque eloquio damnantis tu Mahumetanam sectam de illa exortam eodem spiritu, pa-
ri ingenio facundiaque aequali erroneam eliminandamque ostendes, cito quaedam rudi-
menta scitu necessaria ad manum habeas.»



156 Der Koran als ekklesiologische Autoritat bei Heymericus

realititsfremd, denn die meisten Firsten und Konige waren durch Gesandte
am Konzil vertreten, und Kaiser Sigismund weilte vom 11. Oktober 1433
bis zum 8. Mai 1434, also kurz nach der Niederschrift dieses Abschnitts der
Disputacio, sogar personlich in Basel. Die Problematik zwischen weltlicher
und geistlicher Gewalt wurde dadurch tberspielt, daB3 die Gesandten der
Firsten und Monarchen, die dem Konzil angehdrten, tblicherweise selbst
Geistliche waren. Der Kaiser indes war — obwohl Laie — dem Konzil inkor-
poriert.*

4. Polygamie nnd Brantmystik

Die Christen zahlten im Mittelalter die Sure 4,3 zu den anst6Bigsten Stellen
des Koran, da hier Mohammed die Vielweiberei zugesteht. Doch Heymerich
wagt es, im sechsten Argument sogar diese Sure konziliaristisch umzudeu-
ten: Nach dem Koran ist das Gesetz der Polygamie stirker als das der Mo-
nogamie. Dies diirfe man nicht nur wortlich, sondern auch spirituell und
mystisch verstehen, und zwar im Sinne der christlichen Brautmystik, wonach
die Kirche die Braut Christi ist. Wenn der Papst die Kirche reprisentiere,
gehe die Kirche eine monogame Ehe mit Christus ein; wenn die vielen Kon-
zilsteilnehmer die Kirche reprisentieren, sei das Verhaltnis zwischen Kirche
und Christus polygam. Demnach hat selbst die Sure 4,3 fiir Heymerich einen
wahren Kern, denn dem Generalkonzil kommt als Braut Christi eine hohere
Autoritit zu als dem Papst allein.

An dieser Stelle zeigt sich ein wichtiger Unterschied zur Koranrezep-
tion, wie sie Johannes von Segovia in seinem Liber der magna auctoritate un-
ternimmt. Obgleich Johannes fiir die friedliche Bekehrung der Moslems
eintritt, lehnt er doch den Islam entschieden ab. Am intensivsten beschiaftigt
sich Johannes von Segovia im Kapitel X,6 seiner ekklesiologischen Schrift
mit dem Koran. Johannes versucht hier nachzuweisen, daf3 es unter den Mos-
lems keine Versammlung der Weisen geben konne, die einem christlichen
Generalkonzil entspreche. Als erstes Argument hierfiir fithrt Johannes die
mittelalterliche Auffassung an, der Koran erlaube ein ausschweifendes Se-
xualleben und sogar den Bordellbesuch, was hauptsichlich auf die Sure 4,3
zurtiickgeht. Obgleich die Moslems sehr zahlreich seien, gebe es unter ihnen
kaum Weise. Denn wer dem fleischlichen Laster anhinge, kénne sich nicht
gebiihrend den Wissenschaften widmen.?

24 HELMRATH, Johannes, Das Basler Konzil 1431-1449. Forschungsstand und Pro-
bleme, Kéln 1987, 83ff. (Kdlner historische Abhandlungen 32).

25 JOHANNES DE SEGOVIA, Liber de magna auctoritate, X, 6 § 1, 377f. (s. Anm. 3):
«Explicande sunt cause, quare Sarracenorum universitas, cum effulgeat infinita multi-
tudine hominum, nullis doctis viris aut vix paucissimis est referta. Prima in fronte aper-
tissima causa est, quoniam carnali nimium fuerunt libidine, actus quippe venerei men-
tem omnino deiciunt ab arce consideracionis, que tamen substancialis atque summe ne-
cessaria est ad incrementum sciencie. Quocirca scolasticis viris docente Ieronimo salu-



Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus 157

Johannes und Heymerich ziehen also aus derselben Sure 4,3 grundver-
schiedene Schlisse: Im angeblich ausschweifenden Sexualleben der Moslems
sieht Johannes von Segovia den offensichtlichsten Grund dafir, dafl unter
den Moslems ein Generalkonzil unméglich set. Heymerich hingegen sieht in
der Polygamie einen versteckten Hinweis dafiir, daf3 die Generalsynode iiber
dem Papst steht.

5. Das Verbot anderer Religionen und das Nichtigkeitsdekret

Das Basler Konzil beriet 1433 iiber die Frage, ob die Synode dem Papst die
Vergabe aller Offizien und Pfriinden verbieten sollte, die nicht im corpus uris
canonici der Kurie zugesprochen wurden.” Durch das Nichtigkeitsdekret (de-
cretum irritans) sollten alle kiinftigen Besetzungen pauschal als nichtig erklart
werden, die nicht dieser Forderung entsprachen. Die Legitimitidt des Nich-
tigkeitsdekretes sieht Heymerich auch im Koran als erwiesen. Der Islam ver-
biete das Hoéren, das Studium und die Riten jedes anderen Gesetzes. Falls
jemand einer anderen Religion huldige, sehe der Koran Todes- oder Geld-
strafe vor. Dies entspreche auch dem Verhiltnis zwischen Konzil und Ku-
rie. Das Konzil konne jeden Rechtsakt des Papstes untersagen, der nicht mit
der Rechtsprechung des Generalkonzils in Einklang stehe. Folglich sei das
Nichtigkeitsdekret legitim.*’

6. Wie gut kannte Heymerich den Koran?

Zusammenfassend kann man sagen, dall Heymerich wichtige Aussagen des
Korans kannte wie die Bezeichnung Mohammeds als Boten, die Unge-

tare remedium est amare scienciam scripturarum, ut carnis vicia non amentur. Sarra-
ceni autem ex lege libertatem habentes ad multitudinem habendam uxorem et ut pluri-
mum regiones inhabitantes calidas venereis accionibus vel, si apcius dicatur, venereis
passionibus continuo vacant, nam et feminarum usu non saciati quamplurimi eorum ex-
ardent in desideriis suis in vicem masculi in masculos turpitudinem operantes. Nec ob-
viat, si de hoc eciam quidam sint christiani vocati, inter quos tamen multi sunt sapien-
tes, quia et paucissimi illi esse dicuntur, et committere vix audent facinus id secreto ul-
traque eiusmodi continentissimi sunt uxorum, ut vix nisi prolis causa accedere dicantur
ad eas, et vix aut nunquam qui doctissimi reputantur de hoc pessimo cirmine sunt no-
tati. Sed et Sarraceni. qui multiplicatissimi sunt in prole, crimine illo pessimo admo-
dum ferbent eciam publica epheborum puerorum lupanaria permittentes, propter quod
carnis vicia nimis amantes sciencie scripturarum minime intendunt.»

26 ZWOLFER, Richard, Die Reform der Kirchenverfassung auf dem Konzil zu Ba-
sel, BZGAK 28 (1929) 169ff.

2" Das Wahldekret wurde in der 12. Konzilssitzung am 13. Juli 1433 von der Gene-
ralkongregation verabschiedet. Dabei wurde auf die Einfiigung der Nichtigkeitsklausel
verzichtet. Dies kann als Hinweis darauf gewertet werden, dal3 Heymerich die konzilia-
ristischen Argumente schon vor dem 13. Juli verfaBBt hat. Conciliorum oecumenicorum de-
¢creta, hrsg. von Giuseppe ALBERIGO u.a., Freiburg 1962, Sessio XII, 13. Juli 1433,
445ff.



158 Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus

trenntheit geistlicher und sikularer Gewalt sowie die Akzeptanz der Polyga-
mie. Dennoch bleiben die Koranzitate zu kurz, um Heymerich eine tiefgrei-
fende Beschiftigung mit dem Koran zu attestieren. Daf} seine Korankennt-
nisse nicht allzu umfassend sind, zeigt sich auch an der ungenauen Zitier-
weise des Koran. Dennoch kannte Heymerich wahrscheinlich den Koran
nicht allein aus zweiter Hand: Da Cusanus ausdriicklich darauf hinweist, er
habe den Koran in Basel kennengelernt, kann man davon ausgehen, dal3
auch sein Lehrer Heymerich einen Blick hineinwerfen konnte.

IV, Der Koran als Autoritit in der Disputacio?

Bleibt die Frage, wieso Heymerich den Koran als ekklesiologische Autoritit
verwenden konnte. Heymerich weist zu Beginn beider Textstellen darauf
hin, daf} es sich um eine ad hominer Argumentation handle. Hietbei werden
Primissen der gegnerischen Seite fiir die eigene Argumentation verwendet.
Mit der gegnerischen Seite ist in diesem Fall nicht der Papst gemeint, son-
dern der Islam. Mit dieser AuBerung entzieht sich Heymerich der Frage, ob
die Aussagen des Koran wahr seien und welche Autoritit dem Koran zu-
komme.

Dennoch machen die Koranzitate hier nur dann Sinn, wenn ihnen eine
— wenn auch geringe — Autoritit zukommt. Heymerich kann den Koran
wohl nur deswegen heranziehen, weil er im Islam eine christliche Haresie
siecht, deren Gesetz, der Koran, lediglich eine ketzerische Kompilation aus
der Bibel sei, so dal3 die christliche Botschaft selbst hietin durchscheine.
Dies erlaubt ihm, den Koran auf seine ekklesiologisch verwertbaren Stellen
hin zu sichten. In dieser Methodik zeigt sich eine interessante Parallele zur
Cribratio des Nikolaus von Kues, der den Koran auf seinen christlichen Ge-
halt hin «sieben» wollte. Der ekklesiologische Hintergrund ging Cusanus in-
des verloren, als er 1460/61 die Cribratio abfal3te.

Doch vielleicht besteht gerade im Konziliarismus ein wichtiger Grund
tir Heymerichs Argumentation: Die Basler Konzilsviter waren von der
Uberzeugung beseelt, dall im Generalkonzil der Heilige Geist gegenwirtig
sei und so in den Konzilsverhandlungen mit Hiretikern die Wahrheit und
die Eintracht des christlichen Glaubens hetvortreten wiirden. Das witd im
Dekret Haec sancta des Konstanzer Konzils deutlich, das die Programmatik
des Konziliarismus auf den Punkt bringt®®: Eben durch die Inspiration der

2 Ebd., Sessio 1, 6. April 1415, 385f.: «<Haec sancta synodus Constantiensis gene-
rale concilium faciens, pro exstirpatione praesentis schismatis, et unione ac reforma-
tione ecclesiae Dei in capite et in membris fienda, ad laudem omnipotentis Dei in Spi-
ritu sancto legitime congregata, ad consequendum facilius, securius, uberius et liberius
unionem ac reformationem ecclesiae Dei ordinat, diffinit, statuit, decernit, et declarat,
ut sequitur. Et primo declarat, quod ipsa in Spiritu sancto legitime congregata, generale
concilium faciens, et ecclesiam catholicam militantem repraesentans, potestatem a



Der Koran als ekklesiologische Autoritat bei Heymericus 159

Konzilsarbeit durch den Heiligen Geist sollte die Riickfiihrung der Hiretiker
zur Kirche gelingen. Eine solche Rickfithrung schien damals nicht utopisch
wie z.B. fiir den modernen Betrachter. SchlieBlich wurde die Disputacio zeit-
gleich zu den Verhandlungen mit den Hussiten niedergeschrieben, als die
Boéhmen wieder in die katholische Kirche integriert wurden; beim Hussiten-
tum handelte es sich in den Augen der damaligen Konzilsviter auch um eine
christliche Haresie.

Dies wird auch bei Johannes von Segovia bekriftigt: Nach der Einnah-
me Konstantinopels durch Sultan Mehmet II. stritt sich Johannes von Sego-
via mit Jean Germain, der in den Diensten des burgundischen Herzogs stand,
iber die Frage, ob die Moslems friedlich oder mittels eines Kreuzzugs be-
kehrt werden sollten. Johannes spricht sich hier fir eine friedliche Bekeh-
rung aus und verweist dabei auf das Beispiel der Hussiten.?” Dartiber hinaus
skizziert Cusanus 1453 in De Pace fidei die Vision eines Religionsgespriches,
in der die Konkordanz der verschiedenen Religionen hergestellt werden soll.
Damit greift der Kardinal auf konziliaristisches Gedankengut zuriick, wes-
halb er auch ausdriicklich diese visionire Versammlung mit einem Konzil
vergleicht.® Es fillt zumindest auf, daB3 gerade Johannes von Segovia, Ni-
kolaus von Kues und auch Heymericus de Campo mit den Moslems in einen
Diskurs eintreten wollten. Eben diese drei Denker waren zu Beginn des Bas-
ler Konzils Anhinger konziliaristischer Positionen. Ganz anders Jean Ger-
main und Johannes von Torquemada, die schon frith den papstlichen Primat
verteidigten. So zeigt sich in der positiven Koranrezeption bei Johannes von
Segovia und Nikolaus von Kues nach 1453 moglicherweise eine Spitwirkung
konziliaristischer Uberzeugungen. Zumindest jedoch wird an dem eher peri-
pheren Detail der Koranrezeption deutlich, daB3 eine Erforschung von Hey-
merichs Denken die Vorgeschichte des cusanischen Denkens zu erhellen
vermag.

(Disputacio im Anhang S. 160£f. )

Christo immediate habet, cui quilibet cuiuscumque status vel dignitatis, etiam si papalis
exsistat, obedite tenetur in his quae pertinent ad fidem et exstirpationem dicti schis-
matis, ac generalem reformationem dictae ecclesiae Dei in capite et in membris.»

2% CABANELAS, Juan de Segovia, 219ff. (s. Anm. 1). Vgl. MEUTHEN, Der Fall von
Konstantinopel, 27f. (s. Anm. 1).

30 NICOLAUS DE CUSA: De pace fidei, 2, 4 (s. Anm. 4): «Raptus est enim ad quan-
dam intellectualem altitudinem, ubi quasi inter eos qui vita excesserunt examen hui-
usce rei in concilio excelsorum, praesidente Cunctipotenti, ita habitum est» Vgl
IMBACH, Ruedi, Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen Dlalogs De pace fidei
bei Heymericus de Campo, FZPATh 27 (1980) 5-23.



160 Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus

Anbang

Heymericus de Campo: Disputacio de potestate ecclesiastica, Codex Cusa-

nus 106:
[1161, 21] [1] Ad idem potest argui ad hominem ex Alchorano Macho-
meti”, in quo dicitur, quod lex salvacionis propotcionata viribus teci-
piencium est melior quam, que non est talis, sed certum est, quod lex
canonica conciliorum generalium est ecclesie universali salubrior quam
lex apostolica pape, tum quia divinior utputa immediate procedens a
providencia spiritus sancti, tum quia universalior utputa regulans papam
et suos subiectos et procedens® ex iudicio plurium sapientum sinodali-
ter congregatorum et ceteris, ut predictum est. Ergo legitima auctoritas
concilii generalis est potencior quam potestas legitima sedis apostolice.
[2] Ad idem in eodem Alchorano habetur, quod lex ewangelica Iesu filii
Marie est direccio, lux et veritas manifesta, sed in illa habetur, quod
apostoli ecclesiastice collecti sunt iudices singulorum seorsum delin-
quencium, inter quos est Petrus primus papa. Ergo idem quod prius.
[3] Ad idem in eodem habetur, quod lex coniuncta ex lege veteri et
nova, cuius dicit esse legem Machometi, mediocriter complexa est per-
feccior et salubrior quam altera tantum, sed lex, ex qua formantur cano-
nes conciliorum generalium, non est tantum ewangelica sed eciam vete-
ris testamenti, sicut patet diffuse in volumine Decretorum, lex autem
apostolica pape innititur dumtaxat legi nove utputa illis verbis Christi:
pasce oves meas etc. Ergo etc.
[4] Ad idem in eodem habetur, quod illa lex est prior, que est universa-
lior et plures ducit ad salutem® quam, que non est huiusmodi, sed lex
canonica conciliorum generalium est huiusmodi, ex quo per hanc eradi-
cantur hereses sed aut lites et reformantur mores in toto mundo seu
universo Christi nomine dedicato. Ergo etc.
[5] Ad idem in eodem habetur, quod deus per suum verbum, quod est
extra ipsum ad modum, quo Plato ponit mentem et Perypatetici ponunt
intelligencias, [116v] et cum eius spiritu, qui se habet ut anima mundi
secundum Platonem vel anima nobilis secundum Peripateticos, fecit
universa et per concors decretum illorum sermo dei Machometo est data
lex salvacionis, ex hoc arguens illius legis perfeccionem, quod prodierit
de superno concilio plurium. Cum ergo se papa habeat ad concilium ge-
nerale sicut Machometus ad providenciam dei, verbi et spiritus, suam le-
gem ut fingit per modum mutui concilii dictatam. Patet propositum.

31" Alchorano Machometi] — Die verschiedenen Schreibweisen von Alchoranum
und Machometus wurden vereinheitlicht. Eigenamen werden abweichend vom Text
grof3 geschrieben. F.H.

32 procedens| que add. cod.

33 salutem] falsum cod.



Der Koran als ekklesiologische Autoritdt bei Heymericus 161

[6] Ad idem secundum diffinicionem Alchorani lex polygamie est poten-
cior lege monogamie*, propter quod Machometus concedit nedum bi-
gamiam immo quoscumque luxurie concubitus, sed spiritualiter et mi-
stice loquens quisque discipulus externe sapiencie contra hic cum eadem
quoddam coniugium nupciale, secundum illud Sapiencia 7: quesivi®® mi-
chi pro sponsa habere eam. Ergo concilium generale, ubi convenit mul-
titudo sapiencium, continet tale multiforme coniugium, quod in solo
papa est uniforme et monogamum?®. Eciam quilibet pastor ecclesie est
spiritualis sponsus eiusdem, concurrunt autem in concilio plures ecclesie
prelati seu pastores, et papa est tantum unus eiusmodi. Ergo idem quod
prius.

|7] Ad idem secundum idem Alchoranum Machometus suscipit legem
suam a deo per ministerium Gabrielis, ipsum super eius usque ad septi-
mum celum portantis, ratificatam per testimonium eiusdem Gabrielis et
Michaelis angelorum, cuius legis profitetur se servum sine meritis. Ergo,
cum se papa habeat ad legem dictatam a spiritu sancto et eius testibus
fide dignis sinodaliter collectis, sicut Machometus ad dictacionem testes-
que sue legis, patet propositum, cum constat ex supradictis, quod nun-
cius et servus est subiectus suo missori.

[8] Ad idem dicitur in eodem Alchorano, quod ideo lex Machometi est
potissime salutaris, quia coniungit gladium spiritus gladio temporali, obe-
dientes variis blandimentis, fabulis, promissionibus et libertatibus con-
solando et delectando, rebelles vero penaliter cohercens. In signum pre-
tor illius regis tenet nudatum gladium in manu, sed in concilio generali
uterque illorum gladiorum universaliter concurrit, ex quo representat ec-
clesiam catholicam et precibus regalibus celi et terre virtuosam secun-
dum illud: data est mihi omnis potestas in celo et in terra et illud: ecce
duo gladii sunt, hic papa autem habet dumtaxat usum gladii spiritualis
secundum illud: mitte gladium in vaginam. Ergo illud quod prius.

[9] Ad idem lex fungens decreto universaliter irritante est potissima, si-
quidem talis est lex Machometi prohibens auditum, studium et ritum seu
usum cuiuslibet alterius legis sub pena mortis aut tributi, sed lex cano-
nica conciliorum generalium est huiusmodi respectu pape, sicut patet de
plerisque casibus in corpore iuris contentis, contra quos simpliciter pro-
hibetur dispensacio summi pontificis.

[10] Ad idem ex eodem accipitur, quod lex, cuius vis coactiva est pro-
porcionata virtuti proprie sui nuncii sive executoris, est equior et iustior
quam, que non potest huiusmodi adequacionem. In signum cuius dicit
Machometus, quod sua lex non est confirmata miraculis sed fortitudine

** monogamie] managomie ¢od.
3 quesivi] que finire cod.

3 monogamum] monogranum cod.



162

Der Koran als ekklesiologische Autoritit bei Heymericus

amoris brachii secularis, sed vis executiva iurium in concilio generali de-
cretorum adequatur viribus apostolicis suorum executorum, ex quo
idem sunt tempore concilii executores iudicii qui iudices iuxta illud: que-
cumque alligaveritis, sed constat hoc iudicium supervenire iudicium
pape, ex quo ipse est per illud: iudicalis secundum illud prelibatum: si
peccaverit in te frater tuus dic ecclesie [116v, 43].

[152v, 19] 40. est: Si liceat raciocinari ad hominem ex ypothesi Alcho-
rani ipsius perversoris legis christiane Machometi, tunc liqueret ex lege
sua superius recollecta, quod illa iurisdiccio est finaliter salubrior, que
disponit omnia suaviter et leviter secundum exigenciam infirmitatis na-
ture lapse et ad fruendum oblecta mentis, carnis vehementer inclinate,
quoniam illa que imponit onus disporcionatum et difficile tali nature,
dicente domino: iugum enim suave et onus leve meum, sed iurisdiccio
legis animate boni hominis, cuiusmodi est papa, qui ideo dicitur pater
sanctissimus, est huiusmodi respectu iurisdiccionis legis abstracte, quo-
niam fert concilium generale, prout patet ex auctoritate Philosophi di-
centis 3 Politice, quod melius est civitatem regi viro optimo quam lege
optima. Ergo etc. [152v, 29].



	Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus de Campo († 1460)

