
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus de Campo (†
1460)

Autor: Hamann, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Florian Hamann

Der Koran als ekklesiologische Autorität bei
Heymericus de Campo (f 1460)

I. Die Generation Basel und der Koran

Die Erstürmung Konstantinopels durch die Osmanen am 29. Mai 1453

schockierte die westliche Christenheit und löste eine intensive Beschäftigung
mit dem Islam aus. Johannes von Segovia initiierte 1454 einen Briefwechsel
mit Nikolaus von Kues, Jean Germain und Enea Silvio Piccolomini.1 Die
meisten unter ihnen verfaßten zudem wichtige Schriften über den Islam:
Johannes von Segovia selbst hatte 1453 den Traktat De mittendo gladio divini
Spiritus in corda Sarracenorum geschrieben und arbeitete ab 1455 an einer
Neuübersetzung des Koran.2 Schon vor dem Fall Konstantinopels hatte Johannes

von Segovia in der ekklesiologischen Schrift Diber de magna auctoritate

episcoporum in concilio generali den Koran erwähnt.3 Nikolaus von Kues
verfaßte 1453 De pace fidei und 1460/61 die Cribratio Alkorani, in der er die
Glaubenslehren des Koran auf ihren christlichen Gehalt hin sichtet.4 Jean
Germain schrieb 1447 ein Gespräch zwischen einem Christen und einem
Sarazenen sowie 1450 Adversus Mahometos et infideles und Adversus turcarum alco-

ranum et de saracenorum legis falsitate tractatum. In diesen Schriften unterstützte
Jean Germain die Kreuzzugspläne des burgundischen Herzogs. Johannes
von Segovia schickte schließlich kurz vor seinem Tode 1458 seine Unterla-

1

CABANELAS, Rodriguez Dario, Juan de Segovia y el problema islämico, Madrid
1952. HAUBST, Rudolf, Johannes von Segovia im Gespräch mit Nikolaus von Kues
und Jean Germain über die göttliche Dreieinigkeit und ihre Verkündung bei den
Mohammedanern, MThZ 2 (1951) 115—129. MeUTHEN, Erich, Der Fall von Konstantinopel

und der lateinische Westen, HZ 237 (1983) 1—35.
2 Teilweise abgedruckt bei CABANELAS, Juan de Segovia, 263—349. Vgl. SOUTHERN,

Richard W., Western views of islam in the middle ages, Cambridge (Mass.) 1962, 83ff.
3 JOHANNES de Segovia, Liber de magna auctoritate episcoporum in concilio

generali, hrsg. von Rolf DE Kegel, Freiburg/Schweiz 1995 (Spicilegium Friburgense 34).
4 NICOLAUS de CUSA, De pace fidei. Cum epistola ad Ioannem de Segobia, hrsg.

von Raymund KLIBANSKY/Hildebrand BASCOUR, Opera omnia VII, Hamburg 1959.
DERS., Cribratio Alkorani, hrsg. von Ludwig HAGEMANN, Opera omnia VIII, Hamburg

1986.



Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus 151

gen und seine Arbeiten an dem Opus super translacione et reprobacioni an Enea
Silvio Piccolomini, der als Papst den Namen Pius II. trug.

Darüber hinaus hinterließen auch zwei andere wichtige Denker dieser
Zeit, die nicht an dem Briefwechsel beteiligt waren, Schriften über den
Islam: Johannes von Torquemada verfaßte 1458/59 seinen Traktat Contra
principales errores perfidi Machometi 5, und Dionysius der Kartäuser, der Nikolaus
von Kues 1451/52 auf seiner Visitationsreise durch die Niederlande und
Deutschland begleitet hatte, schrieb 1454 Contra perfidiam legem Mahometi6;
außerdem ist von ihm der Dialogus disputationis inter christianum et sarracenum1

überliefert.
Interessanterweise haben alle genannten Personen mit Ausnahme

Dionysius des Kartäusers am Basler Konzil (1431—1449) teilgenommen: Johannes

von Segovia, Magister der Theologie, wurde 1433 von der Universität
Salamanca nach Basel entsandt. Nikolaus von Kues, Doktor des Kirchenrechts,

vertrat ab 1432 als Prokurator des Trierer Bischofs Ulrich von
Manderscheid dessen Interessen auf dem Generalkonzil.8 Jean Germain, Magister

der Theologie, wurde am 16. März 1433 dem Konzil inkorporiert und
leitete die Konzilsdelegation des burgundischen Herzogs, die sich mit den
Gesandten der deutschen Kurfürsten um das Vorrecht stritt, während der

Konzilssitzungen direkt hinter den Gesandten der Könige Platz zu nehmen.9
Enea Silvio Piccolomini kam 1432 als Sekretär des Kardinals Domenico Cap-
ranica nach Basel. Schließlich trat auch Johannes von Torquemada, Magister
der Theologie, ab 1432 als Vertreter des Dominikanerordens und der kastili-
schen Krone in Basel auf. Die Beschäftigung mit dem Islam nach dem Fall
Konstantinopels hatte also eine Vorgeschichte auf dem Basler Konzil.

Dies wird schon im Vorwort zur Cribratio Alkorani des Nikolaus von
Kues bestätigt: In Basel habe er die lateinische Übersetzung des Koran
erhalten, die Petrus Venerabiiis 1143 von Robert von Ketton anfertigen ließ.
Laut Nikolaus von Kues waren der Übersetzung einige kleinere Schriften
über den Koran beigefügt, die Cusanus auch namentlich nennt. Aus diesen

Angaben wird klar, daß Cusanus sich in Basel auf die Schriften des Corpus
toletanum stützte, das aus eben jenen Schriften bestand und die Basis für das

5
JOHANNES de Torquemada, Tractatus contra principales errores perfidi Mahometi,

Brüssel 1476-1480.
6 DIONYSIUS CARTHUSIANUS, Contra perfidiam Mahometi, Opera minora IV,

Tornai 1908, 231-442.
7 Ebd., 443-499.
8 MEUTHEN, Erich, Das Trierer Schisma von 1430 auf dem Basler Konzil. Zur

Lebensgeschichte des Nikolaus von Kues, Münster 1964 (Buchreihe der Cusanus-Gesell-
schaft 1).

9 TOUSSAINT, Joseph, Les relations diplomatiques de Philippe le Bon avec le concile

de Bâle (1431-1449), Louvain 1942, 22ff.; zum Streit um die Sitzordnung 49ff.



152 Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus

mittelalterliche Islambild darstellte.10 Eine Abschrift des Koran sowie einige
der genannten Schriften über den Islam befinden sich in den Codices 107
und 108 der Cusanus-Bibliothek in Bernkastel-Kues an der Mosel." Nikolaus

von Kues schreibt weiter, er habe den Codex bei Johannes von Segovia
zurückgelassen, als er 1437 nach Konstantinopel reiste.12 Da zu dieser Zeit
einige hundert Personen dem Konzil inkorporiert waren, kann man davon
ausgehen, daß sich die Theologen und Kirchenrechtler persönlich gut kannten.

Die Kenntnis des Koran muß sich also in dieser Intellektuellengruppe —

die erhebliche Bedeutung für die Geistesgeschichte der Mitte des 15.
Jahrhunderts erlangen sollte - verbreitet haben, so daß sie noch Jahrzehnte später

daran anknüpfen konnten, wie der Briefwechsel zeigt.
Trotz der wertvollen Informationen bei Cusanus ist bis heute unklar, in

welcher Weise sich die genannten Denker in Basel mit dem Koran auseinander

setzten, da bislang keine Zeugnisse dieser Debatte aufgefunden werden
konnten. Die frühesten Äußerungen über den Islam aus diesem Personenkreis

stammen von Johannes von Segovia. Der spanische Theologe befaßte
sich in seinem Liber de magna auctoritate kurz mit dem Islam. Der Herausgeber

der kritischen Edition, Rolf de Kegel, schätzt, daß der Uber de magna
auctoritate zwischen 1450 und 1453 verfaßt wurde, jedenfalls nicht vor der
Mitte der 40er Jahre." Damit handelt es sich nicht nur um das erste Zeugnis
der genannten Korandiskussion, sondern auch um die einzige bislang
bekannte ekklesiologische Schrift, in der der Koran zitiert wurde.

II. Der Koran in der Disputacio de potestate ecclesiastica

Doch in der Bibliothek in Bernkastel-Kues befindet sich noch ein weiterer
Text, der über die Korandiskussion dieser Zeit Auskunft geben kann. Es
handelt sich um die Disputacio de potestate ecclesiastica des Heymericus de

10 HAGEMANN, Ludwig, Der Ku'ran in Verständnis und Kritik bei Nikolaus von
Kues. Ein Beitrag zur Erhellung islamisch-christlicher Geschichte, Frankfurt/M. 1976,
15ff. (Frankfurter Theologische Studien 21).

11 MARX, Jacob, Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals zu Clues,

Trier 1905, ND Frankfurt/M. 1966, 106ff.
12 NICOLAUS DE CUSA, Cribratio Alkorani, Prologus, 2,5 (s. Anm. 4): «Feci quam

potui diligentiam intelligendi librum legis Arabum quem iuxta translationem per Pe-

trum abbatem Cluniacensem nobis procuratam Basileae habui cum disputatione eorum
nobilium Arabum, quorum unus socius Mahumeti nisus fuit alium trahere, qui doctior
et magnus inter Arabes Christianam fidem, quam zelose coluit, ostendit potius tenen-
dam. Erant etiam alia quaedam opuscula de generatione Mahumeti et duodecim suc-
cessoribus eius in regno et de ipsius Doctrinis ad centum quaestiones. Dimisi librum
apud magistrum Iohannem de Segobia et ad Constantinopolim perrexi ».

13 DE Kegel, Rolf, Einleitung zu JOHANNES DE SEGOVIA: Liber de magna auctoritate,

32ff. (s. Anm. 3).



Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus 153

Campo14, die also aus dem Besitz des Kardinals Nikolaus von Kues stammt.
Heymerich war als Magister der Theologie im Dezember 1432 von der Kölner

Universität ans Basler Konzil entsandt worden und blieb dort bis zum
Frühjahr 1435. In der konziliaristischen Schrift zitiert Heymerich an zwei
Stellen aus dem Koran.15

Der Text läßt sich sehr genau datieren: Die Disputacio beginnt mit dem
Verweis auf die Hussitendisputation16, die zwischen dem 10. Januar und dem
13. April 1433 in Basel stattfand, und der Text wurde am 10. Februar 1434

beendet, wie der Autor selbst schreibt.17 Zudem zitiert Heymerich auf fol.
123v erstmals die Bulle Dens novitw, die am 13. September 1433 promulgiert
wurde und damit gegen Ende September in Basel bekannt geworden sein
dürfte. Die zehn prokonziliaristischen Argumente aus dem Koran befinden
sich nun auf fol. llörv und dürften damit im Sommer 1433 niedergeschrieben

worden sein. Das propäpstliche Argument steht auf fol. 152v und
wurde demnach gegen Jahresende 1433 verfaßt. — Jedenfalls ist die Disputacio

fast zwei Jahrzehnte älter als der Uber de magna auctoritate des Johannes
von Segovia.

Die Disputacio ist ähnlich aufgebaut wie der bereits edierte Ablaß-Traktat19

desselben Autors. Er untersucht, wem in der Kirche die höchste Rechtsgewalt

zukommt: Erst werden die Argumente für die Machtansprüche des

Generalkonzils und anschließend die Argumente für die päpstlichen Ansprüche

wiedergegeben.20 In einem dritten Schritt versucht Heymerich schließlich

beide Positionen in einer Determinacio aufzulösen, woran sich weitere
Anhänge anschließen.

14 HEYMERICUS de Campo, Disputacio de potestate ecclesiastica, Codex Cusanus
106, fol. 89r-188r.- Ich arbeite an einer Dissertation über das «Siegel der Ewigkeit»,
ars generalis und Konziliarismus in den Basler Schriften des Heymericus de Campo,
die eine Teiledition der Disputacio enthalten soll. F.H.

15 Ebd., fol. 116r,21—116v, 43 sowie fol. 152v, 19-29.
lfl Ebd., fol. 89r, lf.: «Quoniam tota radix controversie Bohemorum pape Eugenii

quarti et concilii Basiliensis.»
17 HEYMERICUS, Disputacio, Codex Cusanus 106, fol. 174r, 9f. (s. Anm. 14): « ut

in prima facie occurit de potestate ecclesiastica taliter qualiter resorata et anno domini
1434 décima februarii Basilee compléta.»

18 MANSI, Johannes Dominicus, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collec-
tio, Florenz/Venedig 1758—1798, ND Graz 1960/61, Bd. XXIX, 82ff. Später betonte
das Papsttum, daß diese Bulle nicht rechtmäßig zustande gekommen und damit nichtig
sei.

19 Ediert bei LADNER, Pascal, Der Ablaß-Traktat des Heymericus de Campo. Ein
Beitrag zur Geschichte des Basler Konzils, ZSKG 71 (1977) 93-140.

20 Im prokonziliaristischen Abschnitt scheint der Autor jedoch die Argumentation
neu angesetzt zu haben, so daß der Teil weitaus länger gerät als der Abschnitt mit den

päpstlichen Argumenten: Argumente pro Konzil: fol. 89r-149r; Argumente pro Papst:
149v-159r; Determinatio: 159r-169r; Anhänge 169v-188r.



154 Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus

Die Argumente für seine Ekklesiologie weisen dabei eine geradezu
enzyklopädische Bandbreite auf, worauf Heymerich selbst hinweist. Der Autor
entnimmt beispielsweise die konziliaristischen Argumente dem gesamten
Lehrprogramm zeitgenössischer Universitäten, den artes liberales, der Theologie,

beiden Rechten sowie der Medizin. Heymerich nennt zwar die Medizin

an dieser Stelle nicht ausdrücklich, dennoch wird auch diese Wissenschaft

an mehreren Stellen vom Autor herangezogen, da durch das traditionelle

Verständnis der Kirche als corpus christi mysticum eine Brücke zwischen
Ekklesiologie und Medizin bestand. Viel interessanter jedoch ist der
Umstand, daß Heymerich über den klassischen Kanon der mittelalterlichen
Universitäten deutlich hinausgreift. So weist Heymerich ausdrücklich daraufhin,
daß er die ars lullii21 sowie seine eigene ars, das «Siegel der Ewigkeit»,
herangezogen hat.22

Doch nicht genug damit, selbst den Koran läßt Heymerich als ekklesiologische

Autorität gelten. Sowohl unter den konziliaristischen als auch in
den päpstlichen Argumenten wird aus dem Koran zitiert. Dies geschieht auf
erstaunliche Weise: Heymerich versucht den Koran positiv als ekklesiologische

Autorität heranzuziehen und nicht, um sich wie Johannes von Segovia
negativ gegenüber den Moslems abzugrenzen. Besonders deutlich wird dies
in den zehn Syllogismen, in denen aus dem Koran zitiert wird, um die
konziliaristischen Machtansprüche zu stützen. Heymerich entnimmt jeweils den
Obersatz aus dem Koran und den Untersatz aus dem Corpus iuris canonici

oder der Bibel, um schließlich mit der jeweiligen conclusio die Superiorität des

Generalkonzils über den Papst zu belegen.

III. Die Anwendung der Lehren des Koran aufdie Ekklesiologie

1. Der Islam als christliche Häresie

Im Mittelalter wurde der Islam traditionell als christliche Häresie verstanden.

Demnach hat Mohammed den Koran aus christlichen und jüdischen
Quellen und vor allem aus dem Nestorianismus kompiliert. Dieser Auffassung

hängt auch Nikolaus von Kues in seiner Cribratio AlkoranH an. Sie fin-

21 Vgl. COLOMER, Eusebio, Nikolaus von Kues und Raimund Llull. Aus Handschriften

der Kueser Bibiliothek, Berlin 1961, 25ff. und 121 ff. (Quellen und Studien zur
Geschichte der Philosophie 2); die Lullzitate Colomers aus der Disputacio sind jedoch
unvollständig.

22 HEYMERICUS, Disputacio, Codex Cusanus 106, fol. 158r, 27—29 (s. Anm. 14):
«... prius per discursum Septem arcium liberalium, artis lullii, artis mee, que dicitur si-

gillum eternitatis, et utriusque iuris necnon per auctoritates sacre pagine assumptis »

23 HAGEMANN, Der Ku'ran in Verständnis und Kritik, 74ff. (s. Anm. 10). NlCO-
LAUS DE CUSA: Cribratio Alkorani, 1, 3 (s. Anm. 4): «Sume, sanctissime papa, libellum
hunc per humilem servulum tuum fidei zelo collectum, ut, dum more ter sancti Leonis
papae praedecessoris tui Nestorianam haeresim apostolico spiritu, angelico ingenio di-



Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus 155

det sich auch bei Heymericus de Campo: Im päpstlichen Argument bezeichnet

er Mohammed als den «Verdreher des christlichen Gesetzes». Im dritten
konziliaristischen Argument betont Heymerich, daß der Koran sowohl aus
dem alten als auch aus dem neuen Testament zusammengefaßt sei. Tatsächlich

weist der Koran zahlreiche Anspielungen auf das Christentum und
biblische Stellen auf. Die vollständige Bibel, die Mohammed zusammengefaßt
habe, sei nun heilsbringender als eines der beiden Testamente für sich allein.
Da das päpstliche apostolische Gesetz allein auf dem Neuen Testament
beruhe und die Kanones der Generalkonzilien auf beiden Testamenten, spricht
Heymerich der Generalsynode eine größere Autorität zu als dem Papst.

Ein zentrales Problem für jeden christlichen Interpreten, der den Koran
gutwillig deuten möchte, ist die Trinität, die im Koran ausdrücklich geleugnet

wird. In diesem Zusammenhang ist das fünfte prokonziliaristische
Argument interessant. Laut dem Koran habe Gott durch sein Wort und seinen
Geist alles gemacht. Dabei sei das Wort außerhalb Gottes von Piaton als

mens und von den Peripatetikern als Intelligenzen verstanden worden; der
Geist indes als anima mundi von Piaton und als anima nobilis von den
Peripatetikern. Wenn Heymerich unter der Trias deus, verbum und Spiritus die
Trinität verstehen sollte, dann unterschiebt er hiermit dem Koran stillschweigend

die Dreieinigkeit.

2. Mohammed und der Papst als Boten

Es gehört zum Grundverständnis des Koran, daß Mohammed lediglich der
Bote Gottes ist, der den Koran unverdient allein durch die göttliche Gnade

von Gott erhalten habe, was aus den Suren 2,97ff. und 17,1 hervorgeht.
Auch dies zieht Heymerich in seinem siebten konziliaristischen Argument
heran: Mohammed habe den Koran von Gott erhalten, als dieser durch den

Erzengel Gabriel in den siebten Himmel getragen worden war. Dies
entspreche dem Verhältnis zwischen Konzil und Papst, da das Generalkonzil
dem Papst als seinem Diener ebenfalls das Gesetz vorschreibe. Schließlich
sei der Bote demjenigen unterworfen, der ihn entsendet.

3. Der Koran und die Zweischwerterlehre

Heymerich hat erkannt, daß der Koran keine Trennung zwischen kirchlicher
und weltlicher Gewalt kennt, wie im achten konziliaristischen Argument
deutlich wird. Dies drückt Heymerich in den Begriffen der traditionellen
christlichen Zweischwerterlehre aus: Nach dem Koran seien das geistliche
und das weltliche Schwert in einer Hand vereinigt. Der Papst führe allein
das geistliche Schwert, das Generalkonzil indes beide. Dies ist keinesfalls

vinoque eloquio damnantis tu Mahumetanam sectam de illa exortam eodem spiritu, pari

ingenio facundiaque aequali erroneam eliminandamque ostendes, cito quaedam rudi-
menta scitu necessaria ad manum habeas.»



156 Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus

realitätsfremd, denn die meisten Fürsten und Könige waren durch Gesandte
am Konzil vertreten, und Kaiser Sigismund weilte vom 11. Oktober 1433
bis zum 8. Mai 1434, also kurz nach der Niederschrift dieses Abschnitts der
Disputacio, sogar persönlich in Basel. Die Problematik zwischen weltlicher
und geistlicher Gewalt wurde dadurch überspielt, daß die Gesandten der
Fürsten und Monarchen, die dem Konzil angehörten, üblicherweise selbst
Geistliche waren. Der Kaiser indes war — obwohl Laie — dem Konzil
inkorporiert.24

4. Polygamie und Prautmystik

Die Christen zählten im Mittelalter die Sure 4,3 zu den anstößigsten Stellen
des Koran, da hier Mohammed die Vielweiberei zugesteht. Doch Heymerich
wagt es, im sechsten Argument sogar diese Sure konziliaristisch umzudeuten:

Nach dem Koran ist das Gesetz der Polygamie stärker als das der
Monogamie. Dies dürfe man nicht nur wörtlich, sondern auch spirituell und
mystisch verstehen, und zwar im Sinne der christlichen Brautmystik, wonach
die Kirche die Braut Christi ist. Wenn der Papst die Kirche repräsentiere,
gehe die Kirche eine monogame Ehe mit Christus ein; wenn die vielen
Konzilsteilnehmer die Kirche repräsentieren, sei das Verhältnis zwischen Kirche
und Christus polygam. Demnach hat selbst die Sure 4,3 für Heymerich einen
wahren Kern, denn dem Generalkonzil kommt als Braut Christi eine höhere
Autorität zu als dem Papst allein.

An dieser Stelle zeigt sich ein wichtiger Unterschied zur Koranrezeption,

wie sie Johannes von Segovia in seinem Uber der magna auctoritate
unternimmt. Obgleich Johannes für die friedliche Bekehrung der Moslems
eintritt, lehnt er doch den Islam entschieden ab. Am intensivsten beschäftigt
sich Johannes von Segovia im Kapitel X,6 seiner ekklesiologischen Schrift
mit dem Koran. Johannes versucht hier nachzuweisen, daß es unter den Moslems

keine Versammlung der Weisen geben könne, die einem christlichen
Generalkonzil entspreche. Als erstes Argument hierfür führt Johannes die
mittelalterliche Auffassung an, der Koran erlaube ein ausschweifendes
Sexualleben und sogar den Bordellbesuch, was hauptsächlich auf die Sure 4,3

zurückgeht. Obgleich die Moslems sehr zahlreich seien, gebe es unter ihnen
kaum Weise. Denn wer dem fleischlichen Laster anhänge, könne sich nicht
gebührend den Wissenschaften widmen.25

24 HELMRATH, Johannes, Das Basler Konzil 1431—1449. Forschungsstand und
Probleme, Köln 1987, 83ff. (Kölner historische Abhandlungen 32).

25
JOHANNES de Segovia, I.iber de magna auctoritate, X, 6 § 1, 377f. (s. Anm. 3):

«Explicande sunt cause, quare Sarracenorum universitas, cum effulgeat infinita multi-
tudine hominum, nullis doctis viris aut vix paucissimis est referta. Prima in fronte aper-
tissima causa est, quoniam carnali nimium fuerunt libidine, actus quippe venerei men-
tem omnino deiciunt ab arce consideracionis, que tarnen substancialis atque summe ne-
cessaria est ad incrementum sciencie. Quocirca scolasticis viris docente Ieronimo salu-



Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus 157

Johannes und Heymerich ziehen also aus derselben Sure 4,3 grundverschiedene

Schlüsse: Im angeblich ausschweifenden Sexualleben der Moslems
sieht Johannes von Segovia den offensichtlichsten Grund dafür, daß unter
den Moslems ein Generalkonzil unmöglich sei. Heymerich hingegen sieht in
der Polygamie einen versteckten Hinweis dafür, daß die Generalsynode über
dem Papst steht.

5. Das Verbot anderer Religionen und das Nichtigkeitsdekret

Das Basler Konzil beriet 1433 über die Frage, ob die Synode dem Papst die

Vergabe aller Offizien und Pfründen verbieten sollte, die nicht im corpus iuris
canonici der Kurie zugesprochen wurden.26 Durch das Nichtigkeitsdekret (de-

cretum irritans) sollten alle künftigen Besetzungen pauschal als nichtig erklärt
werden, die nicht dieser Forderung entsprachen. Die Legitimität des

Nichtigkeitsdekretes sieht Heymerich auch im Koran als erwiesen. Der Islam
verbiete das Hören, das Studium und die Riten jedes anderen Gesetzes. Falls

jemand einer anderen Religion huldige, sehe der Koran Todes- oder Geldstrafe

vor. Dies entspreche auch dem Verhältnis zwischen Konzil und Kurie.

Das Konzil könne jeden Rechtsakt des Papstes untersagen, der nicht mit
der Rechtsprechung des Generalkonzils in Einklang stehe. Folglich sei das

Nichtigkeitsdekret legitim.27

6. Wie gut kannte Heymerich den Koran?

Zusammenfassend kann man sagen, daß Heymerich wichtige Aussagen des

Korans kannte wie die Bezeichnung Mohammeds als Boten, die Unge-

tare remedium est amare scienciam scripturarum, ut camis vicia non amentur. Sarra-
ceni autem ex lege libertatem habentes ad multitudinem habendam uxorem et ut pluri-
mum regiones inhabitantes calidas venereis accionibus vel, si apcius dicatur, venereis
passionibus continuo vacant, nam et feminarum usu non saciati quamplurimi eorum ex-
ardent in desideriis suis in vicem masculi in masculos turpitudinem opérantes. Nec
obviât, si de hoc eciam quidam sint christiani vocati, inter quos tarnen multi sunt sapien-
tes, quia et paucissimi illi esse dicuntur, et committere vix audent facinus id secreto ul-

traque eiusmodi continentissimi sunt uxorum, ut vix nisi prolis causa accedere dicantur
ad eas, et vix aut nunquam qui doctissimi reputantur de hoc pessimo cirmine sunt no-
tati. Sed et Sarraceni. qui multiplicatissimi sunt in prole, crimine illo pessimo admo-
dum ferbent eciam publica epheborum puerorum lupanaria permittentes, propter quod
carnis vicia nimis amantes sciencie scripturarum minime intendunt.»

26 ZWÖLFER, Richard, Die Reform der Kirchenverfassung auf dem Konzil zu Basel,

BZGAK 28 (1929) 169ff.
27 Das Wahldekret wurde in der 12. Konzilssitzung am 13. Juli 1433 von der

Generalkongregation verabschiedet. Dabei wurde auf die Einfügung der Nichtigkeitsklausel
verzichtet. Dies kann als Hinweis darauf gewertet werden, daß Heymerich die konzilia-
ristischen Argumente schon vor dem 13. Juli verfaßt hat. Conciliorum oecumenicorum

décréta, hrsg. von Giuseppe AlBERIGO u.a., Freiburg 1962, Sessio XII, 13. Juli 1433,
445ff.



158 Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus

trenntheit geistlicher und säkularer Gewalt sowie die Akzeptanz der Polygamie.

Dennoch bleiben die Koranzitate zu kurz, um Heymerich eine tiefgreifende

Beschäftigung mit dem Koran zu attestieren. Daß seine Korankenntnisse

nicht allzu umfassend sind, zeigt sich auch an der ungenauen Zitierweise

des Koran. Dennoch kannte Heymerich wahrscheinlich den Koran
nicht allein aus zweiter Hand: Da Cusanus ausdrücklich darauf hinweist, er
habe den Koran in Basel kennengelernt, kann man davon ausgehen, daß
auch sein Lehrer Heymerich einen Blick hineinwerfen konnte.

IV. Der Koran als Autorität in der Disputacio?

Bleibt die Frage, wieso Heymerich den Koran als ekklesiologische Autorität
verwenden konnte. Heymerich weist zu Beginn beider Textstellen darauf
hin, daß es sich um eine ad hominem Argumentation handle. Hierbei werden
Prämissen der gegnerischen Seite für die eigene Argumentation verwendet.
Mit der gegnerischen Seite ist in diesem Fall nicht der Papst gemeint,
sondern der Islam. Mit dieser Äußerung entzieht sich Heymerich der Frage, ob
die Aussagen des Koran wahr seien und welche Autorität dem Koran
zukomme.

Dennoch machen die Koranzitate hier nur dann Sinn, wenn ihnen eine
— wenn auch geringe - Autorität zukommt. Heymerich kann den Koran
wohl nur deswegen heranziehen, weil er im Islam eine christliche Häresie
sieht, deren Gesetz, der Koran, lediglich eine ketzerische Kompilation aus
der Bibel sei, so daß die christliche Botschaft selbst hierin durchscheine.
Dies erlaubt ihm, den Koran auf seine ekklesiologisch verwertbaren Stellen
hin zu sichten. In dieser Methodik zeigt sich eine interessante Parallele zur
Cribratio des Nikolaus von Kues, der den Koran auf seinen christlichen
Gehalt hin «sieben» wollte. Der ekklesiologische Hintergrund ging Cusanus
indes verloren, als er 1460/61 die Cribratio abfaßte.

Doch vielleicht besteht gerade im Konziliarismus ein wichtiger Grund
für Heymerichs Argumentation: Die Basler Konzilsväter waren von der
Überzeugung beseelt, daß im Generalkonzil der Heilige Geist gegenwärtig
sei und so in den Konzilsverhandlungen mit Häredkern die Wahrheit und
die Eintracht des christlichen Glaubens hervortreten würden. Das wird im
Dekret Haec sancta des Konstanzer Konzils deutlich, das die Programmatik
des Konziliarismus auf den Punkt bringt28: Eben durch die Inspiration der

28 Ebd., Sessio V, 6. April 1415, 385f.: «Haec sancta synodus Constantiensis generale

concilium faciens, pro exstirpatione praesentis schismatis, et unione ac reforma-
tione ecclesiae Dei in capite et in membris fienda, ad laudem omnipotentis Dei in Spi-
ritu sancto legitime congregata, ad consequendum facilius, securius, uberius et liberius
unionem ac reformationem ecclesiae Dei ordinat, diffinit, statuit, decernit, et declarat,
ut sequitur. Et primo declarat, quod ipsa in Spiritu sancto legitime congregata, generale
concilium faciens, et ecclesiam catholicam militantem repraesentans, potestatem a



Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus 159

Konzilsarbeit durch den Heiligen Geist sollte die Rückführung der Häretiker
zur Kirche gelingen. Eine solche Rückführung schien damals nicht utopisch
wie z.B. für den modernen Betrachter. Schließlich wurde die Disputacio
zeitgleich zu den Verhandlungen mit den Hussiten niedergeschrieben, als die
Böhmen wieder in die katholische Kirche integriert wurden; beim Hussiten-
tum handelte es sich in den Augen der damaligen Konzilsväter auch um eine
christliche Häresie.

Dies wird auch bei Johannes von Segovia bekräftigt: Nach der Einnahme

Konstantinopels durch Sultan Mehmet II. stritt sich Johannes von Segovia

mit Jean Germain, der in den Diensten des burgundischen Herzogs stand,
über die Frage, ob die Moslems friedlich oder mittels eines Kreuzzugs
bekehrt werden sollten. Johannes spricht sich hier für eine friedliche Bekehrung

aus und verweist dabei auf das Beispiel der Hussiten.29 Darüber hinaus
skizziert Cusanus 1453 in De Pace fidei die Vision eines Religionsgespräches,
in der die Konkordanz der verschiedenen Religionen hergestellt werden soll.
Damit greift der Kardinal auf konziliaristisches Gedankengut zurück, weshalb

er auch ausdrücklich diese visionäre Versammlung mit einem Konzil
vergleicht.30 Es fällt zumindest auf, daß gerade Johannes von Segovia,
Nikolaus von Kues und auch Heymericus de Campo mit den Moslems in einen
Diskurs eintreten wollten. Eben diese drei Denker waren zu Beginn des Basler

Konzils Anhänger konziliaristischer Positionen. Ganz anders Jean
Germain und Johannes von Torquemada, die schon früh den päpstlichen Primat
verteidigten. So zeigt sich in der positiven Koranrezeption bei Johannes von
Segovia und Nikolaus von Kues nach 1453 möglicherweise eine Spätwirkung
konziliaristischer Überzeugungen. Zumindest jedoch wird an dem eher
peripheren Detail der Koranrezeption deutlich, daß eine Erforschung von Hey-
merichs Denken die Vorgeschichte des cusanischen Denkens zu erhellen

vermag.

(Disputacio im Anhang S. 160ff.

Christo immediate habet, cui quilibet cuiuscumque status vel dignitatis, etiam si papalis
exsistat, obedire tenetur in his quae pertinent ad fidem et exstirpationem dicti schis-
matis, ac generalem reformationem dictae ecclesiae Dei in capite et in membris.»

29 CABANELAS, Juan de Segovia, 219ff. (s. Anm. 1). Vgl. MEUTHEN, Der Fall von
Konstantinopel, 27f. (s. Anm. 1).

30 NICOLAUS de CUSA: De pace fidei, 2, 4 (s. Anm. 4): «Raptus est enim ad quan-
dam intellectualem altitudinem, ubi quasi inter eos qui vita excesserunt examen hui-
usce rei in concilio excelsorum, praesidente Cunctipotenti, ita habitum est.» Vgl.
IMBACH, Ruedi, Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen Dialogs De pace fidei
bei Heymericus de Campo, FZPhTh 27 (1980) 5—23.



160 Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus

Heymericus de Campo: Disputacio de potestate ecclesiastica, Codex Cusa-

nus 106:

[116r, 21] fl] Ad idem potest argui ad hominem ex Alchorano Macho-
meti31, in quo dicitur, quod lex salvacionis proporcionata viribus
recipiendum est melior quam, que non est talis, sed certum est, quod lex
canonica conciliorum generalium est ecclesie universali salubrior quam
lex apostolica pape, tum quia divinior utputa immediate procedens a

providencia Spiritus sancti, tum quia universaüor utputa regulans papam
et suos subiectos et procedens32 ex iudicio plurium sapientum sinodali-
ter congregatorum et ceteris, ut predictum est. Ergo légitima auctoritas
concilii generalis est potencior quam potestas légitima sedis apostolice.
[2] Ad idem in eodem Alchorano habetur, quod lex ewangelica Iesu filii
Marie est direccio, lux et Veritas manifesta, sed in illa habetur, quod
apostoli ecclesiastice collecti sunt iudices singulorum seorsum delin-
quencium, inter quos est Petrus primus papa. Ergo idem quod prius.
[3] Ad idem in eodem habetur, quod lex coniuncta ex lege veteri et

nova, cuius dicit esse legem Machometi, mediocriter complexa est per-
feccior et salubrior quam altera tantum, sed lex, ex qua formantur cano-
nes conciliorum generalium, non est tantum ewangelica sed eciam vete-
ris testamenti, sicut patet diffuse in volumine Decretorum, lex autem
apostolica pape innititur dumtaxat legi nove utputa illis verbis Christi:
pasce oves meas etc. Ergo etc.
[4] Ad idem in eodem habetur, quod ilia lex est prior, que est universa-
lior et plures ducit ad salutem33 quam, que non est huiusmodi, sed lex
canonica conciliorum generalium est huiusmodi, ex quo per hanc eradi-
cantur hereses sed aut lites et reformantur mores in toto mundo seu
universo Christi nomine dedicato. Ergo etc.
[5] Ad idem in eodem habetur, quod deus per suum verbum, quod est
extra ipsum ad modum, quo Plato ponit mentem et Perypatetici ponunt
intelligences, [116v] et cum eius spiritu, qui se habet ut anima mundi
secundum Platonem vel anima nobilis secundum Peripateticos, fecit
universa et per Concors decretum illorum sermo dei Machometo est data
lex salvacionis, ex hoc arguens illius legis perfeccionem, quod prodierit
de superno concilio plurium. Cum ergo se papa habeat ad concilium
generale sicut Machometus ad providenciam dei, verbi et Spiritus, suam
legem ut fingit per modum mutui concilii dictatam. Patet propositum.

31 Alchorano Machometi] - Die verschiedenen Schreibweisen von Alchoranum
und Machometus wurden vereinheitlicht. Eigenamen werden abweichend vom Text
groß geschrieben. F.H.

32 procedens] que add. cod.
33 salutem] falsum cod.



Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus 161

[6] Ad idem secundum diffinicionem Alchorani lex polygamie est poten-
cior lege monogamie34, propter quod Machometus concedit nedum bi-
gamiam immo quoscumque luxurie concubitus, sed spiritualiter et mi-
stice loquens quisque discipulus externe sapiencie contra hic cum eadem

quoddam coniugium nupciale, secundum illud Sapiencia 7: quesivi35 mi-
chi pro sponsa habere earn. Ergo concilium generale, ubi convenit mul-
titudo sapiencium, continet tale multiforme coniugium, quod in solo

papa est uniforme et monogamum". Eciam quilibet pastor ecclesie est

spiritualis sponsus eiusdem, concurrunt autem in concilio plures ecclesie

prelati seu pastores, et papa est tantum unus eiusmodi. Ergo idem quod
prius.
[7] Ad idem secundum idem Alchoranum Machometus suscipit legem
suam a deo per ministerium Gabrielis, ipsum super eius usque ad septi-
mum celum portantis, ratificatam per testimonium eiusdem Gabrielis et
Michaelis angelorum, cuius legis profitetur se servum sine meritis. Ergo,
cum se papa habeat ad legem dictatam a spiritu sancto et eius testibus
fide dignis sinodaliter collectis, sicut Machometus ad dictacionem testes-

que sue legis, patet propositum, cum constat ex supradictis, quod nun-
cius et servus est subiectus suo missori.
[8] Ad idem dicitur in eodem Alchorano, quod ideo lex Machometi est

potissime salutaris, quia coniungit gladium Spiritus gladio temporali, obe-
dientes variis blandimentis, fabulis, promissionibus et libertatibus con-
solando et delectando, rebelles vero penaliter cohercens. In Signum pre-
tor illius regis tenet nudatum gladium in manu, sed in concilio generali
uterque illorum gladiorum universaliter concurrit, ex quo représentât ec-
clesiam catholicam et precibus regalibus celi et terre virtuosam secundum

illud: data est mihi omnis potestas in celo et in terra et illud: ecce
duo gladii sunt, hic papa autem habet dumtaxat usum gladii spiritualis
secundum illud: mitte gladium in vaginam. Ergo illud quod prius.
[9] Ad idem lex fungens decreto universaliter irritante est potissima, si-

quidem talis est lex Machometi prohibens auditum, Studium et ritum seu

usum cuiuslibet alterius legis sub pena mortis aut tributi, sed lex cano-
nica conciliorum generalium est huiusmodi respectu pape, sicut patet de

plerisque casibus in corpore iuris contends, contra quos simpliciter pro-
hibetur dispensacio summi pontificis.
[10] Ad idem ex eodem accipitur, quod lex, cuius vis coactiva est pro-
porcionata virtuti proprie sui nuncii sive executoris, est equior et iustior
quam, que non potest huiusmodi adequacionem. In signum cuius dicit
Machometus, quod sua lex non est confirmata miraculis sed fortitudine

34 monogamie] managomie cod.
35 quesivi] que finire cod.
36 monogamum] monogranum cod.



162 Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus

amoris brachii secularis, sed vis executiva iurium in concilio generali de-

cretorum adequatur viribus apostolicis suorum executorum, ex quo
idem sunt tempore concilii executores iudicii qui iudices iuxta illud: que-
cumque alligaveritis, sed constat hoc iudicium supervenire iudicium
pape, ex quo ipse est per illud: iudicalis secundum illud prelibatum: si

peccaverit in te frater tuus die ecclesie [116v, 43],

[152v, 19] 40. est: Si liceat raciocinari ad hominem ex ypothesi Alcho-
rani ipsius perversoris legis Christiane Machometi, tunc üqueret ex lege
sua superius recollecta, quod ilia iurisdiccio est finaliter salubrior, que
disponit omnia suaviter et leviter secundum exigenciam infirmitatis
nature lapse et ad fruendum oblecta mentis, carnis vehementer inclinate,
quoniam ilia que imponit onus disporcionatum et difficile tali nature,
dicente domino: iugum enim suave et onus leve meum, sed iurisdiccio
legis animate boni hominis, cuiusmodi est papa, qui ideo dicitur pater
sanetissimus, est huiusmodi respectu iurisdiccionis legis abstracte,
quoniam fert concilium generale, prout patet ex auetoritate Philosophi di-
centis 3 Politice, quod melius est civitatem regi viro optimo quam lege
optima. Ergo etc. [152v, 29],


	Der Koran als ekklesiologische Autorität bei Heymericus de Campo († 1460)

