Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Religionsgespréche im Mittelalter : Peter Abaelards Dialogus
Autor: Guth, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS GUTH

Religionsgesprache im Mittelalter

Peter Abaelards Dialogus

Im Beitrag zur Dialogschrift Peter Abaelards (1079-1142) wird versucht, das
damals neuartige Anliegen des interreligiosen Gesprichs zwischen den mo-
notheistischen Religionen im Hochmittelalter herauszuarbeiten. Der als Quel-
le zu Grunde liegende Dialogus, der in seiner formalen Gestaltung durch den
Philosophen und Theologen Peter Abaelard einer literarischen antiken und
frithscholastischen Tradition folgt, wird unter dem Aspekt der Bewertung
des Judentums mit philosophischen und theologischen Argumenten inter-
pretiert. Der Glaube an den ezzen Gott verbindet alle monotheistischen Reli-
gionen miteinander. Der jeweilige Gliubige erreicht das «hochste Guty, wenn
er dem Urteil seines Gewissens gehorcht.

Das Ergebnis des von Toleranz gepragten Gesprichs ist um so erstaun-
licher, als in der von Bernhard von Clairvaux geprigten Epoche antijiidische
Ausschreitungen die Vorbereitung zum Zweiten Kreuzzug (1147-1149) in
Frankreich und im Deutschen Reich begleiteten.

I. Bedingungen

Peter Abaelard (1079-1142) gehort zu jenen herausragenden Gestalten der
Frihscholastik, die bis heute menschliches, literarisches und philosophisches
Interesse erregen und durch die Aktualitit ihres Denkens und Fihlens Er-
staunen wecken. Person und Werk sind von solcher Vielseitigkeit, dal3 dieser
Mann gleichsam im Spiegel die Kultur des 12. Jahrhunderts in Westeuropa
bindelt. Er weist auf ein Zeitalter, das in der Art einer ersten Renaissance
der Antike alle Wissensbereiche neu zu durchdringen versuchte.! Eingebet-
tet in die Zeit zwischen dem Ersten (1096-1099) und Zweiten Kreuzzug
(1147-1149), war er als Wanderscholar, spiter als Wanderlehrer in den Zen-
tren westeuropdischer Bildung in Frankreich unterwegs, um sich die Ficher
des Triviums und Quadriviums anzueignen und in neuer Fragetechnik, auch

I'G. PARE/A. BRUNET/P. TREMBLAY: La Renaissance du XlIle siécle. Les écoles et
Ienseignement. Paris-Ottawa 1933. — R.W. SOUTHERN: Medieval Humanism and other
Studies. New York 1970, bes. 29-132.



Religionsgespriche im Mittelalter 137

wenn er nicht deren Erfinder war, die Stoffe der Philosophie und Theologie
zu durchdringen.? Sie sicherte ihm einen groBlen Schiilerkreis als Dialektiker
und Magister, brachte ihm aber auch die Kontroverse mit Vertretern der
offiziellen Kirche. Diese Auseinandersetzung wurde anfangs (bis 1119) durch
seine personliche Lebensentscheidung noch verschirft.

Anders als sein grof3er geistiger Widerpart, Bernhard von Clairvaux (um
1090-1153)% der im Scheitern des Zweiten Kreuzzuges seine Predigten in
Frankreich und im Deutschen Reich zur Befreiung der Heiligen Stitten als
wirkungslos erkennen mulfite, als der deutsche und franzoésische Konig zu-
sammen mit den adeligen Kreuzfahrern durch getrenntes Vorgehen vernich-
tende Niederlagen von turkischen Heeren etlitten, richtete Abaelard sein
ganzes Interesse auf die Wissenschaft. Sie versprach ihm Ruhm, Ehre und
finanzielles Auskommen. Dal} er dabei als Kanoniker* des Domkapitels von
Notre Dame zu Paris (1114-1117) spiter einen festen Schiilerkreis und die
Liebe der Heloise gewann, charakterisiert seine Menschlichkeit, aber auch
seine personlichen wie beruflichen Dichotomien. Personliche Liebe und Ver-
zicht, Verniinftigkeit und Glaube, Dialektik (Methode) und freie Zustim-
mung in Glaubenslehren, moénchische szabilitas in der Benediktinerabtei von
St. Denis (um 1119) und Flucht aus der Einsamkeit, Schulenbildung und der
Verlust der Schiiler, theologische Lehren (u.a. zum Personbegriff, zur
Menschwerdung, Trinitit, Gnade, zum Vorherwissen) und deren teilweise
Ablehnung auf den Didzesansynoden von Soissons 1121 und 1140 in Sens
erhellen schlaglichtartig sein bewegtes Leben.”

Seit 1135 unterrichtete Peter Abaelard als anerkannter Philosoph und
Theologe auf dem Mont Ste-Genevieve, einem Vorort von Paris, einen illust-
ren Schiilerkreis. Zu ihm zihlten u. a. Johannes von Salisbury, Otto von Frei-
sing, Roland Bandinelli (spiter: Papst Alexander III.), Guido de Castello
(spiter: Papst Colestin IT1.) und Arnold von Brescia.® Vor der Versammlung
in Sens wollte sich Peter Abaelard in einem Streitgesprich rechtfertigen.
Doch die Synode war fest entschlossen, ihn auf Betreiben Bernhards bereits

2 Vgl seine dialektische Methode Sic et non.

3 Griindung des Zisterziensterordens durch Robert von Molesme 1098. Jingst da-
zu Peter DINZELBACHER: Bernhard von Clairvaux. Leben und Werk des berithmten Zi-
sterziensers. Darmstadt 1998,

* Leif GRANE: Peter Abelard. Philosophy and Christianity in the Middle Ages.
London 1970, bes. 45. Zur Einfihrung in Leben und Werk: Theologische Realenzyklo-
pidie, Bd. I, Berlin 1977, 7-17 (Rolf Peppermiiller). — Michael T. CLANCHY: Abaelard.
Ein mittelalterliches Leben. Darmstadt 2000.

> Leif GRANE: Peter Abelard (wie Anm. 4), 137-149. — Raymonde FOREVILLE: La-
teran I-IV. Mainz 1970, bes. 123-145.

¢ Vgl. Klaus GUTH: Johannes von Salisbury. Studien zur Kirchen-, Kultur- und So-
zialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert. Miinchen 1978, bes. 30-47. — David E.
LUSCOMBE: The School of Peter Abelard. Cambridge 1969. — Jean JOLIVET: Aspects
de la pensée médiévale: Abélard. Doctrine du langage. Paris 1987 (Sammelband).



138 Religionsgespriche im Mittelalter

vor der ersten Sitzung 1140 zum Widerruf seiner theologischen Thesen zu
zwingen (2./3. Juni). Solchem Zwang konnte er sich nur unter Appellation
an den Papst durch Flucht entziehen.

In dieser kritischen Lebensphase kurz vor seinem Tod’ entstand die
philosophische Toleranzschrift zum Verhiltnis zwischen Juden- und Christen-
tum, indirekt eine Anerkennung der drei monotheistischen Weltreligionen.
Der Titel lautet: Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum (1141). Im
gleichen Jahr wurde der Koran zum ersten Mal ins Lateinische Gbertragen.®
Die Zeit schien reif fir ein solches Gesprich, wenige Jahre vor Beginn des
Zweiten Kreuzzuges.

II. Abaelards Dialogschrift

Wihrend sich Verfolgungen und Ubergriffe gegen jiidische Kaufleute und
Stadtbiirger zwischen dem Ersten und Zweiten Kreuzzug an Rhein und
Main wieder hiuften’, neue Kontakte zwischen Abendland und Islam ge-
kntipft wurden, indem Hermann von Kirnten im Auftrag seines Lehrers
Thierry von Chartres sich um naturphilosophische Werke der Araber in Spa-
nien bemihte (1135) und eine erste Korantbersetzung unter dem Patronat
des Abtes Petrus Venerabilis durch den genannten Gelehrten Hermann 1141
angefertigt wurde'?, verfal3te Abaelard in der «Klosterhaft» von St-Marcell in
Chalon-sur-Saéne, einem Priorat von Cluny, seine religionsphilosophische
Dialogschrift zwischen einem Philosophen, einem Juden und einem Christen.

Abt Petrus Venerabilis von Cluny'!, der eine formelle Verséhnung zwi-
schen Abaelard, Bernhard von Clairvaux und Papst Innozenz II. (1130-—
1143) zwar erreichte, jedoch Klosterhaft und Schweigegebot nicht aufheben
lassen konnte, hielt iber den von der Synode in Sens 1140 in 14 (19) Kern-

" Neuerdings datiert Constant Mews die Abfassung des «Dialogus» auf die Jahre
um 1125/26. Vgl. Constant MEWS: On dating the works of P. Abelatd. In: Archives d’bis-
toire doctrinale et litteraire du moyen dge 52 (1985), 73-137.

8 Hans-Wolfgang KRAUTZ (Hg.): Peter Abailard. Gesprich eines Philosophen, ei-
nes Juden und eines Christen. Darmstadt 1995, 319.

? Vgl. Shlomo EIDELBERG: The Jews and the Crusaders. The Hebrew Chronicles
of the First and Second Crusades. London 1977, bes. 5-8. — Alfred HAVERKAMPF (Hg.):
Juden und Christen zur Zeit der Kreuzztuge. Sigmaringen 1999 (= Vortrige und For-
schungen, Bd. 47). — Sefer Zekhirah or: The Book of Remembrance of Rabbi Ephraim
of Bonn, in: Shlomo EIDELBERG, ebd., 121-131, d.s. antijidische Vorfille an Rhein
und Main im Jahr 1146.

10 Hans-Wolfgang KRAUTZ (Hg.): Peter Abailard (wie Anm. 8), 317.

1 Vgl. James KRITZECK: Peter the Venerable and Islam. New Jersey 1964 (Prin-
ceton Oriental Studies, vol. 23).



Religionsgespriche im Mittelalter 139

sitzen'? verurteilten Theologen seine schiitzende Hand. Dieser bekannte
letztmals seine Rechtgliubigkeit gegeniiber Heloisa in der Schrift Confessio fi-
dei ad Heloisam im gleichen Jahr (1141) und formulierte die im Fragment
tberlieferten Gedanken zum Verhiltnis von Juden- und Christentum als gei-
stiges Vermichtnis wohl ein Jahr vor seinem Tod 1142. Was in der deut-
schen Aufklirung Gotthold Ephraim Lessing im Schauspiel Nathan der Weise
einprigsam in der Ringparabel als Toleranzprogramm formulierte'’, nahm
Petrus Abaelard in einer Art von kritischem Rationalismus' in der Mitte des
12. Jahrhunderts bereits vorweg. Der Glaube an den einen Gott fihrt im
Lichte der Vernunft zur theoretischen Anerkennung der jeweils anderen Re-
ligion, und das in einer Zeit, als der kirchliche Glaube in Westeuropa uni-
versale Herrschaftsanspriiche erstmals erhob.

Wenden wir uns nun der Struktur, der Intention und vor allem dem in-
terkulturellen Gesprach dieser Dialogschrift zu. Wie begriindet der Autor
seine Toleranzgedanken? Sie werden in dialogischer Form vorgetragen. Die-
se antike literarische Form hat die Frihscholastik wieder aufgenommen. Das
mindliche Gesprich als Voraussetzung dazu ist nicht mehr zu rekonstruie-
ren.'

1. Prolog

«Im Gesicht einer Nacht» (in visu noctis) erblickte Petrus Abaelard die Ge-
sprachspartner seines Dialogs. Auf unterschiedlichen Wegen kommmend
stellt seine Anfrage an sie deren Religion und den Grund ihres Kommens
fest. Sie seien Menschen unterschiedlichen Bekenntnisses, aber gleich durch
die Verehrung des einen Gottes, auch wenn sie ihm in Glaube und Leben
unterschiedlich dienten. Der Heide vertrete das natiirliche Sittengesetz als
Philosoph, die beiden anderen Judentum und Christentum als Offenba-
rungsteligionen (mit schriftlicher Uberlieferung). Im Streit und im Vergleich

12 Leif GRANE: Peter Abelard (wie Anm. 4), 143 spricht von 19 Sitzen, ebenso
R. PEPPERMULLER, in: TRE, Bd. I, 1977, 10 im Gegensatz zu Hans-Wolfgang KRAUTZ
(Hg.): Peter Abailard (wie Anm. 8), 319: 14 Thesen.

3 Vgl. Gotthold Ephraim LESSING: Nathan der Weise, 3. Aufzug, 7. Auftritt.

14 Abaelard ist kein reiner Rationalist, aber stets bemiiht, die Glaubenswahrheiten
mit Hilfe der Vernunft (Wissenschaft) besser zu verstehen und fiir seine Zeit zu aktua-
lisieren, getreu dem frithscholastischen Axiom: fides quaerens intellectum.

15> Peter VON MOOS: «Literatur- und bildungsgeschichtliche Aspekte der Dialog-
form im lateinischen Mittelalter. Der Dialogus Ratii des Eberhard von Ypern zwischen
theologischer disputatio und Scholaren-Komédie». In: Tradition und Wertung. Fest-
schrift fir Franz Brunnhdlzl zum 65. Geburtstag, hrsg. von Gilinter BERNT u.a., Sig-
maringen 1989, 165-209. — Rudolf HIRZEL: Der Dialog. Ein literaturhistorischer Ver-
such, 2 Bde., Leipzig 1895. — Maurice GANDILLAC: Le <Dialogue>. La Philosophie de la
Logique. Neuchatel 1981, 3-20. — Rudolf THOMAS (Hg.): Peter Abaelard. Person, Werk,
Wirkung. Trier 1980 (Trierer theologische Studien, Bd. 38).



140 Religionsgesprache im Mittelalter

der beiden, des jidischen und christlichen Bekenntnisses, suchten sie den
Schiedsspruch des Richters, also des Autors Abaelard.'

Der Wortfiihrer des fiktiven Gesprichs, der heidnische Philosoph, be-
gegnet dem Erstaunen Abaelards, warum gerade er zum Schiedsrichter erko-
ren wurde, mit den Worten, es sei Sache der Philosophen, mit verninftigem
Argumentieren die Wahrheit aufzuspiiren und nicht dem Diktat der mensch-
lichen Meinungen, sondern der Vernunft als Fithrerin zu folgen."

In der Doppel-Identifikation des Autors mit dem Schiedsrichter des
Streitgesprachs und dessen Gleichsetzung mit der Rolle des Philosophen in
dessen Vortrag kann Abaelard seinen Weg als Philosoph und seine Zielvor-
stellung und Gewichtung von Philosophie formulieren. Diese lauten: Ken-
nenlernen der verschiedenen philosophischen Schulen, Schulung des Intel-
lekts durch Vernunftgriinde und Autorititen, Zuwendung zur Moralphiloso-
phie, «quae omnium finis est disciplinarumy» (Ziel aller Gbrigen [philosophi-
schen] Disziplinen).'8

Diese natiirliche Philosophie, die ihren Gipfel in der Ethik erreicht, in-
dem sie Uber das swmmum bonum oder summum malum und uber das, was
menschliches Glick oder Ungliick ausmacht, nachdenkt, habe er als Philo-
soph ebenso studiert wie die unterschiedlichen Glaubensrichtungen (sectae),
durch die die Welt heute gespalten sei. Auch in den theologischen Fragen
kénne er, nach Uberpriifung und Vergleich, nur dem zustimmen, was besser
(magis) mit der Vernunft vereinbar sei. Das Studium des jidischen und des
christlichen Glaubens war dabei die Voraussetzung, die Vernunft das kriti-
sche Instrument."

Da die Philosophie in ihrem Vergleich zwischen Juden- und Christen-
tum bislang zu keinem Entscheid gekommen sei, hitten sie als die drei Ge-
sprichsbereiten beschlossen, sich seinem (d. h. Abaelards) Schiedsgericht zu
unterstellen. Die Grinde fiir ihre Wahl seien Abaelards Methode und dessen
Vorgehen mit Argumenten der Schrift und der Vernunft. Als Philosoph sei
er an den Umgang mit Vernunftsgriinden gewohnt und besitze ein reicheres
philosophisches Arsenal (philosophicam uberiorem habes armaturam)® an
Vernunftgriinden. Sein bekannter Scharfsinn und sein iberquellendes Erin-
nerungsvermogen an philosophische und theologische Lehrsitze empfehlen

16 Durchwegs benutzte lateinische Textvorlage bei Hans-Wolfgang KRAUTZ (Hg.):
Peter Abailard (wie Anm. 8). Darmstadt 1995. Vorausgehende moderne lateinische Edi-
tion des Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum, hrsg. von Rudolf THO-
MAS. Stuttgart-Bad Cannstadt 1970.

7 Dialogus, 8.

18 Dialogus, 8. — M. LUTZ-BACHMANN: «Die Frage nach der Philosophie in Peter
Abaelards Ethik». In: Was ist Philosophie im Mittelalter, hrsg. von Jan A. AERTSEN/
Andreas SPEER. Berlin-New York 1998, 993-998 (= Miscellanea Mediaevalia, Bd. 26).

19 Dialogus, 10.

2 Dialogus, 14.



Religionsgespriche im Mittelalter 141

ihn zusammen mit den Studien der Schulrichtungen geradezu fiir dieses
Schiedsrichter-Amt.

Nach einigem Zogern ibernimmt Abaelard schlieBlich die Aufgabe des
Schiedsrichters im fiktiven Diskurs der Religionen und erhofft sich dabei
personlichen Erkenntnisgewinn im Fortgang des Gesprichs (collationes).
Damit endet der Prolog.”!

2. Gesprdchsform

In unterschiedlicher Linge und mit unterschiedlichen Argumentationsketten
treffen nun die drei Gespriachspartner in der Form der Disputation aufein-
ander. Bezeichnenderweise er6ffnet der Philosoph den Dialog iiber das Ju-
dentum (S. 14-18), der Jude antwortet (S. 22—-34) ithm im Wechselgesprich;
der Philosoph unterbricht den Diskurs (S. 34-50) und erwartet die Antwort
des Juden (S. 50-74), dem der Philosoph antwortet (S. 74-96). Abaelard als
Richter erwartet weitere Argumente und leitet zum zweiten Teil des Dialogs
tber. Die Argumentation erfolgt in strenger und ernster Abfolge ohne hei-
tere Einschiibe, wie es dem Gegenstand der Erdrterung entspricht.

Ein Streitgesprich zwischen dem Juden, dem Philosophen und dem
Christen schlieBt sich an (S. 98-164; 194-288). Es handelt vom hdéchsten
Gut, unterbricht den Diskurs durch Uberlegungen zu den natiirlichen Tu-
genden (S. 164-194) und setzt die unterbrochene Untersuchung tber das
hochste sittliche Gut fort (S. 194-288). SchlieBlich beschlieBt der Christ das
Gesprich (S. 270-288) uber das, was er als gut versteht. Der Abschlul3 endet
im Fragment, da der christliche Gesprichspartner vom Philosophen weitere
Einwinde oder einen systematischen Rekurs auf andere Bereiche erwartet
(S. 288). Der erhoffte Richtspruch zur Bewertung der drei Religionen aber
fehlt ganz.?

3. Intention

Das Streitgesprich zwischen dem Christen und dem Philosophen gipfelt in
der Frage, worin das héchste Gut bestehe und auf welche Weise man dieses
erreichen kénne (8. 106). Fir den Christen fithre der Weg dorthin Gber An-
weisungen des Ersten (Alten) und Zweiten (Neuen) Testamentes; der Philo-
soph aber werde von der Ethik, d. h. von der Morallehre als Vollendung al-

1 Dialogus, 8—14. Zur systematischen Analyse vgl. bes. Rudolf THOMAS: Der phi-
losophisch-theologische Erkenntnisweg Peter Abaclards im Dialogus inter Philosophum,
Judaeum et Christianum. Bonn 1966, bes. 33-152. Der formallogische Aspekt bleibt in
vorliegender Analyse weitgehend ausgeklammert. Die Einfiihrung des «Ichs» des Au-
tors als Schiedsrichter entspricht literarischer Tradition. Vgl. Peter VON MOOS (wie
Anm. 15), 175 mit Beispielen.

22 Bei Abaelard wie bei Anselm von Canterbury iiberwiegt in den einschligigen

Werken die noch nicht formalisierte Gesprichsform des Dialogs. Sie ist noch keine
Dialektik.



142 Religionsgespriche im Mittelalter

ler Disziplinen, geleitet, die die Christen Gottesweisheit nennen (S. 104).
Der Unterschied zwischen christlichem Glauben und philosophischer (na-
tirlicher) Erkenntnis bestehe jedoch in der Wertung von Ziel und Weg, d. h.
im Aufstellen der Priorititen. Der Christ erachtet das Ziel seines sittlichen
Strebens als wichtiger, der Philosoph den Weg, auf dem man zu Gott als
Endziel gelangt, eben mit Hilfe der guten Sitten oder Tugenden. Verkurzt
formuliert fihrt der Vergleich zwischen Christentum und verniinftiger
Religion zu unterschiedlicher Wertung: hier steht das Ziel, dort der Weg (S.
104, 106) im Mittelpunkt der Religion. Im Ziel sind beide Religionen aber
gleich: Im Genul3 des «hochsten Gutes» besteht die «wahre Gliickseligkeit
(S. 104). Den «Weg dorthin» weist allein die Ethik (5. 108). Sie hilt den
Menschen von den Lastern (und vom Ubel) fern und fithrt ihn zum héch-
sten Gut in wahrer Glickseligkeit (S. 164).

Solch eine Erkenntnis bringt den Philosophen in einem Einschub in-
nerhalb des Gesprichsablaufs dazu, tiber die Tugend im allgemeinen anhand
von Zitaten der moralphilosophischen Tradition wie Uber sie im besonderen
nachzudenken (S. 164-188). Die vier Kardinaltugenden, nimlich Klugheit,
Gerechtigkeit, Tapferkeit und Mal3, werden ebenso im philosophischen Ge-
sprich erhellt wie die Spielarten der einzelnen Kardinaltugenden. Zur Ge-
rechtigkeit geh6ren Ehrfurcht (reverentia), Wohltitigkeit (beneficentia), Barm-
herzigkeit (misericordia), Wahrhaftigkeit, (veracitas), Vergeltungsbereitschaft
(vindicatio), aber auch die natirliche (positive) Gerechtigkeit (S. 170—188).

Aus der Haltung der Tapferkeit entspringen Grofmut (magnanimitas),
die Fihigkeit zum Ertragen oder Durchstehvermégen (tolerantia). Zur Tu-
gend des Mafhaltens gehéren Demut (humilitas), Gentigsamkeit (frugalitas),
Milde (mansuetudo). Diese Tugenden zweiten Grades werden durch Hal-
tungen des Unvermdgens (impotentiae) konterkariert: durch Schwiche des
Geistes (debilitas animi), durch Kleinmut (pusillanimitas), Feigheit (ignavia),
UnmaiBigkeit (intemperantia), Kraftlosigkeit des Herzens (imbecillitas ani-
mi). So kann der Mensch nach Meinung des Philosophen iber Stufen, d. h.
tber unterschiedliche Sekundirtugenden, «seinen Weg zum Glick finden
und das héchste Gut nach seinen Verdiensten erfassen» (S. 192). Solch phi-
losophisch-ethischer Quintessenz einer Lehre vom Gliick stehen im Ver-
gleich die Grundlagen der Schriftreligion (Offenbarungsreligion) im Juden-
und Christentum gegentber.

II1. Argumentation als Instrument gum objektiven Erkenninisgewinn

1. Die jiidische Religion im Diskurs des Philosophen

Im ersten Hauptteil des als Fragment tiberlieferten Dialogs (14-96) hat der
Philosoph, d. h. Abaelard, bereits Stellung zum Juden- und Christentum be-
zogen. Die dret Gespriachspartner waren sich bereits im Eingang des Dialogs
darin einig, dal} der Philosophie und damit der natiirlichen Erkenntnis auf
dem Weg zum hé6chsten Gut eine gewisse Vorrangstellung, also Fithrungs-



Religionsgespriche im Mittelalter 143

rolle (8. 14), zukdme. Warum sollten dann aber nicht auch Vernunftsgriinde
in die Darstellung von Glaubensrichtungen (... in has fidei sectas ratio vos
induxerit: S. 16) eingefiihrt werden? Ein starres Festhalten am Glaubensgut
ohne verniinftige Ubernahme der Inhalte sei nach der Vorstellung des Phi-
losophen nicht richtig (S. 18). Modern gesprochen kénnen auch Offenba-
rungsreligionen sich nicht ausschlieBlich auf die Ubetlieferung der HI.
Schriften stiitzen.

In Ubereinstimmung mit dem christlichen Gespriachspartner ist der Ver-
treter einer Offenbarungsreligion, eben der Jude, sicher, daB auch er die
Wahrheit zu erforschen habe (S. 22). Vorrang im Glauben aber habe das
Gesetz, das nach jidischer (und christlicher) Vorstellung von Gott gegeben
sei und dem man gehorchen miisse. Dieser Glaubensgehorsam Gott dem
Herrn gegeniiber werde durch das Zeugnis vieler bestitigt und habe auch
die Vernunft auf seiner Seite. Zwar kénnten Ungldubige nicht zwingend von
Gottes Offenbarung im Testament iberzeugt werden, doch sei auch nicht
das Gegenteil durch Vernunftsgriinde zu beweisen (S. 26). Fir Juden sei das
Gesetz die Vorgabe Gottes zur Ordnung menschlichen Lebens. Das jewei-
lige Gewissen lade den Menschen zur Befolgung des Gesetzes ein. Gemein-
sam sei Juden und dem fiktiven Philosophen der «Glaube an die Wahrheit
des einen Gottes» (S. 28), dem der Jude in Liebe und durch seine Werke
diene.

Diese sogenannten «Werke» des jidischen Gesprachspartners beschreibt
Abaelard in der Gestalt des fiktiven Juden als ein Meer von Leiden in seiner
Zeit:

« ... Von keinem glaubt man, er habe solches [Leid] fiir Gott ertragen, wie

wir es bestindig erdulden. ... Werden wir nicht, die wir unter alle Volker

zerstreut sind, als einzige ohne irdischen Konig oder Koénigin, durch so
grofle Steuerforderungen belastet, dal3 wir fast an jedem Tag unser bejam-
mernswertes Leben durch unertrigliche Abgaben freikaufen missen? Von
allen werden wir so verachtet und so gehal3t, daB3 jeder, der uns irgendein

Unrecht antut, dies fiir die gréBte Gerechtigkeit und das héchste Opfer

hilt, das Gott je dargebracht wurde» (S. 28-30).

Der Hal3 der Christen und Ungldubigen schlage ihnen entgegen. Die Chris-
ten Ubten Vergeltung, weil die Juden in ihren Augen ihren Herrn umbrach-
ten. Die Ungliubigen seien gezwungenermallen Garanten jidischer Sicher-
heit. Von Christen miifiten sie (die Juden) Geleitschutz fiir viel Geld mieten,
einen Schutz, der aber Tod und Plinderungen nicht ausschliele. Fir sie sei
es bereits wunderbar, wenn sie leben dirften (... hoc ipsum mirabile est, si
vivere licet, S. 32). Da den Juden Grund und Boden zu besitzen verwehrt
sei, bleibe ihnen als Erwerbsquelle nur der Geldverleih gegen Zinsen. Und
dies schiire wiederum gegen sie, die Juden, den Hal3 der Betroffenen.



144 Religionsgespriache im Mittelalter

2. Konflikte gwischen jiidischer und natiirlicher Religion

Unterdriickung durch die Umgebung und rituelle Gesetzesvorschriften, wie
die Beschneidung, Speisevorschriften und Schichtgebote, schrinkten das
Zusammenleben der Juden mit anderen ein. Dem jidischen Gesetz zu ge-
horchen bedeute, tiglich neues Leid auf sich zu nehmen (S. 34).

Dieser Gesetzesreligion stellt der Philosoph die Erzviter der Israeliten
gegeniiber. Freiwillige Taten des Gehorsams, wie sie Abraham vollbrachte,
standen am Anfang jidischer Glaubensgeschichte: Rechtfertigung aus Glau-
ben, nicht durch Werke (S. 38). Die eingeschlagene Argumentationsrichtung
wird durch zahlreiche Schriftzitate aus dem Ersten Testament noch ver-
stirkt (S. 40-50).

Der jidische Gespriachspartner erwehrt sich solcher Angriffe mit ver-
nunftgeleiteten Hinweisen zur Einfiihrung der Bundesgesetze. Diese sollten
sein Volk von den iibrigen Vélkern absondern und in ihrem Glauben an den
einzigen Gott festigen (S. 50, 52). AuBlere Zeichen und Instrumente fiir den
reinen Gottesglauben seien Beschneidung, Reinigungs- und Speisegesetze (S.
54-66). Die vollkommene Gottes- und Menschenliebe (S. 66) stehe als Ziel
am Ende der Gebotskette. In diesem Ziel gleiche die judische Religion der
natiirlichen Vernunftreligion des Philosophen. Die rituellen Werke der judi-
schen Religion erleichtern den Weg zu dem einen Gott (S. 72).%

Dem eben Gehérten stellt der Philosoph die Argumentationskette zur
Rechtfertigung aus Glauben entgegen. Noah, Abraham u. a. verkérpern den
freiwilligen Glaubensgehorsam, ohne Riickgriff auf Beschneidung, Reini-
gungs- und Speisevorschriften. «Nach dem Opfer der Herzen, nicht nach
dem von Tieren, hungert der Herm (S. 90). Die Gegenpassagen des Philoso-
phen erstaunen durch ihre genauen Kenntnisse der judischen Reinheitsvor-
schriften fur Speisen, Betten, Sitzgelegenheiten, Hausrat und Kleidern.
Selbst die Reinigungsriten bei Mann und Frau werden angefithrt und den
Unreinheiten und Befleckungen der Seele gegeniibergestellt. Von den Siin-
den befreiten nicht das Gesetz oder Reinigungsvorschriften, sondern nur
das Schuldbekenntnis in Reue (S. 94-96).

Diese Analyse des jidischen Glaubens aus der Perspektive des Philoso-
phen, d. h. der natirlichen Religion im Verstindnis Abaelards, sollte im
Schiedsspruch des (neutralen) Richters ihre Bewertung erfahren (S. 96).
Abaelard verschiebt sie auf den Schluf3 des sich anschlieBenden Streitge-

2> Zu Recht schreibt M. Gandillac: « ... c’est le juif ici, qui se fait 'avocat éloquent
d’une religion éclairée, excluant tout fanatisme.» M. GANDILLAC: Le «Dialogue» (wie
Anm. 15), 9. Vgl. auch: DERS.: «Juif et judéité dans le Dialogue d'Abélard». In: Pour
Léon Poliakov. Le racisme, mythes et sciences, ed. M. OLENDER. Bruxelles 1981, 85—
400.



Religionsgespriache im Mittelalter 145

spriachs zwischen dem Christen und dem Philosophen iiber das héchste Gut
(S. 98-194) und den Weg in Stufen dorthin.?*

3. Philosophischer und christlicher Weg sum Glick

Die Gedanken des Christen iiber die Schau Gottes nach dem Tod veranlaf3-
ten den Autor, die alten Fragen nach Jenseits, Unterwelt, Fegfeuer und
wachsender Glickseligkeit®*® des Menschen zu stellen (bes. S. 210). Sie enden
in der hochsten Gottesliebe, die der Mensch aus der Schau Gottes empfangt
(S. 216). Dabei sei es unwesentlich, ob diese Liebe zu Gott im himmlischen
Leben ein Akzidenz oder eine Substanz darstelle.

«Durch jene Teilhabe ... an seiner Schau, die wir genieBen, werden wir

wahrhaft glicklich (beati) sein. Aus ihm selbst ndmlich ... flieit jene hochste

Liebe (summa dilectio) von ihm zu uns. Daher mul3 er selbst, der von kei-

nem anderen abhingt und uns so glicklich macht, mit umso gréBerem

Recht héchstes Gut des Menschen genannt werden» (S. 218).%
In immer wieder neuen Gedankengingen nihert sich der dialogisierende
Christ Fragen nach der Qualitit der ewigen Gottesschau, der Ortlosigkeit
des Himmels, der Unriumlichkeit der Erkenntnis, der Form des verklirten
Leibes, der Korperlosigkeit der Lichtgestalten (oder Engel), der immerwih-
renden Gegenwart Gottes in seiner Gnade (S. 232). Diese Gedankenginge
erfassen in den Augen des Christen als Gesprichspartner nicht subjektive
Meinungen, sondern erdffnen «den gemeinsamen Glauben oder die Lehre
unserer Vorfahren» (8. 232). Sie bestitigen die Ort- und Zeitlosigkeit des
Himmels als Ort der Gliickseligkeit in christlicher Tradition (S. 234-2306)
und die Allgegenwart und Allwirksamkeit Gottes im ewigen Leben (S. 236—
248) oder in ewiger Verdammnis (S. 248-264). In der offenen Frage des Phi-
losophen, was denn gut und schlecht in den Augen des christlichen Ge-
sprichspartners sei, endet der Dialog. Der Christ verweist auf die Intention,
in der eine Handlung vollzogen wird (S. 272f.). Eine Handlung sei in sich
wertneutral. Erst im Korrektiv von Gewissen und Gottes Gebot, das der
Christ im Willen Gottes («Dein Wille geschehe») festmache (S. 288), erhilt
eine Handlung ihre «gute» Qualitit.

In der Rickschau auf das Religionsgesprich bestitigt der Philosoph
Abaelard auch in dieser religionsphilosophischen Schrift seinen individual-
ethischen Ansatg. Sittliches Handeln in Vernunft fithre auf dem Weg der Tu-

genden zum Ziel, zum summum bonum. In Ubereinstimmung mit seinem ethi-

24 Vgl. Abschnitt II, 3 weiter oben im Text. Die Reflexion iiber das héchste Ubel,
ebd., 194-208.

2 In der Schau Gottes bestehe aus der Sicht des Philosophen die wahre Gliickse-
ligkeit (213, 214).

26 Zur Abhandlung Abaelards iiber das swmmum bonum vgl. die moderne Edition von
U. NIGGLI: Peter Abaelard: Theologia Summi Boni (Lateinisch-Deutsch), ed. U. Niggli.
Hamburg 1991.



146 Religionsgesprache im Mittelalter

schen Hauptwerk Ethica sen scito te ipsum™, in dem er eine gute oder schlech-
te Handlung allein durch die Absicht (Intention) qualifiziert®, scheint die
Meinung des christlichen Dialogpartners in dieser Frage durch Gewissen,
Intention und dem Handeln nach Gottes Willen bestimmt. Als Philosoph
hilt Abaelard auch gegen Schlul der Abhandlung an seinem ethischen An-
satz fest; «denn gute und schlechte Handlungen werden nur nach der Wurzel
ihrer Absicht beurteilt, ja alle sind aus sich heraus indifferent ..» (S. 266—
268). Der fragmentarische Schlul3 des Religionsgespriches etlaubt keine end-
gultige Aussage Uber eine etwaige Revision des ethischen Ansatzes im Ge-
dankengebdude des Dialektikers. Sein sorgfiltiges Argumentieren auf dem
Weg zu einer natirlichen Gotteserkenntnis scheint vielmehr das Gegenteil
zu bestitigen. Auch im Angesicht des Todes blieb er seiner ethischen Grund-
einsicht treu: Erkenne dich selbst, und du wirst auf der Grundlage deines
Gewissens richtig handeln.

IV Funktion und Standort des Dialogs
1. Kenngeichen des Religionsgesprachs bei Abaelard

Die wahre Bedeutung des religionsphilosophischen Gesprichs zwischen Ju-
den-, Christentum und Islam erweist jedoch erst ein Riickblick auf die Ent-
stehungszeit, auf dhnliche Schriften anderer Autoren und auf die Funktion
votliegenden Gesprichs. Bereits eingangs® wurde auf die antijidische Stim-
mung im Deutschen Reich vor Beginn des Zweiten Kreuzzuges hingewie-
sen. Die Kreuzzugspredigten Bernhards von Clairvaux, bestimmte Briefe
aus seinem Umkreis, die Schrift des Abtes Petrus Venerabilis Liber adversus
Judaeornm inveteratam duritiem™ oder Gisleberti Crispini disputatio [udei et Chri-
Stiani et anomymi auctoris continuatio®', ein vielgerihmtes Gesprich zwischen
einem Mainzer Juden und Abt Gilbert von Westminister (1046-1117), kenn-

27 Ethica, hrsg. von David E. LUSCOMBE. Oxford 1971, 44 und 52: Hinweis auf die
Absicht. Vor Gott sind nicht die Werke als solche notwendig, sondern die Gesinnung,
aus der sie vollzogen werden. Ein moralisch gutes Werk ist dann vollzogen, wenn die
Intention gut ist und das Werk Gottes Willen entspricht (Ethica, ed. D. Luscombe,
54).

28 Leif GRANE: Peter Abaelard (wie Anm. 4), 104.

2 Vgl. Punkt I des vorliegenden Beitrages.

0 In: Corpus Christianorum continuatio mediaevalis, Bd. 58, Turnhout-Paris. Lite-
ratur dazu bei Heinz SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (11.—
13. Jh.). 2. Aufl,, Frankfurt/M. u.sa. 1991, bes. 192f.

3l Ed. B. BLUMENKRANZ in: Stromata Patristica et Mediaevalia III. Antwerpen
1956. — Dazu: Christians and Jews in Dispute. Disputational literature and the rise of
anti-Judaism in the West (1000-1150). Aldershot 1998. — Zur bildungsgeschichtlichen
Einordnung des Dialogs nach 1100 vgl. Peter VON MOOS (wie Anm. 15), 199-202.



Religionsgespriache im Mittelalter 147

zeichnen unterschiedlich starke Invektiven gegen das Judentum.* Im christ-
lich-jidischen Rangstreit scheint dort das Christentum durch seine Christo-
logie und Trinititslehre den Séhnen und Tochtern Abrahams iberlegen.
Abaelards Ansatz zum Gesprich zwischen den monotheistischen Weltreli-
gionen ist ein ganz anderer. Auch wenn er den Islam nur indirekt anspricht,
so gilt sein toleranter Umgang mit dem Judentum auch fir diesen. Die Dul-
dung der Juden in der Gesellschaft des 12. Jahrhunderts, das Leid, das sie
nach seinem Zeugnis erfahren, ist fur den Philosophen kein Anlal3, den Lei-
densdruck durch eingefahrene Argumentationsmuster zu verstirken.” Aus
der Erkenntnis, dal Juden- und Christentum Offenbarungsreligionen sind,
vergleicht er deren unterschiedliche Lehren (Trinitit, Gottes Sohn, Kirche)
und religiés-rituellen Vorschriften. Im Glauben an den einen Gott sind Juden
den Christen gleich und gemeinsam auf dem Weg, Gott durch eine sittliche
Lebensfihrung nach dem Tod zu schauen.

Dal3 Abaelard die natiirliche Erkenntnis Gottes durch den Philosophen
in seiner Dialogschrift so stark betont, bestitigt indirekt dessen Hochach-
tung vor der Wiirde der anderen Religion, die Gott als Ziel ihrer Verehrung
kennt. Im Grunde erreicht aus sittlich-humaner Perspektive jeder Mensch
nach Abaelard sein personal erstrebtes «hdchstes Guty.

Das Religionsgesprich kennzeichnet durchwegs in irenischer Haltung™
die Anerkennung der anderen monotheistischen Religionen. Weder Spott
noch literarische Aggression finden sich im Dialog. Der bei Abaelard tber-
betonte Glaube an die Kraft der Vernunft und die Einsicht des Gewissens
fihren den sittlich lebenden Menschen zum «hoéchsten Gut. In der Tradi-
tion philosophischer Richtungen der Antike® glaubt der Philosoph an die
Gutheit des Menschen und die Kraft der Vernunft.

2. Standort der Dialogschrift im mittelalterlichen 1 ergleich

In Abaelards Schrift offenbart sich der alte Gegensatz zwischen Vernunft-
und Schriftreligion. Doch nicht dieser Aspekt stand im Mittelpunkt der vor-
ausgehenden Ausfithrungen, sondern der Dialog zwischen den grofen Reli-
gionen, im besonderen mit dem Judentum. In seiner Anerkennung der ande-

32 Robert CHAZAN: European Jewry and the First Crusade. Berkeley et al. 1987,
179-191, bes. 187 (Briefe von Petrus Venerabilis). — Vgl. auch die Adversus-Judaeos-
Literatur des 11. bis 13. Jahrhunderts, jetzt zuginglich bei Heinz SCHRECKENBERG:
Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (11.—13. Jh.) mit einer Ikonographie des Ju-
denthemas bis zum 4. Laterankonzil. 2. Aufl., Frankfurt/M. u.a. 1991, bes. 53—446.

3% Vgl. Dialog, 20-96, bes. 30-34.

* Es geht bei Abaelard um eine gemeinsame Wahrheitsfindung mit dialogischen
Mitteln, die abwigen und vergleichen.

> Schule der Sokratiker, der Stoa, des Epikuriismus. Vgl. Johannes HIRSCHBER-
GER: Geschichte der Philosophie, Bd. I. 2. Aufl., Freiburg i.Br. 1954, bes. 50-58 (So-
krates); 198-206 (Aristoteles); 226-239 (Stoa); 252—-256 (Epikureismus).



148 Religionsgespriche im Mittelalter

ren Seite erweist die Schrift ihre religiGse Toleranz, die den anderen nicht
nur duldet, sondern in seinem Streben nach dem einen Gott als gleichwertig
anerkennt. Eine solche Haltung scheint fir das 12. Jahrhundert singulir, bis-
weilen selbst in unseren Tagen noch nicht selbstverstindlich.

Bekanntlich sind Religionsgespriche Kennzeichen des konfessionellen
Zeitalters in West- und Nordeuropa.’® Es sind Diskussionen tber Glaubens-
fragen. Im Mittelalter waren sie eher die Ausnahme. Lif3t sich von einer
Wirkgeschichte des abaelardischen Dialogs auf andere Dialoge in der Chri-
stenheit, so zwischen Juden und Christen, zwischen Christentum und Islam,
zwischen Christen im lateinischen und griechischen Kulturkreis, zwischen
Rechtglaubigen und Schismatikern, zwischen Philosophen und Theologen
sprechen? Der judisch-christliche Dialog wird dabei kaum gefihrt.’” In einer
Studie zu den Niederlanden hat Wolfgang Bunte das Religionsgespriach zwi-
schen Juden und Christen im Zeitraum von 1100 bis 1500 regional erfaf3t.?®
Forderten regionale Herrschafts- und Wirtschaftsraume die Tendenz gegen-
seitiger Anerkennung zwischen Juden und Christen? Das gilt sicher nicht fir
das gesamte Mittelalter. Die von Bernard Lewis und Friedrich Niewdhner
1992 herausgegebenen Beitrige zum Religionsgesprach im Mittelalter erhel-
len das christlich-judische Gesprich nur zum Teil. Von 22 Abhandlungen
sind sieben der Auseinandersetzung zwischen Juden und Christen gewid-
et

Grofie Gelehrte des Abendlandes an der Wende vom Mittelalter zur
Neuzeit, wie Nikolaus von Kues (1401-1464) oder Erasmus von Rotterdam
(1469-15306), forderten das Gesprich zwischen den Kirchen® und férderten
die Sehnsucht nach Frieden in der Zeit spitmittelalterlicher «Religionskrie-
gen und Ketzerverfolgungen.* Doch die Stunde gegenseitiger Anerkennung
der Konfessionen und Religionen war noch nicht gekommen. Erst ab dem

% Vgl. Thomas FUCHS: Konfession und Gesprich. Typologie und Funktion der
Religionsgespriche in der Reformationszeit. Kéln 1995. — Heinz KREMERS: Das jii-
disch-christliche Religionsgesprich. Stuttgart u.a. 1986. — Wolfgang BUNTE: Religionsge-
sprich zwischen Christen und Juden in den Niederlanden 1100-1500. Frankfurt/M.
1990.

3 B. LEwIS/F. NIEWOHNER (Hg.): Religionsgespriche im Mittelalter. Wiesbaden
1992 (= Wolfenbutteler Mittelalter-Studien, Bd. 4), bes. 149-167 (= Aryeh Grabois). —
H. SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (11.-13. Jh) (wie Anm.
30).

¥ Vgl. Anm. 36.

¥ Vgl. Anm. 37.

4 Vgl. die Schrift des ERASMUS VON ROTTERDAM: De sarcienda ecclesiae concordia
(1533) /Uber die wiederzugewinnende Eintracht der Kirche (1533). — Vgl. dazu beson-
ders George FALUDY: Erasmus von Rotterdam. Frankfurt 1970, 240-242.

1 Vgl. NIKOLAUS VON KUES: De pace fidei (1453), Dialog zwischen 17 Vertretern
der verschiedenen Religionen und Nationen. — Eine weitere Schrift, Cribratio Alkoran
(Sichtung des Korans), 1461 entstanden, versucht dem Islam das Christentum auf der
Grundlage des Koran zu erschlieBen.



Religionsgespriche im Mittelalter 149

Zeitalter der Vernunft, dem zweiten seit dem 12. Jahrhundert, hat die Auf-
klirung den Boden gegenseitiger Toleranz und religiéser Anerkennung vor-
bereitet und in Stufen das selbstverstindliche Gespriach zwischen Konfes-
sionen, Religionen und Kulturen ermdoglicht.



	Religionsgespräche im Mittelalter : Peter Abaelards Dialogus

