
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Religionsgespräche im Mittelalter : Peter Abaelards Dialogus

Autor: Guth, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Guth

Religionsgespräche im Mittelalter

Peter Abaelards Dialogus

Im Beitrag zur Dialogschrift Peter Abaelards (1079—1142) wird versucht, das

damals neuartige Anliegen des interreligiösen Gesprächs zwischen den
monotheistischen Religionen im Hochmittelalter herauszuarbeiten. Der als Quelle

zu Grunde liegende Dialogus, der in seiner formalen Gestaltung durch den

Philosophen und Theologen Peter Abaelard einer literarischen antiken und
frühscholastischen Tradition folgt, wird unter dem Aspekt der Bewertung
des Judentums mit philosophischen und theologischen Argumenten
interpretiert. Der Glaube an den einen Gott verbindet alle monotheistischen
Religionen miteinander. Der jeweilige Gläubige erreicht das «höchste Gut», wenn
er dem Urteil seines Gewissens gehorcht.

Das Ergebnis des von Toleranz geprägten Gesprächs ist um so erstaunlicher,

als in der von Bernhard von Clairvaux geprägten Epoche antijüdische
Ausschreitungen die Vorbereitung zum Zweiten Kreuzzug (1147-1149) in
Frankreich und im Deutschen Reich begleiteten.

I. Bedingungen

Peter Abaelard (1079-1142) gehört zu jenen herausragenden Gestalten der
Frühscholastik, die bis heute menschliches, literarisches und philosophisches
Interesse erregen und durch die Aktualität ihres Denkens und Fühlens
Erstaunen wecken. Person und Werk sind von solcher Vielseitigkeit, daß dieser
Mann gleichsam im Spiegel die Kultur des 12. Jahrhunderts in Westeuropa
bündelt. Er weist auf ein Zeitalter, das in der Art einer ersten Renaissance
der Antike alle Wissensbereiche neu zu durchdringen versuchte.1 Eingebettet

in die Zeit zwischen dem Ersten (1096—1099) und Zweiten Kreuzzug
(1147-1149), war er als Wanderscholar, später als Wanderlehrer in den Zentren

westeuropäischer Bildung in Frankreich unterwegs, um sich die Fächer
des Triviums und Quadriviums anzueignen und in neuer Fragetechnik, auch

1 G. PARÉ/A. BRUNFT/P. TREMBLAY: La Renaissance du Xlle siècle. Les écoles et
l'enseignement. Paris-Ottawa 1933. — R.W. SOUTHERN: Medieval Humanism and other
Studies. New York 1970, bes. 29-132.



Religionsgespräche im Mittelalter 137

wenn er nicht deren Erfinder war, die Stoffe der Philosophie und Theologie
zu durchdringen.2 Sie sicherte ihm einen großen Schülerkreis als Dialektiker
und Magister, brachte ihm aber auch die Kontroverse mit Vertretern der
offiziellen Kirche. Diese Auseinandersetzung wurde anfangs (bis 1119) durch
seine persönliche Lebensentscheidung noch verschärft.

Anders als sein großer geistiger Widerpart, Bernhard von Clairvaux (um
1090—1153)3, der im Scheitern des Zweiten Kreuzzuges seine Predigten in
Frankreich und im Deutschen Reich zur Befreiung der Heiligen Stätten als

wirkungslos erkennen mußte, als der deutsche und französische König
zusammen mit den adeligen Kreuzfahrern durch getrenntes Vorgehen vernichtende

Niederlagen von türkischen Heeren erlitten, richtete Abaelard sein

ganzes Interesse auf die Wissenschaft. Sie versprach ihm Ruhm, Ehre und
finanzielles Auskommen. Daß er dabei als Kanoniker4 des Domkapitels von
Notre Dame zu Paris (1114—1117) später einen festen Schülerkreis und die
Liebe der Heloise gewann, charakterisiert seine Menschlichkeit, aber auch
seine persönlichen wie beruflichen Dichotomien. Persönliche Liebe und
Verzicht, Vernünftigkeit und Glaube, Dialektik (Methode) und freie Zustimmung

in Glaubenslehren, mönchische stabilitas in der Benediktinerabtei von
St. Denis (um 1119) und Flucht aus der Einsamkeit, Schulenbildung und der
Verlust der Schüler, theologische Lehren (u. a. zum Personbegriff, zur
Menschwerdung, Trinität, Gnade, zum Vorherwissen) und deren teilweise
Ablehnung auf den Diözesansynoden von Soissons 1121 und 1140 in Sens

erhellen schlaglichtartig sein bewegtes Leben.5
Seit 1135 unterrichtete Peter Abaelard als anerkannter Philosoph und

Theologe auf dem Mont Ste-Geneviève, einem Vorort von Paris, einen illustren

Schülerkreis. Zu ihm zählten u. a. Johannes von Salisbury, Otto von Freising,

Roland Bandinelli (später: Papst Alexander III.), Guido de Castello
(später: Papst Cölestin III.) und Arnold von Brescia/' Vor der Versammlung
in Sens wollte sich Peter Abaelard in einem Streitgespräch rechtfertigen.
Doch die Synode war fest entschlossen, ihn auf Betreiben Bernhards bereits

2 Vgl. seine dialektische Methode Sic et non.
3 Gründung des Zisterziensterordens durch Robert von Molesme 1098. Jüngst dazu

Peter DlNZELBACHER: Bernhard von Clairvaux. Leben und Werk des berühmten
Zisterziensers. Darmstadt 1998.

4 Leif GRANE: Peter Abelard. Philosophy and Christianity in the Middle Ages.
London 1970, bes. 45. Zur Einführung in Leben und Werk: Theologische Realenzyklopädie,

Bd. I, Berlin 1977, 7—17 (Rolf Peppermüller). — Michael T. CLANCHY: Abaelard.
Ein mittelalterliches Leben. Darmstadt 2000.

5 Leif GRANE: Peter Abelard (wie Anm. 4), 137-149. - Raymonde FOREVILLE:
Lateran I-IV. Mainz 1970, bes. 123-145.

6 Vgl. Klaus GUTH: Johannes von Salisbury. Studien zur Kirchen-, Kultur- und
Sozialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert. München 1978, bes. 30—47. — David E.
LUSCOMBE: The School of Peter Abelard. Cambridge 1969. — Jean JOLIVET: Aspects
de la pensée médiévale: Abélard. Doctrine du langage. Paris 1987 (Sammelband).



138 Religionsgespräche im Mittelalter

vor der ersten Sitzung 1140 zum Widerruf seiner theologischen Thesen zu
zwingen (2./3. Juni). Solchem Zwang konnte er sich nur unter Appellation
an den Papst durch Flucht entziehen.

In dieser kritischen Lebensphase kurz vor seinem Tod7 entstand die

philosophische Toleran^schrift zum Verhältnis zwischen Juden- und Christentum,

indirekt eine Anerkennung der drei monotheistischen Weltreligionen.
Der Titel lautet: Dialogtts inter Philosophum, ]udaeum et Christianum (1141). Im
gleichen Jahr wurde der Koran zum ersten Mal ins Lateinische übertragen.8
Die Zeit schien reif für ein solches Gespräch, wenige Jahre vor Beginn des

Zweiten Kreuzzuges.

II. Ahaelards Dialogschrift

Während sich Verfolgungen und Übergriffe gegen jüdische Kaufleute und
Stadtbürger zwischen dem Ersten und Zweiten Kreuzzug an Rhein und
Main wieder häuften9, neue Kontakte zwischen Abendland und Islam
geknüpft wurden, indem Hermann von Kärnten im Auftrag seines Lehrers
Thierry von Chartres sich um naturphilosophische Werke der Araber in Spanien

bemühte (1135) und eine erste Koranübersetzung unter dem Patronat
des Abtes Petrus Venerabiiis durch den genannten Gelehrten Hermann 1141

angefertigt wurde10, verfaßte Abaelard in der «Klosterhaft» von St-Marcell in
Chalon-sur-Saône, einem Priorat von Cluny, seine religionsphilosophische
Dialogschrift zwischen einem Philosophen, einem Juden und einem Christen.

Abt Petrus Venerabilis von Cluny11, der eine formelle Versöhnung
zwischen Abaelard, Bernhard von Clairvaux und Papst Innozenz II. (1130—

1143) zwar erreichte, jedoch Klosterhaft und Schweigegebot nicht aufheben
lassen konnte, hielt über den von der Synode in Sens 1140 in 14 (19) Kern-

7 Neuerdings datiert Constant Mews die Abfassung des «Dialogus» auf die Jahre
um 1125/26. Vgl. Constant MF.WS: On dating the works of P. Abelard. In: Archives d'histoire

doctrinale et littéraire du moyen âge 52 (1985), 73—137.
8 Hans-Wolfgang KRAUTZ (Hg.): Peter Abailard. Gespräch eines Philosophen,

eines Juden und eines Christen. Darmstadt 1995, 319.
9 Vgl. Shlomo EIDELBERG: The Jews and the Crusaders. The Hebrew Chronicles

of the First and Second Crusades. London 1977, bes. 5-8. - Alfred HAVERKAMPF (Hg.):
Juden und Christen zur Zeit der Kreuzzüge. Sigmaringen 1999 Vorträge und
Forschungen, Bd. 47). — Sefer Zekhirah or: The Book of Remembrance of Rabbi Ephraim
of Bonn, in: Shlomo EIDELBERG, ebd., 121-131, d.s. antijüdische Vorfälle an Rhein
und Main im Jahr 1146.

10 Hans-Wolfgang KRAUTZ (Hg.): Peter Abailard (wie Anm. 8), 317.
11 Vgl. James KRITZECK: Peter the Venerable and Islam. New Jersey 1964 (Princeton

Oriental Studies, vol. 23).



Religionsgespräche im Mittelalter 139

sätzen12 verurteilten Theologen seine schützende Hand. Dieser bekannte
letztmals seine Rechtgläubigkeit gegenüber Heloisa in der Schrift Confessio fi-
dei ad Heloisam im gleichen Jahr (1141) und formulierte die im Fragment
überlieferten Gedanken zum Verhältnis von Juden- und Christentum als

geistiges Vermächtnis wohl ein Jahr vor seinem Tod 1142. Was in der
deutschen Aufklärung Gotthold Ephraim Lessing im Schauspiel Nathan der Weise

einprägsam in der Ringparabel als Toleranzprogramm formulierte13, nahm
Petrus Abaelard in einer Art von kritischem Rationalismus14 in der Mitte des

12. Jahrhunderts bereits vorweg. Der Glaube an den einen Gott führt im
Lichte der Vernunft zur theoretischen Anerkennung der jeweils anderen
Religion, und das in einer Zeit, als der kirchliche Glaube in Westeuropa
universale Herrschaftsansprüche erstmals erhob.

Wenden wir uns nun der Struktur, der Intention und vor allem dem
interkulturellen Gespräch dieser Dialogschrift zu. Wie begründet der Autor
seine Toleranzgedanken? Sie werden in dialogischer Form vorgetragen. Diese

antike literarische Form hat die Frühscholastik wieder aufgenommen. Das
mündliche Gespräch als Voraussetzung dazu ist nicht mehr zu rekonstruieren.15

1. ProZog

«Im Gesicht einer Nacht» (in visu noctis) erblickte Petrus Abaelard die
Gesprächspartner seines Dialogs. Auf unterschiedlichen Wegen kommmend
stellt seine Anfrage an sie deren Religion und den Grund ihres Kommens
fest. Sie seien Menschen unterschiedlichen Bekenntnisses, aber gleich durch
die Verehrung des einen Gottes, auch wenn sie ihm in Glaube und Leben
unterschiedlich dienten. Der Heide vertrete das natürliche Sittengesetz als

Philosoph, die beiden anderen Judentum und Christentum als

Offenbarungsreligionen (mit schriftlicher Überlieferung). Im Streit und im Vergleich

12 Leif GRANE: Peter Abelard (wie Anm. 4), 143 spricht von 19 Sätzen, ebenso
R. PEPPERMÜLLER, in: TRE, Bd. I, 1977, 10 im Gegensatz zu Hans-Wolfgang KRAUTZ
(Hg.): Peter Abailard (wie Anm. 8), 319: 14 Thesen.

13 Vgl. Gotthold Ephraim LESSING: Nathan der Weise, 3. Aufzug, 7. Auftritt.
14 Abaelard ist kein reiner Rationalist, aber stets bemüht, die Glaubenswahrheiten

mit Hilfe der Vernunft (Wissenschaft) besser zu verstehen und für seine Zeit zu
aktualisieren, getreu dem frühscholastischen Axiom: fides quaerens intellectum.

15 Peter VON MOOS: «Literatur- und bildungsgeschichtliche Aspekte der Dialogform

im lateinischen Mittelalter. Der Dialogus Katii des Eberhard von Ypern zwischen
theologischer disputatio und Scholaren-Komödie». In: Tradition und Wertung.
Festschrift für Franz Brunnhölzl zum 65. Geburtstag, hrsg. von Günter BERNT u.a.,
Sigmaringen 1989, 165—209. — Rudolf HlRZEL: Der Dialog. Ein literaturhistorischer
Versuch, 2 Bde., Leipzig 1895. - Maurice GANDILLAC: Le <Dialogue>. La Philosophie de la

Logique. Neuchâtel 1981, 3—20. — Rudolf THOMAS (Hg.): Peter Abaelard. Person, Werk,
Wirkung. Trier 1980 (Trierer theologische Studien, Bd. 38).



140 Religionsgespräche im Mittelalter

der beiden, des jüdischen und christlichen Bekenntnisses, suchten sie den

Schiedsspruch des Richters, also des Autors Abaelard.16
Der Wortführer des fiktiven Gesprächs, der heidnische Philosoph,

begegnet dem Erstaunen Abaelards, warum gerade er zum Schiedsrichter erkoren

wurde, mit den Worten, es sei Sache der Philosophen, mit vernünftigem
Argumentieren die Wahrheit aufzuspüren und nicht dem Diktat der menschlichen

Meinungen, sondern der Vernunft als Führerin zu folgen.17
In der Doppel-Identifikation des Autors mit dem Schiedsrichter des

Streitgesprächs und dessen Gleichsetzung mit der Rolle des Philosophen in
dessen Vortrag kann Abaelard seinen Weg als Philosoph und seine Zielvorstellung

und Gewichtung von Philosophie formulieren. Diese lauten:
Kennenlernen der verschiedenen philosophischen Schulen, Schulung des Intellekts

durch Vernunftgründe und Autoritäten, Zuwendung zur Moralphilosophie,

«quae omnium finis est disciplinarum» (Ziel aller übrigen [philosophischen]

Disziplinen).18
Diese natürliche Philosophie, die ihren Gipfel in der Ethik erreicht,

indem sie über das summum bonum oder summum malum und über das, was
menschliches Glück oder Unglück ausmacht, nachdenkt, habe er als Philosoph

ebenso studiert wie die unterschiedlichen Glaubensrichtungen (sectae),
durch die die Welt heute gespalten sei. Auch in den theologischen Fragen
könne er, nach Uberprüfung und Vergleich, nur dem zustimmen, was besser

(magis) mit der Vernunft vereinbar sei. Das Studium des jüdischen und des

christlichen Glaubens war dabei die Voraussetzung, die Vernunft das kritische

Instrument."
Da die Philosophie in ihrem Vergleich zwischen Juden- und Christentum

bislang zu keinem Entscheid gekommen sei, hätten sie als die drei
Gesprächsbereiten beschlossen, sich seinem (d. h. Abaelards) Schiedsgericht zu
unterstellen. Die Gründe für ihre Wahl seien Abaelards Methode und dessen

Vorgehen mit Argumenten der Schrift und der Vernunft. Als Philosoph sei

er an den Umgang mit Vernunftsgründen gewöhnt und besitze ein reicheres

philosophisches Arsenal (philosophicam uberiorem habes armaturam)20 an
Vernunftgründen. Sein bekannter Scharfsinn und sein überquellendes
Erinnerungsvermögen an philosophische und theologische Lehrsätze empfehlen

16 Durchwegs benutzte lateinische Textvorlage bei Hans-Wolfgang KRAUTZ (Hg.):
Peter Abailard (wie Anm. 8). Darmstadt 1995. Vorausgehende moderne lateinische Edition

des Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum, hrsg. von Rudolf THOMAS.

Stuttgart-Bad Cannstadt 1970.
17 Dialogus, 8.
18 Dialogus, 8. — M. LUTZ-BACHMANN: «Die Frage nach der Philosophie in Peter

Abaelards Ethik». In: Was ist Philosophie im Mittelalter, hrsg. von Jan A. AERTSEN/
Andreas SPEER. Berlin-New York 1998, 993—998 Miscellanea Mediaevalia, Bd. 26).

" Dialogus, 10.
20 Dialogus, 14.



Religionsgespräche im Mittelalter 141

ihn zusammen mit den Studien der Schulrichtungen geradezu für dieses
Schiedsrichter-Amt.

Nach einigem Zögern übernimmt Abaelard schließlich die Aufgabe des

Schiedsrichters im fiktiven Diskurs der Religionen und erhofft sich dabei

persönlichen Erkenntnisgewinn im Fortgang des Gesprächs (collationes).
Damit endet der Prolog.21

2. Gesprächsform

In unterschiedlicher Länge und mit unterschiedlichen Argumentationsketten
treffen nun die drei Gesprächspartner in der Form der Disputation aufeinander.

Bezeichnenderweise eröffnet der Philosoph den Dialog über das
Judentum (S. 14—18), der Jude antwortet (S. 22—34) ihm im Wechselgespräch;
der Philosoph unterbricht den Diskurs (S. 34—50) und erwartet die Antwort
des Juden (S. 50—74), dem der Philosoph antwortet (S. 74—96). Abaelard als

Richter erwartet weitere Argumente und leitet zum zweiten Teil des Dialogs
über. Die Argumentation erfolgt in strenger und ernster Abfolge ohne
heitere Einschübe, wie es dem Gegenstand der Erörterung entspricht.

Ein Streitgespräch zwischen dem Juden, dem Philosophen und dem
Christen schließt sich an (S. 98—164; 194—288). Es handelt vom höchsten
Gut, unterbricht den Diskurs durch Überlegungen zu den natürlichen
Tugenden (S. 164—194) und setzt die unterbrochene Untersuchung über das

höchste sittliche Gut fort (S. 194—288). Schließlich beschließt der Christ das

Gespräch (S. 270—288) über das, was er als gut versteht. Der Abschluß endet
im Fragment, da der christliche Gesprächspartner vom Philosophen weitere
Einwände oder einen systematischen Rekurs auf andere Bereiche erwartet
(S. 288). Der erhoffte Richtspruch zur Bewertung der drei Religionen aber
fehlt ganz.22

3. Intention

Das Streitgespräch zwischen dem Christen und dem Philosophen gipfelt in
der Frage, worin das höchste Gut bestehe und auf welche Weise man dieses
erreichen könne (S. 106). Für den Christen führe der Weg dorthin über
Anweisungen des Ersten (Alten) und Zweiten (Neuen) Testamentes; der Philosoph

aber werde von der Ethik, d. h. von der Morallehre als Vollendung al-

21 Dialogus, 8—14. Zur systematischen Analyse vgl. bes. Rudolf THOMAS: Der
philosophisch-theologische Erkenntnisweg Peter Abaelards im Dialogus inter Philosophum,
Judaeum et Christianum. Bonn 1966, bes. 33—152. Der formallogische Aspekt bleibt in
vorliegender Analyse weitgehend ausgeklammert. Die Einführung des «Ichs» des
Autors als Schiedsrichter entspricht literarischer Tradition. Vgl. Peter VON MOOS (wie
Anm. 15), 175 mit Beispielen.

22 Bei Abaelard wie bei Anselm von Canterbury überwiegt in den einschlägigen
Werken die noch nicht formalisierte Gesprächsform des Dialogs. Sie ist noch keine
Dialektik.



142 Religionsgespräche im Mittelalter

1er Disziplinen, geleitet, die die Christen Gottesweisheit nennen (S. 104).
Der Unterschied zwischen christlichem Glauben und philosophischer
(natürlicher) Erkenntnis bestehe jedoch in der Wertung von Ziel und Weg, d. h.

im Aufstellen der Prioritäten. Der Christ erachtet das Ziel seines sittlichen
Strebens als wichtiger, der Philosoph den Weg, auf dem man zu Gott als

Endziel gelangt, eben mit Hilfe der guten Sitten oder Tugenden. Verkürzt
formuliert führt der Vergleich zwischen Christentum und vernünftiger
Religion zu unterschiedlicher Wertung: hier steht das Ziel, dort der Weg (S.

104, 106) im Mittelpunkt der Religion. Im Ziel sind beide Religionen aber

gleich: Im Genuß des «höchsten Gutes» besteht die «wahre Glückseligkeit»
(S. 104). Den «Weg dorthin» weist allein die Ethik (S. 108). Sie hält den
Menschen von den Lastern (und vom Übel) fern und führt ihn zum höchsten

Gut in wahrer Glückseligkeit (S. 164).
Solch eine Erkenntnis bringt den Philosophen in einem Einschub

innerhalb des Gesprächsablaufs dazu, über die Tugend im allgemeinen anhand

von Zitaten der moralphilosophischen Tradition wie über sie im besonderen
nachzudenken (S. 164—188). Die vier Kardinaltugenden, nämlich Klugheit,
Gerechtigkeit, Tapferkeit und Maß, werden ebenso im philosophischen
Gespräch erhellt wie die Spielarten der einzelnen Kardinaltugenden. Zur
Gerechtigkeit gehören Ehrfurcht (reverentia), Wohltätigkeit (beneficentia),
Barmherzigkeit (misericordia), Wahrhaftigkeit, (veracitas), Vergeltungsbereitschaft
(vindicatio), aber auch die natürliche (positive) Gerechtigkeit (S. 170—188).

Aus der Haltung der Tapferkeit entspringen Großmut (magnanimitas),
die Fähigkeit zum Ertragen oder Durchstehvermögen (tolerantia). Zur
Tugend des Maßhaltens gehören Demut (humilitas), Genügsamkeit (frugalitas),
Milde (mansuetudo). Diese Tugenden zweiten Grades werden durch
Haltungen des Unvermögens (impotentiae) konterkariert: durch Schwäche des

Geistes (débilitas animi), durch Kleinmut (pusillanimitas), Feigheit (ignavia),
Unmäßigkeit (intemperantia), Kraftlosigkeit des Herzens (imbecillitas
animi). So kann der Mensch nach Meinung des Philosophen über Stufen, d. h.
über unterschiedliche Sekundärtugenden, «seinen Weg zum Glück finden
und das höchste Gut nach seinen Verdiensten erfassen» (S. 192). Solch
philosophisch-ethischer Quintessenz einer Lehre vom Glück stehen im
Vergleich die Grundlagen der Schriftreligion (Offenbarungsreligion) im Juden-
und Christentum gegenüber.

III. Argumentation als Instrument %um objektiven Erkenntnisgewinn

1. Die jüdische Keligion im Diskurs des Philosophen

Im ersten Hauptteil des als Fragment überlieferten Dialogs (14—96) hat der

Philosoph, d. h. Abaelard, bereits Stellung zum Juden- und Christentum
bezogen. Die drei Gesprächspartner waren sich bereits im Eingang des Dialogs
darin einig, daß der Philosophie und damit der natürlichen Erkenntnis auf
dem Weg zum höchsten Gut eine gewisse Vorrangstellung, also Führungs-



Religionsgespräche im Mittelalter 143

rolle (S. 14), zukäme. Warum sollten dann aber nicht auch Vemunftsgründe
in die Darstellung von Glaubensrichtungen in has fidei sectas ratio vos
induxerit: S. 16) eingeführt werden? Ein starres Festhalten am Glaubensgut
ohne vernünftige Übernahme der Inhalte sei nach der Vorstellung des

Philosophen nicht richtig (S. 18). Modern gesprochen können auch
Offenbarungsreligionen sich nicht ausschließlich auf die Überlieferung der Hl.
Schriften stützen.

In Übereinstimmung mit dem christlichen Gesprächspartner ist der
Vertreter einer Offenbarungsreligion, eben der Jude, sicher, daß auch er die
Wahrheit zu erforschen habe (S. 22). Vorrang im Glauben aber habe das

Gesetz, das nach jüdischer (und christlicher) Vorstellung von Gott gegeben
sei und dem man gehorchen müsse. Dieser Glaubensgehorsam Gott dem
Herrn gegenüber werde durch das Zeugnis vieler bestätigt und habe auch
die Vernunft auf seiner Seite. Zwar könnten Ungläubige nicht zwingend von
Gottes Offenbarung im Testament überzeugt werden, doch sei auch nicht
das Gegenteil durch Vernunftsgründe zu beweisen (S. 26). Für Juden sei das

Gesetz die Vorgabe Gottes zur Ordnung menschlichen Lebens. Das jeweilige

Gewissen lade den Menschen zur Befolgung des Gesetzes ein. Gemeinsam

sei Juden und dem fiktiven Philosophen der «Glaube an die Wahrheit
des einen Gottes» (S. 28), dem der Jude in Liebe und durch seine Werke
diene.

Diese sogenannten «Werke» des jüdischen Gesprächspartners beschreibt
Abaelard in der Gestalt des fiktiven Juden als ein Meer von Leiden in seiner
Zeit:

« Von keinem glaubt man, er habe solches [Leid] für Gott ertragen, wie
wir es beständig erdulden. Werden wir nicht, die wir unter alle Völker
zerstreut sind, als einzige ohne irdischen König oder Königin, durch so

große Steuerforderungen belastet, daß wir fast an jedem Tag unser
bejammernswertes Leben durch unerträgliche Abgaben freikaufen müssen? Von
allen werden wir so verachtet und so gehaßt, daß jeder, der uns irgendein
Unrecht antut, dies für die größte Gerechtigkeit und das höchste Opfer
hält, das Gott je dargebracht wurde» (S. 28—30).

Der Haß der Christen und Ungläubigen schlage ihnen entgegen. Die Christen

übten Vergeltung, weil die Juden in ihren Augen ihren Herrn umbrachten.

Die Ungläubigen seien gezwungenermaßen Garanten jüdischer Sicherheit.

Von Christen müßten sie (die Juden) Geleitschutz für viel Geld mieten,
einen Schutz, der aber Tod und Plünderungen nicht ausschließe. Für sie sei

es bereits wunderbar, wenn sie leben dürften hoc ipsum mirabile est, si

vivere licet, S. 32). Da den Juden Grund und Boden zu besitzen verwehrt
sei, bleibe ihnen als Erwerbsquelle nur der Geldverleih gegen Zinsen. Und
dies schüre wiederum gegen sie, die Juden, den Haß der Betroffenen.



144 Religionsgespräche im Mittelalter

2. Konflikte \wischen jüdischer und natürlicher Religion

Unterdrückung durch die Umgebung und rituelle Gesetzesvorschriften, wie
die Beschneidung, Speisevorschriften und Schächtgebote, schränkten das

Zusammenleben der Juden mit anderen ein. Dem jüdischen Gesetz zu
gehorchen bedeute, täglich neues Leid auf sich zu nehmen (S. 34).

Dieser Gesetzesreligion stellt der Philosoph die Erzväter der Israeliten
gegenüber. Freiwillige Taten des Gehorsams, wie sie Abraham vollbrachte,
standen am Anfang jüdischer Glaubensgeschichte: Rechtfertigung aus Glauben,

nicht durch Werke (S. 38). Die eingeschlagene Argumentationsrichtung
wird durch zahlreiche Schriftzitate aus dem Ersten Testament noch
verstärkt (S. 40-50).

Der jüdische Gesprächspartner erwehrt sich solcher Angriffe mit
vernunftgeleiteten Hinweisen zur Einführung der Bundesgesetze. Diese sollten
sein Volk von den übrigen Völkern absondern und in ihrem Glauben an den

einzigen Gott festigen (S. 50, 52). Äußere Zeichen und Instrumente für den
reinen Gottesglauben seien Beschneidung, Reinigungs- und Speisegesetze (S.

54—66). Die vollkommene Gottes- und Menschenliebe (S. 66) stehe als Ziel
am Ende der Gebotskette. In diesem Ziel gleiche die jüdische Religion der
natürlichen Vernunftreligion des Philosophen. Die rituellen Werke der
jüdischen Religion erleichtern den Weg zu dem einen Gott (S. 72).23

Dem eben Gehörten stellt der Philosoph die Argumentationskette zur
Rechtfertigung aus Glauben entgegen. Noah, Abraham u. a. verkörpern den

freiwilligen Glaubensgehorsam, ohne Rückgriff auf Beschneidung,
Reinigungs- und Speisevorschriften. «Nach dem Opfer der Herzen, nicht nach
dem von Tieren, hungert der Herr» (S. 90). Die Gegenpassagen des Philosophen

erstaunen durch ihre genauen Kenntnisse der jüdischen Reinheitsvorschriften

für Speisen, Betten, Sitzgelegenheiten, Hausrat und Kleidern.
Selbst die Reinigungsriten bei Mann und Frau werden angeführt und den
Unreinheiten und Befleckungen der Seele gegenübergestellt. Von den Sünden

befreiten nicht das Gesetz oder Reinigungsvorschriften, sondern nur
das Schuldbekenntnis in Reue (S. 94-96).

Diese Analyse des jüdischen Glaubens aus der Perspektive des Philosophen,

d. h. der natürlichen Religion im Verständnis Abaelards, sollte im
Schiedsspruch des (neutralen) Richters ihre Bewertung erfahren (S. 96).
Abaelard verschiebt sie auf den Schluß des sich anschließenden Streitge-

23 Zu Recht schreibt M. Gandillac: « c'est le juif ici, qui se fait l'avocat éloquent
d'une religion éclairée, excluant tout fanatisme.»: M. GANDILLAC: Le «Dialogue» (wie
Anm. 15), 9. Vgl. auch: DERS.: «Juif et judéité dans le Dialogue d'Abélard». In: Pour
Léon Poliakov. Le racisme, mythes et sciences, ed. M. ÖLENDER. Bruxelles 1981, 85—

400.



Religionsgespräche im Mittelalter 145

sprächs zwischen dem Christen und dem Philosophen über das höchste Gut
(S. 98—194) und den Weg in Stufen dorthin.24

3. Philosophischer und christlicher Weg spum Glück

Die Gedanken des Christen über die Schau Gottes nach dem Tod veranlaß-
ten den Autor, die alten Fragen nach Jenseits, Unterwelt, Fegfeuer und
wachsender Glückseligkeit25 des Menschen zu stellen (bes. S. 210). Sie enden
in der höchsten Gottesliebe, die der Mensch aus der Schau Gottes empfängt
(S. 216). Dabei sei es unwesentlich, ob diese Liebe zu Gott im himmlischen
Leben ein Akzidenz oder eine Substanz darstelle.

«Durch jene Teilhabe an seiner Schau, die wir genießen, werden wir
wahrhaft glücklich (beati) sein. Aus ihm selbst nämlich fließt jene höchste
Liebe (summa dilectio) von ihm zu uns. Daher muß er selbst, der von
keinem anderen abhängt und uns so glücklich macht, mit umso größerem
Recht höchstes Gut des Menschen genannt werden» (S. 218).26

In immer wieder neuen Gedankengängen nähert sich der dialogisierende
Christ Fragen nach der Qualität der ewigen Gottesschau, der Ortlosigkeit
des Himmels, der Unräumlichkeit der Erkenntnis, der Form des verklärten
Leibes, der Körperlosigkeit der Lichtgestalten (oder Engel), der immerwährenden

Gegenwart Gottes in seiner Gnade (S. 232). Diese Gedankengänge
erfassen in den Augen des Christen als Gesprächspartner nicht subjektive
Meinungen, sondern eröffnen «den gemeinsamen Glauben oder die Lehre
unserer Vorfahren» (S. 232). Sie bestätigen die Ort- und Zeitlosigkeit des

Himmels als Ort der Glückseligkeit in christlicher Tradition (S. 234—236)
und die Allgegenwart und Allwirksamkeit Gottes im ewigen Leben (S. 236—

248) oder in ewiger Verdammnis (S. 248—264). In der offenen Frage des

Philosophen, was denn gut und schlecht in den Augen des christlichen
Gesprächspartners sei, endet der Dialog. Der Christ verweist auf die Intention,
in der eine Handlung vollzogen wird (S. 272f.). Eine Handlung sei in sich
wertneutral. Erst im Korrektiv von Gewissen und Gottes Gebot, das der
Christ im Willen Gottes («Dein Wille geschehe») festmache (S. 288), erhält
eine Handlung ihre «gute» Qualität.

In der Rückschau auf das Religionsgespräch bestätigt der Philosoph
Abaelard auch in dieser religionsphilosophischen Schrift seinen individual-
ethischen Ansat%. Sittliches Handeln in Vernunft führe auf dem Weg der
Tugenden zum Ziel, zum summum honum. In Ubereinstimmung mit seinem ethi-

24 Vgl. Abschnitt II, 3 weiter oben im Text. Die Reflexion über das höchste Übel,
ebd., 194-208.

25 In der Schau Gottes bestehe aus der Sicht des Philosophen die wahre Glückseligkeit

(213, 214).
26 Zur Abhandlung Abaelards über das summum bonum vgl. die moderne Edition von

U. NlGGLI: Peter Abaelard: Theologia Summi Boni (Lateinisch-Deutsch), ed. U. Niggli.
Hamburg 1991.



146 Religionsgespräche im Mittelalter

sehen Hauptwerk Ethica seu scito te ipsum21, in dem er eine gute oder schlechte

Handlung allein durch die Absicht (Intention) qualifiziert28, scheint die

Meinung des christlichen Dialogpartners in dieser Frage durch Gewissen,
Intention und dem Handeln nach Gottes Willen bestimmt. Als Philosoph
hält Abaelard auch gegen Schluß der Abhandlung an seinem ethischen Ansatz

fest; «denn gute und schlechte Handlungen werden nur nach der Wurzel
ihrer Absicht beurteilt, ja alle sind aus sich heraus indifferent ...» (S. 266-
268). Der fragmentarische Schluß des Religionsgespräches erlaubt keine
endgültige Aussage über eine etwaige Revision des ethischen Ansatzes im
Gedankengebäude des Dialektikers. Sein sorgfältiges Argumentieren auf dem

Weg zu einer natürlichen Gotteserkenntnis scheint vielmehr das Gegenteil
zu bestätigen. Auch im Angesicht des Todes blieb er seiner ethischen
Grundeinsicht treu: Erkenne dich selbst, und du wirst auf der Grundlage deines
Gewissens richtig handeln.

IV. Funktion und Standort des Dialogs

1. Kennzeichen des Religionsgesprächs bei Abaelard

Die wahre Bedeutung des religionsphilosophischen Gesprächs zwischen
Juden-, Christentum und Islam erweist jedoch erst ein Rückblick auf die

Entstehungszeit, auf ähnliche Schriften anderer Autoren und auf die Funktion
vorliegenden Gesprächs. Bereits eingangs29 wurde auf die antijüdische
Stimmung im Deutschen Reich vor Beginn des Zweiten Kreuzzuges hingewiesen.

Die Kreuzzugspredigten Bernhards von Clairvaux, bestimmte Briefe
aus seinem Umkreis, die Schrift des Abtes Petrus Venerabiiis Fiber adversus

Judaeorum inveteratam duritiem30 oder Gisleberti Crispini disputatio judei et Chri-
stiani et anonymi auctoris continuation, ein vielgerühmtes Gespräch zwischen
einem Mainzer Juden und Abt Gilbert von Westminister (1046—1117), kenn-

27 Ethica, hrsg. von David E. LUSCOMBE. Oxford 1971, 44 und 52: Hinweis auf die
Absicht. Vor Gott sind nicht die Werke als solche notwendig, sondern die Gesinnung,
aus der sie vollzogen werden. Ein moralisch gutes Werk ist dann vollzogen, wenn die
Intention gut ist und das Werk Gottes Willen entspricht (Ethica, ed. D. Luscombe,
54).

28 Leif GRANE: Peter Abaelard (wie Anm. 4), 104.
29 Vgl. Punkt I des vorliegenden Beitrages.
30 In: Corpus Christianorum continuatio mediaevalis, Bd. 58, Turnhout-Paris.

Literatur dazu bei Heinz SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (11.—
13. Jh.). 2. Aufl., Frankfurt/M. u.sa. 1991, bes. 192f.

31 Ed. B. BLUMENKRANZ in: Stromata Patristica et Mediaevalia III. Antwerpen
1956. - Dazu: Christians and Jews in Dispute. Disputational literature and the rise of
anti-Judaism in the West (1000-1150). Aldershot 1998. - Zur bildungsgeschichtlichen
Einordnung des Dialogs nach 1100 vgl. Peter VON MOOS (wie Anm. 15), 199—202.



Religionsgespräche im Mittelalter 147

2eichnen unterschiedlich starke Invektiven gegen das Judentum.32 Im
christlich-jüdischen Rangstreit scheint dort das Christentum durch seine Christo-
logie und Trinitätslehre den Söhnen und Töchtern Abrahams überlegen.
Abaelards Ansatz zum Gespräch zwischen den monotheistischen Weltreligionen

ist ein ganz anderer. Auch wenn er den Islam nur indirekt anspricht,
so gilt sein toleranter Umgang mit dem Judentum auch für diesen. Die
Duldung der Juden in der Gesellschaft des 12. Jahrhunderts, das Leid, das sie

nach seinem Zeugnis erfahren, ist für den Philosophen kein Anlaß, den
Leidensdruck durch eingefahrene Argumentationsmuster zu verstärken.33 Aus
der Erkenntnis, daß Juden- und Christentum Offenbarungsreligionen sind,
vergleicht er deren unterschiedliche Lehren (Trinität, Gottes Sohn, Kirche)
und religiös-rituellen Vorschriften. Im Glauben an den einen Gott sind Juden
den Christen gleich und gemeinsam auf dem Weg, Gott durch eine sittliche
Lebensführung nach dem Tod zu schauen.

Daß Abaelard die natürliche Erkenntnis Gottes durch den Philosophen
in seiner Dialogschrift so stark betont, bestätigt indirekt dessen Hochachtung

vor der Würde der anderen Religion, die Gott als Ziel ihrer Verehrung
kennt. Im Grunde erreicht aus sittlich-humaner Perspektive jeder Mensch
nach Abaelard sein personal erstrebtes «höchstes Gut».

Das Religionsgespräch kennzeichnet durchwegs in irenischer Haltung34
die Anerkennung der anderen monotheistischen Religionen. Weder Spott
noch literarische Aggression finden sich im Dialog. Der bei Abaelard
überbetonte Glaube an die Kraft der Vernunft und die Einsicht des Gewissens
führen den sittlich lebenden Menschen zum «höchsten Gut». In der Tradition

philosophischer Richtungen der Antike35 glaubt der Philosoph an die
Gutheit des Menschen und die Kraft der Vernunft.

2. Standort der Dialogschrift im mittelalterlichen Vergleich

In Abaelards Schrift offenbart sich der alte Gegensatz zwischen Vernunft-
und Schriftreligion. Doch nicht dieser Aspekt stand im Mittelpunkt der
vorausgehenden Ausführungen, sondern der Dialog zwischen den großen
Religionen, im besonderen mit dem Judentum. In seiner Anerkennung der ande-

32 Robert CHAZAN: European Jewry and the First Crusade. Berkeley et al. 1987,
179—191, bes. 187 (Briefe von Petrus Venerabiiis). — Vgl. auch die Adversus-Judaeos-
Literatur des 11. bis 13. Jahrhunderts, jetzt zugänglich bei Heinz SCHRECKENBERG:

Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (11.-13. Jh.) mit einer Ikonographie des
Judenthemas bis zum 4. Laterankonzil. 2. Aufl., Frankfurt/M. u.a. 1991, bes. 53—446.

33 Vgl. Dialog, 20-96, bes. 30-34.
34 Es geht bei Abaelard um eine gemeinsame Wahrheitsfindung mit dialogischen

Mitteln, die abwägen und vergleichen.
35 Schule der Sokratiker, der Stoa, des Epikuräismus. Vgl. Johannes HlRSCHBER-

GER: Geschichte der Philosophie, Bd. I. 2. Aufl., Freiburg i.Br. 1954, bes. 50—58 (So-
krates); 198—206 (Aristoteles); 226—239 (Stoa); 252—256 (Epikureismus).



148 Religionsgespräche im Mittelalter

ren Seite erweist die Schrift ihre religiöse Toleranz, die den anderen nicht
nur duldet, sondern in seinem Streben nach dem einen Gott als gleichwertig
anerkennt. Eine solche Haltung scheint für das 12. Jahrhundert singular,
bisweilen selbst in unseren Tagen noch nicht selbstverständlich.

Bekanntlich sind Religionsgespräche Kennzeichen des konfessionellen
Zeitalters in West- und Nordeuropa.36 Es sind Diskussionen über Glaubensfragen.

Im Mittelalter waren sie eher die Ausnahme. Läßt sich von einer
Wirkgeschichte des abaelardischen Dialogs auf andere Dialoge in der
Christenheit, so zwischen Juden und Christen, zwischen Christentum und Islam,
zwischen Christen im lateinischen und griechischen Kulturkreis, zwischen
Rechtgläubigen und Schismatikern, zwischen Philosophen und Theologen
sprechen? Der jüdisch-christliche Dialog wird dabei kaum geführt.37 In einer
Studie zu den Niederlanden hat Wolfgang Bunte das Religionsgespräch
zwischen Juden und Christen im Zeitraum von 1100 bis 1500 regional erfaßt.38

Förderten regionale Herrschafts- und Wirtschaftsräume die Tendenz
gegenseitiger Anerkennung zwischen Juden und Christen? Das gilt sicher nicht für
das gesamte Mittelalter. Die von Bernard Lewis und Friedrich Niewöhner
1992 herausgegebenen Beiträge zum Religionsgespräch im Mittelalter erhellen

das christlich-jüdische Gespräch nur zum Teil. Von 22 Abhandlungen
sind sieben der Auseinandersetzung zwischen Juden und Christen gewidmet.39

Große Gelehrte des Abendlandes an der Wende vom Mittelalter zur
Neuzeit, wie Nikolaus von Kues (1401—1464) oder Erasmus von Rotterdam
(1469—1536), forderten das Gespräch zwischen den Kirchen40 und förderten
die Sehnsucht nach Frieden in der Zeit spätmittelalterlicher «Religionskriege»

und Ketzerverfolgungen.41 Doch die Stunde gegenseitiger Anerkennung
der Konfessionen und Religionen war noch nicht gekommen. Erst ab dem

36 Vgl. Thomas FUCHS: Konfession und Gespräch. Typologie und Funktion der
Religionsgespräche in der Reformationszeit. Köln 1995. — Heinz KREMERS: Das jü-
disch-chrisdiche Religionsgespräch. Stuttgart u.a. 1986. — Wolfgang BUNTE: Religionsgespräch

zwischen Christen und Juden in den Niederlanden 1100—1500. Frankfurt/M.
1990.

37 B. LeWIS/F. NIEWÖHNER (Hg.): Religionsgespräche im Mittelalter. Wiesbaden
1992 Wolfenbütteler Mittelalter-Studien, Bd. 4), bes. 149—167 Aryeh Grabois). —

H. SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte (11.—13. Jh) (wie Anm.
30).

38 Vgl. Anm. 36.
39 Vgl. Anm. 37.
40 Vgl. die Schrift des ERASMUS VON ROTTERDAM: De sarcienda ecclesiae coticordia

(1533)/Über die wiederzugewinnende Eintracht der Kirche (1533). - Vgl. dazu besonders

George FALUDY: Erasmus von Rotterdam. Frankfurt 1970, 240-242.
41 Vgl. NIKOLAUS VON KUES: De pace//dei (1453), Dialog zwischen 17 Vertretern

der verschiedenen Religionen und Nationen. — Eine weitere Schrift, Cribratio Aiko ran

(Sichtung des Korans), 1461 entstanden, versucht dem Islam das Christentum auf der
Grundlage des Koran zu erschließen.



Religionsgespräche im Mittelalter 149

Zeitalter der Vernunft, dem zweiten seit dem 12. Jahrhundert, hat die

Aufklärung den Boden gegenseitiger Toleranz und religiöser Anerkennung
vorbereitet und in Stufen das selbstverständliche Gespräch zwischen Konfessionen,

Religionen und Kulturen ermöglicht.


	Religionsgespräche im Mittelalter : Peter Abaelards Dialogus

