
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal? :
Zur Geschichte der Vernunftskritik

Autor: Schneider, Anatol

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anatol Schneider

Pascal — ein französischer Schelling,
Jacobi — ein deutscher Pascal?

Zur Geschichte der Vernunftkritik

I. Die Freilegung der Konstellation

Den Ruf eines eminenten Denkers besitzt Blaise Pascal in Deutschland
nicht.1 Hegels Umgang mit dem französischen Philosophen ist hierfür
Beispiel genug. Zwar gesteht Hegel Pascal die «tiefsten Blicke» zu,
gleichwohl sieht er in ihm letzdich nur den «Popularphilosophen»2.
Sprachliche Eleganz und aphoristische Subtilität helfen nichts, sie
machen den Mangel systematischer Absichten nur sichtbarer. So gilt er dem
Idealisten Pascal allenfalls als interessante Individualität, weshalb dessen

Philosophie, der geistphilosophischen Vergegenwärtigung unfähig, in-

1 Heinrich Rombach hat bereits 1965 erklärt, es sei «höchste Zeit, daß er [Pascal,
A.S.] aus dem Halbdunkel herausgebracht wird, in das ihn unsere traditionelle
Historiographie abgeschoben hat. Meist wird er noch nicht einmal in die Reihe der Klassiker
gestellt und taucht, wenn überhaupt, nur am Rande des Geschehens auf» (ROMBACH,
Heinrich, Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus und der
philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft, Freiburg-München 21981, II, 103).
— Die historiographische Überbietung dieser Situation durch den neuen Ueberweg (SCHO-

BINGER, Jean-Pierre [Hg.], Grundriß der Geschichte der Philosophie. Ueberweg. 17.

Jahrhundert 2/2: Frankreich und Niederlande. Basel 1993) darf nicht schon mit dem
Ende der philosophischen Marginalisierung Pascals verwechselt werden, auf die
Rombachs Bemerkung abzielt. Das Urteil von Jürgen Mittelstrass über die «historische
Wirkungslosigkeit» der Pascalschen Kritik scheint auch weiterhin hierzulande mehr
Verbreitung zu besitzen. Vgl. MITTELSTRASS, Jürgen, Neuzeit und Aufklärung. Studien zur
Entstehung der neuzeitlichen Wissenschaft und Aufklärung. Berlin-New York 1970, 460.

2 HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie

I, Werke Bd. 18, hrsg. von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt
a. Main 1993, 114. Wenn Hegel im Anschluß an den Abweis der Popularphilosophie den

eigentlichen Beginn der Philosophie dort sieht, «wo das Allgemeine als das allumfassende

Seiende aufgefaßt wird oder wo das Seiende in einer allgemeinen Weise gefaßt
wird, wo das Denken des Denkens hervortritt» (ebd., 115f.), macht dies seine
Entfernung zu Pascal sofort deutlich.



92 Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal?

nerhalb von Hegels Geschichte des neuzeitlichen Denkens keinen eigenen

Platz findet. Soweit Hegel, den man in diesem Punkt nicht ernster
zu nehmen hat, als er es verdient.

Pascals philosophiegeschichtliche Bedeutung wird hierdurch natürlich

in keiner Weise geschmälert. Einige nicht ganz wahllos herausgegriffene

Beispiele können das leicht zeigen. Max Scheler bezieht sich oft und
affirmativ auf den Franzosen.3 Martin Heidegger, der ihn neben Augustinus

und Scheler stellt, erkennt im Rahmen seines Stimmungskonzeptes
in Pascals Überlegungen einen Beitrag zum Neuansatz der Philosophie
bei der menschlichen Affektivität.4 Dabei steht Heidegger ebenso wie
Scheler in der Linie einer durch Félix Ravaisson im 19. Jahrhundert
mitangeregten Neuorientierung der Beschäftigung mit Pascal. Ravaisson,
Schüler Victor Cousins und Vorläufer Henri Bergsons, sah entgegen der
Mehrheitsmeinung der französischen Philosophie seiner Zeit in Pascal

denjenigen, der versucht hatte, die Philosophie am Beginn der Neuzeit
unter Verweis auf den Erfahrungsschatz des cœur aus der vermeinten
rationalistischen Verengung hinauszuführen. Ravaisson formulierte dies in
den programmatischen, an Schelling ebenso wie an Pascal erinnernden
Worten: «Le cœur fort veut l'être.»5 Vermutlich war sich der Spiritualist
Ravaissson dabei der philosophiehistorischen Intuition seiner «Fehlleistung»

nicht bewußt, die in ihrem impliziten Bezug auf Schelling den
Blick freigab auf eine bislang nicht hinreichend aufgegrabene historische
Konstellation.

Einen Zusammenhang mit Schellings Spätphilosophie zu behaupten,
wie Ravaisson dies tat, war also richtig gesehen. Es genügt, hierfür einen
Blick in Schellings Münchner Vorlesung Zur Geschichte der neueren Philosophie

(1827) zu werfen, und zwar in das Kapitel, das sich mit Jacobi
befaßt. Als einer der beiden Philosophen, von denen Schelling behauptet,
sie hätten auf Jacobis philosophischen Bildungsgang «großen Einfluß»6
gehabt, wird dort Hamann vorgestellt — der Name des zweiten lautet:
Pascal. Über ihn schreibt Schelling: «Wer noch im Suchen begriffen ist,
wer ein Maß verlangt für den Punkt von Verständlichkeit und Begreif-

3 Hierzu die hinter den Möglichkeiten des Themas zurückbleibende Arbeit:
HOVER, Winfried, Der Begriff des Herzens bei Blaise Pascal. Gestalt, Elemente der
Vorgeschichte und der Rezeption im 20. Jahrhundert. Fridingen a. Donau 1993.

4 Vgl. HEIDEGGER, Martin, Sein und Zeit. Tübingen 171993, 139.
5 RAVAISSON, Félix, Testament philosophique et Testament. Paris 1983, 60. Hierzu

vom Verfasser: «Le coeur fort veut l'être.» Zur Verhältnis von Pascal und Schelling
in der Sicht Félix Ravaissons, in: Archiv für Geschichte der Philosophie (erscheint 2003/4).

6 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Josef, Sämtliche Werke, hrsg. von Karl Friedrich
August Schelling. Stuttgart-Augsburg 1856-1861. Zitiert als: SCHELLING, Sämtliche Werke.

Hier: X 170.



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal? 93

lichkeit, bis zu dem eine wahrhaft geschichtliche Philosophie gelangen
muß, der lese Pascals Pensées. Wer nicht durch die Widernatürlichkeit
irgend einer anderen Philosophie etwa allen Sinn für das Natürliche und
Gesunde bereits unwiederbringlich verloren hat, den wird bei einem
aufmerksamen Lesen von Pascals Gedanken die Idee eines geschichtlichen
Systems, im Großen wenigstens, anwandeln.»7 Die Einlassung scheint
mehr eine Spur zu verwischen als auszulegen — so knapp fällt Schellings
Bemerkung aus. Doch kann man festhalten: An der Stelle, an welcher
Schelling, im Begriff, seiner Spätphilosophie Konturen zu verleihen,
deren philosophiegeschichtliche Koordinaten absteckt, wird Pascal neben
die «lehrreichste Persönlichkeit»8 eben dieser Geschichte gestellt. Eine
Zusammenstellung übrigens, die den Zeitgenossen eingeleuchtet zu
haben scheint. Jedenfalls bezeichnet Daniel Jenisch, Polyhistor und
Anhänger Jacobis, Pascal kurzerhand als den «Jacobi-Kant seines Jahrhunderts»9,

womit Jacobi im Umkehrschluß gleichsam ein deutscher Pascal

würde, und — wenn man dies weiterspinnen möchte — Pascal selbst,
sofern sich Schelling in Jacobis Fußspuren wähnte, ein französischer später
Schelling avant la lettre.

In philologischer Hinsicht dokumentiert Schellings Bemerkung, daß

der Idealist den Autor des unter dem Titel Pensées sur la Religion bekannt
gewordenen Textkonvoluts im Blick hat, was natürlich sofort die schwierige

Überlieferungsgeschichte dieses Textes ins Gedächtnis ruft, die bei

7 SCHELLING, Sämtliche Werke X 170. DERS.j System der Weltalter. Münchener
Vorlesung 1827/28 in einer Nachschrift von Ernst von Lasaulx, hrsg. von Siegbert
Peetz. Frankfurt a. Main 1990, 61 f.

8 DERS., Sämtliche Werke X 168.
9

JENISCH, Daniel, Kritik des dogmatischen und hyperidealistischen Religions- und
Moralsystems nebst einem Versuch Religion und Moral von philosophischen Systemen
unabhängig zu begründen und zugleich die Theologen aus der Dienstbarkeit zu
befreien, in welche sie sich seit langer Zeit an die Philosophie verkauft hatten. Leipzig
1804, XXXVIII. Jenischs Eindruck erfährt eine historische Bestätigung durch den
Umstand, daß der Kantianer Carl Heinrich HEYDENREICH im Jahr 1793 (Leipzig) eine

Übersetzung von Pascals Ideen über Menschheit, Gott und Ewigkeit erscheinen ließ. — Zu
Jenisch: SAUDER, Gerhard, «Nachwort», in: Daniel Jenisch. Ausgewählte Texte, hrsg.
von Gerhard Sauder. St. Ingbert 1996, 103—115. — Rombach erklärt, eine Verbindung
zwischen Pascal und Kant sei immer gesehen worden, nur die Art dieser Verbindung
sei strittig gewesen. Vgl. ROMBACH, Substanz, System, Struktur II (s. Anm. 1), 155.
Als Beispiel hierfür: PLATZECK, Wolfram, Pascal und Kant. Persönlichkeit und
Geisteshaltung der beiden Denker. Bonn, Diss. 1940. — Zum Verhältnis von Pascal und
Jacobi gibt es bislang keine eigene Untersuchung. Vgl. ROSE, Ulrich, Friedrich Heinrich

Jacobi. Eine Bibliographie. Stuttgart-Weimar 1993. Knappe Hinweise nur bei: HO-
MANN, Karl, F.H. Jacobis Philosophie der Freiheit. Freiburg-München 1973, 205f.,
und VERRA, Valerio, F.H. Jacobi, Dall'illuminismo all'idealismo. Torino 1963, 176,
244, 267.



94 Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

jeder Analyse von Schellings ebenso wie von Jacobis Pascal-Verständnis
im Blick zu behalten ist. 1(1 Nicht außer acht gelassen werden darf vor
allem der Umstand, daß Victor Cousins Neubeschäftigung mit Pascals

Manuskripten und damit der Beginn der Erarbeitung einer textlich
gesicherten Version der Pensées auf Schellings Münchner Vorlesungen erst
folgte.11 Schellings wie Jacobis Verständnis des französischen Philosophen

fußt demnach auf den unterschiedlichen, mitunter mehr vom
Interesse der Herausgeber als von dem Pascals geleiteten Ausgaben des 18.

und frühen 19. Jahrhunderts, deren Besonderheit nicht zuletzt darin
besteht, heute als eigenständige Arbeiten erkannte Texte Pascals mit den
Pensées einfach vermengt zu haben. Ein Umstand, der im vorliegenden
Zusammenhang von Bedeutung ist.

Philosophisch zentral ist jedoch, daß Schelling selbst das Bestehen
einer zuvor bereits von Jenisch angeleuchteten gedanklichen Verbindung
suggeriert — eben aus diesem Grund verdient seine Bemerkung Aufmerksamkeit.

Sie gibt den Blick frei auf einen Zusammenhang, der von Pascal

über Jacobi zu Schellings Konzeption einer geschichtlichen Philosophie
führt.12 Schließlich ist es die Idee gerade dieser Philosophie, die den Leser

der Pensées wenigstens «anwandeln» solle, während Jacobi zugestanden
wird, schon ihren Begriff gekannt zu haben. Zusammen mit Jacobi, der
in anachronistischer Weise, sofern es sich ja um eine «Geschichte» der

Philosophie handeln soll, von Schelling nach Hegel verortet wird,
befindet sich so auch Pascals systematischer Ort in der neuzeitlichen
Philosophiegeschichte nach Hegel.13 Hierbei begreift sich aber erst Schelling
als denjenigen, der in der Lage ist, den Begriff einer geschichtlichen
Philosophie, der die über Hegel hinausweisende Intention kennzeichnet, mit

10 Einen Überblick über die mit diesem Werk zusammenhängenden Probleme gibt:
MESNARD, Jean, Les Pensées de Pascal. Paris 1976. Mit den Pensées-Lektüren des 18.

Jahrhunderts befaßt sich: McKENNA, Anthony, De Pascal à Voltaire. Le rôle des

Pensées de Pascal dans l'histoire des idées entre 1670 et 1743, 2 tomes. Oxford 1990.
Die Geschichte im 19. und 20. Jahrhundert in Frankreich zeichnet gründlich nach:
FRANCIS, Raymond, Les Pensées des Pascal en France de 1842 à 1942. Essai d'étude
historique et critique. Paris 1959. Für den deutschsprachigen Raum liegen keine
vergleichbaren Arbeiten vor.

11 COUSIN, Victor, Des Pensées de Pascal. Rapport à l'Académie Française sur la
nécessité d'une nouvelle édition de cet ouvrage. Paris 1843. — Die für den vorliegenden
Zusammenhang relevanten Aspekte der Textüberlieferung werden später genannt.

12 Vgl. H UTTER, Axel, Geschichtliche Vernunft. Die Weiterführung der kantischen
Vernunftkritik in der Spätphilosophie Schellings. Frankfurt a. Main 1996.

13 SANDKAULEN, Birgit, Grund und Ursache. Die Vernunftkritik Jacobis. München
2000, 19; vgl. LINK, Christian, Subjektivität und Wahrheit. Die Grundlegung der
neuzeitlichen Metaphysik durch Descartes. Stuttgart 1978, 304; ROMBACH, Substanz,
System, Struktur II (s. Anm. 1), 99.



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 95

einem angemessenen Inhalt zu versehen. Man kann also festhalten: Schon
bei Pascal ist, Schelling zufolge, eine Idee präsent, die noch dessen
Spätphilosophie, wohlgemerkt ihrem eigenen Selbstverständnis nach, zu
formulieren sucht. Sofern damit nicht irgendeine philosophische Position
markiert ist, gereicht es Pascal weiter zum Verdienst, seine Überlegungen
in «natürlicher und gesunder» Weise dargestellt zu haben. Da Schelling es

auch bei anderen Gelegenheiten nicht versäumt, Hegel die Geschraubtheit

seiner philosophischen Ausdrucksweise anzustreichen, wird man
dies ebenfalls als Hieb gegen den ehemaligen Jenaer Kollegen verstehen
dürfen.

Die Absicht der nachstehenden Ausführungen sollte mit diesen
einleitenden Bemerkungen deutlich geworden sein, doch muß die Erwartung

in einem Punkt enttäuscht werden. Zwar soll die von Schelling
angezeigte Verbindung zwischen Pascal und Jacobi — «im Großen wenigstens»,

um mit Schelling zu sprechen — untersucht werden, und zwar vor
dem Hintergrund der Vermutung, daß beide Autoren ein systematisches
Interesse verbindet, das vorweg als Kritik an der neuzeitlichen, sich aus
sich selbst begründenden Vernunft bestimmt werden kann. Wie nun aber
schon die Darstellung des gedanklichen Zusammenhangs zwischen den
Überlegungen Pascals und Jacobis nachstehend dahingehend verkürzt
wird, daß dieser Zusammenhang allein auf der Basis der bei Jacobi
auffindbaren expliziten Textbezüge nachgezeichnet wird, so muß auf eine

Beschreibung des Zusammenhangs zwischen Schelling und Pascal aus
Gründen des Umfangs an dieser Stelle ganz verzichtet werden.

Freilich vermag schon eine oberflächliche Betrachtung Parallelen
zwischen dem Nachdenken aller drei Autoren aufzudecken. Pascal,
Jacobi und Schelling suchen und markieren auf ähnliche Weise die Grenze
einer rational konsequent verfahrenden Systemwissenschaft, in der
Annahme, erst eine Überschreitung ihrer Grenze lasse es auch zu, den Ort
der Vernunft selbst zu bestimmen. Ganz allgemein zeigt sich dabei als

Ort dieser Vernunft die Wirklichkeit des geschichtlichen Menschen
beziehungsweise die Geschichte überhaupt. Einer Geschichte freilich, die
jedenfalls für Pascal erst zureichend verstanden ist im Blick auf die in sie

hineinstehende, in ihr aber nur in der Weise der Abwesenheit anwesenden

Transzendenz. Im Folgenden kann dies nur im Absprung von dem
bei Jacobi aufzufindenden Textbefund eine Rolle spielen.

II. Spuren Pascals in den philosophischen Werken Jacobis

Die Vermutung, es bestehe eine inhaltliche Verbindung zwischen dem

Philosophieren Pascals und Jacobis, ist in Frankreich früh geäußert worden.

Ausgehend von der Charakterisierung Madame de Staëls, die Jacobi



96 Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

in ihrem Buch De l'Allemagne als den Philosophen des Gefühls
beschrieb14, war es in den Bahnen eines romantisch gefärbten Pascalbildes
weit bis ins 20. Jahrhundert nicht unüblich, eine gedankliche Verwandtschaft

beider Denker zu behaupten. Doch blieb es bei der Behauptung.15
Hierzulande hat man dieser Verbindung wenig Aufmerksamkeit
geschenkt. Geschah es doch, so mit zurückzuweisender Geste, um Jacobis
Geistesverwandtschaft mit vertretbareren Autoren wie Voltaire oder
Jean-Jacques Rousseau betonen zu können.16 Da nun sowohl die Nachweise,

welche die Verwandtschaft zwischen Pascal und Jacobi aufzeigen,
als auch diejenigen, welche sie in den Hintergrund treten lassen sollen,
unzureichend sind, ist auf Jacobis eigenen Text zurückzugehen. Dabei
werden sich die folgenden Überlegungen von den dort aufzufindenden
Zitaten Pascals führen lassen.17 Dieses Verfahren bietet sich in einer

14 Madame de Staël schreibt, Jacobi habe, geleitet durch seinen Charakter, «die Macht
des Gefühls» erkannt und sich daher mit abstrakten Ideen befaßt, «vorzugsweise um
ihre Insuffizienz» aufzuzeigen (MADAME DE STAËL, De l'Allemagne III. Paris 1959,
342). - Zur romantischen Deutung Pascals: STRAUDO, Arno, La fortune de Pascal en
France au dix-huitième siècle. Oxford 1997.

15 Am Ende des 19. Jahrhunderts setzt in Frankreich eine Auseinandersetzung mit
Jacobi ein, die ihn als Theoretiker des sentiment und des coeur wahrnimmt und in eine
Linie mit Pascal stellt. Dies ist der Fall in Henri LEVY-BRUHLS Arbeit La philosophie de

Jacobi (Paris 1887) ebenso wie in Jules ANGOT DES ROTOURS' Schrift La morale du

coeur. Etude d'ames modernes (Paris 1893), und es gilt auch für das Vorwort der von J.-J.
AnSTETT edierten Œuvres philosophiques de F.H. Jacobi (Paris 1946).

16 So die Studie von Kurt CHRIST (F.H. Jacobi. Rousseaus deutscher Adept.
Rousseauismus in Leben und Frühwerk Friedrich Heinrich Jacobis. Würzburg 1998),
die Pascal einfach unterschlägt. Klaus Hammacher erkennt demgegenüber zwar eine

gewisse «Verwandtschaft» zwischen Pascal und Jacobi, wobei Jacobis Kenntnis Pascals,
laut Hammacher, durch Voltaire vermittelt sein soll. Vgl. HAMMACHER, Klaus, Ein
bemerkenswerter Einfluß Französischen Denkens: Friedrich Heinrich Jacobis (1743—

1819) Auseinandersetzung mit Voltaire und Rousseau, in: Revue Internationale de Philosophie

32 (1978) 327—347, 334ff. Leider können die angeführten Stellen dies nicht belegen.

Die Zitate sind vage, sie geben den Zusammenhang, in dem sie stehen, nur
mißverständlich wieder, und ihre Auswahl zeichnet ein schiefes Bild von Voltaires
Verhältnis zu Pascal. Tatsächlich ist es keineswegs so, daß Jacobi in seiner Einschätzung
Pascals Voltaire folgt, wie schon ein streifender Blick in die Lettres philosophiques ou

lettres anglaises zeigen kann. Das Gegenteil ist der Fall. Voltaire war von Pascal
abgestoßen, und er hat dem deutlich genug Ausdruck verliehen, wobei er das von Pascal

vorgegebene gedankliche Niveau unglücklicherweise in der Regel unterbietet. Jacobis
Zugang zu Pascal unterscheidet sich hiervon deutlich, vor allem versucht er nicht,
Pascal zu desavouieren. Zur Pascaldeutung Voltaires: McKENNA, De Pascal à Voltaire
881-910. - Zur generellen Bedeutung «verschrieener» Werke der Philosophiegeschichte

bei Jacobi: SANDKAULEN, Grund und Ursache (s. Anm. 13), 61.
17 Um einen umfangreicheren Nachweis zu führen, müßten generelle motivische

Gemeinsamkeiten aufgedeckt werden. Hammacher verweist etwa auf ein bei beiden
Autoren analoges Unendlichkeitserlebnis (HAMMACHER, Ein bemerkenswerter Einfluß



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 97

ersten Annäherung schon deshalb an, weil die von Jacobi angeführten
Äußerungen Pascals ebenso knapp wie zentral sind. Eine umfassendere
philosophische Würdigung des Verhältnisses ist freilich erst im Abstoß
von rein philologischen Daten möglich, die immerhin erste
Richtungsweisungen geben können.

Jacobi hat die Zitate den Schriften Pascals, aber nur zum Teil
nachweislich, der fünfbändigen Ausgabe der Werke Pascals entnommen, die
1779 von Charles Bossut herausgegeben wurde. Seine Kenntnis Pascals
datiert allerdings früher. Bereits kurze Zeit nach seiner Rückkehr aus
Genf bestellte er bei dem Amsterdamer Buchhändler Michel Rey in
einem Brief vom 27. Januar 1764 die Werke Pascals in der 1758 erschienen
Ausgabe. In demselben Brief wies er Rey an, in Amsterdam nicht vorrätige

Werke ohne Aufschub sogleich über Paris zu ordern.18 Diese Bestellung

schließt die Möglichkeit aus, Jacobi habe erst spät und erst in
Deutschland von Pascal Kenntnis genommen, beispielsweise durch
Hamann, durch die kommentierte Übersetzung der Pensées durch Johann
Friedrich Kleuker19, durch seinen Verkehr mit dem Kreis der Gräfin Gal-
litzin oder durch andere Quellen. Das alles ist nicht der Fall. Pascal, muß
man daraus schließen, war entweder eine Entdeckung der Jugendzeit20,
wobei die bei Rey aufgegebene Bestellung dann vielleicht dem Wunsch

entsprungen wäre, die modernste Ausgabe des Pascalschen Œuvre zu
besitzen. Gder Pascal war eine Entdeckung der Genfer Zeit, wobei es hier

Französischen Denkens [s. Anm. 16] 335). Den Hinweis hierzu gibt Hamann in einem
Brief an Jacobi. Vgl. JACOBI, Briefwechsel: Gesamtausgabe I, 3: 1782—1784, Nr. 751 —

1107, hrsg. von Peter Bachmeier et. al. Stuttgart-Bad Cannstatt 1987, 223f., außerdem
Kommentar: Gesamtausgabe II, 3: 223, 233. Zur Bedeutung der Unendlichkeit bei
Pascal: MAGNARD, Pierre, Pascal. La clé du chiffre. Paris 1991.

18 JACOBI, Briefwechsel: Gesamtausgabe I, 1: 1762-1775: Nr. 1-380, hrsg. von
Michael Brüggen und Siegfried Sudhof. Stuttgart-Bad Cannstatt 1981, 11. Derselbe Brief
auch bei: Les Années de Formation de F.H. Jacobi, d'après ses lettres inédites à M.M.
Rey (1763-1771) avec Le Noble, de Madame de Charrière (Studies on Voltaire and the

eighteenth Century, Vol. XLV), éd. J.Th. Booy/Roland Mortier. Genève 1966, 79.
19 Vgl. KLEUKER, Johann Friedrich, Gedanken Pascals mit Anmerkungen und

Gedanken. Bremen 1777, wiedererschienen Ulm 1795). Zu Kleuker: ASCHOFF, Frank,
Der theologische Weg Johann Friedrich Kleukers (1749—1827). Frankfurt a. Main-Bern
1991. Aschoffs Bemerkungen über Kleukers Verhältnis zu Pascal tragen nicht sehr
weit, immerhin hält er fest, daß dessen Übersetzung der Pensées, die sehr frei ausfiel
und von ihm selbst extensiv kommentiert wurde, einen gewissen literarischen Erfolg
hatte (vgl. ebd., 69). Ein Verzeichnis sämtlicher deutscher Übersetzungen bietet:
RAFFELT, Albert, Pendent opera interrupta. Zu einer neuen Übersetzung von Pascals
«Pensées», mit einer Bemerkung zur Übersetzungsgeschichte und einer Bibliographie der
bisherigen Übersetzungen der «Pensées» ins Deutsche, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie

und Theologie 35 (1988) 507—526.
20 Ein Nachweis hierzu ist mir nicht bekannt.



98 Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

offen gelassen wird, ob Jacobi, wie es denkbar ist, durch den Mathematiker

und Cartesianer Georges-Louis Lesage oder durch den Philosophen
und Naturforscher Charles Bonnet oder durch Dritte mit den Schriften
Pascals in Berührung kam. Sollte es in der Tat Voltaire und die Lektüre
seiner heitres philosophiques ou lettres anglaises gewesen sein, die Jacobi an
den von Voltaire stark diskreditierten Autor Pascal heranführten, dann
muß man — anders als Hammacher dies tut — konstatieren, daß Jacobis
Reaktion auf Pascal in eine diametral entgegengesetzte als in die von
Voltaire vorgezeichnete Richtung lief. Hierfür spricht im übrigen auch,
daß die bei Rey mit Nachdruck angeforderte Ausgabe der Pensées mit
einer Verteidigung Pascals gegen Voltaire versehen war.21 Damit ist der
Blick einigen philologischen Details zuzuwenden.

Im Ganzen der im engeren Sinn philosophischen Schriften Jacobis
sind es fünf ausdrückliche Zitationen Pascals, die sich anführen lassen.
Pascal wird von Jacobi in seiner berühmten und wichtigen Schrift Uber
die hehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Mendelssohn, zuerst 1785, dann
1789 und als dritter Band der Werke Jacobis 1819 erschienen, insgesamt
dreimal mit derselben Äußerung zitiert, davon einmal im Vorbericht zur
dritten Auflage. Daneben ist eine längere Passage Pascals der Schrift Von
den Göttlichen Hingen und ihrer Offenbarung als Motto vorangestellt. Und
innerhalb der Schrift folgen zwei weitere Zitate des französischen
Philosophen. Für alle Zitate gilt, daß sie auf zentrale Punkte des Pascalschen
Denkens verweisen.22

Dennoch scheint dieser insgesamt zurückhaltend anmutende

Umgang mit Pascal nicht gerade für Schellings These zu sprechen, Pascal sei

neben Hamann der für Jacobis Bildungsgang wichtigste Autor gewesen.
Dies gilt nicht nur für die Häufigkeit, sondern auch hinsichtlich der Art

21 Vgl. PASCAL, Pensées sur la religion et sur quelques autres sujets. Nouvelle
édition, augmentée de la défense, 2 tomes. Amsterdam 1758. — Das Werk trägt die Nummer

357 des Katalogs der Bibliothek Jacobis. Vgl. Die Bibliothek Friedrich Heinrich
Jacobis. Ein Katalog: Friedrich Heinrich Jacobi. Dokumente zu Leben und Werk 1, 1,

hrsg. von Konrad Wiedemann und Peter-Paul Schneider. Stuttgart Bad-Cannstatt 1989.
Daneben befand sich eine spätere Ausgabe der Pensées in Jacobis Besitz (hierzu unten
Anm. 32) sowie eine Ausgabe der Lettres à un Provincial von 1739 (Katalognummer
358). — Auch wenn der Autor der Kritik an Voltaire aus dem Jahr 1758 mit der Bemerkung,

es werde Voltaire mit der Zurückweisung seiner Kritik an Pascal zu große Ehre

angetan, die Hoffnung weckt, er werde sich nicht auf dem gleichen Niveau wie Voltaire

bewegen, wird man enttäuscht. Sofern der Angriff auf die Pensées einem Angriff
auf die Bibel selber gleichgesetzt wird, besteht die Kritik an Voltaire nur in einer
oberflächlichen Zurückweisung des aufklärerischen und religionsfeindlichen Zeitgeistes
(Vgl. Pensées, 1758 I, 189, 199).

22 Vgl. SCHNEIDER, Peter-Paul, Die «Denkbücher» Friedrich Heinrich Jacobis,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1986, 251.



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 99

des Zitierens: Pascal wird nur zweimal mit einem allgemeinen Verweis
auf den Ort des Zitats angeführt und sogar nur einmal mit genauer
Angabe der von Jacobi benutzten Ausgabe. Man denke im Gegenzug an die

detaillierten, ja man kann fast sagen: skrupulösen Analysen der Überlegungen

von Spinoza, Leibniz, Kant oder Fichte. Jacobi gräbt sich in
deren Texte ein, getreu seiner heuristischen Devise, «nicht die entgegengesetzte

Behauptung ungereimt, sondern sie vernünftig zu machen.»23 Weil
Jacobis Vorgehensweise es fordert, die genannten Systeme gleichsam besser

zu verstehen, als diese sich selbst verstanden haben, läßt es sich leicht
nachzuvollziehen, daß ihre Behandlung besonderer Ausführlichkeit
bedurfte. Nur im minutiösen Durchgang durch deren Argumentationen
vermag Jacobi auf den Punkt hinzudeuten, von dem aus der Absprung zu
seiner eigenen Position unternommen werden kann.

Entsprechend ist dieses Verfahren freilich in der Lage, den Umgang
mit solchen Autoren zu erklären, die Jacobi selbst bei der Auffindung
der «elastische [n] Stelle»24, die ihn fortschwingen soll, dienlich gewesen
sein könnten. Auch hier muß sich Jacobi mit Andeutungen begnügen.
Der besonderen Natur seines Vorgehens verdankt sich eben, daß literarische

Quellen, die ihm als Anregung gedient haben, nur Fingerzeige für
ihn selbst bedeuteten, die er seinen Lesern als Fingerzeige für die eigene
Lektüre weiterreicht. Andernfalls müßte er das Buch schreiben, von dem
er einmal sagt, es zu schreiben würde er sich niemals überwinden können.

So fallen also nur hier und dort einige Namen, kaum mehr. Wenn
nun Pascal im Zusammenhang der zentralen Schrift Über die hehre des

Spinoza immerhin dreimal mit derselben Äußerung angeführt wird, ist
das erklärungsbedürftig.25 Jedenfalls dann, wenn man annehmen möchte,
es verweise weder auf die Eindimensionalität Pascals noch auf Jacobis
mangelnde Kenntnis seiner Schriften. Im Folgenden soll dieser Sachverhalt

als Indiz einer besonderen inhaltlichen Bedeutung gewertet werden,
wofür auch die textliche Umgebung der Zitate spricht.

Die erste Zitation leitet Jacobi mit den Worten ein: «Wofür ich aber
stand und stehen bleibe, das ist nicht Spinoza und sein Lehrgebäude; es

sind jene Worte des Pascal: [hier folgt das Zitat, A.S.]. Dieses; was und

23 JACOBI, Werke, hrsg. von Friedrich Roth und Friedrich Koppen. Leipzig 1812—

1825, ND Darmstadt 1968. Zitiert als: JACOBI, Werke. Hier: II, 186.
24 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe, hrsg. von Klaus Hammacher und Walter

Jaeschke. Hamburg-Stuttgart-Bad-Cannstatt 1998. Zitiert als: JACOBI, Werke:
Gesamtausgabe. Hier: I, 1, 30.

25 Sandkaulen schätzt die Bedeutung dieser Schrift so hoch ein, daß ihre Untersuchung

Grund und Ursache wesentlich eine Interpretation derselben darstellt.



100 Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

wer ich bin, habe ich vernehmlich genug gesagt.»26 Am Ende der ersten
Auflage der Spinoza-Schrift komprimieren die Worte Pascals die
Ausführungen Jacobis zu aphoristischer Dichte und werden dabei von Jacobi
selbst keineswegs als Verkürzung des von ihm Gesagten empfunden.
Daneben ist festzuhalten, daß Pascal zum Gegenspieler des Spinozismus
aufwächst, eines Systems, dessen beispielgebende «Unüberwindlichkeit
[...] von Seiten des logischen Verstandesgebrauches»27 Jacobi mit seinen
Briefen Über die üehre des Spinoza darlegen wollte. Die vermeintliche
Beiläufigkeit der Erwähnung Pascals kontrastiert also scharf mit dem
inhaltlichen Gewicht, das Jacobi dem französischen Philosophen zugesteht,

indem er ihn an seiner statt sprechen läßt. Die zweite Zitation
bestätigt diesen Eindruck. Jacobi schreibt: «Mein großes Thema werde ich
behalten; jene Worte des Pascal. [...] [es folgt das Zitat, A.S].» Wiederum
treten Pascals Worte an die Stelle von Jacobis eigenen, und werden im
Anschluß knapp erläutert. Auch im Vorbericht des zweiten Bandes der
Werke hat Pascals Formulierung schließlich für das Ganze von Jacobis
Überlegungen einzustehen. Man kann also festhalten: Die Knappheit,
mit der Pascal erwähnt wird, deutet nicht auf eine zufällige und fallweise
Übereinstimmung hin, sie signalisiert Einigkeit im Grundsätzlichen.

III. Die Zitate Jacobis im Zusammenhang von Pascals Überlegungen

1. Die Selbstverwirrung der menschlichen Vernunft

Pascal wird in allen drei Ausgaben der Briefe Über die üehre des Spinoza
mit der Äußerung zitiert: «La nature confond les Pyrrhoniens, et la
raison confond les Dogmatistes.»28 Hieran schließt sich im Vorbericht zur

26 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 54.
27 Ebd. 347.
28 Ebd. 54, 129f., 346. Vgl. PASCAL, Œuvres II: Pensées, éd. Charles Bossut. La

Haye 1779. Zitiert als: PASCAL, Œuvres II. Hier: 183. Vgl. PASCAL, Œuvres complètes,
éd. Louis Lafuma. Paris 1963. Zitiert als: PASCAL, Œuvres complètes. Hier: 515

(Fragment 131). — Der Brief Jacobis an Mendelssohn, der das Zitat enthält, findet sich
auch in: JACOBI, Briefwechsel: Gesamtausgabe I, 3, 361. Herder, dem Jacobi eine
Abschrift dieses Briefes zukommen ließ, kommentierte die Einführung Pascals in den
«sonderbaren Kampf» mit den Worten: «Mit Deinem neuen Motto aus dem Pascal wird
er eben so wenig zufrieden sein: denn die raison der Dogmatisten konfundiert und
beschämt sie niemals. Sie wissen sie schon so zu stellen, daß sie sie nie konfundieren
kann. Quidquid est, illud est. Q.[uod] e.[rat] demonstrandum]» (ebd., 381 f.). — Nicht
ganz unwichtig für ein volles Verständnis von Pascals Äußerung ist, daß man bei der
Übersetzung auf die parallele Konstruktion des Satzes achtet. Ewald Wasmuth, den ich
heranziehe, weil seine Ausgabe zur Popularisierung Pascals in Deutschland erheblich
beigetragen hat, übersetzt: «Die Natur verwirrt die Skeptiker und die Vernunft verwirrt
die Dogmatiker» (PASCAL, Über die Religion und über einige andere Gegenstände,



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 101

dritten Auflage die Erläuterung: «Pascal versteht hier unter Natur
Empfindung und Gefühl, unter Vernunft den überlegenden Verstand.»29
Allein in der zweiten Auflage des Jahres 1789 fügt Jacobi zwei Sätze an,
getrennt durch einen Bindestrich, die zu einem weiteren Fragment gehören
und deren zweiter kursiv gesetzt ist. Ganz offensichtlich ist diese

Hinzufügung zur obigen Formulierung daher von Jacobi als inhaltliche
Explikation derselben zu werten. Der angehängte Satz lautet: «Nous avons
une impuissance à prouver, invincible à tout le Dogmatisme. Nous avons
une idée de la vérité, invincible à tout le Pyrrhonisme.»30 Hierauf folgt eine

Passage, die mit einem erläuternden «so» beginnt und einige
anthropologische Feststellungen anführt.31 Damit ist der Blick auf die beiden
Formulierungen selber zu richten, die zunächst in den Zusammenhang
von Pascals Überlegungen eingestellt werden sollen.

Zu erwähnen ist noch, daß die von Jacobi benutzte Ausgabe des Jahres

1779 erstmals den Text zweier heute unter dem Titel Réflexions sur la
géométrie en général als zusammengehörig angesehene Abhandlungen brachte,

jedoch eingeordnet unter die Fragmente der Pensées?1 Unter Artikel II

hrsg. von Ewald Wasmuth. Frankfurt a. Main 1987, 202 - Vgl. SCHOBINGER, Jean-
Pierre, Kommentar zu Pascals Reflexionen über die Geometrie im allgemeinen. Basel-
Stuttgart 1974, 246f., 248.

29 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 346.
30 Ebd. 130. Vgl. PASCAL, Œuvres II, 187. Es schließt sich hier eine in der Tendenz

eher erbauliche Ausführung an, die die Ausgeliefertheit des Menschen an die im
Zitat benannte doppelte Ohnmacht weiter ausführt und dabei vor allem deren
sündentheologischen Aspekt ins Bewußtsein hebt: «Nous souhaitons la vérité, et ne trouvons
en nous qu'incertitude. Nous cherchons le bonheur, et ne trouvons que misère. Nous
sommes incapables de ne pas souhaiter la vérité et le bonheur; et nous sommes
incapables, et de certitude, et de bonheur. Ce désir nous est laissé, tant pour nous punir,
que pour nous faire sentir d'où nous sommes tombés» (ebd.). — Vgl. das obige Zitat
bei: PASCAL, Œuvres complètes 549 (Fr. 406). Wasmuth übersetzt hier: «Wir sind
ohnmächtig etwas zu beweisen, was unwiderleglich den Dogmatikern wäre. Wir haben
einen Begriff von der Wahrheit, die völlig unwiderleglich dem Skeptizismus bleibt»
(PASCAL, Über die Religion 181). Die Übersetzung des ersten Satzes scheint zumindest
mißverständlich. Besser: «Wir haben eine Ohnmacht zu beweisen, die jedem Dogmatismus

unüberwindlich ist. Wir haben eine Idee der Wahrheit, die jedem Skeptizismus
unüberwindlich ist.»

31 Jacobi schreibt: «Und so behaupte ich, und werde behaupten: Wir erschaffen
und wir unterrichten uns nicht selbst; sind auf keine Weise a priori, und können nichts
a priori wissen oder tun; nichts erfahren - ohne Erfahrung. Wir finden uns auf diese
Erde gesetzt; und wie da unsere Handlungen werden, so wird auch unsere Erkenntnis;
wie unserer [...]» (JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 130).

32 Die Ausgabe von 1758 bringt den Text noch nicht, erst die von Bossut im Jahre
1779 veranstaltete. Sie trägt die Nummer 356 im Katalog der Bibliothek Jacobis. Vgl.
Die Bibliothek Friedrich Heinrich Jacobis. Ein Katalog. — Zur Überlieferung:
SCHOBINGER. Kommentar zu Pascals Reflexionen (s. Anm. 28), 27-29, PASCAL, Œuvres



102 Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

dieser Ausgabe ist die Abhandlung De l'esprit géométrique unter obigem,
später erst für beide Abhandlungen gemeinsam verwendeten Titel, unter
Artikel III die Abhandlung De l'art de persuader zu finden.33 Die Frage
nach der von Jacobi benutzten Ausgabe und nach der Art der Präsentation

der von ihm zitierten Texte ist von Bedeutung, weil sie einen
Fingerzeig für die Richtung von Jacobis Lektüre gibt. Pascal wird von Jacobi,

soviel jedenfalls läßt sich auf der angesetzten Basis sagen, vor dem

Hintergrund seiner kritischen Analyse der methodischen Grundlagen
neuzeitlicher Philosophie wahrgenommen. Die von Jacobi in seinen Text
eingestreuten Zitate Pascals führen in diesen Zusammenhang mitten hinein.

In der Abhandlung D'esprit géométrique, auf welche Jacobi sich
bezieht, entwickelt Pascal in der Auseinandersetzung mit Descartes einige
wissenschaftstheoretische Ansätze, vielleicht sogar eine eigene
Wissenschaftstheorie. Die Haupttätigkeit wissenschaftlicher Arbeit sieht Pascal

darin, lückenlose Begründungszusammenhänge zu erstellen. Im
Zusammenhang eines wissenschaftlichen Systems ist eine Aussage nur von Wert,
sofern ein zureichender Grund für sie auszuweisen ist. Wie bei Descartes
führt bei Pascal dieser Begründungszusammenhang auf einen letzten
Grund hin, der jedoch bei Descartes durch eine Intuition gesichert ist.
Der wissenschaftliche Fortgang ist nicht nur notwendig, sondern von
Anfang an gebunden. Für Pascal hingegen sind jegliche Definitionen nur
Nominaldefinitionen und damit frei. Ihre Entfaltung nimmt zwar einen
notwendigen Verlauf, aber dieser unterscheidet sich von der Entfaltung
der Sachen, während für Descartes Wissenschaft Wissen im Modus der
Evidenz gewährleistet und damit die Ubereinstimmung des Wissens mit
der Wirklichkeit. Was wissenschaftliches Wissen für Pascal demgegenüber

kennzeichnet, ist Gewißheit, also innere Stimmigkeit. Die fraglichen
Zitate gehören ins Umfeld dieser Überlegungen und gelten damit dem
Problem der Reichweite der geometrischen Methode als theoriepraktischem

Leitfaden neuzeitlicher Philosophie.34
Zu Beginn von De l'esprit géométrique steigt Pascal in die Behandlung

seines Themas mit der Differenzierung dreier möglicher Rücksichten
bezüglich des Studiums der Wahrheit ein: Diese sei zu entdecken, zu
beweisen und vom Falschen zu unterscheiden. Während der erste Punkt
abgeblendet wird, soll der dritte mit dem zweiten zusammenfallen, so
daß Pascal sich auf diesen konzentriert. In die Einführung des Begriffs

complètes, éd. Jean Mesnard. Paris 1964ff. Zitiert als: PASCAL, Œuvres complètes, éd.

Mesnard. Hier: III, 360-376.
33 Vgl. PASCAL, Œuvres II, 12-38 und 39-57.
34 Vgl. ROMBACH, Substanz, System, Struktur II (s. Anm. 1), 111—134; CARRAUD,

Vincent, Pascal et la Philosophie. Paris 1992.



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 103

einer methodisch beweisenden Wissenschaft schiebt sich dann zunächst
aber eine Zwischenbemerkung, die sich mit einer die Geometrie noch
übertreffenden «Idealmethode» befaßt. Sie besteht darin, «alles zu
definieren und alles zu beweisen»35. Eine Forderung, die zum einen die
Genauigkeit betrifft, mit der die Bedeutung verwendeter Wörter bestimmt
wird, zum anderen die Notwendigkeit, in welcher einzelne Sätze innerhalb

der Begründungsketten aufeinander folgen. Als Mittel der Beruhigung

der Furcht vor dem Irrtum wird hier also der Weg einer
methodenimmanenten Sicherung aller Sätze und Begriffe skizziert, eine Art «Idealweg

zur Idealgewißheit».36 Doch eine solche Sicherung, wendet Pascal ein,

vermag das vernünftige Denken aus sich selbst heraus nicht zu leisten.
Vielmehr befinden sich «die Menschen in einem natürlichen und
unabänderlichen Unvermögen [...], irgendeine Wissenschaft in einer absolut
vollendeten Ordnung zu behandeln»37. Denn die Geometrie ruht auf Un-
durchschautem — auf den nicht weiter durch die Vernunft aufzuhellenden

Ideen von Bewegung, Raum und Zeit. Sie erreicht zwar ein für
Menschen äußerstes Maß an innerer Stimmigkeit, was jedoch über sie hinaus
in Richtung auf eine rein immanente Sicherung auch noch ihrer Anfangsgründe

weist, überschreitet die Möglichkeiten des Menschen. Anders
gesagt: «Ce qui passe la géométrie nous surpasse.»38 Die Formulierung
Pascals, die Jacobi sicherlich aufgrund ihrer Einprägsamkeit ausgewählt hat,
stößt also in den Kernbereich der neuzeitlichen Diskussion um eine aus
sich selbst begründbare Wissenschaft vor und optiert angesichts der
Angewiesenheit jeder Wissenschaft auf vorwissenschaftliche Intuitionen für
die Unmöglichkeit dieses Unterfangens.

Wie bereits angedeutet, schließt es die Möglichkeit anderer Ordnungen

des Wissens keineswegs aus, daß eine vollkommene Ordnung des

Wissens nicht möglich ist — die Geometrie wird hierdurch nicht zu einer

unmöglichen Wissenschaft. Mag es ihr aufgrund der bloßen Vorflndlich-

35 Sie besteht darin, «à tout définir et à tout prouver» (PASCAL, Œuvres complètes,
éd. Mesnard, III 394). Übersetzung: SCHOBINGER, Kommentar zu Pascals Reflexionen
(s. Anm. 28), 44.

36 Ebd. 179.
37 PASCAL, Œuvres complètes, éd. Mesnard, III 393.
38 JACOBI, Werke III, 353. Vgl. PASCAL, Œuvres II, 13 (Part. I, Art. II: Réflexions

sur la géométrie en général). — Vgl. PASCAL, Œuvres complètes, éd. Mesnard, III, 393.
(Übers.: SCHOBINGER, Kommentar zu Pascals Reflexionen [s. Anm. 28], 41). - Um
nur an einem Beispiel den Unterschied zu verdeutlichen, der Jacobi von Voltaire trennt,
sei auf den Kommentar des letzteren zu der zitierten Äußerung Pascals verwiesen.
Voltaire bemerkt lakonisch zu dem die Geometrie Übersteigenden: «S'il est impossible
de le mettre en pratique, il est donc inutile d'en parler» (VOLTAIRE, Lettres philosophiques

ou lettres anglaises. Paris 1988, 277). Jacobi sieht das bekanntlich anders.



104 Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal?

keit ihrer ersten Begriffe zwar an Überzeugungskraft mangeln, so besitzt
sie doch innere Stimmigkeit. Denn «sie definiert nicht alles und beweist
nicht alles, und darin steht sie ihr [der Idealmethode, A.S.] nach; aber sie

setzt nur Dinge voraus, die durch die natürliche Einsicht klar und
beständig sind, und deshalb ist sie vollkommen wahr, denn die Natur trägt
sie anstatt der Rede»39. Gelingt es dieser Ordnung des Wissens, «sich in
der Mitte zu halten, die klaren und von allen verstandenen Dinge nicht
zu definieren und alle anderen zu definieren»40, lassen sich zwei Positionen

benennen, die diese Mitte verfehlen. Die eine, bereits angeführte,
möchte alles beweisen beziehungsweise definieren, sie verfällt gleichsam
in einen idealmethodischen Radikalismus, der sich auch auf das von sich
selbst her Evidente ausdehnen soll. Die entgegengesetzte Position zieht
sich in methodische Gleichgültigkeit zurück, indem sie auf den Zugewinn

von Evidenz verzichtet oder ihn bewußt ablehnt. Schießt also die
Beweissucht der ersten Position über das Ziel hinaus, das im von sich
selbst her Evidenten gesetzt ist, bleibt die Beweisunlust der zweiten hinter

diesem Ziel zurück, indem sie jeden Evidenzzugewinn ablehnt. Die
Forschung hat beide Theorieoptionen mit den in den Pensées genannten
Positionen des Dogmatismus und des Skeptizismus identifiziert.41

In den Pensées fällt allerdings auf, daß es dort keine Position der
Mitte gibt. Pascal deutet in diesem Text die Differenz zwischen Dogmatismus

und Skeptizismus als «Krieg»42, in welchem sich jeder auf eine
Seite zu schlagen habe. Diese Beschreibung verdankt sich keiner
entscheidungstheoretischen Radikalisierung des Problems, sondern einer
inneren Notwendigkeit der beiden angeführten Positionen. Die Pensées

gehen davon aus, daß es zwar Dinge gibt, die durch die natürliche
Vernunft einleuchten, doch daß der Skeptizismus aus der Unmöglichkeit, sie

regelgerecht zu beweisen, eine prekäre Überzeugungskraft zu ziehen

vermag. So liegt die «Hauptstärke des Skeptizismus [...] darin, daß es

keinerlei Gewißheit [...] für die Wahrheit der Prinzipien gibt, soweit wir
sie nicht auf natürliche Weise in uns fühlen.»43 Erst aus der defizitären
Beweiskraft des Dogmatismus erwächst damit der Erfolg skeptischer
Argumente. Pascal sieht sie beispielhaft durch die von Descartes in der
ersten seiner Meditations métaphysiques touchant la première philosophie ins Feld

39 PASCAL, Œuvres complètes, éd. Mesnard, III, 395. Übers.: SCHOBINGER,
Kommentar zu Pascals Reflexionen (s. Anm. 28), 46.

40 Ebd.
41 Vgl. ebd. 245. So auch: ROMBACH, Substanz, System, Struktur II (s. Anm. 1),

142-146, 193ff.
42 PASCAL, Œuvres complètes 515 (Fr. 131).
43 Ebd. 514 (Fr. 131).



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal? 105

geführten vertreten, wonach der Mensch von einem bösen Geist
geschaffen sei oder nicht wissen könne, ob er wache oder träume.44 Umgekehrt

läßt sich als Grund für das Mißtrauen gegenüber dem Skeptizismus
angeben: «Die Natur unterstützt die ohnmächtige Vernunft und hindert
sie an einem solchen Grad von Überspanntheit.»45 Dem Zweifel der
Vernunft an sich selbst sind Grenzen gesetzt. Wie eine solche Grenzziehung
und die in ihr liegende Überzeugung möglicher Wahrheit dem Dogmati -
ker wiederum als Ausgangspunkt dienen kann, so bleiben seine
Bemühungen ihrerseits unbeweisbar, womit sich erneut die Gefahr des Skeptizismus

abzeichnet. Der aufgrund eines dem Menschen innewohnenden
Vorgriffs auf die Wahrheit unhaltbare Skeptizismus wird zur Absprungbasis

des Dogmatismus, der an der Unbeweisbarkeit dieses Vorgriffs
scheitert und damit wieder dem Skeptizismus in die Arme treibt - mit
den von Jacobi in seinen Text eingestreuten Worten Pascals: «Die Natur
verwirrt die Skeptiker und die Vernunft verwirrt die Dogmatiker.»46 Oder
anders: Die natürliche Gewißheit verwirrt die Vernunft, die Vernunft
aber verwirrt die natürliche Gewißheit. Der Ausbruch aus diesem circulus

vitiosus fordert, sich über beide Positionen hinwegzusetzen, über diejenige,

die im Besitz der Wahrheit diese zu begründen trachtet, ebenso wie
über diejenige, die mit der Idee der Begründbarkeit der Wahrheit diese
selbst von Grund auf ablehnt.

2. Die Verwirrung der menschlichen Vernunft als Indi% ihrer Endlichkeit

Pascals Diagnose einer strukturellen Verwirrung der menschlichen
Vernunft verweist auf eine basale Unruhe des Menschen, der dem Widerspruch

von Natur und Vernunft als seiner eigenen anthropologischen
Verfassung ausgeliefert ist und diesen Widerspruch in der Verwirrung
seiner Vernunft solange auszutragen hat, als sich keine Möglichkeit bietet,
den Widerspruch auf ein Drittes hin zu übersteigen.47 Insofern also die
Unruhe des verwirrenden Widerspruchs weder aus sich zu begreifen noch
zur Ruhe zu bringen ist, kann aus seinem Vorhandensein nur gefolgert
werden, daß der Mensch über sich hinausweist, insofern er eben sowohl
den Schlüssel für das Begreifen des Widerspruchs als auch das Mittel zu
seiner Überwindung nur außer sich zu finden vermag. Die einfache Kon-

44 RENÉ DESCARTES, Les meditations métaphysiques touchant la première
philosophie: Œuvres IX, 1, éd. Charles Adam et Paul Tannery. Paris 1964.

45 PASCAL, Œuvres complètes 515 (Fr. 131).
Ebd. 515 (Fr. 131). — Hierzu und zum generellen Charakter von Pascals

Argumentation sowie ihrem Zusammenhang mit den Pensées insgesamt: HEESS, Manfred,
Blaise Pascal. Wissenschaftliches Denken und christlicher Glaube. München 1977, 122ff.

47 Vgl. ROMBACH, Substanz, System, Struktur II (s. Anm. 1), 200.



106 Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

statierung der in der Verwirrung erfahrenen Ohnmacht und Ausgeliefert-
heit läßt sich dabei von theologischen Implikationen noch freihalten.
Anders die folgende Überlegung, die die Geschichtlichkeit der geschilderten

Ohnmachtserfahrung freilegen soll. Von ihr meint Pascal, sie könne

nur noch im Horizont der Theologie erklärt werden. Demnach wäre
der Mensch noch immer offen für die unendlich über ihn hinausreichende

Wahrheit, wäre diese Verfassung nicht gestört worden. Hätte diese

Offenheit hingegen niemals bestanden, würde der Mensch nicht einmal
eine prinzipielle Vorstellung von einer solchen Wahrheit besitzen. Das
Wahrheitsverhältnis des Menschen ist damit als im Prinzip geschichtliches

gefaßt. Denn erst durch die Erläuterung des Paradoxons «unfähig
[zu sein, A.S.], wahrhaft nichts zu wissen und etwas gewiß zu wissen» auf
seine geschichtliche Dimension hin, entsteht erhöhter Erklärungsdruck,
sofern sich die naheliegende Frage anschließt, was denn die Störung des

Wahrheitsverhältnisses herbeigeführt haben könnte. Pascal, der es für
unstrittig hält, daß der Mensch eine Erklärung für die Geschichtlichkeit
dieses Verhältnisses nicht in sich selbst zu finden vermag, meint, der
Mensch müsse der in ihm über ihn hinausweisenden Tendenz folgend
die Antwort von außen erhalten — im hörenden Vernehmen Gottes:
«Vernehme von deinem Herrn deine wirkliche Lage, die du nicht kennst. Höre

auf Gott.»48
Was genau der Mensch vernimmt, ist das Dogma von der Erbsünde,

«ohne das wir keine Kenntnis von uns selbst haben können»49. Der
Geheimnischarakter dieses Lehrstücks soll unterstreichen, «daß wir nicht
durch hochmütige Anstrengungen der Vernunft uns wahrhaft kennen
können, sondern nur durch schlichte Unterwerfung der Vernunft.»50 Die
Möglichkeit der Selbsterkenntnis erwächst dem Menschen demnach nur
in der Subordination der Vernunft unter die Lehren der Religion. Denn
hier wird erläutert, wie der Mensch, zunächst offen für die Wahrheit, die-

48 PASCAL, Œuvres complètes 515 (Fr. 131). — In der Literatur wird darauf verwiesen,

daß es sich um eine Selbstüberwindung der Vernunft und nicht um eine Überwindung

von außen handeln soll. Hierzu: HEESS, Blaise Pascal (s. Anm. 46), 113f., 124f.,
134; ROMBACH, Substanz, System, Struktur II (s. Anm. 1), 203. Daneben wird eine
methodische Umstellung angezeigt. Es geht nun nicht mehr um Ontologie, sondern um
Hermeneutik. Hierzu: MAGNARD, Pascal (s. Anm. 17), 12.

49 PASCAL, Œuvres complètes 515 (Fr. 131).
50 Ebd. 516 (Fr. 131). — Das Ausmaß dieser Unterwerfung schildert der Brief Pascals

über den Tod seines Vaters besonders eindringlich - wobei man man die
Besonderheit der Gattung des Trostbriefes in Rechnung stellen muß. Dennoch, im Tod, «par
l'anéantissement de la vie, la créature rend à Dieu tout l'hommage, dont elle est capable,

en s'anéantissant devant les yeux de sa Majesté, et en adorant sa souvraine
existence, qui seule existe réellement» (PASCAL, Œuvres complètes, éd. Mesnard, II, 854).



Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal? 107

se Offenheit aufgrund seiner Eigenmächtigkeit verspielt. Indem die
Religion den kreatürlichen und sündhaften Charakter des Menschen
aufdeckt, gibt sie auch den Grund für die Geschichtlichkeit des Wahrheitsbezuges

der menschlichen Vernunft an. Dieser Bezug kann daher für Pascal

nur im Glauben fundiert werden, der außer der Reichweite der
Vernunft bleibt. Das Übergreifen der eigenmächtigen Vernunft auf den Glauben

beraubt ihn seiner Evidenz, während das Übergreifen des Glaubens
über die Vernunft diese ihrer Gewißheit beraubt.

Hieraus folgt eine topische Bestimmung der Vermögen: «Man muß
zu zweifeln verstehen, wo es notwendig ist, sich Gewißheit verschaffen,
wo es notwendig ist, und sich unterwerfen, wo es notwendig ist. Wer
nicht so handelt, mißachtet die Kraft des Verstandes. Es gibt Menschen,
die gegen diese drei Grundforderüngen verstoßen, die entweder behaupten,

alles sei beweisbar, weil sie nichts vom Beweisen verstehen, oder
alles bezweifeln, weil sie nicht wissen, wo man sich unterwerfen muß, oder
sich in allen Fällen unterwerfen, weil sie nicht wissen, wo man urteilen
muß.»51 Pascals Äußerungen verdeutlichen ein differenziertes Bewußtsein
hinsichtlich der Leistungsfähigkeit der (wissenschaftlichen) Vernunft, der
weder das Recht zu zweifeln abgesprochen wird, noch das Recht, sich
nach methodenimmanenten Gesichtspunkten Gewißheit zu verschaffen.
Vielmehr wird die Aufmerksamkeit auf die Neigung der Vernunft zur To-
talisierung beider Aspekte gelenkt, wie sie im Skeptizismus und im
Dogmatismus zum Ausdruck kommt, und die — das konnte dem
Wissenschaftler Pascal nicht verborgen bleiben — keineswegs weniger gefährlich
sind, als die Totalisierung der frömmlerischen Unterwerfungsgeste. Daß
Pascal die Unterordnung der Vernunft gleichwohl als Unterwerfung
begreift, verweist, so wäre zu vermuten, auf die latente Gewaltförmigkeit
dessen, dem sich die Vernunft unterwirft. Dies wiederum unterstreicht
den sündentheologischen Ansatz und die in ihm implizierte Devianz des

menschlichen Willens. Die durch menschlichen Mutwillen entstandene

Entfremdung kann nur durch Unterwerfung rückgängig gemacht werden.

Ungelöst bleibt hierbei aber die inhaltliche Spannung bestehen
zwischen der in der Verwirrung erfahrenen Ohnmacht der menschlichen
Vernunft und der sündentheologischen Deutung dieses nicht hintergehbaren

Sachverhalts.
Die Spannung besteht fort in der Überzeugung, daß letztlich nur

eine aus der Perspektive sündhafter Devianz des menschlichen Willens
unerklärliche Dezision des Menschen über seinen Umgang mit der Wahrheit

entscheidet. Es öffnet nämlich die aus der Unverständlichkeit seiner

51 PASCAL, Œuvres complètes 523 (Fr. 170)



108 Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal?

Verwirrung für ihn selbst erwachsende Unterwerfung den Blick für die
Endlichkeit seiner Existenz und damit für den Ort, an welchem die
Entscheidung über die Rolle der Vernunft einzig getroffen werden kann,
aber auch getroffen werden muß, als einer Entscheidung über das
Verständnis von und den Umgang mit Wahrheit. Wie diese Entscheidung
angesichts der Sündhaftigkeit des menschlichen Willens möglich sein soll,
bleibt offen. Anders gesagt: Es bedarf der Entscheidung, ob über Wahrheit

in der Art von Dogmatismus oder Skeptizismus verfügt werden kann,
wobei der erste sie auf solches reduziert, das sich im Beweis eigenmächtig

besitzen läßt, während der zweite in der Wahrheit etwas erkennt, das

im Modus des Zweifels eigenmächtig zum Verschwinden gebracht werden

kann.52 Oder ob die Wahrheit nicht etwas dem Menschen
zuvorkommendes, ihm wesentlich Entzogenes meint, für welches die endliche
Existenz gleichsam nur das Einfallstor darstellt. Dieser Vermutung
versucht Pascal mit dem neutestamentlichen Begriff des cœur Ausdruck zu
verleihen, indem er erklärt: «Es ist das Herz, das Gott spürt, und nicht
die Vernunft. Das ist der Glaube: Gott spürbar im Herzen und nicht in
der Vernunft.»53 Jacobi reformuliert diese Aussage Pascals mit den Worten:

«L'intelligence du bien est dans le cœur.»54 In der Weise des
innerlichen Beisichseins findet sich der Mensch in seiner Endlichkeit ein, die,
mit den Worten Rombachs, sein Entdecktsein durch ein allsehendes

Auge bedeutet.55 Das aus Pascals Abhandlung De l'art de persuader
stammende Zitat, das Jacobi seiner Schrift Von den göttlichen Dingen und ihrer
Offenbarung vorangestellt hat, greift diesen Zusammenhang gleichfalls
auf: «Les vérités divines sont infiniment au-dessus de la nature; Dieu seul

peut les mettre dans l'âme. Il a voulu qu'elles entrent du cœur dans l'esprit,
et non pas de l'esprit dans le cœur. Par cette raison, s'il faut connaître les
choses humaines pour pouvoir les aimer, il faut aimer les choses divines

pour pouvoir les connaître.»56 Auch hier wird formuliert, daß der Mensch
die Transzendenz göttlicher Wahrheit nur im cœur, also in der Verwurze-

52 ROMBACH, Substanz, System, Struktur II (s. Anm. 1), 194.
53 PASCAL, Œuvres complètes 552 (Fr. 424). Hierzu: ROMBACH, Substanz, System,

Struktur II (s. Anm. 1), 222—230, bes. 224£, sowie SCHRÄDER, Wiebke, Das Vernunftopfer

des Herzens oder Pascals «ordre du coeur», bes. 11—14, in: Perspektiven der
Philosophie. Neues Jahrbuch 27 (2001) 11—49.

54 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe III, 322.
55 Vgl. die entsprechende Erläuterung bei JACOBI, Werke III, 322. - Vgl. SPAE-

MANN, Robert, Reflexion und Spontaneität. Studien über Fénélon. Stuttgart 21990, 279.
56 JACOBI, Werke III, 246. — Vgl. PASCAL, Œuvres II, 39. Vgl. PASCAL, Giuvres

complètes, éd. Mesnard, III, 413. Übers.: SCHOBINGER, Kommentar zu Pascals
Reflexionen (s. Anm. 28), 76. Im Vergleich zur vollständigen Ausgabe erscheint das Motto
bei Jacobi um ein weniges verkürzt. Die Bedeutung ist allerdings erhalten geblieben.



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 109

lung in der Endlichkeit seiner Existenz erfahren könne, von wo sie erst
an die Vernunft (esprit) weitergereicht wird. Doch es ist Gott, der sie als

der eigenmächtigen Verfügung der endlichen Vernunft entzogene dem
Menschen ins Herz legt und diesen zur Passivität verpflichtet. Insofern
würde die von Jacobi zitierte Äußerung nochmals festhalten, daß die

Voraussetzung der Kenntnis des Göttlichen die Entmächtigung der menschlichen

Vernunft zur Voraussetzung hat.
Nachdem der Überstieg über die in der Widerspruchserfahrung der

Verwirrung ausgetragene Selbstbezüglichkeit der Vernunft auf ihre
geschichtliche Bedingtheit im Hören Gottes vollzogen ist, bleibt die Frage
nach der Bestimmung dieses Gottes selbst. Pascal hat hierbei eine

Charaktereigenschaft betont, die vor allem der Philosophie eine Grenze
ziehen soll. Alle, die Gott suchen und dies nicht über Jesus Christus tun,
sind zunächst an die Natur verwiesen, bei der sie entweder stehen bleiben,

ohne die gewünschte Erkenntnis Gottes zu erlangen. Bleiben sie

hierbei nicht stehen, müssen sie ein Mittel erfinden, um Gott zu kennen.
Der Einsatz eines solchen Mittels, wie es die Vernunft darstellt, zur
Erlangung der Erkenntnis Gottes verfällt jedoch entweder in den Atheismus,

weil in der Verabsolutierung des Mittels Gott aus dem Blick gerät,
oder in den Deismus, weil dieses Mittel nur zu der «Verehrung eines
Gottes [führt, A.S.], den man als groß, mächtig und ewig ansieht».57 Im
ersten Fall wäre Gott bezweifelbar, im zweiten Fall reduzierte er sich auf
ein dem Menschen zumindest im Begriff Verfügbares. Da beides für den
Christen Pascal nicht sein kann, Gott aber ebenso wenig als total
abwesender gedacht werden soll, bleibt nur, von der «Gegenwart eines Gottes,

der sich verbirgt», auszugehen.58
Drei wichtige Aspekte des Denkens von Pascal sind damit den von

Jacobi in seinen Texten ausgestreuten Zitate aus den Schriften des

Franzosen zu entnehmen. Es handelt sich erstens um die Überlegung, daß
eine idealmethodische Wissenschaft scheitern muß, da jede Wissenschaft
auf vorbegrifflichen Intuitionen aufruht, deren Rationalisierung unmöglich

ist. Der Versuch einer vollständigen Abkoppelung von diesen
vorwissenschaftlichen Intuitionen im Versuch einer methodenimmanenten
Sicherung sämtlicher Begriffe führt zwar zu einem Gewinn an innerer
Stimmigkeit, zugleich aber zu einem Verlust an Überzeugungskraft. Dies

57 PASCAL, Œuvres complètes 557 (Fr. 449).
58 Ebd. 558 (Fr. 449). — Zur nachhegelschen Verarbeitung dieses Gedankens: THEU-

NISSEN, Michael, Die Dialektik der Offenbarung. Zur Auseinandersetzung Schellings
und Kierkegaards mit der Religionsphilosophie Hegels, in: Philosophisches ]ahrbuch 72

(1964-1965) 134-160.



110 Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

ist die Vorbildung von Jacobis Nihilismus-Argument bei Pascal.59 Ist die
Vernunft autonom, nicht aber autark, stellt sich zweitens die Frage nach

demjenigen, das über sie hinausgeht. Die Frage verweist darauf, daß
Vernunft als menschliche nicht der geschichtlichen Verfaßtheit entgeht, welche

menschliche Existenz insgesamt auszeichnet. Drittens aber vermag
die Vernunft ihre Geschichtlichkeit nur dann einzusehen, wenn sie die
Transzendenz dessen erkennt, das nicht sie selbst ist, so daß für Pascal

erst im Horizont des Bezugs auf Gott als des unverfügbar Anderen der
Selbstbezug der menschlichen Vernunft auf ihren geschichtlichen
Weltbezug überstiegen werden kann.

III. Jacobis Nähe und Ferne %u Vascal

1. Die Grenzen der Vernunft

Bereits ein streifender Blick auf Pascal wie der obige zeigt, daß es für
Jacobi gute Gründe geben konnte, in den Texten des Franzosen richtungsweisende

Fingerzeige für das eigene Philosophieren zu erkennen.
Manchem Zeitgenossen ist dieser Umstand nicht verborgen geblieben.60
Allerdings lassen sich nun auch Unterschiede deutlicher bestimmen. Beides,

Parallelen ebenso wie Differenzen, hätte gerade im Blick auf
unausgesprochene Anlehnungen Jacobis bei Pascal eine umfassende Behandlung

des Themas darzustellen, so daß hier im Anschluß an die obigen
Ausführungen nur einige zentrale Punkte notiert werden sollen.

Das «strukturbildende Motiv»61 von Jacobis Überlegungen liegt in
der Annahme der «Unüberwindlichkeit des Spinozismus von Seiten des

logischen Verstandesgebrauchs»62. Jacobis These lautet, daß eine konsequent

rational verfahrende Philosophie wie diejenige Spinozas aus sich
heraus nicht widerlegt werden könne, und diese Überlegung führt dazu,
gegenüber einer solchen Philosophie nicht argumentativ zu verfahren,
sondern ihr zu widersprechen. Nicht vernünftige Widerlegung ist gefordert,

sondern Entscheidung.63 Die Gefahr der sich am Leitfaden des

erklärenden Verstandes ausbildenden Wissenschaft soll sein, daß sie eine

Konstruktionsleistung darstellt: «Diese Wissenschaft, die eigentliche, ein-

59 Mit anderen Ursprüngen des Nihilismusproblems befaßt sich: GAWOLL, Hans-
Jürgen, Nihilismus und Metaphysik. Entwicklungsgeschichtliche Untersuchung vom
deutschen Idealismus bis zu Heidegger. Stuttgart-Bad Cannstatt 1989, 22—33.

60 Vgl. JENISCH, Kritik des dogmatischen und hyperidealistischen Religions- und
Moralsystems, XXXV111 (s. Anm. 9).

61 SANDKAULEN, Grund und Ursache (s. Anm. 13), 115.
62 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 347.
63 Vgl. SANDKAULEN, Grund und Ursache (s. Anm. 13), 30ff.



Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal? 111

zige genannt, besteht in dem Selbsthervorbringen ihres Gegenstandes, sie

schafft das Wahre und die Wahrheit, ist selbstständig durchweg, und
verwandelt Alles außer ihr in Nichts.»64 Der Vorwurf lautet, die neuere
Philosophie ende im Nihilismus.65 Weil sich aber auch der Skeptizismus, dem

Jacobi, wie Lessing vermutet, zu verfallen droht, innerhalb des Bereichs
argumentierender Opposition bewegt, erklärt Jacobi nach dieser Seite:
«Ich ziehe mich aus einer Philosophie zurück, die den vollkommenen
Skeptizismus notwendig macht.»66 Der Uberstieg über den Gegensatz von
Dogmatismus und Skeptizismus wird nötig, sofern gerade dieser Gegensatz

in der Verfaßtheit des erklärenden Vorgehens wurzelt.
Damit ergibt sich folgende Situation. Eine Philosophie wie diejenige

Spinozas und die an ihr sich orientierenden Konzepte geben unter anderem

vor, den im Begriff Gottes hinterlegten Sachverhalt einer willentlichen

Verursachung durch die Voraussetzung eines Unbedingten deuten
zu dürfen. Diese Auffassung muß zum Skeptizismus führen angesichts
des «schlechtejn] Heilfs]»67, das im Zeichen dieser Idee zu gewinnen ist.
Sofern den Rückzug aus einer solchen Philosophie die Vermutung motiviert,

außerhalb derselben sei ein besseres «Heil» zu finden, besitzt diese
auch eine religiöse Seite. Der reine Selbstbezug des auf sich gestellten
Verstandes gibt hingegen folgenden Weg frei, der sich gleichsam in zwei

Wegstrecken teilt: Zunächst wird versucht, die Begriffe des philosophischen

Unbedingten und Gottes einander anzugleichen — ein Weg, der
letztlich in den Abgrund des Zweifels führt. Dieser jedoch, das hatte
Descartes demonstriert, stellt keineswegs eine von der verständigen Kon-
fundierung von philosophischem Unbedingten und Gott abweichende

Konzeption dar, sondern strebt auf sie zu. Nämlich insofern, als die in
der Vernunft auffindbare Idee Gottes letztlich die Funktion eines Abso-

64
JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 344.

65 MÜLLER-LAUTER, Wolfgang, Nihilismus als Konsequenz des Idealismus. F.H.
Jacobis Kritik an der Transzendentalphilosophie und ihre philosophiegeschichtlichen
Folgen, in: SCHWAN, Alexander (Hg.), Denken im Schatten des Nihilismus. Festschrift
für Wilhelm Weischedel zum 70. Geburtstag. Darmstadt 1975, 113—163, sowie GA-
WOLL, Nihilismus und Metaphysik (s. Anm. 59).

66 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 27f.
67 Ebd., 17. — Damit wird jedenfalls ein anderer Kritikmaßstab deutlich als der, den

Homann ausgibt, wenn er in freischwebender Textexegese bemerkt, Jacobi komme zu
dem Ergebnis, «daß Spinozismus und Transzendentalphilosophie die schlechte
Wirklichkeit im wesentlichen stabilisieren» (HOMANN, Jacobis Philosophie der Freiheit [s.

Anm. 9], 140) und meint, dies gegen bei Jacobi auszumachende dialogische Tendenzen
ausspielen zu können (ebd. 265). Hierzu außerdem: KAHLEFELD, Susanna, Dialektik
und Sprung in Jacobis Philosophie. Würzburg 2000, 42—49; SANDKAULEN, Grund und
Ursache (s. Anm. 13), 58.



112 Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

luten zu übernehmen hat, durch welches das Wissen der Vernunft selbst

begründet ist.68

Führt bei Pascal der in der menschlichen Vernunft ausgetragene
verwirrende Widerspruch auf dem Weg über das hörende Vernehmen
Gottes zur Unterwerfung der Vernunft unter den sie setzenden Grund
und damit zur Einsicht in die eigene Endlichkeit, so motiviert Jacobi die
Erkenntnis in das notwendige Hin und Her von Dogmatismus und
Skeptizismus zur Vollführung seines Epoche machenden «Salto mortale».69

Jacobi gelangt hierzu auf dem Weg über die Einsicht, «daß sich gewisse
Dinge nicht entwickeln lassen: vor denen man darum die Augen nicht
zudrücken muß, sondern sie nehmen, so wie man sie findet»70. Die
Erkenntnis der Beschränktheit des Gebietes des Erklärbaren treibt Jacobi
mithin ebensowenig wie Pascal dem Skeptizismus entgegen, motiviert
ihn aber auch nicht zum Sprung in den Glauben. Die Konstitutionsbedingungen

des erklärenden Verstandes zu untersuchen, um dabei dessen

Grenze zu markieren, soll also, entgegen Lessings Befürchtung, keineswegs

zur Preisgabe des Menschen an Träumerei, Unsinn oder Blindheit
führen. Vielmehr betont Jacobi: «Wer nicht erklären will, was unbegreiflich

ist, sondern nur die Grenze wissen, wo es anfängt, und nur erkennen,

daß es da ist: von dem glaube ich, daß er den mehresten Raum für
echte menschliche Wahrheit in sich ausgewinnt.»71 Der Verzicht auf die

Totalisierung des Verstandes in der Universalisierung der Erklärungslogik
verwirklicht sich im Finden ihrer Grenze. Soll dieser Weg nicht rich-

68 Der philosophische Sinn des ontologischen Gottesbeweises in der fünften
Meditation besteht eben hierin. Er besagt: Insofern Gott der Inbegriff der rationalen
Perfektion ist, ist der Mensch in der Lage, über seine eigene Vernunft den im göttlichen
Wesen verankerten Aufbau der Welt zu erkennen. Während Descartes Gott und
Vernunft miteinander verschmilzt, scheidet Pascal beide voneinander, indem er auf den sie

trennenden Abstand verweist. Der Umstand, daß Pascal den ontologischen Gottesbeweis

nicht verwendet, sondern jeden Versuch eines solchen Beweises als «sottise»
bezeichnet (PASCAL, Œuvres complètes 556 [Fr. 418]), was seine Behauptung der
Abständigkeit des Gottes der Philosophen und des christlichen Gottes unterstreicht (vgl.
ebd.), verweist daher einerseits auf den Abstand zu Descartes, andererseits auf eine

gewisse Nähe zu Schelling, der den cartesischen Umgang mit dem Anselmschen Beweis
ebenfalls kritisiert. Vgl. SCHELLING, Sämtliche Werke X, 12—23. Außerdem: LINK,
Subjektivität und Wahrheit (s. Anm. 13), 194f.; KAHLKFELD, Dialektik und Sprung 10.

Hierzu bei Pascal: CARRAUD, Pascal et la Philosophie (s. Anm. 34), 347-392.
69 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 20.
70 Ebd., 28.
71 Ebd., 29.



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 113

tungslos beschritten werden, so bedarf es dessen, was Birgit Sandkaulen
als «Findungslogik» bezeichnet hat.72

2. Die Endlichkeit der Vernunft73

Jacobi folgt also der von Pascal geäußerten Erkenntnis, wonach die

Explikation Gottes als eines philosophisch zu erklärenden Unbedingten
geradewegs in den Skeptizismus führt. Im Durchgang durch den
philosophischen Zweifel muß der Verstand jedoch die Unaufgebbarkeit der Idee
Gottes entdecken, nämlich als vom Denken geforderter Annahme einer
letzten Bedingung. Pascal hatte diesen circulus vitiosus beschrieben als die

doppelte Unfähigkeit der Vernunft, einerseits Wahrheit zu beweisen,
andererseits die Idee der Wahrheit aufzugeben. An Pascals Formulierung
dieser Erkenntnis schließt Jacobi nun in seinen Spinozabriefen mit einem
erläuternden «so» die Bemerkung an, er werde nicht aufhören zu
«behaupten: Wir erschaffen und wir unterrichten uns nicht selbst; sind auf
keine Weise a priori, und können nichts a priori wissen oder tun; nichts
erfahren — ohne Erfahrung. Wir finden uns auf diese Erde gesetzt; und
wie da unserer Handlungen werden, so wird auch unserer Erkenntnis; wie
unsere moralische Beschaffenheit gerät, so gerät auch unsere Einsicht in
die Dinge, welche sich darauf beziehen.»74 Durch mehrere Formulierungen

hindurch variiert Jacobi den Gedanken des Überstiegs über ein sich
in der Zirkularität von Dogmatismus und Skeptizismus herumschlagendes

Denken auf seine Weltverhaftetheit hin. Die Gesetztheit des

Menschen, modern könnte man formulieren: seine Geworfenheit prägt dessen

Handlungen und diese die erst hinzutretende Einsicht.
Anders aber als für Pascal bedeutet die Anerkennung der Gesetztheit

der Vernunft für Jacobi nicht schon das aufnahmebereite Hören der
Stimme Gottes, welche den Menschen über seine Seinslage informiert
durch den Hinweis auf das Sündenfallsgeschehen. Jacobi lehnt diese

Erklärung ab, «die in Wahrheit nichts erkläre, sondern nur die Schwierigkeit
zurückschiebe und vergrößere».75 Er gesteht zwar zu, daß die Vernunft
beinahe notwendig ein «unerforschliches Ereignis der Zerstörung»76
annehmen müsse, gleichwohl sei der Hinweis auf den Sündenfall nur «ein
Mittel der Verzweiflung [...], welches zu ergreifen die Vernunft höch-

72 Vgl. SANDKAULEN, Birgit, «Oder hat Vernunft den Menschen?» Zur Vernunft
des Gefühls bei Jacobi, in: Zeitschrift fürphilosophische Vorsehung 49 (1995) 416-429.

73 Birgit Sandkaulen danke ich für erläuternde Hinweise in Bezug auf das Folgende.
74 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 130. Zu Variationen diese Gedankens:

JACOBI, Werke: Gesamtausgabe III, 49; I, 1, 115f.
75 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe III, 148.
76 Ebd.



114 Pascal - ein französischer Schelling, J acobi - ein deutscher Pascal?

stens zuläßt, keineswegs anrät, noch viel weniger gebietet».77 Mit dem
Abweis dieser Erklärungsstrategie wird auch der Forderung nach
Unterwerfung der Vernunft unter den sie setzenden Grund, worin Pascal
aufgrund seiner die Verfehlung des Transzendenzbezugs totalisierenden
Erklärungsstrategie das maßgebliche Remedium der devianten Selbstbezüg-
lichkeit der Vernunft erkennt, ein Riegel vorgeschoben. Herausstreichung

des Weltbezugs bedeutet freilich ebensowenig, daß der Aspekt der
Transzendenz im Dasein des Menschen für Jacobi keine Rolle spielt.
Immerhin erklärt Jacobi im Vorbericht des Jahres 1819 zur Kennzeichnung
seiner Absichten, er «wollte über Etwas zu Verstände kommen, nämlich
über die mir eingeborne Andacht zu einem unbekannten Gott. Führte
die Selbstverständigung mich dahin, daß alle Uberzeugung von einem
Gott, zu welchem man beten kann — einen anderen kennt die Andacht
nicht —, Torheit sei; so war ich klug geworden zu meinem Schaden, mein
Bedürfnis blieb unbefriedigt».78

Mit dieser Abhebung des Klugheitsgewinnes, wie er nach der
Beschreitung des Pfades der Selbstverständigung zu verzeichnen ist, wird,
gegen das unbefriedigt gebliebene Bedürfnis, zur Sprache gebracht, daß

letzterem im Selbstbezug des Verstandes nicht entsprochen werden kann.
Denn weder kommt für den Verstand ein «andächtiger» Bezug auf Gott
in Betracht, noch kann es dem Verstand genügen, Gott als «unbekannte»
Größe zu akzeptieren. Die Forderung des Verstandes nach Totalisierung
der Logik der Erklärung läuft für Jacobi jedoch auf Fatalismus hinaus,
auf den sich in seinen Augen auch der Spinozismus zusammenzieht.79

Mit diesem Motiv liegt die ethische Dimension von Jacobis Kritik an der

Philosophie zu Tage. Ihre Absicht ist daher, im Gegenzug die Erfahrung
der Freiheit als Fundament unseres In-der-Welt-Seins zu enthüllen. Nur
in dieser Erfahrung soll es einen Bezug des Menschen auf Transzendenz
geben, während ihre Verdeckung die Menschen dazu verurteilt, Zuflucht
unter anderem auch zu philosophischen Substituten zu suchen. Religionen

unterscheiden sich dann durch die Weise, in welcher der Mensch am
Leitfaden seines eigenen Freiheitsverständnisses die Verschränkung von
göttlichem und menschlichem Handeln erfährt. Denn «wie der Mensch
sich selbst fühlt und bildet, so stellt er sich, nur mächtiger, die Gottheit
vor.»80

77 Ebd.
78 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 339.
79 Jacobi schreibt: «Jeder Weg der Demonstration geht in Fatalismus aus» (ebd.,

225). Vgl. auch JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 247—265 (Über die Lehre des

Spinoza, Beilage VII).
80 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe III, 42.



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal? 115

Die Erfahrung der Freiheit als Fundament des Daseins, das zu
enthüllen, nach der bekannten Formulierung Jacobis, Aufgabe des Philosophen

ist, vermag jedoch nur in einer unmittelbaren Gewißheit aufgedeckt
zu werden, auf die sich zu berufen, erwartungsgemäß das Mißtrauen der

Gesprächspartner Jacobis weckt. Auf die Lessings Einwurf analoge
Vermutung Mendelsohns, der «unbefriedigte» Jacobi trete nun die Flucht in
den Glauben an, reagiert dieser freilich mit einer Differenzierung innerhalb

des Glaubensbegriffs selber. Jacobi hebt einen engeren, spezifisch
christlichen Glaubensbegriff, der faktisch mit demjenigen Pascals koinzi-
diert, von einem semantisch weiteren ab.81 Diesen letzteren verdeutlicht
Jacobi anhand zweier Beispiele. Das erste Beispiel bezieht sich auf die

von Descartes angestoßene Diskussion um die Gewißheit unseres
Wissens. Jacobi formuliert die These, die Vorstellung eines gewissen Wissens
habe sich genetisch nur an einem weiter verstandenen «Glauben» bilden
können. Das zweite Beispiel geht über die Wissens- und Erkenntnisproblematik

hinaus, um diesen weiter gefaßten «Glauben» wenigstens
ansatzweise zu explizieren. Ihm wird dabei eine Eigenschaft zugesprochen
— Jacobi spricht von «Offenbarung» —, die, obgleich sie ihn nicht Pascal

nahebringt, ihn dennoch als Exempel für Jacobis subjektivitätskritischen
Anticartesianismus erscheinen läßt.82 Danach gewahrt der Mensch in
diesem Glauben sich selbst und «andre denkende Wesen», was Jacobi auf
die protodialogische Wendung bringt: «Ohne Du ist das Ich unmöglich.»83

Aber auch für diesen Fall trifft es zu, daß ein dialogisches
Verhältnis zum Mitmenschen nur möglich ist in der verschränkenden
Fundierung in einem entsprechenden Gottesbezug. Wenn es heißt: «Ohne
göttliches Du sei kein menschliches Ich, und umgekehrt»84, dann wird
einerseits diese Verschränkung von Welt- und Gottesverhältnis deutlich und

81 Jacobi leitet die Bestimmung des weiteren Glaubensbegriffes mit den Worten
ein: «wir alle werden im Glauben geboren, und müssen im Glauben bleiben» (JACOBI,
Werke: Gesamtausgabe I, 1, 115; dieser Zusammenhang wird nochmals in Von den
göttlichen Dingen entfaltet. Vgl. JACOBI, Werke: Gesamtausgabe III, 49). Der engere Begriff
von Glauben wird hiergegen abgesetzt mit den Worten: «Einen anderen Glauben lehrt
die Religion der Christen — sie befiehlt ihn nicht. Einen Glauben, der nicht ewige
Wahrheiten, sondern die endliche zufällige Natur des Menschen zum Gegenstande hat»
(JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 116). Faktisch ist dies die Position Pascals.

82 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 157. — In diesem Anticartesianismus dürfte
eine wichtige Verbindung zwischen Pascal und Jacobi zu sehen sein.

83 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 116. Vgl. auch JACOBI, Werke: Gesamtausgabe

III, 49. — Michael Theunissen bezeichnet Jacobi im Anschluß an Martin Buber als
Entdecker des Dialogismus. Vgl. THEUNISSEN, Der Andere. Studien zur Sozialontolo-
gie der Gegenwart. Berlin 21978. In die gleiche Richtung zielt: HAMMACHER, Klaus,
Die Philosophie Friedrich Heinrich Jacobis. München 1969, 38-48.

84 JACOBI, Werke: Gesamtausgabe I, 1, 349.



116 -Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi — ein deutscher Pascal?

andererseits die Abwesenheit eines einseitigen Abhängigkeitsverhältnisses,
das allein sündentheologisch zu begreifen wäre. Der «Glaube» in

diesem zweiten Sinn erweitert sich somit zwar ins Religiöse, jedoch ohne
mit dem christlichen Pascals zur Deckung zu kommen.

Nähe und Ferne in dem Verhältnis zwischen Jacobi und Pascal allein
auf der Basis einiger Textfragmente auszulegen, mag verwegen erscheinen,

doch sollten die gewonnenen Daten nur die Absprungbasis für den

Vergleich einiger — und das heißt angesichts der Unausgeschöpftheit des

Themas zugleich — weniger für beide Denker dennoch wesentlicher Motive

darstellen. Inhaltliche Gemeinsamkeiten ließen sich dabei vor allem
hinsichtlich der Bewertung des Anspruchs neuzeitlicher Vernunft
ausmachen, Erkenntnisse allein an einem methodenimmanenten Leitfaden
zu sichern und hierin zugleich die Wahrheit der Wirklichkeit und in letzter

Instanz auch die Wirklichkeit Gottes aufzudecken. Dies wird von beiden

Autoren kritisiert, und zwar über weite Strecken immanent kritisiert.
Für Pascal und Jacobi sind es hierbei ohnmächtige Züge der Vernunft
selbst, die es ihnen geboten scheinen läßt, über diese Vernunft
hinauszugehen. Beiden nämlich dient der Widerspruch zwischen einer sich im
Beweisverfahren der Wahrheit ermächtigenden oder im Skeptizismus die
Wahrheit selbstmächtig verschwinden lassen wollenden Vernunft als
Indiz einer undurchschauten Ohnmacht in der Macht der Vernunft, die der
Wahrheit weder habhaft zu werden noch deren Zumutung restlos
abzuweisen vermag. Damit ist zugleich einer der Punkte benannt, an dem die
Interessen Pascals und Jacobis mit denen des späten Schelling koinzidie-
ren, dessen Bemühungen selbst auf die Freilegung der Ohnmacht in der
Macht der Vernunft zielen.85 Deutlich unterscheiden sich jedoch der
Umgang Pascals und Jacobis mit dem Motiv des Sündenfalls. Während
Jacobi nicht in der Lage ist, hierin eine Idee zu erkennen, die den
Erklärungsnotstand der Philosophie beseitigen könnte, besitzen Pascals
kritische Invektiven gegen die philosophische Vernunft im Glaubensdogma
des Sündenfalls ihren motivationalen Grund. Dem Walten der christlichen

Wahrheit Raum zu verschaffen, vermag Vernunft demzufolge nur
in ihrer Selbstpreisgabe, deren Notwendigkeit Pascal in der für die Phi-

85 Theunissen schreibt: «Sollte es der Spätphilosophie Schellings überhaupt möglich

gewesen sein, den Idealismus von innen aufzusprengen, dann nach dessen Erklärung

aus dem Glauben an die Vernunftmacht nur dadurch, daß sie [...] die Ohnmacht
in der Macht der Vernunft aufdeckte, eine Ohnmacht, die ihr gerade dadurch erfahrbar
wurde, weil sie den Machtanspruch der Vernunft anerkannte und auf die Spitze trieb»
(THEUNISSEN, Die Idealismuskritik in Schellings Theorie der negativen Philosophie,
in: Hegel-Studien, Beiheft 17 [1977] 173-191, 176).



Pascal — ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal? 117

losophie skandalösen Forderung nach Verdummung drastisch formuliert
hat.86 Jacobi konnte sich damit nicht einverstanden erklären.

86 Pascals Empfehlung an den Ungläubigen am Ende des Fragmentes der Wette, so

zu handeln, als sei man gläubig, schließt mit den Worten: «Naturellement même cela

vous fera croire et vous abêtira» (PASCAL, Œuvres complètes 551 (Fr. 418)). Hierzu:
Etienne GlLSON, Le sens du terme «abêtir» chez Pascal, in: DERS. Les idées et le

lettres. Paris 1932, 263—274.


	Pascal - ein französischer Schelling, Jacobi - ein deutscher Pascal? : Zur Geschichte der Vernunftskritik

