
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit : Theodor W.
Adorno - Jacques Derrida - Paul Ricœur

Autor: Wenzel, Knut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Knut Wenzel

Religiöser Diskurs in philosophischer
Aufmerksamkeit

Theodor W. Adorno — Jacques Derrida — Paul Ricceur

«There must be some way out of here» — So lautet die Anfangszeile eines
Lieds mit ziemlichem Bekanntheitsgrad, den es allerdings nicht aufgrund
seines Texts erworben hat, sondern wegen der performance, die es in einer
Coverversion erfahren hat. In ihr ist das Lied offensichtlich so kongenial
musikalisch gedeutet worden, daß die meisten späteren Interpreten von
ihr, nicht vom Original ausgehen; sogar der Urheber des Lieds hat sie

sich zueigen gemacht. Sie stammt von Jimi Hendrix und wurde zu einer
der Hymnen der sogenannten Sechziger Jahre, die ja erst um 1967

begannen und dann tief in die Siebziger Jahre hineinreichten. Das Lied
selbst heißt «All Along the Watchtower» und wurde von Bob Dylan
geschrieben.1 Wenn diese etwas abwegige Einleitung schon einen Fingerzeig

auf das Thema enthält — die Wiederentdeckung der religiösen Rede
durch die Philosophie2 —, dann vielleicht den, daß der religiöse Diskurs
nicht deswegen philosophisches Interesse zurückgewinnt, weil er von
etwas Authentischem oder «dem» Authentischen reden würde, so wie das

Lied auch nicht in seiner originären, authentischen Gestalt, sondern in
einer Version, in einer sekundären Fassung, populär, und das heißt eben:
öffentlich verstehbar, geworden ist. Aber es muß gar nicht ein Popsong
bemüht werden, um Zweifel an der scheinbar selbstverständlichen
Verknüpfung von Authentizität und religiöser Rede zu haben: Gibt es nicht
eine biblisch verarbeitete religiöse Urszene, die von der Zerstörung des

Authentischen spricht - nämlich jene, in der Mose die steinernen
Gesetzestafeln, von denen es ausdrücklich heißt, daß Gott sie selbst
gemacht und die Schrift in sie eingraviert habe, aus Zorn über das von ihm

1

Dylan schrieb es 1967 und veröffentlichte es 1968 auf dem Album John Wesley

Harding; im selben Jahr noch reüssierte Hendrix mit seiner Version.
2 Wesentlich erweiterte Fassung meines Vortrags im Rahmen einer von der

Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart veranstalteten Tagung zum Thema «Religiöser
Glaube als Produkt menschlicher Phantasie?» (22.—24.11.02).



66 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

aus dem Sklavenhaus Ägypten geführte und nun um das goldene Kalb
tanzende Volk Israel zerbricht (Ex 32,15-19)? Das Original ist zerstört;
was geblieben ist, sind nur noch Kopien (Ex 34,1—4). Es ist also nicht
Auszeichnung des religiösen Diskurses, vom Authentischen zu reden,
oder wenigstens wird er nicht als solcher philosophisch wiederentdeckt:
Diese Lektion könnte vorab aus einer solchen, etwas schrägen Analogi-
sierung von popmusikalischer Kultur und religiösem Diskurs gezogen
werden.

Aber die Analogie ist doch etwas stärker als bisher zugegeben.
«There must be some way out of here», so schreibt Bob Dylan. — Und
der in Graz lehrende Philosoph Peter Strasser betitelt eine Studie über
«Skeptisches, metaphysisches und religiöses Denken» mit «Der Weg nach
draußen»3. Zwischen den beiden so ähnlich klingenden Sätzen besteht
allerdings ein kleiner, entscheidender Unterschied. Er liegt im Modus:
Strasser formuliert einen Indikativ; ellipdsch, ohne Verb gebildet, zeigt
er sich als Titel eines Traktats. Er kündigt eine Lehre an. Der andere Satz,
der aus dem Lied, ist ein Ausruf. Er spricht nicht nur von seinem
offensichtlichen Inhalt, dem Ausweg, sondern er markiert zugleich, daß er in
einer bestimmten Situation gesprochen wird, sie gehört zu ihm, ohne sie

ist er nicht verständlich. Der Modus des Ausrufs bezeichnet diese Situation,

noch bevor Näheres über sie bekannt wird, als bedrängend, als

Notsituation. Die Frage nach dem Ausweg ist hier nicht Thema eines Traktats,

so wie vieles andere auch Thema dieses Traktats hätte werden können.

Sie wird von der Situation aufgegeben, drängt sich in dem Maß auf,
wie die Situation bedrängend ist. Wenn die erste, doch recht unscheinbar
daher kommende Zeile eines Lieds so weit und vielleicht noch weiter
zum Sprechen gebracht werden kann, soll man dann sagen, ihr Verfasser
sei der bessere Philosoph? Nun soll aber nicht ein Rocksänger zum
Philosophen promoviert werden. Einen solchen Schwindel weiß Bob
Dylan selbst zu verhindern: Die besagte Textzeile ist nämlich Teil eines
im Lied sich entfaltenden Dialogs, als dessen Protagonisten umgehend
benannt werden: the Joker and the Thief. Und die beiden sind weiß Gott
keine Philosophen.

Aber das Thema ist angeschlagen. Philosophie, insbesondere analytische

Philosophie, kann sich jedes beliebigen Gegenstands annehmen,
sofern er eben nur ein Vorkommnis in der Welt ist, also überhaupt denkbar

und möglicher Stoff der Analyse. In einem solchen objektivistischen
Zugriff wäre natürlich eine philosophische Aufmerksamkeit für die reli-

3 STRASSER, Peter, Der Weg nach draußen. Skeptisches, metaphysisches und
religiöses Denken, Frankfurt 2000.



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 67

giöse Rede ziemlich unspezifisch. Die philosophische Aufmerksamkeit,
auf die im folgenden mit wenigen Skizzen hingewiesen werden soll, ist
zugleich sehr viel spezifischer und prekärer.

Spezifisch ist sie, insofern sie sich dem religiösen Diskurs unter einer
Perspektive, mit einer Frage, mit einer Problemhypothek zuwendet.
Perspektive, Frage oder Hypothek können vielleicht folgendermaßen
umschrieben werden: Wenn die Welt in der Weise als das Ganze, was ist, war
oderje sein wird, sich präsentiert oder gedacht wird, daß sie sozusagen alternativlos
erscheint, und wenn diese Alternativlosigkeit nicht nur in einem summarischen

Sinn der Welt als Ganzer zukommt, sondern auch qualitativ, also in ihrer inneren

Struktur bis in deren filigranste Kapillargefäße hinein wiederentdeckbar ist
oder sein soll, mithin als Funktion ihres Hebensgesetzes, wenn also Immanency sich

als totalpräsentiert, wird der religiöse Diskurs interessant als jene Rede, die in
einer ungeheuren Anmaßung, aber auch, so muß sogleich hinzugefügt werden, mit
einer weit zurückreichenden Herkunftsgeschichte, die Möglichkeit des Anderen

offenhält.

Die Möglichkeit des Anderen: Ahnlich wie die Bürger von Athen,
denen Paulus laut der Schilderung der Apostelgeschichte vor dem Areo-
pag eine Rede hält, einen Altar dem unbekannten Gott errichtet haben —

für alle Fälle sozusagen, falls es neben all den benamsten und identifizierten

Göttern doch noch irgendein Numinosum geben sollte, das man
nicht kennt, dessen Göttlichkeit man aber durch seine Ignoranz nicht
beleidigen will, denn, wer weiß, vielleicht kann man seine Hilfe ja
irgendwann einmal zu irgendeinem Zweck brauchen — ähnlich also den
Athenern, die hingestellt haben diesen Altar, der sozusagen jedem gilt,
der sich angesprochen fühlt, der Kult wird hier total, nichts, auch das

nicht, was man nicht kennt, wird ausgespart, und irgendwie hat man das

Gefühl, daß Paulus auf diesen totalen Kult hereinfällt, wenn er sagt:
«Was ihr verehrt, ohne es zu kennen, das verkünde ich euch» (Apg 17,

23), — ähnlich also den Bürgern von Athen haben auch wir unsere numi-
nosen oder esoterischen Schlupflöcher in unserem Alltagsverstand, denn
man weiß ja nie, es gibt Dinge zwischen Himmel und Erde usw. Diese
Schlupflöcher sind nicht gemeint, wenn es eben hieß, der religiöse Diskurs

halte die Möglichkeit des Anderen offen. Denn diese Schlupflöcher,
also das Quäntchen Irrationalismus oder Esoterik, das wir uns genehmigen,

stabilisieren ja unsere hiesige, immanenzgläubige, also eigentlich
ungläubige (und in einem gewissen Sinn durch und durch religiöse)
Existenz. Der religiöse Diskurs, und darin besteht seine eigentliche Anmas-

sung, behauptet, jenes Andere im Diskurs dieser Welt zur Sprache zu
bringen, ohne daß die Andersheit des Anderen dabei verlorengeht und
ohne daß umgekehrt die Verständlichkeit eines solchen Zur-Sprache-
Bringens des Anderen in dieser Welt unmöglich wäre. Die Vermittelbar-



68 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

keit des Übernatürlichen in den Grenzen bloßer Vernunft, nicht weniger
als dies behauptet der religiöse Diskurs.

Das Prekäre des philosophischen Interesses hieran besteht darin, daß
die Philosophie etwas für den Glaubenden Unmögliches will: ein
Ernstnehmen dessen, dem der Glaubende sich widmet, ohne daß die Philosophie

daraus für sich selbst eine Glaubensverpflichtung ableiten würde.
Damit befindet sich jene philosophische Aufmerksamkeit für die Religion

in einer doppelten Rechtfertigungsnot: der eigenen Zunft gegenüber
und dem Glaubenden gegenüber. Beiden wird sie es nicht recht machen
können. Michael Theunissen beschreibt dieses Dilemma sehr gut anläßlich

seiner philosophischen Studie über den Gebetsglauben Jesu: «Wenn
der Nichttheologe, der über Jesus sprechen will, ein Philosoph ist, dann
hat er sein Vorhaben allerdings nicht nur vor der Theologie zu
rechtfertigen, sondern auch vor seiner eigenen Wissenschaft. Muß er sich von
der Theologie den Vorwurf gefallen lassen, daß er über Jesus nicht sprechen

kann, so setzt er sich von Seiten der Philosophie dem Einwand aus,
daß er über Jesus nicht sprechen darf. Bezweifelt jene seine wissenschaftliche

Qualifikation, so verweigert diese seinem Thema die Würde eines

philosophischen Gegenstands.»4

I. Der theologische Begriffals verstörendes Fremdwort: Theodor W. Adorno

Es gibt nur wenige Philosophen des zwanzigsten Jahrhunderts, die mit
solcher denkerischer Radikalität und lebensgeschichtlicher Hartnäckigkeit

gegen die Totalisierung der Immanenz, gegen die Verabsolutierung
des Kontingenten angedacht und diese denkerische Destruktion des
Totalitären auch sprachlich vollzogen haben wie Theodor W. Adorno.

1. Das Aphoristische in der Thilosophie Adornos

Wer seine Schriften liest, kann sich oft dem Eindruck nicht entziehen, es

mit unüberschaubar ausgreifenden Textgeweben, Teppichen aus eng
ineinandergreifenden Aphorismen zu tun zu haben. Vermutbar ist, daß

Adornos Sprachdenken nicht nur stark von Walter Benjamin beeinflußt
ist, sondern auch, vielleicht durch die Vermittlung Benjamins, von Karl
Kraus. Von Karl Kraus wäre zu lernen, daß der Aphorismus nicht als

fein ziselierte Sentenz abzutun ist, sondern eine Waffe sein kann; semantisch

verdichtet und rhetorisch geschärft, dazu gemacht, Zusammenhänge

des Falschen, der Täuschung und Verblendung zu durchstoßen

4 THEUNISSEN, Michael, «Der Gebetsglaube Jesu und die Zeitlichkeit des Christseins»,

in: DeRS., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt 1991, 321—377, hier: 322.



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 69

und zerschneiden. Adorno nun schreibt keine Aphorismen, er schreibt
nicht diese kleinen, in sich abgeschlossenen Textentitäten, die schon im
Druckbild isoliert je für sich stehen; vielmehr schreibt er Texte, deren
Basiselemente aphoristische Qualität haben. Hierdurch kommt jedem
Text Adornos eine kritische Zweideutigkeit zu: Gleichzeitig entwirft er
sich als etwas umfassendes Ganzes und droht doch in seine aphoristischen

Einzelteile zu zerfallen. Die von jedem komponierten Text
erstrebte Schließung zu einem Ganzen wird einem Adorno-Text durch sich
selbst verweigert. Seine aphoristische Struktur führt ihm bei aller
Dichtigkeit seiner Komposition permanent das eigene Zerbrechen vor.

In der Webart der Texte Adornos findet sich eine aufschlußreiche
sprachliche Reflexion auf das Thema seiner Philosophie: Kritik der
Totalisierungen. Aufschlußreich deswegen, weil Adorno ja nicht mit der Geste

des Sprachzertrümmerers auftritt. Der Aphoristiker ist kein Zertrümmerer.

Seine Radikalität ist nicht die der Zerstörung, denn der Zerstörer
ist kaum weniger totalitär als das, wogegen sich sein Zorn wendet, so daß

er also fortzeugt, was er zu beseitigen trachtet. Die Radikalität des Apho-
ristikers tritt weniger robust in Erscheinung. Er arbeitet sozusagen mit
an der Textur des Ganzen — indem er ihr Scheitern zeigt. Steht der
Aphorismus nicht bloß als Solitär für sich, ist er vielmehr zu einem Text
verwoben, wie bei Adorno, spricht er doch von der Notwendigkeit des Ganzen

— und führt sein Scheitern vor.
Das alles ist keine sprachästethische Spielerei. Es geht Adorno um

die Möglichkeit, unter den Bedingungen des Schlechten zu leben, ohne
dem Schlechten zu verfallen. Die Bedingungen unseres Lebens sind nicht
heil, sie sind auch nicht neutral, sondern unheil. Gesellschaftliche,
ökonomische und politische Abhängigkeitsverhältnisse, Machtgefälle,
Ausbeutungsstrukturen, die brutal funktionieren und sich den Schein der
Kultur umhängen; die in diesen Verhältnissen verbogenen Glücksbegierden

der Menschen, die auf die Mühlen des Konsums umgeleitet werden,
wo sie nie Sättigung erfahren, statt dessen immer neu angeheizt werden,
um dadurch als Treibstoff des Ausbeutungskreislaufs dienstbar gemacht
zu werden, in den die Menschen selbst mit allem, was sie sind und wollen,

eingespeist werden, denn während sie eine Ware kaufen, wollen sie

Erfüllung ihres Glücksbegehrens und bekommen doch nur das Unterpfand

für ihren nächsten Kauf. — Diese Bedingungen unseres Lebens
sind nicht abzuschütteln; selbst wer entschlossen ist, sie zu vergessen
oder bunt anzumalen, lebt unter ihnen. Auf den Realismus des nüchternen

Blicks für die Objektivität dieser Bedingungen ist der bekannte

Aphorismus gemünzt, demzufolge es kein richtiges Leben im falschen



70 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

gibt.5 Wenn es also unmöglich ist, sich von den historio-sozialen
Bedingungen seines Lebens einfach abzuwenden, so gilt es andererseits, sich
ihnen nicht auszuliefern, sie durch das eigene Leben nicht auch noch zu
bejahen. Das ist die Paradoxie dieser Existenz: Mit dem Stoff des Lebens,
der sozusagen durch und durch verdorben ist, ein vertretbares Leben zu

wagen - das heißt inmitten des Schlechten ihm zu widersprechen.
Genau das aber geschieht auf der sprachlichen Ebene durch den

Aphorismus: Es gibt ja nichts anderes als die Sprache, um zu denken, um
sich zu artikulieren. Wenn aber die Sprache, die zugleich Werkzeug,
Milieu und Stoff des Denkens ist, von den Totalisierungen und Machtstrukturen

der Welt durchdrungen ist, so muß man sie dennoch benutzen,
weil man nichts anderes hat, aber man kann sie nur so benutzen, daß

man sie gewissermaßen gegen sie selbst wendet. Dies tut hinsichtlich der
auf die Herstellung von ausschließender, sich bemächtigender Eindeutigkeit

zielenden Totalisierungstendenzen der Aphorismus. In einem
solchen Aphorismus legt Adorno gegen den Schein der Alternativlosigkeit
der Welt, so wie sie ist, Widerspruch ein: «Nicht absolut geschlossen ist
der Weltlauf, auch nicht die absolute Verzweiflung; diese ist vielmehr
seine Geschlossenheit.»6 Endgültig schließt sich die Welt zur alternativlosen

Totalität erst, wenn sie als solche wahrgenommen, akzeptiert,
gelebt wird. Die Affirmation der absolut geschlossenen Welt ist die absolute

Verzweiflung.

2. Die (un-)mögliche Verwendung theologischer Begriffe im philosophischen Diskurs

Wie ist aber der Schein der alternativlosen Totalität der Welt, wie sie ist,
aufzulösen? Adorno formuliert gewissermaßen in der Not dieser Frage
jenen Satz, der zu einem seiner bekanntesten geworden und der dennoch
rätselhaft geblieben ist: «Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweiflung

einzig noch zu verantworten ist, wäre der Versuch, alle Dinge so zu
betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlösung aus sich darstellten.
Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlösung her auf die Welt
scheint.»7 Im Licht der Erlösung bricht sich der Schein der Alternativlosigkeit.

Aber was heißt Erlösung? Adorno hat keinen inhaltlich gefüllten

5 Der letzte Satz des Denkbilds 18 der Minima Moralia, das unter dem anspielungsreichen

Titel «Asyl für Obdachlose» firmiert: ADORNO, Theodor W., «Minima Moralia».
Reflexionen aus dem beschädigten Leben, in: DERS., Gesammelte Schriften IV, Frankfurt

1980, 43.
6 ADORNO, Theodor W., «Negative Dialektik», in: DERS., Gesammelte Werke VI,

Frankfurt 41990, 396.
7 Diese Sätze bilden die Einleitung zum letzten Denkbild der Minima Moralia,

«Zum Ende»: ADORNO, Minima Moralia, 281 (s. Anm. 5).



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 71

und entfalteten Begriff von Erlösung, weder entsprechend einer
jüdischen noch einer christlichen Dogmatik, gebildet. Vielleicht ist es nicht
ganz falsch, im Begriff der Erlösung, wie Adorno ihn verwendet,
zunächst eine Zusammenfassung und Würdigung all der innerweltlich nie

zum Austrag gekommenen, deformierten, erstickten oder zerbrochenen
Glücks- und Erfüllungssehnsüchte der Menschen zu sehen: Die Spuren
des Anderen in der Welt, die so schnell verwischt sind; das Glück, das

durch seine Widerruflichkeit entstellt ist; die in der Welt sich auftuenden
Versprechen auf das Andere des status quo, die stets wieder gebrochen
sind8 — all dies in seiner bleibenden Bedeutung gegen seine Zerstörung
oder sein Verspieltwerden oder seine Verdrehung zu würdigen, das könnte

in einem ersten Anlauf unter Erlösung verstanden werden. Der leer
oder unreligiös verwendete Begriff der Erlösung trägt gerade noch
ausreichend ursprüngliche Restbedeutung mit sich, um anzuzeigen, daß den
Glückssehnsüchten der Menschen eine Bedeutung über das Geschick
ihres Scheiterns und Zerbrechens hinaus zukommt.

Adorno verwendet «Erlösung» nicht theologisch; er ««/wendet den

Begriff dem theologischen oder religiösen Diskurs; er verwendet ihn
deplaciert. Ein umstandslose theologische Anknüpfung an das Denken
Adornos ist deswegen redlicherweise nicht möglich. Denn dann wären
die durch seine Verwendung deplazierten religiös-theologischen Begriffe
sozusagen wieder an ihren rechten Platz gerückt und die Herausforderung

der Philosophie Adornos wäre verspielt. Theologen wie aber auch
Kritiker Adornos tun gut daran, ihn nicht als Kryptotheologen mißzu-
verstehen. Entscheidend ist eben die deplazierte Verwendung theologischer

Begriffe, die Verwendung dieser Begriffe außerhalb ihres
konventionellen Diskurskontexts. Adornos Umgang mit religiös-theologischen
Begriffen ist nicht-affirmativ: vorab in der Hinsicht, daß kein theologischer

Diskurs affirmiert wird. Indem Adorno von Erlösung spricht oder
von Auferstehung oder vom Bilderverbot, sagt er nicht, daß es Erlösung
gibt oder Auferstehung oder den unterm Bilderverbot adressierten Gott.

Der Gebrauch, den er von theologischen Begriffen macht, ist noch
in einer anderen Hinsicht nicht-affirmativ oder deplaziert, die mit diesem
ersten Aspekt direkt zusammenhängt. Nicht-affirmativ oder deplaziert ist
die Verwendung dieser Begriffe auch hinsichtlich der Welt, von der sie

sprechen. In Adornos Gebrauch bezeichnen sie keine positive religiöse
Wirklichkeit; indem ihnen aber eine auf ihren religiös-theologischen
Herkunftsdiskurs verweisende Erinnerungsspur anhaftet, gehören sie

8
Vgl. zu dieser Passage ADORNO, «Negative Dialektik», 396 (s. Anm. 6).



72 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

jetzt keinem Diskurs mehr wirklich an, weder dem theologischen noch
dem philosophischen, weder dem religiösen noch dem der Welt.

In dieser Position doppelter Deplaziertheit sprechen sie in fremder,
verfremdender Weise von der Welt. Wenn in nicht-theologischer Weise

von der Unerlöstheit der Welt gesprochen wird, trifft dies die Welt
womöglich um so mehr. Denn es wird ja nicht aus einem religiösen oder
theologischen System heraus gesprochen. Innerhalb eines solchen
Systems hätte die Rede von der Unerlöstheit der Welt ihren Ort, ja, sie

wäre gewissermaßen fällig. Hier aber wird der Welt selbst ein Zustand
abgelesen, der nur mit der ihr fremden Kategorie der Erlösung bzw. der
Unerlöstheit bezeichnet werden kann. Es ist nicht die Rede von der
Verbesserungsbedürftigkeit und -fähigkeit der Welt, sondern es wird gesagt,
daß die Welt in der Perspektive der Erlösung betrachtet werden muß,
einer Perspektive, die die Welt selbst nicht hat und die auch nicht sozusagen

aus den Regionen des Übernatürlichen auf sie fällt.
Indem die Perspektive der Erlösung beim beschädigten Glück

ansetzt und dieses in seiner Versehrtheit gegen die Ursachen und Strukturen

seiner Bedrohung würdigt, wird mit dem Gebrauch des Begriffs
Erlösung eine Negation formuliert. Daß die Rede von der Erlösung eine

Negation darstellt und nicht schon die Affirmation des Stands des

Erlöstseins, ist auch dem religiösen Diskurs nicht so fremd, im Gegenteil.
Ist doch die siebte Vaterunserbitte getragen von einer Dynamik der
Negation des Negativen: «Erlöse uns von dem Bösen» (Mt 6,3). Für das

Verständnis Adornos, dem immer wieder vorgeworfen wird, seine
Wirklichkeitssicht sei so umfassend oder total negativ, daß durch sie das

objektiv Negative in der Welt nicht eine Kritik, sondern letztlich eine

Fortsetzung erfahren würde, ist die Unterscheidung zwischen abstrakter und
bestimmter Negation entscheidend. Die abstrakte Negation ist ein von
Hegel begrifflich erfaßtes Verfahren der Logik bzw. der Begriffsbildung,
durch welches ein Reflexionsgegenstand schrittweise von konkretem
Wirklichkeitsstoff gereinigt wird, bis der allgemeine Begriff übrig bleibt.
Erst mit der so gewonnenen Allgemeinheit ist der Begriff systematisch
verwendbar. - Die bestimmte Negation hingegen ist, wenn man so will,
ein Verfahren der Kritik der konkreten Verhältnisse. Sie ist also dadurch
ausgezeichnet, daß sie den konkreten Stoff der Wirklichkeit nicht
verläßt, sondern auf ihn bezogen bleibt. Adornos Begriff der Erlösung kann
als bestimmte Negation verstanden werden, insofern in ihm eine Kritik
des Negativen um der bedrohten oder beschädigten Ansprüche auf
Glückserfüllung willen formuliert wird.



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 73

Adorno kommt auf die bestimmte Negation nicht zufällig im
Zusammenhang mit dem biblischen Bilderverbot zu sprechen.9 Zu Beginn
der entsprechenden Textpassage erscheint die in einem anderen Kontext
bereits begegnete Thematik der Verzweiflung; es entspricht dem
Bilderverbot, daß der Verzweiflung kein Trost gewährt wird. Der Trost der
Verzweiflung wäre nur das falsche, verharmlosende, die Transzendierungs-
bewegung der Verzweiflung verkürzende oder verdinglichende «Halb so
schlimm» oder «Wird schon wieder». An die Stelle dieses notwendig
falschen Trosts tritt die Hoffnung, die allein biblisch angemessen ist.
Entscheidend ist dabei freilich, wie hier die Hoffnung eingeführt und
plaziert wird: Sie ist, so heißt es, einzig vertretbar als die, die anknüpft «ans

Verbot, das Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das Unendliche,
die Lüge als Wahrheit»10. Dieses Verbot, an das die Hoffnung anknüpfen
muß, ist das Bilderverbot. Fis stellt keineswegs eine Verurteilung oder
Verächtlichung des Endlichen und Kontingenten an und für sich dar.

Erst wenn es als das Unendliche angesprochen wird, wird das Endliche
falsch; es wird zum Götzen, wird es als Gott verehrt. Das Bilderverbot
ist, recht besehen, ein Gebot der Würdigung des Kontingenten, und so

wird es auch von Adorno aufgefaßt.
Er verteidigt dieses Verständnis des Bilderverbots gegen eine rigori-

stische Deutung unter Rückgriff auf die Unterscheidung zwischen
abstrakter und bestimmter Negation. Jene würde die Götzenverehrung
verurteilen, indem sie ihr die Idee (bzw. den Begriff) Gottes entgegenhielte,
vor der (bzw. vor dem) ihr Ungenügen offenkundig würde. Die bestimmte

Negation hingegen kritisiert die Bildverehrung, indem sie das Bild als

Schrift zu lesen erlaubt. «Sie lehrt aus seinen [i.e.: des Bildes] Zügen das

Eingeständnis ihrer Falschheit lesen, das ihm seine Macht entreißt und
sie der Wahrheit zueignet.»11 Die abstrakte Negation verwirft am
Götzendienst das Dinglich-Konkrete um der Reinheit des Begriffs willen.
Die bestimmte Negation ist keineswegs affirmativ, sondern kritisch, aber
sie bleibt beim verdinglichenden Idolatrum, um es lesbar zu machen, also

seine Bildlichkeit, seine Ikonität, aufzulösen in eine Schrift. Diese
Schrift gibt eine Bedeutung des Bildes frei, die vom Bild selbst verborgen

wird: Insofern das Götzenbild — darauf zielt die monotheistische
Götzendienstkritik — von Menschen gemacht ist, kann diese vom Bild
verborgene und von der bestimmten Negation freigelegte Bedeutung im
Glücksanspruch der Menschen gesehen werden. Keineswegs ist dieser an

9 Vgl. HORKHEIMER, Max/Adorno, Theodor W., Dialektik der Aufklärung.
Philosophische Fragmente, Frankfurt 1969, 30.

10 Ebd.
11 Ebd.



74 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

sich schlecht, aber im Götzen ans Falsche gebunden, weil er das Endliche

zum Unendlichen erhebt, weil er Kontingentes zu seinem letzten
Adressaten macht. Die Macht des Götzen bzw. des verehrten Bildes ist
der in ihn bzw. in es gelegte Anspruch auf unverlierbar erfülltes Glück.
Wenn Adorno sagt, daß die bestimmte Negation, indem sie das Bild
«liest», ihm diese Macht «entreißt» und der «Wahrheit zueignet», so ist
mit dieser Wahrheit nicht auf verbergende Weise Gott als endgültiger
Adressat des im Götzen, im Bild auf falsche, verblendende Weise
gegenwärtigen Glücksanspruchs angesprochen, der über jede Repräsentation
in einem Götzen oder Bild hinausstrebt, sondern diese Konstellation
selbst, daß im Falschen, dem Bild, etwas zu Würdigendes, der
Glücksanspruch des Menschen in deformierter Weise da ist.

Bedenkt man, daß unsere Gesellschaft eine der raffiniertesten ver-
dinglichenden Repräsentationen menschlichen Glücks- und Erfüllungsstrebens

hervorgebracht hat, nämlich die Ware, denn sie ist ja weit mehr
als eine be- und verrechenbare Form der Güterzirkulation, nämlich
mindestens Projektionsfläche und Verkörperung von Sehnsucht und Erfüllung

zugleich, bedenkt man dies, so verbindet sich in Adornos
Inanspruchnahme religiös-theologischer Begriffe eine Würdigung des
Sehnsuchtswesens Mensch mit einer fundamentalen Kritik der
gesellschaftlich-ökonomischen Deformationen, die der Mensch selbst an seiner ihn
begründenden Sehnsucht vornimmt. Wenn diese Deformation als Ver-
dinglichung bezeichnet werden kann, dann bedeutet Verdinglichung hier,
daß insinuiert wird, der Glückssehnsucht der Menschen stünde, nach Art
des Warenangebots, nichts anderes als die eben jetzt hier verfügbaren
Dinge zur Verfügung, zu denen naturgemäß auch die Traumangebote der
Touristik- und (Lebens-)Versicherungsbranchen sowie der allerorten
sprießenden Immanenzreligionen gehören. Rechnet man diese Angebote
hoch auf einen gesamtgesellschaftlich realisierten Katalog der Sinnangebote,

hat man einen sich total gebenden, auf totale Angebotsausstaffie-
rung angelegten Sinn-Kosmos, der die Erinnerung des menschlichen
Sehnens an sein Zielen auf ein ganz Anderes, nicht Ausbuchstabierbares

vergessen machen will. Eine Welt der Verdinglichung, des Götzendiensts,
ist eine Welt totaler Immanenz, totaler Präsenz. Geltung hat, was jeweils
jetzt da ist.

Das Problem, dem sich das Denken Adornos stellt, ergibt sich hieraus:

Wie ist ein Reflexionspunkt zu erreichen, der gewissermaßen außerhalb

dieses sich totalisierenden Verdinglichungskosmos liegt, während
der Reflektierende doch innerhalb dieses Kosmos lebt und denkt? Ein
archimedischer Punkt, der tatsächlich außerhalb der Welt läge und von
dem aus sie aus den Angeln zu heben wäre, steht nicht zur Verfügung.
Adorno geht den Weg, daß er sozusagen innerhalb dieses Kosmos Tota-



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 75

lität zu unterbrechen sucht. Dies macht er sprachlich durch die Einführung

des Aphoristischen in die Textkonstituierung. Begrifflich oder
eigentlich diskurspragmatisch geht er den Weg der Einschmuggelung
fremder, nämlich religiös-theologischer Begrifflichkeit in den philosophischen

Diskurs. Die Verwendung einer aufs Ganze zielenden, fremden
Sprache, und das ist die Theologie in Adornos Gebrauch, signalisiert den

hybrischen Totalitätsanspruch des Vertrauten, der Welt, wie sie ist und
sich präsentiert. Die Entdeckung und Verwendung der religiösen Sprache

kann für Adorno nicht zu einem Sprechen innerhalb dieser Sprache
werden, sondern muß stets ein Arbeiten mit Fremdwörtern bleiben. In
der eigenen philosophischen Rede, die untrennbar mit der Welt totali-
sierter Verdinglichung verbunden ist, wäre jede Sprache, die man spricht,
eine beredte Affirmation des status quo. Nur die eingeschmuggelten
Fremdwörter, die sprachliche Konterbande, die illegalen Wörter, die
verbalen «sanspapiers», verweisen auf die Möglichkeit eines Anderen zu dem
alternativlos Geltenden, sie signalisieren die Möglichkeit des Auswegs.
Weil aber diese Fremdwörter nicht «eingedeutscht», diese Illegalen nicht
legalisiert, diese religiösen Bedeutungspotentiale nicht verlustlos rationalisiert

werden können, bleibt die Grundlage eines philosophischen Denkens,

das sich in die Freundschaft solcher Fremdlinge begibt, aporetisch.

II. Negative Theologie als entwurzelter religiöser Diskurs: Jacques Derrida

Wenn ein Denken als aporetisch bezeichnet wird oder nach dieser

Bezeichnung verlangt, so ist dies nicht nur ein Ehrentitel, sondern auch
eine Problemanzeige. Die Aporetik der soeben erörterten Dimension des

Denkens Adornos kommt auch in dem Umstand zum Ausdruck, daß

Adorno religiös-theologische Begriffe in enger systematischer Verbindung

zur bestimmten Negation gebraucht, während diesen Begriffen
aufgrund ihres primären, nämlich religiös-theologischen Diskurszusammenhangs

mindestens ein untilgbares Moment der Affirmation
zukommt. Zugespitzt formuliert: Kann der Begriff der Erlösung als

bestimmte Negation eines realen Verblendungszusammenhangs gebraucht
werden, ohne daß jenes affirmative Moment zur Geltung gebracht oder
doch wenigstens zugelassen wird, jener affirmative Aspekt des Begriffs
der Erlösung, der ihn auf den erlösenden Gott verweisen läßt?

1. Das Verhältnis von Negativer Theologie und Dekonstruktion

Es ist diese Aporetik, auf die in einem anderen Zusammenhang Jacques
Derrida zu sprechen kommt. 1987 hält Derrida einen Vortrag in Jerusalem,

in einer Stadt, die ihn in besonderer Weise zu seinem Thema zu
sprechen verpflichtet — Derrida nennt diese Verpflichtung «eine einzig-



76 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

artige Vorgängigkeit des Müssens — ein Müssen vor dem ersten Wort»12 —

einen Vortrag zur Negativen Theologie. Hinsichtlich dieser spätantik-
neuplatonisch verfaßten Form christlicher Theologie, die von Gott nur
im Modus der Verneinung zu sprechen erlaubt — von einem Gott jenseits
des Seins und des Begriffs kann bestenfalls ausgesagt werden, was er
nicht ist —, bis diese Kette der Verneinungen in eine Affirmation
umschlägt, die selbst an der Schwelle des Sagbaren angesiedelt wäre, etwa
im Gebet, wirft Derrida das zu Adornos Gebrauch religiös-theologischer
Begriffe analoge Problem auf, ob es eine Negative Theologie überhaupt
geben kann — in dem Sinn, ob es einen Weg der Negation ohne originär
affirmative Bezugnahme zum Negierten überhaupt geben kann.13

Die Frage, warum Derrida sich überhaupt mit der Negativen Theologie

befaßt, ist nicht leicht zu beantworten. Er selbst gibt zwar einen
Grund an: Er meint antworten zu müssen auf Vorwürfe, die Dekon-
struktion sei eigentlich eine Form Negativer Theologie; sie sei ihr ähnlich,

würde ihre Methode oder Technik der Verneinung kopieren.14
Allerdings geht Derridas Beschäftigung mit ihr sowie die Rezeptionsprozesse,

die diese Beschäftigung angestoßen hat15, weit über die Klärung
eines Mißverständnisses oder über die Betonung der Unähnlichkeit
zwischen Negativer Theologie und Dekonstruktion hinaus, so daß seine
Antwort nicht befriedigen kann.

Derrida ist sicher zuzustimmen, wenn er auf der Differenz zwischen
Negativer Theologie und Dekonstruktion beharrt: «Nein, das, was ich
schreibe, gehört nicht der (negativen Theologie) an. Zuallererst in dem

Maße, in dem diese dem prädikativen oder judikativen Raum der Rede,
ihrer strikt propositionalen Form angehört und nicht nur die unzerstörbare

Einheit des Wortes privilegiert, sondern auch die Autorität des

Namens, ist sogleich eine Vielzahl von Axiomen gegeben, mit deren
Uberprüfung eine (Dekonstruktion) den Anfang machen muß.»16 Die
Dekonstruktion fängt also erst an, wenn die Negative Theologie als Material
vorliegt. Die Dekonstruktion geht nicht aus der Negativen Theologie
hervor oder ist ihr ähnlich, weil sie überhaupt aus keinem anderen Diskurs

hervorgeht oder ihm ähnlich ist, sondern auf jeden Diskurs
angewendet werden kann — als eine Arbeit der Kritik, die nicht verwirft. Die

12 DERRIDA, Jacques, Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien 1989, 9.
13 Vgl. a.a.O., 10, mit Anm. 3.
14 Vgl. a.a.O., 11-17.
15 Es sei nur auf den eine Tagung dokumentierenden Aufsatzband hingewiesen:

COWARD, Harold/FOSHAY, Toby (Hgg.), Derrida and Negative Theology, New York:
State University of New York Press, 1992.

16 DERRIDA, Wie nicht sprechen, 16f. (s. Anm. 12).



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 77

Dekonstruktion versucht die Voraussetzungen, auf die ein Diskurs sich

stillschweigend oder ungewußt bezieht, und die Mechanismen, die in ihm
ablaufen, während durch ihn eine Aussage getroffen wird, aufzudecken.
Sie deckt damit die prinzipielle Begrenztheit eines jeden Diskurses auf.
Sie deckt auf, daß jeder Diskurs begrenzt ist, auch der religiöse. Mit dieser
dekonstruktiv erschlossenen Begrenztheit ist nicht gemeint, daß ein Diskurs

wohl dieses aussagen kann, jenes aber nicht, sondern daß er genau
das, für dessen Artikulation er zuständig ist, nicht aussagen kann oder
nicht in der Angemessenheit, die er sich selbst zuschreibt.

Einerseits ist also die Dekonstruktion gewiß nicht ähnlich der Negativen

Theologie, denn diese bezieht sich genau in dem Moment, da sie

eine Aussage über Gott verneint, um damit die Unaussagbarkeit Gottes

auszusagen, in einem präzisen Sinn auf eben diesen Gott.17 Das meint
Derrida, wenn er sagt, die Negative Theologie habe das Vertrauen in die

prädikative Kraft der Sprache und in die Proposition keineswegs verloren

oder aufgekündigt. Einerseits ist also die Dekonstruktion keine
Negative Theologie, und die Art und Weise, in der sie es nicht ist, verwehrt
auch, so scheint mir, eine umstandslose theologische Rezeption des Denkens

Derridas überhaupt. Denn mit der Rezeption des dekonstruktiven
Denkens handelt sich jeder Diskurs eine unbeendbare, nicht in die
Affirmation umkehrbare Kritik ein. Auf einer nicht zum Schweigen zu
bringenden Kritik des theologischen Diskurses wäre aber keine positive Theologie

aufzubauen. Andererseits — und dieses «andererseits» kann hier nur
angedeutet werden, als Frage oder Vermutung — : Wenn die Dekonstruktion

nicht dingfest gemacht werden kann, weil sie auf keinen anderen

Diskurs, etwa im Sinn einer Herkünftigkeit oder Gegründetheit, rück-
führbar ist, und wenn sie aus diesem Grund ihrer Unrückführbarkeit auf
alle Diskurse als deren Kritik anwendbar ist — haftet ihr dann nicht in
ihrer Totiapplikabilität etwas von einem Meisterdiskurs an: Wer sich auf
das Dekonstruieren versteht, hat die Macht der Kritik über potentiell alle
anderen Diskurse, ist aber selbst nicht zu fassen?18

Wie dem auch sein mag, hinsichtlich Derridas Beschäftigung mit der

Negativen Theologie bleibt, aufgrund natürlich der dekonstruktiven Art

17 «Selbst im apophatischsten Moment, wenn man sagt: <Gott ist nicht>, <Gott ist
weder dies noch das, weder dies noch sein Gegenteil), oder <das Sein ist nicht) und so

weiter, selbst dann handelt es sich noch darum, das Seiende so zu sagen, wie es ist, in
seiner Wahrheit, und sei sie meta-metaphysisch, meta-ontologisch.» DERRIDA, Jacques,
«Außer dem Namen (Post-Scriptum)», in: DERS., Über den Namen. Drei Essays, Wien
2000, 63-121, hier: 98.

18 Vgl. zum Verhältnis der Dekonstruktion zur Negativen Theologie auch VALENTIN,

Joachim, Atheismus in der Spur Gottes. Theologie nach Jacques Derrida, Mainz
1997, 196f.



78 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

des Umgangs mit ihr, bis zuletzt, bis heute, unklar, warum und zu
welchem Zweck er sich mit ihr befaßt. Denn der doppelte Fokus einer Kritik,

die nicht verwirft, löst sich nicht in eine konsekutive Ordnung auf,
sondern das Nicht-Verwerfen bleibt zugleich hartnäckig Kritik. Im Licht
dieser Zweideutigkeit verbleibt Derridas Aufmerksamkeit für die Negative

Theologie.

2. Die Problematik der Negation

Im folgenden sollen lediglich zwei Aspekte der relecture der Negativen
Theologie durch Derrida erörtert werden. Beide Aspekte beziehen sich
auf die Problematik der Negation.

a) Sprechen und schweigen

Zum einen ist die Dynamik der Negation offensichtlich hingeordnet auf
das Nicht-mehr-sprechen-Können, auf das Schweigen. Derrida illustriert
dies mit einem treffend ausgewählten Zitat aus dem Cherubinischen Wan-
dersmann von Angelus Silesius:

«Geh hin / wo du nicht kanst: sih / wo du sihest nicht:
Hör wo nichts schallt und klingt / so bistu wo Gott spricht.» (I, 199)19

Der Cherubinische Wandersmann bietet eine Vielzahl von Sätzen, die
diesem an die Seite gestellt werden könnten:

«Gott ist so Überalls daß man nichts sprechen kan:

Drum bettestu Jhn auch mit schweigen besser an.» (I, 240)

Derrida spricht auch von der Bezogenheit der Negation auf das

Geheimnis. Das, worauf das Sagen der Negation bezogen ist, ist das

Verschweigen, das Nicht-Aussprechen des eigentlich Gemeinten. Er entwik-
kelt eine Phänomenologie des Geheimnisses, die es als ein besonderes
Rede- oder Kommunikationsereignis verstehen läßt. Die Rhetorik der

Verneinungen oder die Rhetorik der Überbietungen — denn die Negative
Theologie sagt nicht nur: Gott ist nicht dies und nicht das und nicht
Gott; sie sagt auch: Gott ist mehr als dies und mehr als das und mehr als

Gott — diese Rhetoriken, via negativa oder negationis und via eminentiae,

dienen der Vermeidung eines einfachen Sagens, wer und was Gott ist. Sie

dienen der Wahrung des Geheimnisses, wenn man sagen kann, ein
Geheimnis sei das, was nicht preisgegeben ist.20

Die Frage nach der Negativen Theologie ist also die Frage, die Derridas

Vortrag im Titel trägt: «How to avoid speaking — Wie nicht
sprechen». Wenn das Geheimnis so markiert ist, nämlich wie das Sprechen

19 DERRIDA, Außer dem Namen, 74 (s. Anm. 17).
20 Vgl. etwa DERRIDA, Wie nicht sprechen, 32 (s. Anm. 12).



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 79

zu vermeiden wäre, ist es damit zugleich als das markiert, was ständig
davon bedroht ist, verraten, preisgegeben zu werden. Und tatsächlich
gehört es zum Wesen des Geheimnisses, an der Schwelle zur Preisgabe zu
stehen, denn ein vollständig verschwiegenes, verhehltes Geheimnis, von
dem niemand nichts weiß, gibt es nicht — etwas, von dem niemand nichts
weiß, gibt es nicht (nicht der Ordnung des Seins, sondern der des Wissens

nach). Ein Geheimnis ist das, was beinahe preisgegeben ist, was in
seiner Verschwiegenheit präsentiert wird, von dem zumindest bekannt
sein muß, daß es verschwiegen wird. — Ein Geheimnis ist schon immer
in der Rede. Deswegen hat die Negative Theologie auch in ihren
Negationen einen affirmativen Bezug zum Gegenstand ihrer Rede. Deswegen
ist auch die Rhetorik der Überbietungen — Gott ist das Uberwesentliche —

auf ihrer Rückseite abgesichert durch eine im Stillschweigen mitschwingende

«angemessene», «positive» Gottesrede.
Derridas Analyse läßt deutlich werden, daß Negative Theologie das

eine nicht kann, woran sie sich abarbeitet: mit den Mitteln der Sprache
die Sprache auf Gott hin zu verlassen. Das Problem Negativer Theologie
besteht dann in ihrem Zutrauen in die Mittel der Sprache, daß diese ihr
jenen Schritt der Transzendierung gewähren. Wenn es eine Kontinuität
zwischen Negativer Theologie und Dekonstruktion gibt, wenn es sie

trotz des vorhin vorgebrachten Dementis gibt, dann wäre sie darin zu
sehen, daß in der Dekonstruktion jene Transzendierung vergegenwärtigt
wird — jedoch anders als die Negative Theologie es glaubt und anstrebt,
nicht also als ein Übersteigen der Sprache im vollen Zutrauen auf die

Transzendierungspotenz ihrer Mittel, sondern als ein Zerbrechen der
Sprache. Die Sprache verweist auf das von ihr Gemeinte, das das Andere
ihrer selbst ist, nicht im vollen Ausreizen ihrer vitalen Möglichkeiten,
sondern in ihrem Zerbrechen, in ihrem Stottern.

Wie nicht sprechen — das Gesetz des Geheimnisses. Aber nicht nur
im Sinn des Vermeidens, sondern auch im Sinn des Infragestellens der
Vermeidung: Wie sollte man denn nicht — sprechen? Das Geheimnis
birgt auch ein Versprechen: zu reden. Derrida macht sich hier (wie so

oft) das Sprachphänomen der Äquivozität zunutze: Das Geheimnis, das

an der Schwelle zur Preisgabe angesiedelt ist, stellt ein Versprechen des

Redens, des Offenlegens, des Teilgebens dar, ein Versprechen, das
niemand abgegeben hat und in dessen Pflicht doch jeder steht, der ein
Geheimnis zu verschweigen/mitzuteilen hat. Aber Versprechen bedeutet
auch: Wer sich verspricht, wer sich verplappert, hat schon preisgegeben,
hat das Geheimnis schon gelüftet. In dieser Situation sieht Derrida die

Negative Theologie. Sie hat, in ihrem Bestreben, nicht zu sagen, wer und
was Gott ist (weil dieses Sagen nur falsch sein könnte), eine endlos sich

fortzeugende Permutation der Verneinungen und Überbietungen hervor-



80 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

gebracht. In ihrem Zielen auf das Schweigen hat sie einen endlosen Text
produziert. Wie sollte sie nicht sprechen? Und verlangt nicht selbst das

angestrebte Umschlagen der Kette der Negationen und Überbietungen in
ein nun bedeutungsträchtiges Schweigen, sollte dies je erreichbar sein,
danach, wiederum mitgeteilt und kundgetan, verkündet gar, also in die Sprache

rückgeführt und übersetzt zu werden, um diese Erfahrung fruchtbar
zu machen, zu teilen? Gebietet dies nicht auch, so müßte über Derrida
hinaus gefragt werden, das christliche Gemeinde- oder Gemeinschaftsethos,

wie es von Paulus in IKor 12,4—11; 14,26-40 fixiert worden ist,
dem die Übersetzer allemal lieber sind als die privatistisch sich
Gotteserfahrungen, oder was sie dafür halten, Hingebenden?21

b) Negative Theologie als entwurzelter theologischer Diskurs

Der zweite Aspekt ist für die Theologie nicht weniger gravierend. Der
Prozeß der Verneinungen, wie er von der Negativen Theologie in Gang
gehalten wird, hat ja nicht nur Gott zum sozusagen nicht anvisierten
Zielpunkt. Er steht noch in einem anderen BindungsVerhältnis; er ist
auch gebunden an das Material seiner Verneinungen. Diese beziehen sich
stets auf etwas Bestimmtes, jeweils auf bestimmte Gottesvorstellungen
oder Aussagen hinsichtlich Gottes, die von ihnen verneint werden. Der
Weg der Verneinungen dient der Bewahrung der Rede von dem unendlichen

Gott vor der Verdinglichung durch ein immer zu kurz greifendes,
endliches Reden von Gott.22

Wenn nicht die zuvor schon skizzierten Analysen Derridas hinsichtlich

der affirmativen Rückseite jeder Negation wären, könnte die via

negativa durchaus als angemessener Weg der Repräsentierung des unendlichen

Gottes in der endlichen Sprache gelten. Nun kommt aber noch
etwas anderes hinzu: Der Weg der Verneinungen ist der Weg der Abstraktion.

In den Verneinungen stößt sich die negativ-theologisch verfaßte

21
«Jagt der Liebe nach! Strebt aber auch nach den Geistesgaben, vor allem nach

der prophetischen Rede! Denn wer in Zungen redet, redet nicht zu Menschen, sondern
zu Gott; keiner versteht ihn: Im Geist redet er geheimnisvolle Dinge. Wer aber
prophetisch redet, redet zu Menschen: Er baut auf, ermutigt, spendet Trost. Wer in Zungen

redet, erbaut sich selbst; wer aber prophetisch redet, baut die Gemeinde auf. Ich
wünschte, ihr alle würdet in Zungen reden, weit mehr aber, ihr würdet prophetisch
reden. Der Prophet steht höher als der, der in Zungen redet, es sei denn, dieser legt sein
Reden aus; dann baut auch er die Gemeinde auf» (IKor 14,1—5).

22 So zielt, wie Derrida sagt, die Negative Theologie darauf, «Gott so zu sagen, wie
er ist, jenseits seiner Bilder, jenseits dieses Idols, welches das Sein noch sein kann,
jenseits dessen, was von ihm gesagt, gesehen oder gewußt wird; dem wahren Namen
Gottes zu antworten/entsprechen {répondre), dem Namen, auf den Gott hört (répond)
und dem er jenseits des Namens, den wir kennen oder hören, entspricht (correspond).»

DilRRIDA, Außer dem Namen, 99 (s. Anm. 17).



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 81

Reflexion von den konkreten, üblichen, geltenden affirmativen Aussagen
hinsichtlich Gottes ab. Diese Abstraktionsbewegung löst sich, darauf
macht Derrida aufmerksam, faktisch und strukturell vom Bestand einer
bestimmten Überlieferungsgeschichte des Gott-Sagens. Derrida formuliert

dies mit Bezug auf Angelus Silesius:

«In dem, was man für das Innere einer Geschichte des Christentums halten

könnte rührt das apophatische Vorhaben auch daher, sich von der
Offenbarung, von jeder buchstäblichen Sprache der neutestamentlichen Er-
eignishaftigkeit vom Kommen Christi, von der Passion, vom Dogma der

Dreieinigkeit und so weiter unabhängig zu machen. Ein unmittelbarer
Mystizismus, doch ohne Intuition, eine abstrakte Kenosis befreit es von aller
Autorität, aller Erzählung, allem Dogma, aller Glaubensüberzeugung —

und im äußersten Falle von allem bestimmbaren Glauben Im äußersten
Falle bleibt es im Nachhinein von jeglicher Geschichte des Christentums
unabhängig, absolut unabhängig, losgelöst sogar, womöglich losgesprochen,
von der Idee der Sünde, befreit sogar, womöglich erlöst, von der Idee der

Erlösung. Daher der Mut und die - potentielle oder wirkliche — Dissidenz
dieser Meister (denken Sie an Eckhart), daher die Verfolgung, die sie
bisweilen erlitten, daher ihre Passion, daher dieser Ruch von Häresie, diese

Prozesse, diese subversive Marginalität der apophatischen Strömung in der
Geschichte der Theologie und der Kirche.»23

Der Weg der Verneinungen negiert, so könnte dieser Hinweis zugespitzt
werden, die biblische, jüdisch-christliche Tradition. Nicht nur sie, aber
eben auch sie. Denn das Material der Verneinungen ist schließlich aus
dieser Quelle geschöpft. Wenn Gott nicht dieses und nicht jenes ist,
dann ist er auch nicht der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, nicht der
Gott des Exodus und der guten Schöpfung, nicht der Gott der Gerechtigkeit

und des Lebens, nicht der Gott Jesu, nicht der Gott, der die Liebe
ist, und so weiter. Das Funktionieren einer negativ-theologischen Aussage

basiert auf einer Formalisierung. «Diese enthält sich ihrem Wesen
nach, sie strebt ihrem Wesen nach danach, sich jeglichen Inhalts und
jedes idiomatischen Signifikanten, aller Präsentationen oder Repräsentationen,

der Bilder und zum Beispiel selbst der Namen Gottes in einer
bestimmten Sprache oder einer bestimmten Kultur zu enthalten.»24 Hier
zeigt sich die Brisanz der zweiten Bindung der Verneinung, durch die sie

an das in ihr negierte Bedeutungsmaterial gebunden ist. Wenn man so

will, verneint die Negative Theologie ihre Bindung an die biblisch-christliche

Überlieferung, durch die sie überhaupt als christliche Rede von
Gott legitimiert und identifizierbar ist.

23 A.a.O., 101.
24 A.a.O., 81.



82 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

Wenn auch in den Formulierungen Derridas die Häresie wie eine

Auszeichnung klingt, bleibt doch die zutreffende Analyse, daß die Negative

Theologie sich in signifikanter Weise von ihrem christlich-theologischen

Herkunftskontext löst. Diese gar nicht unbedingt intendierte, aber
strukturell verankerte Verneinung der christlichen Überlieferung dekon-
textualisiert die Negative Theologie und macht sie prinzipiell in jedem
Diskurs anschlußfähig.25 Die Negative Theologie ist vielleicht die erste
globalisierungsfähige theologische Redeform. Wenn christliche Theologen

Derridas Analysen als die Erschließung einer Religiosität ohne Religion,
also einer Art Glauben ohne Credo, ohne Zeugnistradition, ohne kulturelle

Ausprägung - die natürlich die geschichtlich-kulturelle Unverwechselbarkeit

und damit die Kontingenzlast einer solchen Tradition mit
einschließt — begrüßen26, muß das bedenklich stimmen. Letztlich auch

deswegen, weil die Formel von der Religiosität ohne Religion dem Gedanken

Dietrich Bonhoeffers von einem Christentum ohne Religion zu
entsprechen scheint — und doch das gerade Gegenteil ist. Während nämlich
Bonhoeffer seinen Gedanken christologisch begründet, also aus dem
Zentrum der christlichen Gottesrede her in einer Situation der Not und
Bedrängnis und mit Blick auf eine entchristlichte Welt formuliert, basiert
das Konzept der Religiosität ohne Religion gerade auf der Negierung der
christlichen Überlieferung.

Freilich, Derridas Reflexionen geben eine eindeutige Empfehlung für
ein solches Konzept für die Zukunft des Christentums gar nicht her.
Gleichwohl läßt sich der Eindruck nicht von der Hand weisen, daß

Negative Theologie und Dekonstruktion nun doch wieder einen
Konvergenzpunkt haben, nämlich in jenem Globalisierungseffekt. Mit Blick auf
das Thema, die Frage nach einem religionsrelevanten Ausweg aus der
sich totalisierenden Immanenz, fällt der Ertrag von Derrida her nüchtern
aus. Derrida dekonstruiert die Negative Theologie als eine solche
Auswegsunternehmung und zeigt, daß sie einerseits weniger weit kommt, als

sie glaubt, nämlich nicht aus der Sprache heraus, andererseits aber
immerhin global anschlußfähig wird. Dadurch gerät das Bild sehr ins
Schwanken: Man könnte durchaus in dieser Globalisierbarkeit Negativer

25 «Was es gestattet, die negative Theologie an einem historischen Ort zu lokalisieren

und das ihr eigentümliche Idiom zu identifizieren, ist zugleich auch das, was sie

ihrer Verwurzelung entreißt. Was ihr einen eigenen Ort zuweist, ist zugleich auch das,

was sie enteignet und auf diese Weise in eine Bewegung universalisierender Ubersetzung

einführt.» A.a.O., 93.
26 Vgl. hierzu etwa SVENUNGSSON, Jayne, Response to (Possibilities of the Impossible:

Jacques Derrida's Idea of Justice and Negative Theology), in: STK 78 (2002),
132f.



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 83

Theologie eine letzte Affirmation sich totalisierender Immanenz sehen. -
Zugleich präsentiert sich die Dekonstruktion selbst in dieser Analyse als

die äußerste Reflexion der Immanenz — denn sie untergräbt jeden leichten,

es sich leicht machenden Auswegsversuch, ohne sich mit dem, was
bleibt, der Endlichkeit, dem Hier und Jetzt, einverstanden erklären zu
können.

III. Der religiöse Diskurs als Neubeschreibung der Welt: Paul Ricœur

Geht es weiter? Man mag es als einen Rückschritt empfinden, wenn nach
der Begegnung mit einem so avancierten Theoriekonzept, wie es die
Dekonstruktion ist, eine Philosophie zur Sprache kommen soll, die als

vergleichsweise konventionell gilt. Dennoch wird im folgenden dieser Weg
eingeschlagen. Auch jetzt wieder kann, wie bei Adorno und Derrida, kein
Gerneralüberblick geboten werden; vielmehr sollen auf engem Raum nur
wenige Aspekte beleuchtet werden. Je weiter man die Perspektive auf
eine Totale hin aufzieht, desto größer ist die Gefahr, Falsches zu sagen
und desto geringer wird die Möglichkeit, am Denken eines Philosophen
teilzunehmen. Also der Ausschnitt statt des Panoramas.

1. Paul Ricœur und die Theologie

Die von Derrida her offene Frage lautet, wie angesichts der Gefangenheit

des Denkens innerhalb der Sprache das Denken und Zur-Sprache-
Bringen Gottes noch gedacht werden kann. — Theodor W. Adorno
entstammt dem assimilierten deutschen Judentum, was sein Getauftsein mit
eingeschlossen hat; ihm war die darauf beruhende Verbindung zur christlichen

Religion oder zur protestantischen Kirche anscheinend nicht
gleichgültig, ohne daß er aber davon Aufhebens gemacht hätte. Quellen
jüdischen Denkens und jüdischer Religiosität mögen ihm durch Ger-
shom Scholem und vor allem, wenn auch in anderer Weise, durch Walter
Benjamin erschlossen worden sein. Jacques Derrida entstammt dem
nordafrikanischen frankophonen Judentum, hat dessen geistige Kraft aber
wohl erst durch die Begegnung mit den Schriften Edmond Jabès',
Emmanuel Levinas' und wiederum Walter Benjamins kennengelernt. Für
beide gilt also ein auf je eigentümliche Weise indirektes, vermitteltes
Verhältnis zur Religion. Paul Ricœur nun ist französischer Protestant,
praktizierender Christ. Das setzt seine philosophischen Reflexionen zu Fragen

und Themen der Religion latent dem Verdacht des Kryptotheologi-
schen aus. Wiederholt meint er, sich eines solchen Verdachts erwehren



84 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

zu müssen.27 Mir scheint es am sinnvollsten, hier seiner Selbsteinschätzung

zu folgen und ihn als Philosophen zu verstehen, der, warum auch

nicht, unter anderem sich Gegenständen der Religion zuwendet.
Sehr viel stärker als dies für Adorno und Derrida gilt, begibt sich Ri-

cœur bei seiner Befassung mit Fragen der Religion in das Flußbett oder
in die Strömung des biblischen Denkens. Wesentlich ausdrücklicher
geschieht seine Erörterung solcher Fragen als Auseinandersetzung mit
biblischen Texten. Selten findet sich ein philosophisches Œuvre, das so
deutlich im Austausch mit der biblischen Exegese beider Testamente
steht. Das gilt nicht nur für Ricœurs einflußreiche biblische Hermeneutik;28

die dialogische, auf den Anderen tatsächlich hörende Art seines

Denkens vergegenwärtigt sich etwa auch in der gemeinsam mit dem Alt-
testamentler André LaCocque geschriebenen Studie Penser la Bible.21' All
das muß hier unerörtert bleiben. Statt dessen wird die Frage wieder
aufgegriffen, auf die zuvor Derridas Umgang mit der Negativen Theologie
zugespitzt worden ist; es ist die Frage nach der Sprache angesichts des

Wortes «Gott»; es ist die Frage nach der Transzendenzfähigeit ihrer
Immanenz.

2. Die Frage nach dem Menschen als Frage nach den Zeugnissen seiner Selbstdeutungen

Es ist sicher ebenfalls vereinfachend, aber wohl nicht ganz falsch, Ri-
cœur als einen Denker der Sprache zu bezeichnen. Weil die Geschichte
seines Denkens an dieser Stelle nicht entfaltet werden kann, sei lediglich
die Grundintention seiner Hinwendung zur Hermeneutik benannt: Es ist
zunächst einmal die Frage nach dem Menschen, die ihn leitet, und die
sich ihm als Frage nach den Handlungsmöglichkeiten des Menschen
stellt, als Frage nach dem Willen. Die so präzisierte Frage nach dem
Menschen bricht für Ricœur angesichts der radikalen Möglichkeit
menschlichen Handelns zur Schuld und zum Bösen hermeneutisch auf:
Das Böse ist der Reflexion nicht als solches, nicht als etwas Substantielles

erreichbar, sondern als in den Dokumenten der Kulturen und
Geschichten der Menschheit Bezeugtes. Es erscheint in den Texten, Schriften,

Bildern, Riten, Musiken, Architekturen der Menschheitsgeschichte

27 Vgl. etwa RICŒUR, Paul, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, 35f.
28 Vgl. RICŒUR, Paul, Biblical Hermeneutics, in: Semeia 4 (1975), 27—148;

«Philosophische und theologische Hermeneutik», in: DERS./JÜNGEL, Eberhard, Metapher.
Zur Hermeneutik religiöser Sprache, München 1974, 24—45; «Stellung und Funktion
der Metapher in der biblischen Sprache», in: a.a.O., 45-70; Essays on Biblical
Interpretation, Philadelphia: Fortress Press, 1980.

25 LACOCQUE, André/RICŒUR, Paul, Penser la Bible, Paris: Seuil, 1998.



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 85

auf als dunkler Teil der Selbstvergewisserung des Menschen. Erreichbar
ist das Böse als in den Kulturdokumenten niedergelegtes Interpretament
der Selbstdeutung des Menschen. Ähnlich findet sich die Schuld in den
kanonischen Texten der Kulturen unter vielfachen Kodierungen thematisiert,

die nicht selbst das Phänomen darstellen. Die Frage nach dem
Menschen muß hier zur Frage nach der Interpretation des in Texten sich

niederschlagenden, anhaltenden, stets scheiternden und neu einsetzenden

Versuchs des Menschen werden, sich selbst zu verstehen, und das

heißt, zu einer hermeneutischen Frage. So führt die Frage nach dem
Menschen zur Frage nach seinem Sprechen, seiner Selbst-Artikulation, nach
seiner Selbst-Bezeugung in den Dokumenten seiner Geschichte, aber
auch in seinen lesbaren, intelligiblen Handlungen.

Die in Texten und Texttraditionen sich vollziehende Selbstreflexion
des Menschen hat sich im Lauf der Geschichte in einen ganzen Fächer
der Diskurse ausdifferenziert. An dessen einem Ende mögen die empirischen

Wissenschaften stehen; die ihnen zugeordneten Sprachen sind
darauf angelegt, die Welt so zu beschreiben, wie sie ist, wie sie «wirklich»
ist; das in ihnen aufgebotene analytische Potential dient gewissermaßen
dem Ausreizen der Affirmationskraft von Sprache bis zum Äußersten.
Am anderen Ende dieses Fächers mag der poetische Diskurs, die Sprache

der Dichtung, angesiedelt sein. Was wäre der Skopos der Dichtung,
wenn jener der Wissenschaften darin besteht, die Welt affirmativ so
darzustellen, wie sie, nach Maßgabe des jeweiligen naturwissenschaftlichen
Modells, «wirklich» ist? Ricceur sieht das Wesen des poetischen Diskurses

darin, mögliche Welten zu entwerfen. Hierin steckt beides, Negation
und Affirmation von Welt. Negation insofern, als nicht die Welt
beschrieben wird, «wie sie ist», sondern ihr eine mögliche Welt entgegen
gehalten wird. Der Entwurf möglicher Welten, wie Ricceur ihn dem
poetischen Diskurs zuweist, enthält also auch ein utopisches Moment — ob
dies nun im einzelnen literarischen Werk realisiert wird oder nicht. Aber
dieser negierende, kritische und utopische Bezug des poetischen Diskurses

zur Welt ist sozusagen in einer Affirmation fundiert: Die mögliche
Welt der Fiktion steht nicht totaliter aliter zur «wirklichen Welt», ist kein
Weltentwurf in Absehung von, sondern um-willen der wirklichen Welt.
Man könnte, philosophisch etwas hemdsärmelig, sagen: Solange die

Dichtung mögliche Welten entwirft, ist die wirkliche Welt noch nicht die
beste aller Welten. Es geht im poetischen Entwurf einer möglichen um
die wirkliche Welt - als Kritik, als poetische Verklärung, als prosaische
Ernüchterung wird der Welt ihr Ungenügen, ihre Mangelhaftigkeit
vorgeführt, die Unmöglichkeit, mit der Welt, wie sie ist, zufrieden zu sein
und seinen Frieden zu machen. Auch wenn dieser Begriff schon arg
strapaziert ist: Der poetische Diskurs trägt eine Differenz in die Welt und



86 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

läßt sie darüber nicht sich beruhigen. In dieser poetischen Unruhe
kommt eine fundamentale Sorge um die Welt zum Ausdruck.

3. Die poetische Dimension des religiösen Diskurses

Ein bemerkenswertes Datum der Ricoeurschen Reflexion auf die Religion
besteht nun darin, daß er eine starke Analogie zwischen religiösem und
poetischem Diskurs identifiziert. Was gerade zum poetischen Diskurs
gesagt worden ist, gilt auch für den religiösen:

«Wir nannten die Textwelt der <Literatur> einen Weltentwurf, der sich in der
Weise der Dichtung von der alltäglichen Wirklichkeit entfernt. Gilt das

nicht ganz besonders von dem neuen Sein, das die Bibel entwirft und
ausspricht? Schafft sich dieses neue Sein nicht einen Weg durch die Welt der

gewöhnlichen Erfahrung, der Verschlossenheit dieser Erfahrung zum Trotz?
Hat dieser Weltentwurf nicht die Kraft, zu sprengen und zu öffnen? Und
muß man dann diesem Weltentwurf nicht im vollen Sinn des Wortes die
poetische Dimension zuerkennen, die wir der Sache des Textes zugeschrieben
haben?»30

Poetischer und religiöser Diskurs konvergieren darin, daß sie die Welt
neu (be-) schreiben und mit diesen Neubeschreibungen neue
Handlungsmöglichkeiten eröffnen. Mit dieser Verknüpfung von Neubeschreibung
und neuen Handlungsmöglichkeiten wird Karl Marx' Satz, die Philosophie

habe nun lange genug die Welt interpretiert, jetzt ginge es darum,
sie zu verändern, aus einem groben Gegensatzdenken in eine bewegliche
und nüchterne Dialektik überführt: Die Neubeschreibung, also die
Interpretation der Welt durch Literatur und Religion eröffnet neue
Sichtweisen auf sie, aus denen sich neue Handlungsmöglichkeiten ergeben.
Zwischen Interpretation und Handlung besteht kein Verhältnis der
Ausschließung, sondern der Ermöglichung. Werden die durch ihre
Neubeschreibungen erschlossenen Handlungsmöglichkeiten ergriffen, wird also

in den eröffneten Möglichkeitsräumen gehandelt, bringen diese

Neubeschreibungen neue Wirklichkeit hervor. Ricœur spricht deswegen mit
Blick auf die Metapher, sie ist die Basiseinheit sowohl des poetischen wie
des religiösen Diskurses31, von einer «ontologischen Vehemenz»32, die

30 RICŒUR, Paul, «Philosophische und theologische Hermeneutik», 41 (s. Anm. 28).
31 Vgl. zur Bedeutung der Metapher im biblischen Diskurs R1CŒUR, Paul, «Biblische

Hermeneutik», in: HARNISCH, Wolfgang (Hg.), Die neutestamentliche Gleichnisforschung

im Horizont von Hermeneutik und Literaturwissenschaft, Darmstadt 1982,
248—339, hier: 282—339; sowie DERS., Biblical Hermeneutics, 129—145 (s. Anm. 28).

32 Vgl. zu diesem Begriff RICŒUR, Paul, Die lebendige Metapher, München 1986,
241-251, 279f.



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 87

der von der Metapher hervorgebrachten «semantischen Innovation»33

eignet.
Dabei schließt die formale Vergleichbarkeit von poetischem und

religiösem Diskurs eine Differenz mit ein. Sie besteht in dem unvergleichlichen,

von der Literatur (in dieser Weise) nicht erhobenen
Verbindlichkeitsanspruch, wie er aber mit der Neubeschreibung der Welt durch den
biblischen Diskurs einher geht. Dieser Anspruch zielt dabei primär nicht
auf die Affirmation eines epistemischen Wahrheitsbegriffs, sondern auf
die Übernahme einer Verpflichtung. Daß in der Handlungsverpflichtung
eines «Was ihr für einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt
ihr mir getan» (Mt 25,40), oder eines «Wenn ihr den Menschen ihre
Verfehlungen vergebt, dann wird euer himmlischer Vater auch euch vergeben»

(Mt 6,14), oder eines «Liebt eure Feinde und betet für die, die euch

verfolgen» (Mt 5,44), daß also in dieser provokanten, überfordernden
Handlungsverpflichtung ein Wahrheitsanspruch mit formuliert wird, ist
unstrittig. Ricœur fragt jedoch, ob der hier implizierte Offenbarungsbegriff

nicht, statt letztlich doch auf die Einforderung von Gehorsam
gegenüber einem geoffenbarten Inhalt hinauszulaufen, auf die Imagination
des Menschen, auf seine Einbildungskraft, zu beziehen wäre34: Die
religiöse Neubeschreibung der Welt weckt die Vorstellbarkeit einer guten
Welt und eröffnet damit Handlungsräume.

Sind wir hinsichtlich der Frage, wie es mit der Sprache angesichts des

Worts «Gott» steht, mit Ricœur weiter gekommen? Einerseits ja: Seine

Konzeption religiöser Sprache ist von vornherein geöffnet auf die Frage
nach der Handlungsfähigkeit des Menschen. Außerdem wird die Eröffnung

neuer Bedeutungsmöglichkeiten nicht, wie in der Negativen Theologie,

durch die Negation konkreter Gottrede, sondern gerade unter Einsatz

eines Spektrums konkreter Gottesrede, nämlich der biblischen,
erreicht. Andererseits gibt es auch bei Ricœur eine grundlegende Form der
Gebundenheit, insofern nämlich die Neubeschreibung der Wirklichkeit

33 Vgl. hierzu a.a.O., 164—167.
34 Ricœur stellt diese Frage im Zusammenhang mit dem Problem heteronomer

Bestimmung, mit dem der Offenbarungsgedanke das autonome Subjekt konfrontiert:
«Why, I will ask at the end of this meditation, is it so difficult to conceive of a dépendance

without heteronomy? Is it not because we too often and too quickly think of a

will that submits and not enough of an imagination that opens itself? For what are
the poem of the Exodus and the poem of the resurrection addressed to if not to our
imagination rather than to our obedience? And what is the historical testimony that
our reflection would like to internalize addressed to if not to our imagination? [Our
imagination] can no longer encounter revelation as an unacceptable pretension, but
a nonviolent appeal.» RICŒUR, Paul, «Toward a hermeneu tic of the idea of revelation»,
in: DerS., Essays on Biblical Interpretation, 117 (s. Anm. 28).



88 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

gebunden ist an den Stoff der herkömmlichen, der überlieferten
Bedeutungskonfigurationen. Darin kommt eine nicht überwindbare Ambivalenz

lebendiger Überlieferung, wie sie sich einem hermeneutischen
Verständnis erschließt, zum Ausdruck: Das Überlieferte ermöglicht, indem
es zum Material der Neubeschreibung wird, die Eröffnung neuer Be-

deutungs- und Handlungsräume. Aber zugleich gilt: Jede Überlieferung
ist — in dem Maß, wie sie ein inhaltliches Profil hat — begrenzt. Damit ist
aber auch jede aus ihr heraus ermöglichte Neubeschreibung beschränkt.

Es scheint aber, als würde Ricœur der Überlieferung mehr Kredit
einräumen als Adorno und Derrida, als würde er ihr mehr zutrauen —

zutrauen nämlich, das, was ist, aufzubrechen auf das, was sein kann und
sein soll. Ein solches Zutrauen ist keineswegs traditionalistisch, sondern,
wenn man so will, eschatologisch. Sein eigentlicher Adressat ist auch
nicht «die Überlieferung», sondern in erster Instanz die in dieser Tradition

sich artikulierenden Hoffnungen und Glücksansprüche der
Menschen, deren Geltung nicht mit der Zeit vergangen ist, sondern noch
Gegenwart hat. Wenn man sagen will, daß sie auch Zukunft haben sollen

- so wie auch unsere, hier und jetzt nicht einlösbaren, von uns selbst

womöglich gar nicht recht artikulierbaren Hoffnungen und Glücksansprüche

Zukunft haben sollen -, wird man von einer weiteren Instanz
sprechen müssen, wie implizit auch immer, die in jener Überlieferung zur
Geltung kommt oder sich selbst zur Geltung bringt, auf die jene Überlieferung

sich selbst zurückführt. Für Ricœur ereignet sich in jenem aus
dem Überlieferten sich formenden, unvorhersehbaren Neubeschreiben
der Welt, worin sich neue, befreiende Handlungsmöglichkeiten eröffnen,
letztlich jenes eine Geschehen, das er mit der Formulierung zusammenfaßt:

«nommer Dieu, Gott nennen».35

IV. Religion als Ausweg?

Diese, wenn man so will, «Identifizierung» Gottes hat also keineswegs
eine quietistische, bloß affirmative Grundstruktur, sondern eine Dynamik

der Beunruhigung und des Aufbrechens. Etwa so, wie es Heinz
Robert Schlette formuliert, der den Kern des biblischen Glaubens in der
Protestation gegen die Welt, wie sie ist, ausmacht, so aber, daß auch bei
ihm die Kritik, die Negation des status quo, von einer grundsätzlichen
Sorge um die Welt getragen ist, von einer Affirmation der Welt, wie sie

35 Vgl. RICŒUR, Paul, «Gott nennen», in: CASPER, Bernhard (Hg.), Gott nennen.
Phänomenologische Zugänge, Freiburg-München 1981, 45—79.



Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 89

sein sollte.36 In diesem Sinn spricht Schlette von einem Ja im Nein des

Protests.37
«There must be some way out of here» — Religion als Ausweg: Eine

solche Formulierung geht nicht nur das Risiko ein, der Marx'schen
Religionskritik zu verfallen; sie nimmt sich auch beinahe gnostisch aus. Und
wer wollte bezweifeln, daß die gnostische Versuchung bis heute aktuell
ist, nicht nur in verschiedenen Esoteriken, sondern innerhalb der christlichen

Überlieferung, so etwa in einer wieder erwachten Faszination für
die Negative Theologie. Tatsächlich gibt es (neben den religionsgeschichtlichen

Verbindungen) wenigstens einen systematischen Berührungspunkt
zwischen Christentum und Gnosis, nämlich in der Problemanzeige: Kaum
eine Religion stellt eine so radikale Kritik sich totalisierender Endlichkeit
dar wie die Gnosis. Nur ist diese Kritik selbst totalitär, verwirft sie doch
nicht allein die Totalisierung, sondern die Endlichkeit, die Hiesigkeit der
Welt selbst, die Welt in ihrer Endlichkeit und Hiesigkeit schlechthin.

Der Ruf nach dem Ausweg, um abschließend noch einmal auf Bob
Dylan zurückzukommen, bezieht sich aber auf konkrete Situationen des

Unrechts oder des Unheils, die aus sich selbst nicht zum Guten gewendet

werden können. Das Chaos ist zu groß, so klagt der «Joker» im Lied;
es lastet, und keine Erleichterung ist in Sicht. Im Lied sind es Übergriffe
auf Besitz und Leben, wie sie von einem unentrinnbaren Gesetz des Profits

diktiert werden; die Protagonisten dieses Gesetzes haben jedes
Bewußtsein für den (nicht ökonomischen) Wert des Lebens und seiner
materiellen Grundlagen verloren. Religion als Ausweg müßte es mit diesen
konkreten Notsituationen aufnehmen können, darin die Welt nicht
gnostisch verneinend, sondern biblisch würdigend — gegen die Verächter und
Ausbeuter der Welt.

Wenn es in dem Lied auch noch heißt (gesprochen ausgerechnet von
dem «Dieb»), daß jetzt nicht mehr falsch, unwahr, gesprochen werden
darf, denn die Zeit drängt, so spricht eine solche apokalyptische
Redeweise, die uns Nüchternen fremd sein mag, dafür, daß es in einer solchen
Situation der Not und der Bedrängnis jedesmal und in jedem Einzelfall
um das Ganze geht. Braucht es nicht eine Sprache, die diese Sorge «um

36 Vgl. etwa SCHLETTE, Heinz Robert, Skeptische Religionsphilosophie. Zur Kritik
der Pietät, Freiburg 1972, bes. 144-154.

37 Im Anschluß an Albert Camus: SCHLETTE, Heinz Robert, «Zur Metamorphose
der religiösen Erfahrung. Philosophische Erwägungen», in: DERS., Konkrete Humanität.

Studien zur Praktischen Philosophie und Religionsphilosophie. Hrsg. von J. Bros-
seder/N. Klein/E. Weinzierl, Frankfurt 1991, 402—419, bes. 413, sowie: DERS.,
«Möglichkeiten der Veränderung des religiösen Bewußtseins in religionsphilosophischer
Sicht», in: a.a.O., 420—438, bes. der Abschnitt «Religion als Dissens», 432—436.



90 Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

das Ganze» noch in jedem Einzelfall nicht der Stummheit, der
Gleichgültigkeit und dem Vergessen überläßt? Braucht es nicht eine Sprache,
die den Grund des Werts alles Lebendigen angesichts der Bedrohung
oder Vergleichgültigung dieses Werts festhalten und positiv aussagen
kann? Wäre mit einer solchen Sprache nicht die Welt grundsätzlich offen
gehalten auf eine Bedeutung hin, die sie nicht selbst hervorbringen kann
und die deswegen auch niemand in der Welt als seinen Besitz und seine

Leistung reklamieren kann? Müßte sich dann in einer solche Sprache
nicht die Würde der Welt, des Lebendigen artikulieren, zur Geltung bringen

lassen? Dann allerdings wäre der religiöse Diskurs als Sprache des

«Auswegs» eine Sprache der Ardkulation der Würde der Welt.


	Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit : Theodor W. Adorno - Jacques Derrida - Paul Ricœur

