Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Religiéser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit : Theodor W.
Adorno - Jacques Derrida - Paul Ricoeur

Autor: Wenzel, Knut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KNUT WENZEL

Religioser Diskurs in philosophischer
Aufmerksamkeit

Theodor W. Adorno — Jacques Derrida — Paul Ricceur

«There must be some way out of here» — So lautet die Anfangszeile eines
Lieds mit ziemlichem Bekanntheitsgrad, den es allerdings nicht aufgrund
seines Texts erworben hat, sondern wegen der performance, die es in einer
Coverversion erfahren hat. In ihr ist das Lied offensichtlich so kongenial
musikalisch gedeutet worden, daf} die meisten spateren Interpreten von
ihr, nicht vom Original ausgehen; sogar der Urheber des Lieds hat sie
sich zueigen gemacht. Sie stammt von Jimi Hendrix und wurde zu einer
der Hymnen der sogenannten Sechziger Jahre, die ja erst um 1967 be-
gannen und dann tief in die Siebziger Jahre hineinreichten. Das Lied
selbst heillt «All Along the Watchtower» und wurde von Bob Dylan ge-
schrieben.! Wenn diese etwas abwegige Einleitung schon einen Finger-
zeig auf das Thema enthilt — die Wiederentdeckung der religiésen Rede
durch die Philosophie? —, dann vielleicht den, dal3 der religiose Diskurs
nicht deswegen philosophisches Interesse zuriickgewinnt, weil er von et-
was Authentischem oder «dem» Authentischen reden wiirde, so wie das
Lied auch nicht in seiner originiren, authentischen Gestalt, sondern in
einer Version, in einer sekundiren Fassung, populir, und das heillt eben:
offentlich verstehbar, geworden ist. Aber es muf3 gar nicht ein Popsong
bemiiht werden, um Zweifel an der scheinbar selbstverstindlichen Ver-
kniipfung von Authentizitit und religioser Rede zu haben: Gibt es nicht
eine biblisch verarbeitete religiose Urszene, die von der Zerstérung des
Authentischen spricht — nimlich jene, in der Mose die steinernen Ge-
setzestafeln, von denen es ausdriicklich heiflt, dall Gott sie selbst ge-
macht und die Schrift in sie eingraviert habe, aus Zorn tber das von ithm

! Dylan schrieb es 1967 und veréffentlichte es 1968 auf dem Album John Wesley
Harding; im selben Jahr noch reilssierte Hendrix mit seiner Version.

2 Wesentlich erweiterte Fassung meines Vortrags im Rahmen einer von der Aka-
demie der Di6zese Rottenburg-Stuttgart veranstalteten Tagung zum Thema «Religioser

Glaube als Produkt menschlicher Phantasier» (22.-24.11.02).



66 Religiéser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

aus dem Sklavenhaus Agypten gefiihrte und nun um das goldene Kalb
tanzende Volk Israel zerbricht (Ex 32,15-19)? Das Original ist zerstort;
was geblieben ist, sind nur noch Kopien (Ex 34,1-4). Es ist also nicht
Auszeichnung des religiosen Diskurses, vom Authentischen zu reden,
oder wenigstens wird er nicht als solcher philosophisch wiederentdeckt:
Diese Lektion konnte vorab aus einer solchen, etwas schrigen Analogi-
sierung von popmusikalischer Kultur und religiosem Diskurs gezogen
werden.

Aber die Analogie ist doch etwas stirker als bisher zugegeben.
«There must be some way out of here», so schreibt Bob Dylan. — Und
der in Graz lehrende Philosoph Peter Strasser betitelt eine Studie tber
«Skeptisches, metaphysisches und religiéses Denken» mit «Der Weg nach
drauBlen»’. Zwischen den beiden so dhnlich klingenden Sitzen besteht al-
lerdings ein kleiner, entscheidender Unterschied. Er liegt im Modus:
Strasser formuliert einen Indikativ; elliptisch, ohne Verb gebildet, zeigt
er sich als Titel eines Traktats. Er kiindigt eine Lehre an. Der andere Satz,
der aus dem Lied, ist ein Ausruf. Er spricht nicht nur von seinem offen-
sichtlichen Inhalt, dem Ausweg, sondern er markiert zugleich, dal er in
einer bestimmten Situation gesprochen wird, sie gehort zu ithm, ohne sie
ist er nicht verstindlich. Der Modus des Ausrufs bezeichnet diese Situa-
tion, noch bevor Niheres iiber sie bekannt wird, als bedrangend, als Not-
situation. Die Frage nach dem Ausweg ist hier nicht Thema eines Trak-
tats, so wie vieles andere auch Thema dieses Traktats hitte werden kon-
nen. Sie wird von der Situation aufgegeben, dringt sich in dem MaB auf,
wie die Situation bedringend ist. Wenn die erste, doch recht unscheinbar
daher kommende Zeile eines Lieds so weit und vielleicht noch weiter
zum Sprechen gebracht werden kann, soll man dann sagen, ihr Verfasser
sei der bessere Philosoph? Nun soll aber nicht ein Rocksidnger zum
Philosophen promoviert werden. Einen solchen Schwindel wei3 Bob
Dylan selbst zu verhindern: Die besagte Textzeile ist nimlich Teil eines
im Lied sich entfaltenden Dialogs, als dessen Protagonisten umgehend
benannt werden: the Joker and the Thief. Und die beiden sind weill Gott
keine Philosophen.

Aber das Thema ist angeschlagen. Philosophie, insbesondere analyti-
sche Philosophie, kann sich jedes beliebigen Gegenstands annehmen, so-
fern er eben nur ein Vorkommnis in der Welt ist, also iberhaupt denk-
bar und méglicher Stoff der Analyse. In einem solchen objektivistischen
Zugriff wire natirlich eine philosophische Aufmerksamkeit fir die reli-

> STRASSER, Peter, Der Weg nach drauBen. Skeptisches, metaphysisches und reli-
gioses Denken, Frankfurt 2000.



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 67

giose Rede ziemlich unspezifisch. Die philosophische Aufmerksambkeit,
auf die im folgenden mit wenigen Skizzen hingewiesen werden soll, ist
zugleich sehr viel spezifischer und prekirer.

Spezifisch ist sie, insofern sie sich dem religiésen Diskurs unter einer
Perspektive, mit einer Frage, mit einer Problemhypothek zuwendet. Per-
spektive, Frage oder Hypothek konnen vielleicht folgendermallen um-
schrieben werden: Wenn die Welt in der Weise als das Gange, was ist, war
oder je sein wird, sich prdsentiert oder gedacht wird, daff sie sogusagen alternativlos
erscheint, und wenn diese Alternativiosigkeit nicht nur in einem summarischen
Sinn der Welt als Ganger gukommt, sondern auch qualitativ, also in ihrer inne-
ren Struktur bis in deren filigranste Kapillargefifie hinein wiederentdeckbar ist
oder sein soll, mithin als Funktion ibhres Lebensgesetzes, wenn also Immanens sich
als total présentiert, wird der religidse Diskurs interessant als jene Rede, die in ei-
ner ungehenren Anmaflung, aber auch, so mufs sogleich hingugefiigt werden, mit ei-
ner weit ursickreichenden Herkunfisgeschichte, die Maoglichkeit des Anderen of-
fenhdilt.

Die Méglichkeit des Anderen: Ahnlich wie die Biirger von Athen,
denen Paulus laut der Schilderung der Apostelgeschichte vor dem Areo-
pag eine Rede hilt, einen Altar dem unbekannten Gott errichtet haben —
fir alle Fille sozusagen, falls es neben all den benamsten und identifi-
zierten Gottern doch noch irgendein Numinosum geben sollte, das man
nicht kennt, dessen Gottlichkeit man aber durch seine Ignoranz nicht
beleidigen will, denn, wer weil3, vielleicht kann man seine Hilfe ja ir-
gendwann einmal zu irgendeinem Zweck brauchen — #dhnlich also den
Athenern, die hingestellt haben diesen Altar, der sozusagen jedem gilt,
der sich angesprochen fiihlt, der Kult wird hier total, nichts, auch das
nicht, was man nicht kennt, wird ausgespart, und irgendwie hat man das
Gefihl, dall Paulus auf diesen totalen Kult hereinfillt, wenn er sagt:
«Was ihr verehrt, ohne es zu kennen, das verkinde ich euch» (Apg 17,
23), — dhnlich also den Burgern von Athen haben auch wir unsere numi-
nosen oder esoterischen Schlupflécher in unserem Alltagsverstand, denn
man weil} ja nie, es gibt Dinge zwischen Himmel und Erde ... usw. Diese
Schlupflocher sind nicht gemeint, wenn es eben hiel3, der religiése Dis-
kurs halte die Méglichkeit des Anderen offen. Denn diese Schlupflocher,
also das Quantchen Irrationalismus oder Esoterik, das wir uns genehmi-
gen, stabilisieren ja unsere hiesige, immanenzgliubige, also eigentlich un-
glaubige (und in einem gewissen Sinn durch und durch religiose) Exi-
stenz. Der religiose Diskurs, und darin besteht seine eigentliche Anmas-
sung, behauptet, jenes Andere im Diskurs dieser Welt zur Sprache zu
bringen, ohne daf3 die Andersheit des Anderen dabei verlorengeht und
ohne dafl umgekehrt die Verstindlichkeit eines solchen Zur-Sprache-
Bringens des Anderen in dieser Welt unméglich wire. Die Vermittelbar-



68 Religiéser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

keit des Ubernatiirlichen in den Grenzen bloBer Vernunft, nicht weniger
als dies behauptet der religiose Diskurs.

Das Prekire des philosophischen Interesses hieran besteht darin, dall
die Philosophie etwas fiir den Glaubenden Unmégliches will: ein Ernst-
nehmen dessen, dem der Glaubende sich widmet, ohne dal3 die Philoso-
phie daraus fir sich selbst eine Glaubensverpflichtung ableiten wirde.
Damit befindet sich jene philosophische Aufmerksamkeit fur die Reli-
gion in einer doppelten Rechtfertigungsnot: der eigenen Zunft gegeniiber
und dem Glaubenden gegentiber. Beiden wird sie es nicht recht machen
konnen. Michael Theunissen beschreibt dieses Dilemma sehr gut anlil3-
lich seiner philosophischen Studie iber den Gebetsglauben Jesu: «Wenn
der Nichttheologe, der iiber Jesus sprechen will, ein Philosoph ist, dann
hat er sein Vorhaben allerdings nicht nur vor der Theologie zu recht-
fertigen, sondern auch vor seiner eigenen Wissenschaft. Mul er sich von
der Theologie den Vorwurf gefallen lassen, dal er tiber Jesus nicht spre-
chen kann, so setzt er sich von seiten der Philosophie dem Einwand aus,
daf} er Gber Jesus nicht sprechen darf. Bezweifelt jene seine wissenschaft-
liche Qualifikation, so verweigert diese seinem Thema die Wiirde eines
philosophischen Gegenstands.»*

L. Der theologische Begriff als verstirendes Fremdwort: Theodor W. Adorno

Es gibt nur wenige Philosophen des zwanzigsten Jahrhunderts, die mit
solcher denkerischer Radikalitit und lebensgeschichtlicher Hartnickig-
keit gegen die Totalisierung der Immanenz, gegen die Verabsolutierung
des Kontingenten angedacht und diese denkerische Destruktion des To-
talitiren auch sprachlich vollzogen haben wie Theodor W. Adorno.

1. Das Apbhoristische in der Philosophie Adornos

Wer seine Schriften liest, kann sich oft dem Eindruck nicht entziehen, es
mit uniberschaubar ausgreifenden Textgeweben, Teppichen aus eng in-
einandergreifenden Aphorismen zu tun zu haben. Vermutbar ist, dal3
Adornos Sprachdenken nicht nur stark von Walter Benjamin beeinfluf3t
ist, sondern auch, vielleicht durch die Vermittlung Benjamins, von Karl
Kraus. Von Karl Kraus wire zu lernen, dall der Aphorismus nicht als
fein ziselierte Sentenz abzutun ist, sondern eine Waffe sein kann; seman-
tisch verdichtet und rhetorisch geschirft, dazu gemacht, Zusammen-
hinge des Falschen, der Tauschung und Verblendung zu durchstoflen

“ THEUNISSEN, Michael, «Der Gebetsglaube Jesu und die Zeitlichkeit des Christ-
seinsy, in: DERS., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt 1991, 321-377, hier: 322.



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 69

und zerschneiden. Adorno nun schreibt keine Aphorismen, er schreibt
nicht diese kleinen, in sich abgeschlossenen Textentititen, die schon im
Druckbild isoliert je fir sich stehen; vielmehr schreibt er Texte, deren
Basiselemente aphoristische Qualitit haben. Hierdurch kommt jedem
Text Adornos eine kritische Zweideutigkeit zu: Gleichzeitig entwirft er
sich als etwas umfassendes Ganzes und droht doch in seine aphoristi-
schen Einzelteile zu zerfallen. Die von jedem komponierten Text er-
strebte SchlieBung zu einem Ganzen wird einem Adorno-Text durch sich
selbst verweigert. Seine aphoristische Struktur fiithrt ihm bei aller Dich-
tigkeit seiner Komposition permanent das eigene Zerbrechen vor.

In der Webart der Texte Adornos findet sich eine aufschluB3reiche
sprachliche Reflexion auf das Thema seiner Philosophie: Kritik der Tota-
lisierungen. AufschluBreich deswegen, weil Adorno ja nicht mit der Ge-
ste des Sprachzertrimmerers auftritt. Der Aphoristiker ist kein Zertrim-
merer. Seine Radikalitdt ist nicht die der Zerstérung, denn der Zerstorer
ist kaum weniger totalitir als das, wogegen sich sein Zorn wendet, so dal}
er also fortzeugt, was er zu beseitigen trachtet. Die Radikalitit des Apho-
ristikers tritt weniger robust in Erscheinung. Er arbeitet sozusagen mit
an der Textur des Ganzen — indem er ihr Scheitern zeigt. Steht der Apho-
rismus nicht bloB3 als Solitar fir sich, ist er vielmehr zu einem Text ver-
woben, wie bei Adorno, spricht er doch von der Notwendigkeit des Gan-
zen — und fihrt sein Scheitern vor.

Das alles ist keine sprachistethische Spielerei. Es geht Adorno um
die Moglichkeit, unter den Bedingungen des Schlechten zu leben, ohne
dem Schlechten zu verfallen. Die Bedingungen unseres Lebens sind nicht
heil, sie sind auch nicht neutral, sondern unheil. Gesellschaftliche, oko-
nomische und politische Abhingigkeitsverhiltnisse, Machtgefille, Aus-
beutungsstrukturen, die brutal funktionieren und sich den Schein der
Kultur umhingen; die in diesen Verhiltnissen verbogenen Gliicksbegier-
den der Menschen, die auf die Mihlen des Konsums umgeleitet werden,
wo sie nie Sittigung erfahren, statt dessen immer neu angeheizt werden,
um dadurch als Treibstoff des Ausbeutungskreislaufs dienstbar gemacht
zu werden, in den die Menschen selbst mit allem, was sie sind und wol-
len, eingespeist werden, denn wihrend sie eine Ware kaufen, wollen sie
Erfillung ihres Glicksbegehrens und bekommen doch nur das Unter-
pfand fir ihren ndchsten Kauf. — Diese Bedingungen unseres Lebens
sind nicht abzuschiitteln; selbst wer entschlossen ist, sie zu vergessen
oder bunt anzumalen, lebt unter ihnen. Auf den Realismus des niichter-
nen Blicks fur die Objektivitit dieser Bedingungen ist der bekannte
Aphorismus gemiinzt, demzufolge es kein richtiges Leben im falschen



70 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

gibt.> Wenn es also unmoglich ist, sich von den historio-sozialen Bedin-
gungen seines Lebens einfach abzuwenden, so gilt es andererseits, sich
thnen nicht auszuliefern, sie durch das eigene Leben nicht auch noch zu
bejahen. Das ist die Paradoxie dieser Existenz: Mit dem Stoff des Lebens,
der sozusagen durch und durch verdorben ist, ein vertretbares Leben zu
wagen — das heil3t inmitten des Schlechten ihm zu widersprechen.

Genau das aber geschieht auf der sprachlichen Ebene durch den
Aphorismus: Es gibt ja nichts anderes als die Sprache, um zu denken, um
sich zu artikulieren. Wenn aber die Sprache, die zugleich Werkzeug, Mi-
lieu und Stoff des Denkens ist, von den Totalisierungen und Machtstruk-
turen der Welt durchdrungen ist, so mufl man sie dennoch benutzen,
weil man nichts anderes hat, aber man kann sie nur so benutzen, dal}
man sie gewissermallen gegen sie selbst wendet. Dies tut hinsichtlich der
auf die Herstellung von ausschlieBender, sich bemiachtigender Eindeutig-
keit zielenden Totalisierungstendenzen der Aphorismus. In einem sol-
chen Aphorismus legt Adorno gegen den Schein der Alternativlosigkeit
der Welt, so wie sie ist, Widerspruch ein: «Nicht absolut geschlossen ist
der Weltlauf, auch nicht die absolute Verzweiflung; diese ist vielmehr
seine Geschlossenheit.»® Endgultig schliet sich die Welt zur alternativ-
losen Totalitit erst, wenn sie als solche wahrgenommen, akzeptiert, ge-
lebt wird. Die Affirmation der absolut geschlossenen Welt ist die abso-
lute Verzweiflung.

2. Die (un-)magliche 1 erwendung theologischer Begriffe im philosophischen Diskurs

Wie ist aber der Schein der alternativlosen Totalitit der Welt, wie sie ist,
aufzul6sen? Adorno formuliert gewissermallen in der Not dieser Frage
jenen Satz, der zu einem seiner bekanntesten geworden und der dennoch
ritselhaft geblieben ist: «Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweif-
lung einzig noch zu verantworten ist, wire der Versuch, alle Dinge so zu
betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlésung aus sich darstellten.
Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlésung her auf die Welt
scheint»” Im Licht der Erlésung bricht sich der Schein der Alternativlo-
sigkeit. Aber was heif3t Erl6sung? Adorno hat keinen inhaltlich gefillten

> Der letzte Satz des Denkbilds 18 der Minima Moralia, das unter dem anspielungs-
reichen Titel «Asyl fiir Obdachlose» firmiert: ADORNO, Theodor W., «Minima Moralia».
Reflexionen aus dem beschidigten Leben, in: DERS., Gesammelte Schriften IV, Frank-
furt 1980, 43.

6 ADORNO, Theodor W., «Negative Dialektik», in: DERS., Gesammelte Werke VI,
Frankfurt 41990, 396.

7 Diese Sitze bilden die Einleitung zum letzten Denkbild der Minima Moralia,
«Zum Ende»: ADORNO, Minima Moralia, 281 (s. Anm. 5).



Religiéser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 71

und entfalteten Begriff von Erlésung, weder entsprechend einer jidi-
schen noch einer christlichen Dogmatik, gebildet. Vielleicht ist es nicht
ganz falsch, im Begriff der Erlosung, wie Adorno ihn verwendet, zu-
nichst eine Zusammenfassung und Wirdigung all der innerweltlich nie
zum Austrag gekommenen, deformierten, erstickten oder zerbrochenen
Glicks- und Erfillungssehnsiichte der Menschen zu sehen: Die Spuren
des Anderen in der Welt, die so schnell verwischt sind; das Glick, das
durch seine Widerruflichkeit entstellt ist; die in der Welt sich auftuenden
Versprechen auf das Andere des status guo, die stets wieder gebrochen
sind® — all dies in seiner bleibenden Bedeutung gegen seine Zerstérung
oder sein Verspieltwerden oder seine Verdrehung zu wiirdigen, das kénn-
te in einem ersten Anlauf unter Erlosung verstanden werden. Der leer
oder unreligiés verwendete Begriff der Erlosung trigt gerade noch aus-
reichend urspriingliche Restbedeutung mit sich, um anzuzeigen, dal den
Glickssehnstichten der Menschen eine Bedeutung tiber das Geschick ih-
res Scheiterns und Zerbrechens hinaus zukommt.

Adorno verwendet «Erlésung» nicht theologisch; er entwendet den
Begriff dem theologischen oder religiésen Diskurs; er verwendet ihn de-
plagiert. Ein umstandslose theologische Anknipfung an das Denken
Adornos ist deswegen redlicherweise nicht méglich. Denn dann wiren
die durch seine Verwendung deplazierten religits-theologischen Begriffe
sozusagen wieder an ihren rechten Platz gerlickt und die Herausforde-
rung der Philosophie Adornos wire verspielt. Theologen wie aber auch
Kritiker Adornos tun gut daran, ihn nicht als Kryptotheologen mifizu-
verstehen. Entscheidend ist eben die deplazierte Verwendung theologi-
scher Begriffe, die Verwendung dieser Begriffe aullerhalb ihres konven-
tionellen Diskurskontexts. Adornos Umgang mit religios-theologischen
Begriffen ist nicht-affirmativ: vorab in der Hinsicht, daf} kein theologi-
scher Diskurs affirmiert wird. Indem Adorno von Erlésung spricht oder
von Auferstehung oder vom Bilderverbot, sagt er nicht, da} es Erlésung
gibt oder Auferstehung oder den unterm Bilderverbot adressierten Gott.

Der Gebrauch, den er von theologischen Begriffen macht, ist noch
in einer anderen Hinsicht nicht-affirmativ oder deplaziert, die mit diesem
ersten Aspekt direkt zusammenhingt. Nicht-affirmativ oder deplaziert ist
die Verwendung dieser Begriffe auch hinsichtlich der Welt, von der sie
sprechen. In Adornos Gebrauch bezeichnen sie keine positive religitse
Wirklichkeit; indem ihnen aber eine auf ihren religiés-theologischen
Herkunftsdiskurs verweisende Erinnerungsspur anhaftet, gehoren sie

8 Vgl. zu dieser Passage ADORNO, «Negative Dialektik», 396 (s. Anm. 6).



72 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

jetzt keinem Diskurs mehr wirklich an, weder dem theologischen noch
dem philosophischen, weder dem religiosen noch dem der Welt.

In dieser Position doppelter Deplaziertheit sprechen sie in fremder,
verfremdender Weise von der Welt. Wenn in nicht-theologischer Weise
von der Unerldstheit der Welt gesprochen wird, trifft dies die Welt wo-
moglich um so mehr. Denn es wird ja nicht aus einem religidsen oder
theologischen System heraus gesprochen. Innerhalb eines solchen Sy-
stems hitte die Rede von der Unerlostheit der Welt ihren Ort, ja, sie
wire gewissermalen fillig. Hier aber wird der Welt selbst ein Zustand
abgelesen, der nur mit der ihr fremden Kategorie der Etlosung bzw. der
Unerl6stheit bezeichnet werden kann. Es ist nicht die Rede von der Ver-
besserungsbediirftigkeit und -fihigkeit der Welt, sondern es wird gesagt,
daf3 die Welt in der Perspektive der Erlésung betrachtet werden mubB, ei-
ner Perspektive, die die Welt selbst nicht hat und die auch nicht sozusa-
gen aus den Regionen des Ubernatiirlichen auf sie fillt.

Indem die Perspektive der Erlosung beim beschidigten Glick an-
setzt und dieses in seiner Versehrtheit gegen die Ursachen und Struktu-
ren seiner Bedrohung wirdigt, wird mit dem Gebrauch des Begriffs Er-
l6sung eine Negation formuliert. Dal} die Rede von der Erlésung eine
Negation darstellt und nicht schon die Affirmation des Stands des Er-
16stseins, ist auch dem religiésen Diskurs nicht so fremd, im Gegenteil.
Ist doch die siebte Vaterunserbitte getragen von einer Dynamik der Ne-
gation des Negativen: «Erlose uns von dem Bosen» (Mt 6,3). Fir das
Verstindnis Adornos, dem immer wieder vorgeworfen wird, seine Wirk-
lichkeitssicht sei so umfassend oder total negativ, da3 durch sie das ob-
jektiv Negative in der Welt nicht eine Kritik, sondern letztlich eine Fort-
setzung erfahren wiirde, ist die Unterscheidung zwischen abstrakter und
bestimmter Negation entscheidend. Die abstrakte Negation ist ein von
Hegel begrifflich erfal3tes Verfahren der Logik bzw. der Begriffsbildung,
durch welches ein Reflexionsgegenstand schrittweise von konkretem
Wirklichkeitsstoff gereinigt wird, bis der allgemeine Begriff tibrig bleibt.
Erst mit der so gewonnenen Allgemeinheit ist der Begriff systematisch
verwendbar. — Die bestimmte Negation hingegen ist, wenn man so will,
ein Verfahren der Kritik der konkreten Verhiltnisse. Sie ist also dadurch
ausgezeichnet, dal3 sie den konkreten Stoff der Wirklichkeit nicht ver-
148t, sondern auf ihn bezogen bleibt. Adornos Begriff der Erlésung kann
als bestimmte Negation verstanden werden, insofern in ihm eine Kritik
des Negativen um der bedrohten oder beschidigten Anspriiche auf
Glickserfillung willen formuliert wird.



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 73

Adorno kommt auf die bestimmte Negation nicht zufillig im Zu-
sammenhang mit dem biblischen Bilderverbot zu sprechen.” Zu Beginn
der entsprechenden Textpassage erscheint die in einem anderen Kontext
bereits begegnete Thematik der Verzweiflung; es entspricht dem Bilder-
verbot, da3 der Verzweiflung kein Trost gewihrt wird. Der Trost der Ver-
zweiflung wire nur das falsche, verharmlosende, die Transzendierungs-
bewegung der Verzweiflung verkirzende oder verdinglichende «Halb so
schlimm» oder «Wird schon wieder». An die Stelle dieses notwendig fal-
schen Trosts tritt die Hoffnung, die allein biblisch angemessen ist. Ent-
scheidend ist dabei freilich, wie hier die Hoffnung eingefihrt und pla-
ziert wird: Sie ist, so heil3t es, einzig vertretbar als die, die anknupft «ans
Verbot, das Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das Unendliche,
die Liige als Wahrheit»'". Dieses Verbot, an das die Hoffnung ankntpfen
muf}, ist das Bilderverbot. Es stellt keineswegs eine Verurteilung oder
Verichtlichung des Endlichen und Kontingenten an und fir sich dar.
Erst wenn es als das Unendliche angesprochen wird, wird das Endliche
falsch; es wird zum Gotzen, wird es als Gott verehrt. Das Bilderverbot
ist, recht besehen, ein Gebot der Wiirdigung des Kontingenten, und so
wird es auch von Adorno aufgefal3t.

Er verteidigt dieses Verstindnis des Bilderverbots gegen eine rigori-
stische Deutung unter Ruckgriff auf die Unterscheidung zwischen ab-
strakter und bestimmter Negation. Jene wirde die G6tzenverehrung ver-
urteilen, indem sie ihr die Idee (bzw. den Begriff) Gottes entgegenhielte,
vor der (bzw. vor dem) ihr Ungentigen offenkundig wiirde. Die bestimm-
te Negation hingegen kritisiert die Bildverehrung, indem sie das Bild als
Schrift zu lesen erlaubt. «Sie lehrt aus seinen [i.e.: des Bildes] Zigen das
Eingestindnis ihrer Falschheit lesen, das ihm seine Macht entreil3t und
sie der Wahrheit zueignet»'' Die abstrakte Negation verwirft am Goét-
zendienst das Dinglich-Konkrete um der Reinheit des Begriffs willen.
Die bestimmte Negation ist keineswegs affirmativ, sondern kritisch, aber
sie bleibt beim verdinglichenden Idolatrum, um es lesbar zu machen, al-
so seine Bildlichkeit, seine Ikonitdt, aufzulosen in eine Schrift. Diese
Schrift gibt eine Bedeutung des Bildes frei, die vom Bild selbst verboz-
gen wird: Insofern das Gotzenbild — darauf zielt die monotheistische
Gotzendienstkritik — von Menschen gemacht ist, kann diese vom Bild
verborgene und von der bestimmten Negation freigelegte Bedeutung im
Glucksanspruch der Menschen gesehen werden. Keineswegs ist dieser an

? Vgl. HORKHEIMER, Max/ADORNO, Theodor W., Dialektik der Aufklirung. Phi-
losophische Fragmente, Frankfurt 1969, 30.

10 Ebd.
1 Ebd.



74 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

sich schlecht, aber im Gétzen ans Falsche gebunden, weil er das Endli-
che zum Unendlichen erhebt, weil er Kontingentes zu seinem letzten
Adressaten macht. Die Macht des Go6tzen bzw. des verehrten Bildes ist
der in ihn bzw. in es gelegte Anspruch auf unverlierbar erfulltes Glick.
Wenn Adorno sagt, dall die bestimmte Negation, indem sie das Bild
«liest», ihm diese Macht «entreiBt» und der «Wahrheit zueignet, so ist
mit dieser Wahrheit nicht auf verbergende Weise Gott als endgultiger
Adressat des im Gotzen, im Bild auf falsche, verblendende Weise gegen-
wirtigen Gliicksanspruchs angesprochen, der Gber jede Reprisentation
in einem Gotzen oder Bild hinausstrebt, sondern diese Konstellation
selbst, dal3 im Falschen, dem Bild, etwas zu Wirdigendes, der Gliicks-
anspruch des Menschen in deformierter Weise da ist.

Bedenkt man, dal3 unsere Gesellschaft eine der raffiniertesten ver-
dinglichenden Reprisentationen menschlichen Glicks- und Erfillungs-
strebens hervorgebracht hat, ndmlich die Ware, denn sie ist ja weit mehr
als eine be- und verrechenbare Form der Guterzirkulation, nimlich min-
destens Projektionsfliche und Verk6rperung von Sehnsucht und Erfil-
lung zugleich, bedenkt man dies, so verbindet sich in Adornos Inan-
spruchnahme religios-theologischer Begriffe eine Wirdigung des Sehn-
suchtswesens Mensch mit einer fundamentalen Kritik der gesellschaft-
lich-6konomischen Deformationen, die der Mensch selbst an seiner ihn
begriindenden Sehnsucht vornimmt. Wenn diese Deformation als Ver-
dinglichung bezeichnet werden kann, dann bedeutet Verdinglichung hier,
daf3 insinuiert wird, der Glickssehnsucht der Menschen stiinde, nach Art
des Warenangebots, nichts anderes als die eben jetzt hier verfigbaren
Dinge zur Verfugung, zu denen naturgemal} auch die Traumangebote der
Touristik- und (Lebens-)Versicherungsbranchen sowie der allerorten
sprieBenden Immanenzreligionen gehéren. Rechnet man diese Angebote
hoch auf einen gesamtgesellschaftlich realisierten Katalog der Sinnange-
bote, hat man einen sich total gebenden, auf totale Angebotsausstaffie-
rung angelegten Sinn-Kosmos, der die Erinnerung des menschlichen Seh-
nens an sein Zielen auf ein ganz Anderes, nicht Ausbuchstabierbares
vergessen machen will. Eine Welt der Verdinglichung, des Gotzendiensts,
ist eine Welt totaler Immanenz, totaler Prisenz. Geltung hat, was jeweils
jetzt da ist.

Das Problem, dem sich das Denken Adornos stellt, ergibt sich hier-
aus: Wie ist ein Reflexionspunkt zu erreichen, der gewissermallen auller-
halb dieses sich totalisierenden Verdinglichungskosmos liegt, wihrend
der Reflektierende doch innerhalb dieses Kosmos lebt und denkt? Ein
archimedischer Punkt, der tatsichlich auBerhalb der Welt lige und von
dem aus sie aus den Angeln zu heben wire, steht nicht zur Verfiigung,.
Adorno geht den Weg, dal3 er sozusagen innerhalb dieses Kosmos Tota-



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 75

litit zu unterbrechen sucht. Dies macht er sprachlich durch die Einfth-
rung des Aphoristischen in die Textkonstituierung. Begrifflich oder ei-
gentlich diskurspragmatisch geht er den Weg der Einschmuggelung
fremder, namlich religis-theologischer Begrifflichkeit in den philosophi-
schen Diskurs. Die Verwendung einer aufs Ganze zielenden, fremden
Sprache, und das ist die Theologie in Adornos Gebrauch, signalisiert den
hybrischen Totalititsanspruch des Vertrauten, der Welt, wie sie ist und
sich prisentiert. Die Entdeckung und Verwendung der religiosen Spra-
che kann fir Adorno nicht zu einem Sprechen innerhalb dieser Sprache
werden, sondern mul} stets ein Arbeiten mit Fremdwortern bleiben. In
der eigenen philosophischen Rede, die untrennbar mit der Welt totali-
sierter Verdinglichung verbunden ist, wire jede Sprache, die man spricht,
eine beredte Affirmation des sfatus quo. Nur die eingeschmuggelten
Fremdworter, die sprachliche Konterbande, die illegalen Worter, die ver-
balen «sans papiers», verweisen auf die Mdéglichkeit eines Anderen zu dem
alternativlos Geltenden, sie signalisieren die Moglichkeit des Auswegs.
Weil aber diese Fremdwérter nicht «eingedeutscht», diese Illegalen nicht
legalisiert, diese religiosen Bedeutungspotentiale nicht verlustlos rationa-
lisiert werden konnen, bleibt die Grundlage eines philosophischen Den-
kens, das sich in die Freundschaft solcher Fremdlinge begibt, aporetisch.

II. Negative Theologie als entwurgelter religidser Diskurs: Jacques Derrida

Wenn ein Denken als aporetisch bezeichnet wird oder nach dieser Be-
zeichnung verlangt, so ist dies nicht nur ein Ehrentitel, sondern auch
eine Problemanzeige. Die Aporetik der soeben erérterten Dimension des
Denkens Adornos kommt auch in dem Umstand zum Ausdruck, dal3
Adorno religiés-theologische Begriffe in enger systematischer Verbin-
dung zur bestimmten Negation gebraucht, wihrend diesen Begriffen
aufgrund ihres primiren, nidmlich religios-theologischen Diskurszusam-
menhangs mindestens ein untilgbares Moment der Affirmation zu-
kommt. Zugespitzt formuliert: Kann der Begriff der Erlosung als be-
stimmte Negation eines realen Verblendungszusammenhangs gebraucht
werden, obne dal} jenes affirmative Moment zur Geltung gebracht oder
doch wenigstens zugelassen wird, jener affirmative Aspekt des Begriffs
der Erlosung, der ihn auf den erlésenden Gott verweisen laf3t?

1. Das Verhdltnis von Negativer Theologie und Dekonstruktion

Es ist diese Aporetik, auf die in einem anderen Zusammenhang Jacques
Derrida zu sprechen kommt. 1987 hilt Derrida einen Vortrag in Jerusa-
lem, in einetr Stadt, die ihn in besonderer Weise zu seinem Thema zu
sprechen verpflichtet — Derrida nennt diese Verpflichtung «eine einzig-



76 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

artige Vorgingigkeit des Miissens — ein Miissen vor dem ersten Wort»'? —
einen Vortrag zur Negativen Theologie. Hinsichtlich dieser spitantik-
neuplatonisch verfal3ten Form christlicher Theologie, die von Gott nur
im Modus der Verneinung zu sprechen erlaubt — von einem Gott jenseits
des Seins und des Begriffs kann bestenfalls ausgesagt werden, was er
nicht ist —, bis diese Kette der Verneinungen in eine Affirmation um-
schligt, die selbst an der Schwelle des Sagbaren angesiedelt wire, etwa
im Gebet, wirft Derrida das zu Adornos Gebrauch religits-theologischer
Begriffe analoge Problem auf, ob es eine Negative Theologie tiberhaupt
geben kann — in dem Sinn, ob es einen Weg der Negation obne originir
affirmative Bezugnahme zum Negierten tberhaupt geben kann.!

Die Frage, warum Derrida sich iberhaupt mit der Negativen Theo-
logie befal3t, ist nicht leicht zu beantworten. Er selbst gibt zwar einen
Grund an: Er meint antworten zu mussen auf Vorwurfe, die Dekon-
struktion sei eigentlich eine Form Negativer Theologie; sie sei ihr dhn-
lich, wiirde ihre Methode oder Technik der Verneinung kopieren.' Al-
lerdings geht Derridas Beschiftigung mit ihr sowie die Rezeptionspro-
zesse, die diese Beschiftigung angestoBen hat'®, weit tGber die Klirung
eines Millverstindnisses oder Uber die Betonung der Unéhnlichkeit zwi-
schen Negativer Theologie und Dekonstruktion hinaus, so daf3 seine Ant-
wort nicht befriedigen kann.

Derrida ist sicher zuzustimmen, wenn er auf der Differenz zwischen
Negativer Theologie und Dekonstruktion beharrt: «Nein, das, was ich
schreibe, gehort nicht der <negativen Theologie> an. Zuallererst in dew
Maffe, in dem diese dem pridikativen oder judikativen Raum der Rede,
ithrer strikt propositionalen Form angeh6rt und nicht nur die unzerstor-
bare Einheit des Wortes privilegiert, sondern auch die Autoritit des Na-
mens, ist sogleich eine Vielzahl von Axiomen gegeben, mit deren Uber-
prifung eine Dekonstruktion> den Anfang machen muf3.»'® Die Dekon-
struktion fiangt also erst an, wenn die Negative Theologie als Material
votliegt. Die Dekonstruktion geht nicht aus der Negativen Theologie
hervor oder ist ihr dhnlich, weil sie iberhaupt aus keinem anderen Dis-
kurs hervorgeht oder ihm dhnlich ist, sondern auf jeden Diskurs ange-
wendet werden kann — als eine Arbeit der Kritik, die nicht verwirft. Die

12 DERRIDA, Jacques, Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien 1989, 9.

13 Vgl. 2.a.0., 10, mit Anm. 3.

4 Vgl 2.2.0., 11-17.

5 Es sei nur auf den eine Tagung dokumentierenden Aufsatzband hingewiesen:
COWARD, Harold/FOSHAY, Toby (Hgg.), Detrida and Negative Theology, New York:
State University of New York Press, 1992.

1 DERRIDA, Wie nicht sprechen, 16f. (s. Anm. 12).



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit T

Dekonstruktion versucht die Voraussetzungen, auf die ein Diskurs sich
stillschweigend oder ungewuf3t bezieht, und die Mechanismen, die in ihm
ablaufen, wihrend durch ihn eine Aussage getroffen wird, aufzudecken.
Sie deckt damit die prinzipielle Begrenztheit eines jeden Diskurses auf.
Sie deckt auf, daf} jeder Diskurs begrenzt ist, auch der religiose. Mit dieser
dekonstruktiv erschlossenen Begrenztheit ist nicht gemeint, daf} ein Dis-
kurs wohl dieses aussagen kann, jenes aber nicht, sondern dal} er genau
das, fir dessen Artikulation er zustindig ist, nicht aussagen kann oder
nicht in der Angemessenheit, die er sich selbst zuschreibt.

Einerseits ist also die Dekonstruktion gewil3 nicht dhnlich der Nega-
tiven Theologie, denn diese bezieht sich genau in dem Moment, da sie
eine Aussage Uber Gott verneint, um damit die Unaussagbarkeit Gottes
auszusagen, in einem prizisen Sinn auf eben diesen Gott.!”7 Das meint
Derrida, wenn er sagt, die Negative Theologie habe das Vertrauen in die
pradikative Kraft der Sprache und in die Proposition keineswegs verlo-
ren oder aufgektndigt. Einerseits ist also die Dekonstruktion keine Ne-
gative Theologie, und die Art und Weise, in der sie es nicht ist, verwehrt
auch, so scheint mir, eine umstandslose theologische Rezeption des Den-
kens Derridas Gberhaupt. Denn mit der Rezeption des dekonstruktiven
Denkens handelt sich jeder Diskurs eine unbeendbare, nicht in die Affir-
mation umkehrbare Kritik ein. Auf einer nicht zum Schweigen zu brin-
genden Kritik des theologischen Diskurses wire aber keine positive Theo-
logie aufzubauen. Andererseits — und dieses «andererseits» kann hier nur
angedeutet werden, als Frage oder Vermutung — : Wenn die Dekonstruk-
tion nicht dingfest gemacht werden kann, weil sie auf keinen anderen
Diskurs, etwa im Sinn einer Herkiinftigkeit oder Gegriindetheit, rick-
fihrbar ist, und wenn sie aus diesem Grund ihrer Unriickfiihrbarkeit auf
alle Diskurse als deren Kritik anwendbar ist — haftet ihr dann nicht in
ihrer Totiapplikabilitit etwas von einem Meisterdiskurs an: Wer sich auf
das Dekonstruieren versteht, hat die Macht der Kritik uber potentiell alle
anderen Diskurse, ist aber selbst nicht zu fassen?'®

Wie dem auch sein mag, hinsichtlich Derridas Beschiftigung mit der
Negativen Theologie bleibt, aufgrund natirlich der dekonstruktiven Art

17 «Selbst im apophatischsten Moment, wenn man sagt: «Gott ist nicht, «Gott ist
weder dies noch das, weder dies noch sein Gegenteil, oder «das Sein ist nicht und so
weiter, selbst dann handelt es sich noch darum, das Seiende so zu sagen, wie es ist, in
seiner Wahrheit, und sei sie meta-metaphysisch, meta-ontologisch.» DERRIDA, Jacques,
«AuBer dem Namen (Post-Scriptum)», in: DERS., Uber den Namen. Drei Essays, Wien
2000, 63-121, hier: 98.

18 Vgl. zum Verhiltnis der Dekonstruktion zur Negativen Theologie auch VALEN-

TIN, Joachim, Atheismus in der Spur Gottes. Theologie nach Jacques Derrida, Mainz
1997, 196f.



78 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksambkeit

des Umgangs mit ihr, bis zuletzt, bis heute, unklar, warum und zu wel-
chem Zweck er sich mit ihr befa3t. Denn der doppelte Fokus einer Kri-
tik, die nicht verwirft, 16st sich nicht in eine konsekutive Ordnung auf,
sondern das Nicht-Verwerfen bleibt zugleich hartnickig Kritik. Im Licht
dieser Zweideutigkeit verbleibt Derridas Aufmerksamkeit fiir die Nega-
tive Theologie.

2. Die Problematik der Negation

Im folgenden sollen lediglich zwei Aspekte der relecture der Negativen
Theologie durch Derrida erértert werden. Beide Aspekte beziehen sich
auf die Problematik der Negation.

a) Sprechen und schweigen

Zum einen ist die Dynamik der Negation offensichtlich hingeordnet auf
das Nicht-mehr-sprechen-Konnen, auf das Schweigen. Derrida illustriert
dies mit einem treffend ausgewihlten Zitat aus dem Cherubinischen Wan-
dersmann von Angelus Silesius:

«Geh hin / wo du nicht kanst: sih / wo du sihest nicht:
Hoér wo nichts schallt und klingt / so bistu wo Gott spricht» (I, 199)1

Der Cherubinische Wandersmann bietet eine Vielzahl von Sitzen, die die-
sem an die Seite gestellt werden kénnten:

«Gott ist so dberalls dall man nichts sprechen kan:
Drum bettestu Jhn auch mit schweigen besser an.» (I, 240)

Derrida spricht auch von der Bezogenheit der Negation auf das Ge-
heimnis. Das, worauf das Sagen der Negation bezogen ist, ist das Ver-
schweigen, das Nicht-Aussprechen des eigentlich Gemeinten. Er entwik-
kelt eine Phinomenologie des Geheimnisses, die es als ein besonderes
Rede- oder Kommunikationsereignis verstehen 1d6t. Die Rhetorik der
Verneinungen oder die Rhetorik der Uberbietungen — denn die Negative
Theologie sagt nicht nur: Gott ist nicht dies und nicht das und nicht
Gott; sie sagt auch: Gott ist mehr als dies und mehr als das und mehr als
Gott — diese Rhetoriken, via negativa oder negationis und via eminentiae,
dienen der Vermeidung eines einfachen Sagens, wer und was Gott ist. Sie
dienen der Wahrung des Geheimnisses, wenn man sagen kann, ein Ge-
heimnis sei das, was nicht preisgegeben ist.?

Die Frage nach der Negativen Theologie ist also die Frage, die Det-
ridas Vortrag im Titel trigt: «How to avoid speaking — Wie nicht spre-
chen». Wenn das Geheimnis so markiert ist, nimlich wie das Sprechen

19 DERRIDA, AuBer dem Namen, 74 (s. Anm. 17).
2 Vgl. etwa DERRIDA, Wie nicht sprechen, 32 (s. Anm. 12).



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit ™

zu vermeiden wire, ist es damit zugleich als das markiert, was stindig da-
von bedroht ist, verraten, preisgegeben zu werden. Und tatsidchlich ge-
hort es zum Wesen des Geheimnisses, an der Schwelle zur Preisgabe zu
stehen, denn ein vollstindig verschwiegenes, verhehltes Geheimnis, von
dem niemand nichts weil3, gibt es nicht — etwas, von dem niemand nichts
weil}, gibt es nicht (nicht der Ordnung des Seins, sondern der des Wis-
sens nach). Ein Geheimnis ist das, was beinahe preisgegeben ist, was in
seiner Verschwiegenheit priasentiert wird, von dem zumindest bekannt
sein muf3, dall es verschwiegen wird. — Ein Geheimnis ist schon immer
in der Rede. Deswegen hat die Negative Theologie auch in ihren Nega-
tionen einen affirmativen Bezug zum Gegenstand ihrer Rede. Deswegen
ist auch die Rhetorik der Uberbietungen — Gott ist das Uberwesentliche —
auf ihrer Riickseite abgesichert durch eine im Stillschweigen mitschwin-
gende «angemesseney, «positive» Gottesrede.

Derridas Analyse 1aBt deutlich werden, da3 Negative Theologie das
eine nicht kann, woran sie sich abarbeitet: mit den Mitteln der Sprache
die Sprache auf Gott hin zu verlassen. Das Problem Negativer Theologie
besteht dann in ithrem Zutrauen in die Mittel der Sprache, dal3 diese ihr
jenen Schritt der Transzendierung gewihren. Wenn es eine Kontinuitit
zwischen Negativer Theologie und Dekonstruktion gibt, wenn es sie
trotz des vorhin vorgebrachten Dementis gibt, dann wire sie darin zu
sehen, daf} in der Dekonstruktion jene Transzendierung vergegenwirtigt
wird — jedoch anders als die Negative Theologie es glaubt und anstrebt,
nicht also als ein Ubersteigen der Sprache im vollen Zutrauen auf die
Transzendierungspotenz ihrer Mittel, sondern als ein Zerbrechen der
Sprache. Die Sprache verweist auf das von ihr Gemeinte, das das Andere
ithrer selbst ist, nicht im vollen Ausreizen ihrer vitalen Méglichkeiten,
sondern in ihrem Zerbrechen, in ihrem Stottern.

Wie nicht sprechen — das Gesetz des Geheimnisses. Aber nicht nur
im Sinn des Vermeidens, sondern auch im Sinn des Infragestellens der
Vermeidung: Wie sollte man denn nicht — sprechen? Das Geheimnis
birgt auch ein Versprechen: zu reden. Derrida macht sich hier (wie so
oft) das Sprachphinomen der Aquivorzitit zunutze: Das Geheimnis, das
an der Schwelle zur Preisgabe angesiedelt ist, stellt ein Versprechen des
Redens, des Offenlegens, des Teilgebens dar, ein Versprechen, das nie-
mand abgegeben hat und in dessen Pflicht doch jeder steht, der ein Ge-
heimnis zu verschweigen/mitzuteilen hat. Aber Versprechen bedeutet
auch: Wer sich verspricht, wer sich verplappert, hat schon preisgegeben,
hat das Geheimnis schon geltuftet. In dieser Situation sieht Derrida die
Negative Theologie. Sie hat, in ihrem Bestreben, #icht zu sagen, wer und
was Gott zs# (weil dieses Sagen nur falsch sein kdnnte), eine endlos sich
fortzeugende Permutation der Verneinungen und Uberbietungen hervor-



80 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

gebracht. In ihrem Zielen auf das Schweigen hat sie einen endlosen Text
produziert. Wie sollte sie nicht sprechen? Und verlangt nicht selbst das
angestrebte Umschlagen der Kette der Negationen und Uberbietungen in
ein nun bedeutungstrichtiges Schweigen, sollte dies je erreichbar sein, da-
nach, wiederum mitgeteilt und kundgetan, verkiindet gar, also in die Spra-
che rickgeftuhrt und ubersetzt zu werden, um diese Erfahrung fruchtbar
zu machen, zu teilen? Gebietet dies nicht auch, so mufite iiber Derrida
hinaus gefragt werden, das christliche Gemeinde- oder Gemeinschafts-
ethos, wie es von Paulus in 1Kor 12,4-11; 14,26-40 fixiert worden ist,
dem die Ubersetzer allemal lieber sind als die privatistisch sich Gotteser-
fahrungen, oder was sie dafiir halten, Hingebenden??!

b) Negative Theologie als entwurgelter theologischer Diskurs

Der zweite Aspekt ist fiir die Theologie nicht weniger gravierend. Der
Prozef3 der Verneinungen, wie er von der Negativen Theologie in Gang
gehalten wird, hat ja nicht nur Gott zum sozusagen nicht anvisierten
Zielpunkt. Er steht noch in einem anderen Bindungsverhiltnis; er ist
auch gebunden an das Material seiner Verneinungen. Diese beziehen sich
stets auf etwas Bestimmtes, jeweils auf bestimmte Gottesvorstellungen
oder Aussagen hinsichtlich Gottes, die von ihnen verneint werden. Der
Weg der Verneinungen dient der Bewahrung der Rede von dem unendli-
chen Gott vor der Verdinglichung durch ein immer zu kurz greifendes,
endliches Reden von Gott.??

Wenn nicht die zuvor schon skizzierten Analysen Derridas hinsicht-
lich der affirmativen Riickseite jeder Negation wiren, konnte die via ne-
gativa durchaus als angemessener Weg der Reprisentierung des unendli-
chen Gottes in der endlichen Sprache gelten. Nun kommt aber noch et-
was anderes hinzu: Der Weg der Verneinungen ist der Weg der Abstrak-
tion. In den Verneinungen st6Bt sich die negativ-theologisch verfaBte

21 «Jagt der Liebe nach! Strebt aber auch nach den Geistesgaben, vor allem nach
der prophetischen Rede! Denn wer in Zungen redet, redet nicht zu Menschen, sondern
zu Gott; keiner versteht ihn: Im Geist redet er geheimnisvolle Dinge. Wer aber pro-
phetisch redet, redet zu Menschen: Er baut auf, ermutigt, spendet Trost. Wer in Zun-
gen redet, erbaut sich selbst; wer aber prophetisch redet, baut die Gemeinde auf. Ich
winschte, ihr alle wirdet in Zungen reden, weit mehr aber, ihr wiirdet prophetisch re-
den. Der Prophet steht héher als der, der in Zungen redet, es sei denn, dieser legt sein
Reden aus; dann baut auch er die Gemeinde auf» (1Kor 14,1-5).

22 S0 zielt, wie Derrida sagt, die Negative Theologie darauf, «Gott so zu sagen, wie
er ist, jenseits seiner Bilder, jenseits dieses Idols, welches das Sein noch sein kann, jen-
seits dessen, was von ihm gesagt, geschen oder gewuBlt wird; dem wahren Namen
Gottes zu antworten/entsprechen (répondre), dem Namen, auf den Gott hért (répond)
und dem er jenseits des Namens, den wir kennen oder héren, entspricht (correspond).»
DERRIDA, Auller dem Namen, 99 (s. Anm. 17).



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 81

Reflexion von den konkreten, iiblichen, geltenden affirmativen Aussagen
hinsichtlich Gottes ab. Diese Abstraktionsbewegung 16st sich, darauf
macht Derrida aufmerksam, faktisch und strukturell vom Bestand einer
bestimmten Ubetlieferungsgeschichte des Gott-Sagens. Derrida formu-
liert dies mit Bezug auf Angelus Silesius:

«In dem, was man fiir das Innere einer Geschichte des Christentums halfen
kdnnte ..., rihrt das apophatische Vorhaben auch daher, sich von der Of-
fenbarung, von jeder buchstiblichen Sprache der neutestamentlichen Er-
eignishaftigkeit ..., vom Kommen Christi, von der Passion, vom Dogma der
Dreieinigkeit und so weiter unabhingig zu machen. Ein unmittelbarer My-
stizismus, doch ohne Intuition, eine abstrakte Kenosis befreit es von aller
Autoritit, aller Erzdhlung, allem Dogma, aller Glaubensiiberzeugung ... —
und im duBlersten Falle von allem bestimmbaren Glauben ... Im duBersten
Falle bleibt es im Nachhinein von jeglicher Geschichte des Christentums
unabhingig, abso/ut unabhangig, losgelost sogar, womoglich losgesprochen,
von der Idee der Stnde, befreit sogar, womoglich erlost, von der Idee der
Erlésung. Daher der Mut und die — potentielle oder wirkliche — Dissidenz
dieser Meister (denken Sie an Eckhart), daher die Verfolgung, die sie bis-
weilen erlitten, daher ihre Passion, daher dieser Ruch von Hiresie, diese Pro-
zesse, diese subversive Marginalitit der apophatischen Strémung in der Ge-
schichte der Theologie und der Kirche.»??

Der Weg der Verneinungen negiert, so konnte dieser Hinweis zugespitzt
werden, die biblische, judisch-christliche Tradition. Nicht nur sie, aber
eben auch sie. Denn das Material der Verneinungen ist schliefllich aus
dieser Quelle geschopft. Wenn Gott nicht dieses und nicht jenes ist,
dann ist er auch nicht der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, nicht der
Gott des Exodus und der guten Schépfung, nicht der Gott der Gerech-
tigkeit und des Lebens, nicht der Gott Jesu, nicht der Gott, der die Liebe
ist, und so weiter. Das Funktionieren einer negativ-theologischen Aus-
sage basiert auf einer Formalisierung. «Diese enthilt sich ithrem Wesen
nach, sie strebt ihrem Wesen nach danach, sich jeglichen Inhalts und je-
des idiomatischen Signifikanten, aller Prisentationen oder Reprisenta-
tionen, der Bilder und zum Beispiel selbst der Namen Gottes in einer
bestimmten Sprache oder einer bestimmten Kultur zu enthalten.»? Hier
zeigt sich die Brisanz der zweiten Bindung der Verneinung, durch die sie
an das in ihr negierte Bedeutungsmaterial gebunden ist. Wenn man so
will, verneint die Negative Theologie ihre Bindung an die biblisch-christ-
liche Uberlieferung, durch die sie {iberhaupt als christliche Rede von
Gott legitimiert und identifizierbar ist.

2 A.2.0.,101.
2 A.2.0., 81.



82 Religiéser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

Wenn auch in den Formulierungen Derridas die Hiresie wie eine
Auszeichnung klingt, bleibt doch die zutreffende Analyse, daf die Nega-
tive Theologie sich in signifikanter Weise von ihrem christlich-theologi-
schen Herkunftskontext 16st. Diese gar nicht unbedingt intendierte, aber
strukturell verankerte Verneinung der christlichen Ubetlieferung dekon-
textualisiert die Negative Theologie und macht sie prinzipiell in jedem
Diskurs anschluB3fihig.*® Die Negative Theologie ist vielleicht die erste
globalisierungsfihige theologische Redeform. Wenn christliche Theolo-
gen Derridas Analysen als die ErschlieBung einer Religiositat ohne Religion,
also einer Art Glauben ohne Credo, ohne Zeugnistradition, ohne kultu-
relle Auspragung — die natiirlich die geschichtlich-kulturelle Unverwech-
selbarkeit und damit die Kontingenzlast einer solchen Tradition mit ein-
schlieBt — begriien®, mufl das bedenklich stimmen. Letztlich auch des-
wegen, weil die Formel von der Religiositit ohne Religion dem Gedan-
ken Dietrich Bonhoeffers von einem Christentum ohne Religion zu ent-
sprechen scheint — und doch das gerade Gegenteil ist. Wihrend nimlich
Bonhoeffer seinen Gedanken christologisch begriindet, also aus dem
Zentrum der christlichen Gottesrede her in einer Situation der Not und
Bedringnis und mit Blick auf eine entchristlichte Welt formuliert, basiert
das Konzept der Religiositit ohne Religion gerade auf der Negierung der
christlichen Ubetlieferung.

Freilich, Derridas Reflexionen geben eine eindeutige Empfehlung fir
ein solches Konzept fiir die Zukunft des Christentums gar nicht her.
Gleichwohl 148t sich der Eindruck nicht von der Hand weisen, dal3 Ne-
gative Theologie und Dekonstruktion nun doch wieder einen Konver-
genzpunkt haben, nimlich in jenem Globalisierungseffekt. Mit Blick auf
das Thema, die Frage nach einem religionsrelevanten Ausweg aus der
sich totalisierenden Immanenz, fillt der Ertrag von Derrida her niichtern
aus. Derrida dekonstruiert die Negative Theologie als eine solche Aus-
wegsunternehmung und zeigt, dal} sie einerseits weniger weit kommt, als
sie glaubt, nimlich nicht aus der Sprache heraus, andererseits aber im-
merhin global anschluB3fihig wird. Dadurch gerit das Bild sehr ins
Schwanken: Man kénnte durchaus in dieser Globalisierbarkeit Negativer

2 «Was es gestattet, die negative Theologie an einem historischen Ort ... zu lokali-
sieren und das ihr eigentimliche Idiom zu identifizieren, ist zugleich auch das, was sie
ihrer Verwurzelung entrei3t. Was ihr einen eigenen Ort zuweist, ist zugleich auch das,
was sie enteignet und auf diese Weise in eine Bewegung universalisierender Uberset-
zung einfiihri» A.a.O., 93.

2% Vgl. hierzu etwa SVENUNGSSON, Jayne, Response to Possibilities of the Impos-
sible: Jacques Derrida’s Idea of Justice and Negative Theology, in: STK 78 (2002),
132f.



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 83

Theologie eine letzte Affirmation sich totalisierender Immanenz sehen. —
Zugleich prisentiert sich die Dekonstruktion selbst in dieser Analyse als
die duflerste Reflexion der Immanenz — denn sie untergribt jeden leich-
ten, es sich leicht machenden Auswegsversuch, ohne sich mit dem, was
bleibt, der Endlichkeit, dem Hier und Jetzt, einverstanden erkliren zu
kénnen.

III. Der religiose Diskurs als Neubeschreibung der Welt: Paunl Ricaur

Geht es weiter? Man mag es als einen Riickschritt empfinden, wenn nach
der Begegnung mit einem so avancierten Theoriekonzept, wie es die De-
konstruktion ist, eine Philosophie zur Sprache kommen soll, die als ver-
gleichsweise konventionell gilt. Dennoch wird im folgenden dieser Weg
eingeschlagen. Auch jetzt wieder kann, wie bei Adorno und Derrida, kein
Gerneraliiberblick geboten werden; vielmehr sollen auf engem Raum nur
wenige Aspekte beleuchtet werden. Je weiter man die Perspektive auf
eine Totale hin aufzieht, desto gréBer ist die Gefahr, Falsches zu sagen
und desto geringer wird die Moglichkeit, am Denken eines Philosophen
teilzunehmen. Also der Ausschnitt statt des Panoramas.

1. Paul Ricaur und die Theologie

Die von Derrida her offene Frage lautet, wie angesichts der Gefangen-
heit des Denkens innerhalb der Sprache das Denken und Zur-Sprache-
Bringen Gottes noch gedacht werden kann. — Theodor W. Adorno ent-
stammt dem assimilierten deutschen Judentum, was sein Getauftsein mit
eingeschlossen hat; ihm war die darauf beruhende Verbindung zur christ-
lichen Religion oder zur protestantischen Kirche anscheinend nicht
gleichgiltig, ohne dal3 er aber davon Aufthebens gemacht hitte. Quellen
judischen Denkens und judischer Religiositit mégen ihm durch Ger-
shom Scholem und vor allem, wenn auch in anderer Weise, durch Walter
Benjamin erschlossen worden sein. Jacques Derrida entstammt dem nord-
afrikanischen frankophonen Judentum, hat dessen geistige Kraft aber
wohl erst durch die Begegnung mit den Schriften Edmond Jabeés’, Em-
manuel Levinas’ und wiederum Walter Benjamins kennengelernt. Fr
beide gilt also ein auf je eigentimliche Weise indirektes, vermitteltes Ver-
hiltnis zur Religion. Paul Ricceur nun ist franzosischer Protestant, prak-
tizierender Christ. Das setzt seine philosophischen Reflexionen zu Fra-
gen und Themen der Religion latent dem Verdacht des Kryptotheologi-
schen aus. Wiederholt meint er, sich eines solchen Verdachts erwehren



84 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

zu mussen.?” Mir scheint es am sinnvollsten, hier seiner Selbsteinschit-
zung zu folgen und ihn als Philosophen zu verstehen, der, warum auch
nicht, unter anderem sich Gegenstinden der Religion zuwendet.

Sehr viel starker als dies fiir Adorno und Derrida gilt, begibt sich Ri-
cceur bei seiner Befassung mit Fragen der Religion in das FluBBbett oder
in die Stromung des biblischen Denkens. Wesentlich ausdriicklicher ge-
schieht seine Erdrterung solcher Fragen als Auseinandersetzung mit bi-
blischen Texten. Selten findet sich ein philosophisches (Euvre, das so
deutlich im Austausch mit der biblischen Exegese beider Testamente
steht. Das gilt nicht nur fir Ricceurs einflulireiche biblische Hermeneu-
tik;?® die dialogische, auf den Anderen tatsichlich hérende Art seines
Denkens vergegenwirtigt sich etwa auch in der gemeinsam mit dem Alt-
testamentler André LaCocque geschriebenen Studie Penser la Bible.” All
das mul3 hier unerdrtert bleiben. Statt dessen wird die Frage wieder auf-
gegriffen, auf die zuvor Derridas Umgang mit der Negativen Theologie
zugespitzt worden ist; es ist die Frage nach der Sprache angesichts des
Wortes «Gott»; es ist die Frage nach der Transzendenzfihigeit ihrer Im-
manenz.

2. Die Frage nach dem Menschen als Frage nach den Zeugnissen seiner Selbstden-
tungen

Es ist sicher ebenfalls vereinfachend, aber wohl nicht ganz falsch, Ri-
cceur als einen Denker der Sprache zu bezeichnen. Weil die Geschichte
seines Denkens an dieser Stelle nicht entfaltet werden kann, sei lediglich
die Grundintention seiner Hinwendung zur Hermeneutik benannt: Es ist
zunichst einmal die Frage nach dem Menschen, die ihn leitet, und die
sich ihm als Frage nach den Handlungsmdglichkeiten des Menschen
stellt, als Frage nach dem Willen. Die so prizisierte Frage nach dem
Menschen bricht fir Ricceur angesichts der radikalen Moglichkeit
menschlichen Handelns zur Schuld und zum Bdsen hermeneutisch auf:
Das Bose ist der Reflexion nicht als solches, nicht als etwas Substantiel-
les erreichbar, sondern als in den Dokumenten der Kulturen und Ge-
schichten der Menschheit Bezeugtes. Es erscheint in den Texten, Schrif-
ten, Bildern, Riten, Musiken, Architekturen der Menschheitsgeschichte

2" Vgl. etwa RICEUR, Paul, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, 35f.

28 Vgl. RICEUR, Paul, Biblical Hermeneutics, in: Semeia 4 (1975), 27-148; «Philo-
sophische und theologische Hermeneutik», in: DERS./JUNGEL, Eberhard, Metapher.
Zur Hermeneutik religiéser Sprache, Miinchen 1974, 24-45; «Stellung und Funktion
der Metapher in der biblischen Sprache», in: a.a.0., 45-70; Essays on Biblical Inter-
pretation, Philadelphia: Fortress Press, 1980.

2 LACOCQUE, André/RICEUR, Paul, Penser la Bible, Paris: Seuil, 1998.



Religitser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 85

auf als dunkler Teil der Selbstvergewisserung des Menschen. Erreichbar
ist das Bose als in den Kulturdokumenten niedergelegtes Interpretament
der Selbstdeutung des Menschen. Ahnlich findet sich die Schuld in den
kanonischen Texten der Kulturen unter vielfachen Kodierungen thema-
tisiert, die nicht selbst das Phinomen darstellen. Die Frage nach dem
Menschen mul3 hier zur Frage nach der Interpretation des in Texten sich
niederschlagenden, anhaltenden, stets scheiternden und neu einsetzen-
den Versuchs des Menschen werden, sich selbst zu verstehen, und das
heillt, zu einer hermeneutischen Frage. So fihrt die Frage nach dem Men-
schen zur Frage nach seinem Sprechen, seiner Selbst-Artikulation, nach
seiner Selbst-Bezeugung in den Dokumenten seiner Geschichte, aber
auch in seinen lesbaren, intelligiblen Handlungen.

Die in Texten und Texttraditionen sich vollziehende Selbstreflexion
des Menschen hat sich im Lauf der Geschichte in einen ganzen Ficher
der Diskurse ausdifferenziert. An dessen einem Ende mdgen die empiri-
schen Wissenschaften stehen; die ihnen zugeordneten Sprachen sind
darauf angelegt, die Welt so zu beschreiben, wie sie ist, wie sie «wirklich»
ist; das in ihnen aufgebotene analytische Potential dient gewissermallen
dem Ausreizen der Affirmationskraft von Sprache bis zum AuBersten.
Am anderen Ende dieses Fichers mag der poetische Diskurs, die Spra-
che der Dichtung, angesiedelt sein. Was wire der Skopos der Dichtung,
wenn jener der Wissenschaften darin besteht, die Welt affirmativ so dar-
zustellen, wie sie, nach Mallgabe des jeweiligen naturwissenschaftlichen
Modells, «wirklich» ist? Ricceur sieht das Wesen des poetischen Diskur-
ses darin, mégliche Welten zu entwerfen. Hierin steckt beides, Negation
und Affirmation von Welt. Negation insofern, als nicht die Welt be-
schrieben wird, «wie sie ist», sondern ihr eine mogliche Welt entgegen
gehalten wird. Der Entwurf moglicher Welten, wie Ricceur ihn dem poe-
tischen Diskurs zuweist, enthilt also auch ein utopisches Moment — ob
dies nun im einzelnen literarischen Werk realisiert wird oder nicht. Aber
dieser negierende, kritische und utopische Bezug des poetischen Diskur-
ses zur Welt ist sozusagen in einer Affirmation fundiert: Die mogliche
Welt der Fiktion steht nicht zotaliter aliter zur «wirklichen Welt», ist kein
Weltentwurf in Absehung von, sondern um-willen der wirklichen Welt.
Man koénnte, philosophisch etwas hemdsirmelig, sagen: Solange die
Dichtung mogliche Welten entwirft, ist die wirkliche Welt noch nicht die
beste aller Welten. Es geht im poetischen Entwurf einer méglichen um
die wirkliche Welt — als Kritik, als poetische Verklirung, als prosaische
Erntichterung wird der Welt ihr Ungeniigen, ihre Mangelhaftigkeit vor-
gefihrt, die Unmoglichkeit, mit der Welt, wie sie ist, zufrieden zu sein
und seinen Frieden zu machen. Auch wenn dieser Begriff schon arg
strapaziert ist: Der poetische Diskurs trigt eine Differens in die Welt und



86 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

a0t sie dariiber nicht sich beruhigen. In dieser poetischen Unruhe
kommt eine fundamentale Sorge um die Welt zum Ausdruck.

3. Die poetische Dimension des religiosen Diskurses

Ein bemerkenswertes Datum der Ricceurschen Reflexion auf die Religion
besteht nun darin, dal er eine starke Analogie zwischen religiosem und
poetischem Diskurs identifiziert. Was gerade zum poetischen Diskurs ge-
sagt worden ist, gilt auch fir den religiésen:

«Wir nannten die Textwelt der Literatun einen Weltentwurf, der sich in der
Weise der Dichtung von der alltiglichen Wirklichkeit entfernt. Gilt das
nicht ganz besonders von dem neuen Sein, das die Bibel entwirft und aus-
spricht? Schafft sich dieses neue Sein nicht einen Weg durch die Welt der
gewohnlichen Erfahrung, der Verschlossenheit dieser Erfahrung zum Trotz?
Hat dieser Weltentwurf nicht die Kraft, zu sprengen und zu 6ffnen? Und
mull man dann diesem Weltentwurf nicht im vollen Sinn des Wortes die
poetische Dimension zuerkennen, die wir der Sache des Textes zugeschrieben
haben?»*°

Poetischer und religiéser Diskurs konvergieren darin, daf} sie die Welt
neu (be-)schreiben und mit diesen Neubeschreibungen neue Handlungs-
moglichkeiten eroffnen. Mit dieser Verkniipfung von Neubeschreibung
und neuen Handlungsmoglichkeiten wird Karl Marx’ Satz, die Philoso-
phie habe nun lange genug die Welt interpretiert, jetzt ginge es darum,
sie zu verindern, aus einem groben Gegensatzdenken in eine bewegliche
und niichterne Dialektik Gbetfithrt: Die Neubeschreibung, also die In-
terpretation der Welt durch Literatur und Religion eréffnet neue Sicht-
weisen auf sie, aus denen sich neue Handlungsmoglichkeiten ergeben.
Zwischen Interpretation und Handlung besteht kein Verhiltnis der Aus-
schlieBung, sondern der Erméglichung. Werden die durch ihre Neube-
schreibungen erschlossenen Handlungsméglichkeiten ergriffen, wird also
in den eréffneten Méglichkeitsraumen gehandelt, bringen diese Neube-
schreibungen neue Wirklichkeit hervor. Ricceur spricht deswegen mit
Blick auf die Metapher, sie ist die Basiseinheit sowohl des poetischen wie
des religiosen Diskurses®, von einer «ontologischen Vehemenz»*, die

3 RICGUR, Paul, «Philosophische und theologische Hermeneutik», 41 (s. Anm. 28).

31 Vgl. zur Bedeutung der Metapher im biblischen Diskurs RICEUR, Paul, «Bibli-
sche Hermeneutik», in: HARNISCH, Wolfgang (Hg.), Dic neutestamentliche Gleichnis-
forschung im Horizont von Hermeneutik und Literaturwissenschaft, Darmstadt 1982,
248-339, hier: 282-339; sowie DERS., Biblical Hermeneutics, 129-145 (s. Anm. 28).

32 Vgl. zu diesem Begriff RICEUR, Paul, Die lebendige Metapher, Miinchen 1986,
241-251, 279¢.



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 87

der von der Metapher hervorgebrachten «semantischen Innovation»?
eignet.

Dabei schlie3t die formale Vergleichbarkeit von poetischem und re-
ligisem Diskurs eine Differenz mit ein. Sie besteht in dem unvergleich-
lichen, von der Literatur (in dieser Weise) nicht erhobenen Verbindlich-
keitsanspruch, wie er aber mit der Neubeschreibung der Welt durch den
biblischen Diskurs einher geht. Dieser Anspruch zielt dabei primir nicht
auf die Affirmation eines epistemischen Wahrheitsbegriffs, sondern auf
die Ubernahme einer Verpflichtung. Daf3 in der Handlungsverpflichtung
eines «Was ihr fir einen meiner geringsten Brider getan habt, das habt
thr mir getan» (Mt 25,40), oder eines «Wenn ihr den Menschen ihre Ver-
fehlungen vergebt, dann wird euer himmlischer Vater auch euch verge-
ben» (Mt 6,14), oder eines «Liebt eure Feinde und betet fur die, die euch
verfolgen» (Mt 5,44), dal} also in dieser provokanten, iiberfordernden
Handlungsverpflichtung ein Wahrheitsanspruch mit formuliert wird, ist
unstrittig. Ricceur fragt jedoch, ob der hier implizierte Offenbarungsbe-
griff nicht, statt letztlich doch auf die Einforderung von Gehorsam ge-
gentber einem geoffenbarten Inhalt hinauszulaufen, auf die Imagination
des Menschen, auf seine Einbildungskraft, zu beziehen wire’*: Die reli-
giose Neubeschreibung der Welt weckt die Vorstellbarkeit einer guten
Welt und eroffnet damit Handlungsriume.

Sind wir hinsichtlich der Frage, wie es mit der Sprache angesichts des
Worts «Gott» steht, mit Ricceur weiter gekommen? Einerseits ja: Seine
Konzeption religioser Sprache ist von vornherein geéffnet auf die Frage
nach der Handlungsfihigkeit des Menschen. Aullerdem wird die Er6ff-
nung neuer Bedeutungsmoglichkeiten nicht, wie in der Negativen Theo-
logie, durch die Negation konkreter Gottrede, sondern gerade unter Ein-
satz eines Spektrums konkreter Gottesrede, nimlich der biblischen, er-
reicht. Andererseits gibt es auch bei Ricceur eine grundlegende Form der
Gebundenbheit, insofern nidmlich die Neubeschreibung der Wirklichkeit

3 Vgl. hierzu 2.2.0., 164—167.

3* Ricceur stellt diese Frage im Zusammenhang mit dem Problem heteronomer Be-
stimmung, mit dem der Offenbarungsgedanke das autonome Subjekt konfrontiert:
«Why, I will ask at the end of this meditation, is it so difficult to conceive of a depen-
dance without heteronomy? Is it not because we too often and too quickly think of a
will that submits and not enough of an imagination that opens itself? ... For what are
the poem of the Exodus and the poem of the resurrection ... addressed to if not to our
imagination rather than to our obedience? And what is the historical testimony that
our reflection would like to internalize addressed to if not to our imagination? ... [Our
imagination] can no longer encounter revelation ... as an unacceptable pretension, but
a nonviolent appeal.» RICEUR, Paul, «Toward a hermeneutic of the idea of revelationy,
in: DERS., Essays on Biblical Interpretation, 117 (s. Anm. 28).



88 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

gebunden ist an den Stoff der herkémmlichen, der tberlieferten Bedeu-
tungskonfigurationen. Darin kommt eine nicht tberwindbare Ambiva-
lenz lebendiger Uberlieferung, wie sie sich einem hermeneutischen Ver-
stindnis erschlieBt, zum Ausdruck: Das Uberlieferte ermdglicht, indem
es zum Material der Neubeschreibung wird, die Er6ffnung neuer Be-
deutungs- und Handlungsriume. Aber zugleich gilt: Jede Ubetlieferung
ist — in dem Maf, wie sie ein inhaltliches Profil hat — begrenzt. Damit ist
aber auch jede aus ihr heraus ermdglichte Neubeschreibung beschrinkt.

Es scheint aber, als wiitde Ricceur der Uberlieferung mehr Kredit
einraumen als Adorno und Derrida, als wiirde er ihr mehr zutrauen —
zutrauen namlich, das, was ist, aufzubrechen auf das, was sein kann und
sein soll. Ein solches Zutrauen ist keineswegs traditionalistisch, sondern,
wenn man so will, eschatologisch. Sein eigentlicher Adressat ist auch
nicht «die Uberlieferungy, sondern in erster Instanz die in dieser Tradi-
tion sich artikulierenden Hoffnungen und Glicksanspriche der Men-
schen, deren Geltung nicht mit der Zeit vergangen ist, sondern noch
Gegenwart hat. Wenn man sagen will, daf3 sie auch Zukunft haben sollen
— so wie auch unsere, hier und jetzt nicht einlésbaren, von uns selbst
womoglich gar nicht recht artikulierbaren Hoffnungen und Glucksan-
spriche Zukunft haben sollen —, wird man von einer weiteren Instanz
sprechen miissen, wie implizit auch immer, die in jener Ubetrlieferung zur
Geltung kommt oder sich selbst zur Geltung bringt, auf die jene Uberlie-
ferung sich selbst zuriickfithrt. Fiir Ricceur ereignet sich in jenem aus
dem Ubertlieferten sich formenden, unvorhersehbaren Neubeschreiben
der Welt, worin sich neue, befreiende Handlungsmdoglichkeiten eréffnen,
letztlich jenes eine Geschehen, das er mit der Formulierung zusammen-
falt: «<nommer Dieu, Gott nennen».®

IV, Religion als Answeg?

Diese, wenn man so will, «Identifizierung» Gottes hat also keineswegs
eine quietistische, blof3 affirmative Grundstruktur, sondern eine Dyna-
mik der Beunruhigung und des Aufbrechens. Etwa so, wie es Heinz Ro-
bert Schlette formuliert, der den Kern des biblischen Glaubens in der
Protestation gegen die Welt, wie sie ist, ausmacht, so aber, dal3 auch bei
thm die Kritik, die Negation des sfafus guo, von einer grundsitzlichen
Sorge um die Welt getragen ist, von einer Affirmation der Welt, wie sie

3 Vel. RICEUR, Paul, «Gott nennen», in: CASPER, Bernhard (Hg.), Gott nennen.
Phinomenologische Zuginge, Freiburg-Minchen 1981, 45-79.



Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit 89

sein sollte.*® In diesem Sinn spricht Schlette von einem Ja im Nein des
Protests 5

«There must be some way out of here» — Religion als Ausweg: Eine
solche Formulierung geht nicht nur das Risiko ein, der Marx’schen Reli-
gionskritik zu verfallen; sie nimmt sich auch beinahe gnostisch aus. Und
wer wollte bezweifeln, dal3 die gnostische Versuchung bis heute aktuell
ist, nicht nur in verschiedenen Esoteriken, sondern innerhalb der christ-
lichen Ubetlieferung, so etwa in einer wieder erwachten Faszination fiir
die Negative Theologie. Tatsichlich gibt es (neben den religionsgeschicht-
lichen Verbindungen) wenigstens einen systematischen Berithrungspunkt
zwischen Christentum und Gnosis, nimlich in der Problemanzeige: Kaum
eine Religion stellt eine so radikale Kritik sich totalisierender Endlichkeit
dar wie die Gnosis. Nur ist diese Kritik selbst totalitir, verwirft sie doch
nicht allein die Totalisierung, sondern die Endlichkeit, die Hiesigkeit der
Welt selbst, die Welt in ihrer Endlichkeit und Hiesigkeit schlechthin.

Der Ruf nach dem Ausweg, um abschliefend noch einmal auf Bob
Dylan zuriickzukommen, bezieht sich aber auf konkrete Situationen des
Unrechts oder des Unbheils, die aus sich selbst nicht zum Guten gewen-
det werden kénnen. Das Chaos ist zu grof3, so klagt der «Joker» im Lied;
es lastet, und keine Etleichterung ist in Sicht. Im Lied sind es Ubergriffe
auf Besitz und Leben, wie sie von einem unentrinnbaren Gesetz des Pro-
fits diktiert werden; die Protagonisten dieses Gesetzes haben jedes Be-
wuBtsein fur den (nicht 6konomischen) Wert des Lebens und seiner ma-
teriellen Grundlagen verloren. Religion als Ausweg mifBte es mit diesen
konkreten Notsituationen aufnehmen koénnen, darin die Welt nicht gno-
stisch verneinend, sondern biblisch wiirdigend — gegen die Verachter und
Ausbeuter der Welt.

Wenn es in dem Lied auch noch heiB3t (gesprochen ausgerechnet von
dem «Dieb»), daf} jetzt nicht mehr falsch, unwahr, gesprochen werden
darf, denn die Zeit dringt, so spricht eine solche apokalyptische Rede-
weise, die uns Nichternen fremd sein mag, dafiir, dal} es in einer solchen
Situation der Not und der Bedringnis jedesmal und in jedem Einzelfall
um das Ganze geht. Braucht es nicht eine Sprache, die diese Sorge «um

% Vgl. etwa SCHLETTE, Heinz Robert, Skeptische Religionsphilosophie. Zur Kritik
der Pietit, Freiburg 1972, bes. 144—154.

3 Im AnschluB an Albert Camus: SCHLETTE, Heinz Robert, «Zur Metamorphose
der religiésen Erfahrung. Philosophische Erwigungen», in: DERS., Konkrete Humani-
tiat. Studien zur Praktischen Philosophie und Religionsphilosophie. Hrsg. von J. Bros-
seder/N. Klein/E. Weinzierl, Frankfurt 1991, 402-419, bes. 413, sowie: DERS., «Mdg-
lichkeiten der Verinderung des religiosen Bewultseins in religionsphilosophischer
Sicht», in: a.2.0., 420-438, bes. der Abschnitt «Religion als Dissens», 432—-4306.



90 Religioser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit

das Ganze» noch in jedem Einzelfall nicht der Stummbheit, der Gleich-
giltigkeit und dem Vergessen iiberld3t? Braucht es nicht eine Sprache,
die den Grund des Werts alles Lebendigen angesichts der Bedrohung
oder Vergleichgultigung dieses Werts festhalten und positiv aussagen
kann? Wire mit einer solchen Sprache nicht die Welt grundsitzlich offen
gehalten auf eine Bedeutung hin, die sie nicht selbst hervorbringen kann
und die deswegen auch niemand in der Welt als seinen Besitz und seine
Leistung reklamieren kann? Miulte sich dann in einer solche Sprache
nicht die Wiirde der Welt, des Lebendigen artikulieren, zur Geltung brin-
gen lassen? Dann allerdings wire der religise Diskurs als Sprache des
«Auswegs» eine Sprache der Artikulation der Wiirde der Welt.



	Religiöser Diskurs in philosophischer Aufmerksamkeit : Theodor W. Adorno - Jacques Derrida - Paul Ricœur

