
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Aufhebung : ein logischer Systembegriff Hegels

Autor: Klaghofer, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Klaghofer

Aufhebung
Ein logischer Systembegriff Hegels

In der Geschichte des Denkens seit Beginn der Neuzeit, als René
Descartes nach einem täuschungssicheren Fundament in einer fragwürdig
gewordenen Welt gesucht und dieses in seinem Ich gefunden hatte1, hat
wohl niemand so tiefe Spuren hinterlassen als Georg Wilhelm Friedrich
Hegel. Mochte auch sein Geist neben dem genialen und frühreifen Schel-

ling2 etwas schwerfällig gewirkt haben, so arbeiteten in ihm doch eine
zähe Kraft und ein unnachgiebiger Wille, die schließlich ein imposantes
Denkgebäude aufrichten konnten. In ihm sammelte Hegel in spekulativer

Absicht die Tradition des Denkens genauso wie die zeitgenössischen
Wissenschaften und ihre Ergebnisse, die Zeugnisse und Ansprüche der

Religionen ebenso wie die Geltungen der Künste, die Darstellungen des

Institutionellen wie den Gang der Geschichte oder die Genese des Geistes.

Hegel, der vielleicht letzte universale Kopf im Reich der Philosophie,

wurde so zum spekulativen Tradenten, an dem sich die folgende
Zeit geistig auch abarbeiten mußte. Was bei ihm jedoch noch
zusammengebunden war, das trieb rasch auseinander und fand sich vielfach
verändert in nicht nur unterschiedlichen, sondern teils auch gegensätzlichen

Denkrichtungen wieder. Von Hegel her konnten lesbar werden die
marxistische Theorien ebenso wie romantische Weltfreudigkeit und Weltleid,

naturalistische Anonymisierung, Verzweiflung und in ihrem Gefolge
radikale Kritik der Religion, aber auch Geistmetaphysik und spekulative
Theologien; selbst noch so ferne Denkweisen wie positivistische Ansätze
oder strukturalistische Negationen des Menschen und des Göttlichen af-
firmieren in der Negation Hegel. Es ist also keineswegs übertrieben zu

sagen: Hegel fand sich in den nach ihm folgenden geistesgeschichtlichen

1 DESCARTES, René, Abhandlung über die Methode des richtigen Vernunftgebrauchs

und der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung. Ins Deutsche übertr. von
Kuno FISCHER. Erneuert und mit einem Nachwort versehen von Hermann GLOCKNER,
Stuttgart 1988, 15.

2 KIRCHHOFF, Jochen, Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling. In Selbstzeugnissen
und Bilddokumenten, Reinbek bei Hamburg 1982, 17.



Aufhebung 51

Wandlungen immer wieder; er wurde in der Folgezeit aufgehoben und
lebte mit seinem Denken in den neuen Ansätzen weiter, sei es daß diese
ihn erhärteten, sei es daß sie ihn verneinten.

So hat sich gerade an der Zukunft seines integrativen Denkens ein
Problem aufgeworfen, das zum zentralen seiner Philosophie gezählt werden

muß: Was heißt bei Hegel eigentlich Aufhebung? Kündet sie von der
Tendenz, alles einer umfassenden Totalität einzuschreiben, die an ihrem
Anfang und an ihrem Ende so absolut gedacht werden muß, daß alle Ei-
genwesentlichkeit dessen, was sie nicht ist, ausgelöscht wird, mag auch

Gegenteiliges behauptet werden? Ist Aufhebung das Begriffsvehikel
eines zwar subtilen und hoch differenzierten, aber dafür ganz unausweichlichen

Pantheismus, in dem nicht nur das Endliche, sondern auch der
Gott verneint wird, wie ihn biblischer Glaube bekennt?3 Liegt also ein
Pantheismus des absoluten Subjekts4 vor, dem schließlich sein Fundament,

eben das Subjekt abhanden kommt? Da diese Bestimmung der
Aufhebung von Hegel in seinem Werk Wissenschaft der Logik gegeben wird,
fragt man sich weiter: Gibt die Bewegung der Aufhebung als negierende
Affirmation und affirmierende Negation nicht eine Dialektik vor, welche
die Basis der Widerspruchslogik zersetzt und darum nach A. Trendelenburg

eine «unmögliche Anforderung»5 bildet? Dem ist nicht beizukommen,

wenn man Aufhebung als «negierendes Bewahren»6 beschreibt, denn
eine solche Wendung löst die Problematik des Begriffs zunächst nicht,
sondern zeigt sie klarer an. Von theologiegeschichtlicher Perspektive her
stellt sich zudem eine Frage, welche auf das Gefährliche der logischen
Identität durch Aufhebung zielt: Kehrt mit ihr in der Logik nicht eine
Form gnostischer Identität wieder7, die anzeigt, daß solches Denken
neben den logischen Schwierigkeiten auch theoretische dadurch einfährt,
daß es des Positiven, des Gegebenen nicht mehr gedenkt und es in
logischen Aufhebungsverfahren schließlich verleugnet? Hat nicht G. Scho-
lem recht, wenn er Hegelschem Denken vorhält, daß dieses «es sehr eilig

3 So haben F.A.G. Tholuck, C.F. Bachmann und F.A. Staudenmaier Hegels Denken

eingeschätzt: KYUNG-SOO, Raphael Lee, Hegel und der Pantheismus, in: ThPh 74
(1999) 338-370, bes. 348-354.

4 Ebd. 362.
5 FULDA, Friedrich, Art. «Aufheben», in: Historisches Wörterbuch der Philosophie.

Bd. 1. Hrsg. von Joachim Ritter, Basel-Stuttgart 1971, 618—620, hier 620.
6 HEINTELj Erich, Die beiden Labyrinthe der Philosophie. Systemtheoretische

Betrachtungen zur Fundamentalphilosophie des abendländischen Denkens. Bd. 1, Wien-
München 1968, 253.

7 MlTSCHERLICH, Jeff, The Identity of the Human and the Divine in the Logic of
Speculative Philosophy, in: BAUR, Michael (Hg.), Hegel and the Tradition. Essays in
Honour of H.S. Harris, Toronto 1997, 143—161.



52 Aufhebung

hat, hinüberzuwechseln auf die Höhen des idealen Subjekts, weg von
dem erbärmlichen Ich, das nur ein <Gegebenes> ist»8? Zeigt damit nicht
die Aufhebung mit ihrem Zug hin zur absoluten Identität neben einem

gnostischen Motiv auch ihre unmenschlichen Folgen? Werden diese
schließlich nicht auch ausweisbar an der kalten Höhe, von der aus die

Weltgeschichte als Weltgericht gewußt werden soll?9

Daß mit dieser Frage ein Übergang aus dem Logischen ins Gegebene
oder Wirkliche geschehen ist, trägt nichts Fremdes an Hegel heran. Denn
er hat Logik ja nie als Rekonstruktion reinen Selbstdenkens verstanden
oder — für ihn geradezu schrecklich — als Auffindung von festen
Denkformen und Kategorien. Hegels Logik hat im Bereich der Seinslogik
Bezug wenigstens zum (wenn auch leeren) Sein und erhebt sich erst danach
und doch wohl unter Einschluß des Seins zu ihrer selbstreferentiellen
Form;10 zudem hat Hegel in seinen Vorlesungen über die Beweise vom Dasein
Gottes in einer Parenthese betont: «Ich fasse Logik und Metaphysik
zusammen, indem die letztere gleichfalls nichts anderes ist, als daß sie zwar
einen konkreten Inhalt wie Gott, die Welt, die Seele betrachtet, aber so,
daß diese Gegenstände als Noumena, d. h. deren Gedanken, gefaßt werden

sollen.»11 Das ist gewiß kritisches Denken, das weiß, daß es nie die

Gegenstände unmittelbar für sich hat und selbst die Wahrnehmung geistig

vermittelt ist. Daraus also scheint der Zusammenfall von Logik und

Metaphysik gut nachvollziehbar und werden die Anfragen, die sich
angesichts der durch Aufhebung erreichbaren logischen Identität des Absoluten

stellen, erhärtet, in denen es mindestens einschlußweise um die

Frage nach der spekulativen Erfassung des Wirklichen geht.
Damit aber wird auch klar: Mit dem Begriff der Aufhebung zu tun

zu haben bedeutet, ins Ganze von Hegels Denken getrieben zu werden,
weil alles mit allem vermittelt ist, umspannt von der Klammer der Logik
und der Metaphysik, die zusammengehören. Doch eine solche Erarbeitung

des Ganzen kann hier nicht unternommen werden. Nur der Begriff
der Aufhebung kann hier in seinen Momenten angedeutet und in Bezug
gesetzt werden zur Frage nach dem Verhältnis des Absoluten und des

8 SCHOLEM, Gershom, «Nachwort», in: ROSENZWEIG, Franz, Der Stern der Erlösung.

Mit einer Einführung von Reinhold Mayer und einer Gedenkrede von Gershom
Scholem, Frankfurt/M. 51996, 525-549, bes. 531.

9 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 12. Vorlesungen über die Philosophie
der Geschichte, Frankfurt/M. 1970, 559.

10 KOCH, Anton Friedrich, Die Selbstbeziehung der Negation in Hegels Logik, in:
ZPhF 53 (1999) 1-29.

11 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 17. Vorlesungen über die Philosophie
der Religion II. Vorlesungen über die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/M. 1969,
451.



Aufhebung 53

Nichtabsoluten in Hegels Denken. Doch auch bei einer solch bescheidenen

Begriffsbestimmung stellen sich sogleich spezifische Probleme ein.
Denn Hegel eignet sich aufgrund seines Denkens in durchgängigen
Vermittlungen oder Aufhebungen schlecht für ein definitorisches Denken,
das den Umkreis der Begriffsnota eindeutig festlegen will. Mit diesem

spezifisch Hegeischen Denkstil verbindet sich freilich nochmals die
Ausgangsfrage: Kreist nicht alles in und um eine absolute Identität, welche
die endlichen Wesen verneinen muß und sie identitätslogisch und damit
pantheistisch negiert, so daß das Absolute alles ist — es selbst und seine

von ihm aufgehobene Negation im Sinn der einfachsten logischen
Identitätsbestimmung, der Identität der Identität und Differenz?12

Um hier ein wenig Konturen zu gewinnen, seien zwei Schritte
unternommen: erstens eine Auslegung des entsprechenden Textes Hegels über
den Begriff der Aufhebung in der Wissenschaft der Logik (dabei werde ich
mich - gleichsam hegelimmanent — an den Sprachsinn halten, ist doch
die Sprache das Wahrhaftere13 und das Offenbare des Geistes); dann
zweitens der Versuch einer Antwort auf die aufgeworfenen Fragen.

I. Bestimmung der Aufhebung in Hegels Wissenschaft der Logik

Hegel schreibt in der letzten Anmerkung am Ende des ersten Kapitels
seiner Wissenschaft der Logik, in dem er logisch den Anfang des Denkens,
das Sein, entwickelt hat, folgendes über den Begriff der Aufhebung:

«Aufheben und das Aufgehobene (das Ideelle) ist einer der wichtigsten Begriffe
der Philosophie, eine Grundbestimmung, die schlechthin allenthalben
wiederkehrt, deren Sinn bestimmt aufzufassen und besonders vom Nichts zu
unterscheiden ist. - Was sich aufhebt, wird dadurch nicht zu Nichts. Nichts
ist ein Unmittelbares; ein Aufgehobenes dagegen ist ein Vermitteltes, es ist das

Nichtseiende, aber als Resultat, das von einem Sein ausgegangen ist, es hat
daher die Bestimmtheit, aus der es herkommt, noch an sich.

Aufheben hat in der Sprache den gedoppelten Sinn, daß es soviel als

aufbewahren, erhalten bedeuten und zugleich soviel als aufhören lassen, ein Ende
machen. Das Aufbewahren selbst schließt schon das Negative in sich, daß

etwas seiner Unmittelbarkeit und damit einem den äußerlichen Einwirkungen

offenen Dasein entnommen wird, um es zu erhalten. - So ist das

Aufgehobene ein zugleich Aufbewahrtes, das nur seine Unmittelbarkeit verloren

hat, aber darum nicht vernichtet ist. - Die angegebenen zwei
Bestimmungen des Aufhebens können lexikalisch als zwei Bedeutungen dieses Wortes
aufgeführt werden. Auffallend aber müßte es dabei sein, daß eine Sprache

12 OERS., Werke 5. Wissenschaft der Logik I. Erster Teil. Die objektive Logik.
Erstes Buch, Frankfurt/M. 1969, 74.

13 DeRS., Werke 3. Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 1970, 85.



54 Aufhebung

dazu gekommen ist, ein und dasselbe Wort für zwei entgegengesetzte
Bestimmungen zu gebrauchen. Für das spekulative Denken ist es erfreulich, in
der Sprache Wörter zu finden, welche eine spekulative Bedeutung an ihnen
selbst haben; die deutsche Sprache hat mehrere dergleichen. Der Doppelsinn

des lateinischen tollere geht nicht so weit, die affirmative Bestimmung

geht nur bis zum Emporheben. Etwas ist nur insofern aufgehoben,
als es in die Einheit mit seinem Entgegengesetzten getreten ist; in dieser
näheren Bestimmung als ein Reflektiertes kann es passend Moment genannt
werden. Gewicht und Entfernung von einem Punkt heißen beim Hebel dessen
mechanische Momente, um der Dieselbigkeit ihrer Wirkung willen bei aller
sonstigen Verschiedenheit eines Reellen, wie das ein Gewicht ist, und eines

Ideellen, der bloßen räumlichen Bestimmung, der Linie».14

Fünf Bemerkungen zu Hegels Text sind unerläßlich, um den Gehalt des

Begriffs der Aufhebung an ihm selbst entfalten zu können.

1. Ort des Textes

Hegel hat seine Anmerkung zur Aufhebung im ersten Teil der Logik
geschrieben, die er Objektive Logik genannt hat und die sich um das Sein
und die aus ihm hervorgehenden Bestimmungen bemüht. Man wird
nicht fehlgehen zu sagen, daß dieser Teil der Logik substanztheoretisch
verfaßt ist. Es geht in ihr um den logischen Begriff der Substanz des

Seins — und darin um eine ausgesprochen metaphysische Fragestellung,
welche den oben erwähnten Zusammenfall von Logik und Metaphysik
bei Hegel voraussetzt. Schon in den ersten Schritten der viel gerühmten
und viel getadelten Dialektik von Sein und Nichts und beider Fortgang
zum Werden drängte sich für Hegel die Wendung der Aufhebung heran.
Denn das Werden als Einheit von Sein und Nichts ist «eine Bewegung,
worin beide unterschieden sind, aber durch einen Unterschied, der sich
ebenso unmittelbar auflöste15. Bewegung aber qualifiziert diese Einheit
als relationales Geschehen, in dem das zuvor scheinbar Selbständige
(oder Gegebene) nun zu einem Unselbständigen (oder einem Moment)
wird, dem die Bewegung sein Maß und seine Bestimmtheit, darin auch
seine Geltung gibt. Und weil das Werden diese erste bewegliche Form
ist, in der die Substanzlogik in ihrer Dynamik kenntlich wird, in der alles
zunächst Unmittelbare durch Aufhebung ein Ideelles wird, darum muß
Hegel an ihm ebenso zeigen, daß das Werden gleichfalls vorübergeht, also

aufgehoben wird; das denkt er unter dem Titel «c. Aufheben des Wer-
dens»16 an. Diese Stelle geht der Anmerkung über die Aufhebung direkt

14 DERS., Werke 5, 113f. (s. Anm. 12)
15 Ebd. 83.

K'Ebd. 113.



Aufhebung 55

voraus. Mit dem Aufheben des Werdens hat Hegel sich also in der
Überschrift das Stichwort gereicht, das diese letzte, abschließende Anmerkung
zur Aufhebung gut verbindet mit dem Vorausgehenden, aber auch mit
dem Folgenden und so mit dem Gesamtgang seiner Wissenschaft der Lo-
gik.

2. Wiederkehr der Tiestimmung

Denn Hegel schreibt ausdrücklich, daß das Aufheben eine «Grundbestimmung

(ist), die schlechthin allenthalben wiederkehrt». Daraus ergibt
sich: So wie das Sein der einfachste, weil unmittelbare und grundlegende
Anfang der Logik sein soll17 (und eben nicht, wie das nach Hegel originelle

Ansätze der Philosophie wollen: das Ich, denn «dieses Ich ist nun
nicht ein unmittelbares»18), für die es fundamental bleibt bis zu den

Schlußpassagen, genauso ist die Bestimmung der Aufhebung fundamental für
den logischen Prozeß von seinem Anfang bis zum Ende, der wohl wieder

Anfang sein wird usf. Daß also die Anmerkung über die Aufhebung
von Hegel am Beginn der Objektiven Logik eingereiht worden ist, bedeutet

keineswegs deren Vorläufigkeit; vielmehr wird damit deren
fundamentale Geltung für den gesamten logischen Bau angezeigt. Was Aufhebung

bedeutet, das gilt also nicht bloß in der Substanzlogik, sondern
formal ebenso in der Subjektlogik. Ob nun durch den Übergang von
Substanz zum Subjekt die Form der Aufhebung, das Setzen eines Vorausgesetzten

als eines Ideellen, selbst tangiert wird, ist offen, deutet aber hier
schon auf ein entscheidendes Problem hin, das sich mit der Aufhebung
verbindet. Als Frage kann es so gestellt werden: Kann Aufhebung in
formal gleicher Weise gedacht werden, wenn es um die im Grunde noch
bewußtlosen Weisen von Sein und Nichts und Werden geht oder wenn es

um die Weisen von Selbstbewußtsein und absolutem Geist geht? In dieser

Frage scheint das punctum saliens zu ruhen, das von selbst auf die
entscheidende Stelle zeigt, die mit dem Titel des Pantheismus angesetzt worden

ist.
Doch das ist noch zurückzustellen. Fest steht jedenfalls, daß der Ort

der Anmerkung über die Aufhebung nicht deren partikulare Geltung,
sondern deren durchgängige Relevanz darstellt. Insofern hat man unter
dem Titel der Aufhebung das formale Denkprinzip von Hegels Dialektik
und ihrem Prozeß vor sich — und sogleich muß hinzugesetzt werden: Die
Formalität des Denkprinzips ist bei Hegel keine inhaltsindifferente,
sondern in Bezug auf den Inhalt hat, von der Form aus gedacht, das gleiche

17 Ebd. 75.
18 Ebd. 76.



56 Aufhebung

Verhältnis der Aufhebung statt, wie das auch umgekehrt in Bezug auf die
Form vom Inhalt aus gesehen der Fall ist, je nach Fassung des Denkens,
ob es sich mehr formal (wie in Phänomenologie des Geistes und Wissenschaft
der Logik19, aber auch in den Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie,
welcher der Gang der Wissenschaft der Logik nachgebildet ist) oder mehr
inhaltlich bestimmt (Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte oder
Vorlesungen über die Philosophie der Keligion).

3. Aufhebung als Vermittlung

Genauer nun faßt Hegel Aufhebung als Negation der Unmittelbarkeit:
«Ein Aufgehobenes ist ein Vermitteltes.»; und er bestimmt zugleich das

Vermittelte als ein resultierendes Nichtseiendes. Diese Bestimmung ist
wichtig, weil Hegel sie gegen das unmittelbare Nichts abhebt. Ein
unmittelbares Nichts ist schlechterdings leer. Unmittelbar heißt hier: nicht
geworden, also ohne Bezug auf ein Anderes, von dem her es sein Nichts
oder sein Nichtsein bestimmt, aber auch ohne Bezug auf sich selbst, weshalb

die unmittelbare Substanz nach Hegel im Grund ein widersprüchlicher

Begriff sein muß. Unmittelbar heißt deshalb auch: nicht gewesen
sein, und zwar — wieder im Doppelsinn, der von Hegel her den spekulativen

Sinn von Sprache ausweist — sowohl darin, als es wesenlos ist und in
dieser Hinsicht also wieder ein Leeres, als auch darin, daß es keine
Vergangenheit, keine Herkunft hat20, aus der sich sein Wesen als aufgehobenes

vermitteln könnte. Einem Unmittelbaren ermangelt darum alles

Aufgehobensein oder alle Idealität.
Solche Weisen von unmittelbarem Nichts insinuiert Aufhebung nicht,

wenn sie Negation ist. Nicht Nichtung deutet sich in ihr an, sondern
Negation eines Vorangegangenen, Negation eines Bestimmten, das in Bezug
auf das Aufgehobene gewesen ist. Im aufgehobenen, in sich gebrachten
Wesen des Aufgehobenen wird also der Bezug zum Negierten affirmativ.
Hier bindet sich die Hegeische Dialektik in ihren Gegensatzgliedern
zusammen, und zwar nicht als unvermittelte coincidentia oppositorum etwa des

19 Deren Zugehörigkeit zueinander hat Rüdiger Bubner nachgewiesen: BUBNER,
Rüdiger, «Strukturprobleme dialektischer Logik», in: DERS., Zur Sache der Dialektik,
Stuttgart 1980, 7-39, bes. 17; an dieser Stelle schreibt Bubner, daß Hegel das am Schluß
in der Phänomenologie Erreichte in der Logik weitertreibt.

20 Hegels Wortspiel von Wesen und Gewesen, das sich gegen Ende der Phänomenologie

des Geistes findet (HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 3, 555 [s. Anm. 13]),
läßt sich hier interpretierend zur Erhellung beiziehen, weil nach Bubner Phänomenologie

und Logik bei Hegel ein doppelflügeliges Werk darstellen (s. Anm. 19).



Aufhebung 57

ewigen Seinkönnens bei Nikolaus von Kues21, sondern als bewegte
Vermittlung, in der das eine negiert und als Negiertes zur Affirmation des

daraus Hervorgegangenen, eben des Vermittelten wird.

4. Schritte der aufhebenden Vermittlung

Die Aufhebung als Vermittlung oder als Prozeß der Negation verneint
also ein Bestimmtes, das vorausliegt. Die Bestimmtheit der Verneinung
wieder ist bei Hegel eine doppelte:

Er bezeichnet sie einmal als «aufbewahren, erhalten». Was aufgehoben
wird, das ist nicht vernichtet. Es bleibt — auf eine Weise, die freilich noch
nicht ausgemacht ist. Doch es trägt auf jeden Fall einen charakter indelebi-
lis\ Es ist unverloren — und dies deshalb, weil es auf neue Weise als
Ideelles wiedergebracht wird. Die mit diesem Gedanken verbundene Erhebung

ergibt sich von selbst. Damit wandelt sich jedoch auch die Geltung
des Aufgehobenen. Was es vordem gewesen ist, hat es teils aufgegeben,
teils in anderer Konstellation erhalten. Anders gewendet — und damit
erschließt sich die zweite Bestimmung von Aufhebung als Vermittlung — :

Ein Aufgehobenes ist immer auch mit bestimmten Seiten seiner vorherigen

Geltung zugrunde gegangen und an sein Ende gebracht worden.22
So bezeichnet die Aufhebung zweitens — und mit der ersten Bestimmung

direkt verbunden — «ein Ende machen.». Nicht nur mit einer
(vermittelten, vorausgegangenen) Unmittelbarkeit wird ein Ende gemacht,
wenn etwas aufgehoben wird, sondern ebenso mit all den Bezügen, welche

jene Unmittelbarkeit bezeichneten. Im Doppelschritt des aufhebenden

Endes wird ein Gegebenes gewandelt. — Die passive Fassung wird
hier bevorzugt im Bewußtsein, daß sie eine interpretierende
Vorentscheidung ist; denn damit wird ausgedrückt, daß der gesamte Verlauf von
Hegels Denken überhaupt eher der des absoluten Geistes als der zuletzt
einzig wirklichen und wahrhaften Subjektivität ist als die Konkretion
verschiedener selbständiger Subjekte. Insofern sei eine klare Reserve ein-

21 NIKOLAUS VON CUES, Gespräch über das Seinkönnen. Übersetzung, Nachwort
und Anmerkungen von Hans RUPPRICH, Stuttgart 1990, 21. Trotz dieser Differenz ist
nicht zu übersehen, welche Nähe sich gerade zwischen dieser Schrift und Hegels
Ansatz in der Logik einstellt: Auch bei Nikolaus findet sich das Zusammen von Sein und
Werden in Bezug auf das absolute Sein (ebd. 24) — nicht nur formal, sondern logisch
eine klar kenntliche Nähe zwischen beiden.

22 Daß in diesen Passagen so häufig das Wort auch vorkommt, soll nicht bedeuten,
daß hier gleichgültige Bestimmungen oder ungedachte Allgemeinheiten nebeneinander
aufgereiht werden (HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 3, 91 [s. Anm. 13]),
sondern weist den Gedankengang hier als einen offenen aus, der erst langsam seine Momente

gewinnt.



58 Aufhebung

gestanden gegenüber der Übernahme der Einschätzung R. Devos'23, die

er von der Phänomenologie des Geistes her getroffen hat, in den Bereich der
Hegeischen Logik, wonach Hegels Denkzentrum trotz des absoluten Wissens

die Unausdenkbarkeit menschlicher Freiheit gewesen sei. Zudem legt
die im Denkkreis der Aufhebung gleichfalls immer wiederkehrende
Bestimmung des Momentes, als welches das Aufgehobene gilt, die passive
Wendung zusätzlich nahe.

In diesem dialektischen Rhythmus hat bei Hegel Aufhebung ihren
logischen und allgemein philosophischen Puls. Wenn man das anhand
einer konkreten Überlegung verdeutlichen will, so zeigt sich die Bedeutung

von Aufhebung in diesem Sinn am besten beim Menschen: Als
endliches Geistsubjekt hebt er in sich die endliche Natur auf. Der Mensch
«als das seiner bewußte Tier»24 verinnerlicht das Wesen der Natur als ein

Moment, das nicht mehr selbständig für sich und gegen ihn ist. Sie ist
zwar aufbewahrt in dem Sinn, daß jeder Mensch der Befriedigung seiner

primären naturalen Bedürfnisse bedarf, um überhaupt leben zu können.
Doch gleichzeitig ist sie im Menschen an ihr Ende gebracht als verinner-
lichtes Wesen, um das gewußt wird, das also gesteuert und geisthaft
gewandelt wird. Selbst die primären Bedürfnisse des Menschen sind nur
menschlich, solang sie überformt sind von den theoretischen, praktischen
und ästhetischen Formen seines Dasein als Geist im Leib. Der Mensch
frißt nicht wie das Tier, sondern hält Mahl und fastet zu gegebener Zeit.
Das trägt eindeutig Züge theoretischer, praktischer und ästhetischer
Selbsterfassung.

5. Aufhebung in der Sprache

Was so hoch spekulativ tönt, was verwundene Gänge dialektischen Denkens

andeutet und einem auch abfordert, von dem schreibt Hegel, daß es

doch der gesprochenen Sprache entnommen und auf den Begriff
gebracht worden ist. Der spekulative Begriff, der in der «philosophischen
Kunstsprache»25 aufgebaut wird, ist Aufhebung der gesprochenen
Alltagssprache. Auf sie zu hören und ihren Sinn zu vermitteln, ist der
Philosophie und der Logik zumal notwendig, weil in ihr sich menschlicher
Geist seine vielfältigen Ausdrucksformen verschafft. Aufgrund seiner
Theorie der Aufhebung konnte Hegel gar kein Verächter der Alltagssprache

sein, sondern nur sich dagegen stellen, daß dieser Sprache kein tiefe-

23 DEVOS, Rob, How Absolute is Hegel's Absolute Knowing?, in: Owl Minerva 30/1
(1998) 33-50.

24 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 3, 415 (s. Anm. 13).
25 DKRS., Werke 5, 114 (s. Anm. 12).



Aufhebung 59

rer Sinn beigemessen und nichts anderes von ihr verstanden wird als eine

tieranaloge Mitteilungsweise geprägter Lautformen, wie das in empiristischen

und verhaltungstheoretischen Ansätzen immer wieder behauptet
wird.

Die üblicherweise gesprochene Sprache trägt schon in sich die
Momente einer Dialektik, die logisch gedacht wird und den Begriff der
Aufhebung freigibt, ja abfordert.

II. Aufhebung als Begriff des logischen Pantheismus?

Wenn von dem Entwickelten aus die Linien weitergezogen werden auf
Hegels Inszenierung des Aufhebungsprozesses, so ist zunächst F. Fulda
zuzustimmen, der in der Hegeischen Dialektik Vorgänge erkennt, die mit
«Philosophemen aufsteigender Seinsgrade»26 vergleichbar sind. Doch es

muß hinzugesetzt werden, daß diese Aufstiege hin zum Absoluten nicht
aus der Leere und Unbestimmtheit kommen, sondern aus dem in sich
verschlossenen Absoluten, das seinen Prozeß durchläuft und in ihm zu
sich kommt. Dabei setzt Hegel in Bezug auf dieses Zusichkommen des

Absoluten auf eine Identität von Identität und Differenz, was hier so viel
sagt wie: Identität von Denken und Sein. Hegels Feststellung, daß Logik
und Metaphysik zusammenfallen, erhält von hier aus sein identitätslogisches

Argument. Insofern gilt der «Panlogismus»27 Hegels zugleich als

realphilosophische Totalität.28 Dem logischen Totum entkommt schlechterdings

nichts.
Damit aber wird der Prozeß der Aufhebung in all seiner Größe

bedenklich, wenn nicht gefährlich — gefährlich gerade dem, was Hegel die
Endlichkeit und ihre Erscheinungen nennt, als hätten sie keinen wesenhaften

Eigenstand, gefährlich auch für Hegel selbst. Denn er konnte sich

systemlogisch gar nicht mehr zugestehen, daß sein immenses philosophisches

Unternehmen das eines bestimmten Philosophen war mit endlich

gemessener Zeitspanne und einem raschen Tod. Er mußte sich vielmehr
der Hybris ergeben, daß der Gang seiner Philosophie, wie W. Pannen-

26 Fulda, Friedrich, Art. Aufheben 619 (s. Anm. 5).
27 KYUNG-Soo, Raphael Lee, Hegel und der Pantheismus 369 (s. Anm. 3).
28 BURKHARDT, Bernd, Hegels «Wissenschaft der Logik» im Spannungsfeld der

Kritik. Historische und systematische Untersuchungen zur Diskussion um Funktion
und Leistungsfähigkeit von Hegels «Wissenschaft der Logik» bis 1831, Hildesheim-Zü-
rich-New York 1993 Studien und Materialien zur Geschichte der Philosophie 18),
390.



60 Aufhebung

berg festgestellt hat, «ein Tun nicht des reflektierenden Philosophen,
sondern des Begriffs selber»29 sein sollte.

Was auf diese Weise an Dialektik gegen Hegel selbst sich kehrt,
ergibt sich damit aus dem Gang des Absoluten. Ist es nun nicht der einzelne

Denker, der denkt, ist er es auch nicht einmal in Hinsicht darauf, daß

ernsthafte Denker keine angestrengten Selbstdenker, sondern immer auch
Tradenten eines voraus schon Erdachten sind, so liegt darin der Prozeß
des absoluten Seins als des absoluten Wissens negativ begründet, das den
einzelnen Denker aufheben wird und aufheben muß, d. h. ihn bewahrt
als vergangenen und als solchen an sein Ende bringt. Von Hegel her gilt
das absolute Wissen darum als etwas, in dem sich, wie S. Lumsden30

dargetan hat, die Differenz von Bewußtsein und Selbstbewußtsein löst,
indem sie beide in ihren bekannten, endlichen Formen aufgehoben werden
in die absolute des absoluten Seins und Wissens. Von ihm — und das ist
das Resultat der identitätslogischen Prozesse der Aufhebung — ist dann
also folgerichtig zu sagen, daß alle Formen des Geistes, die scheinbar
unmittelbaren des natürlichen wie die selbstbewußten des Menschen, keine

wesenseigenen Formen, sondern Momente des absoluten Geistes sind.
In diese hat er sich entäußert, aus diesen kehrt er zurück, mit ihnen als

aufgehobenen und also als Momente. In eminenter Weise gilt Hegels
Satz in der Phänomenologie des Geistes also vom absoluten Geist: «Die Kraft
des Geistes ist vielmehr, in seiner Entäußerung sich selbst gleich zu bleiben

und als das Anundfürsichseiende das Fürsichsein ebensosehr nur als

Moment zu setzen wie das Ansichsein.»31 Alle nicht absoluten Geistformen

sind nichts als vorübergehende, aufzuhebende Diremptionen des
absoluten Geistes. Philosophie läuft dann darauf zu, diese Selbstbewegung
des absoluten Geistes und seines absoluten Seins zu begreifen.

Damit aber liegt Pantheismus vor, kein primitiver und urwüchsiger
wie in der Frühzeit von Religion, auch kein substanztheoretisch stabiler
wie bei Spinoza, der eine unbewegte Einheit32 dachte. Das hat Hegel am
Beginn der Subjektiven Logik oder der Begriffslogik bemängelt, als er
schrieb, daß Spinozas Substanz zwar nicht auf einen falschen Standpunkt
ziele, sondern vielmehr notwendig gedacht werden mußte; doch den
höchsten Standpunkt philosophischer Reflexion erreicht sie nicht, weil
sie bloße Notwendigkeit, also keine Reflexion-in-sich ist und darum der

29 PANNENBERG, Wolfhart, Theologie und Philosophie. Ihr Verhältnis im Licht
der gemeinsamen Geschichte, Göttingen 1996, 273.

30 LUMSDEN, Simon, Absolute Knowing, in: Owl Minerva 30/1 (1998) 3—32.
31 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 3, 588 (s. Anm. 13).
32 RINGLEBEN, Joachim, Hegels Theorie der Sünde. Die subjektivitäts-logische

Konstruktion eines logischen Begriffs, Berlin-New York 1977, 175.



Aufhebung 61

Freiheit, die jedem Subjekt zukommt, äußerlich bleibt.33 Tatsächlich hebt
sich die Bestimmung der Substanz im Verständnis Spinozas auf, wenn,
wie R. Bubner festgestellt hat, in die Substanz Reflexion eindringt, und
zwar so, daß die äußere Reflexion — also das, was der Denker tut — als

innere Reflexion der Substanz gedacht wird.34 Damit festigt sich abermals
die Grundauffassung, die mit dem Begriff der Aufhebung verbunden ist:
Wieder wird der Prozeß, der vom Denkenden aus fortläuft, als

Selbstprozeß des absoluten Geistes offenbar, in dem die Selbstheit des Denkenden

schließlich aufgehoben, d. h. aufbewahrt wird, und verschwindet an
ihrem Ende.

Die Versöhnung von Freiheit und Notwendigkeit im absoluten Subjekt

ist dann nach Hegel «die %um Begriffe befreite Substan^»35. Damit zeigt
sich: Hegel ragt um die Reflexion-in-sich, die das Absolute ist, über den

starren Pantheismus Spinozas hinaus; durch diese Reflexion-in-sich wird
der Pantheismus Hegels um ein wesentliches Motiv stärker — und zwar
um das entscheidende Motiv, durch das selbst der Mensch als freies
Geistwesen in Natur in die absolute Subjektivität hinein vermittelt wird.
Daß sich an diesen Gang der Aufhebung stets die Vermutung des
Pantheismus geknüpft hat, verwundert also nicht, sei er nun als Größe
gelobt36 oder als gefährliches Philosophem gekennzeichnet37. Widersprüchlich

bleibt sie allenthalben. Denn es ist das eine, von Aufhebung zu
reden und sie zu denken, wenn es sich um die Relation eines Bewußtseins
zu einem Bewußtlosen oder um die Relation eines Selbstbewußten zu
einem Bewußtsein handelt. Es ist aber ein anderes, wird Aufhebung als

dialektische Form im Verhältnis eines endlichen Selbstbewußtseins zu
einem absoluten gedacht. Denn so ergeben sich drei Mißlichkeiten: %um
einen ist ja keineswegs so klar ausgemacht, was Selbstbewußtsein des
Absoluten bedeutet und wie es überhaupt erkannt werden kann; das gilt
auch, wenn das erkennende endliche Selbstbewußtsein sich als

Prozeßmoment begreift. Denn dann weiß es, indem es um sich weiß, nur um
dieses eine, vorübergehende Moment in der Weise seines gleichfalls
vorübergehenden Selbstwissens und hat das absolute Selbstbewußtsein
allenfalls in der Projektion vielfältiger Negationen, also nicht so, wie es

33 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster
Teil: Die objektive Logik. Zweites Buch. Zweiter Teil: Die subjektive Logik,
Frankfurt/M. 1969, 249f.

34 BUBNER, Rüdiger, «Hegels Logik des Begriffs», in: DERS., Zur Sache der
Dialektik 70—123, bes. 83 (s. Anm. 19).

35 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 6, 251 (s. Anm. 33).
36 KYUNG-SOO, Raphael Lee, Hegel und der Pantheismus 349—359 (s. Anm. 3).
37 Ebd. 348-354.



62 Aufhebung

sich denkt, sondern so, wie es vom endlichen, vorläufigen Wissen aus per
viam negativam erschlossen wird. Zum feiten ergibt sich auf dieser
problematischen Basis die Schwierigkeit, daß der Mensch zum Mittel für das

absolute Selbstbewußtsein gemacht wird, wogegen Kant leidenschaftlich
protestierte38; %u?n dritten äußern sich das erste und das zweite Problem
darin, daß das Absolute seine Geltung durchgängig in der Negation des
Anderen findet und gleichgültig über die Hoffnungen und Drangsale
hinweg schreitet. Ist es denn Zufall, daß Hegel in seiner Geschichtsphilosophie

den Heros als Exponent des absoluten Geistes, hier des

Weltgeistes, in genau dieser negierenden Gleichgültigkeit stilisiert hat? Er lobt
ihn geradezu, weil er der kleinlichen moralischen Rücksichten nicht
gedenkt und ganz dem Allgemeinen geweiht ist39, das sich mitunter als «List
der Vernunft.»40 durchsetzt und so die große «Vorsehung»41 befördert. Doch
ist die List der Vernunft ein adäquates Mittel, den Uneinsichtigen, den
Menschen der kleinen Verhältnisse, mit Hegels Worten: den «Kammerdiener»42,

für den es keine Helden gibt, zur Vernunft zu bringen? Zeigt
sich hier nicht der Schatten von Hinterhältigkeit, der das dunkel Gefährliche

des gigantischen Unternehmens der identitätslogischen Aufhebung
offenbart?

An der List der Vernunft enttarnt sich im Grund der theoretische
Gewaltakt, der in diesem Prozeßgefüge sich aufwirft. Wenn schon List,
dann «List der Widervernunft»43, wie J. Améry gesagt hat, ein Überlebender

der Shoah, der erlitten hat, was Totalität und verordnete Identität
bedeuten. Denn die Vernunft trägt als eines ihrer zentralen Kennmale —

darin drückt sich auch ihre praktische Geltung aus — das der Öffentlichkeit

und Transparenz.44 Doch das gilt wohl nur der Vernunft, die nicht
dialektisch als absolute gedacht wird. Denn absolute Vernunft, die im
Zeichen der Identität das Ihre tut, gibt die wesenhaften Unterscheidun-

38 Deshalb lehnte er den Selbstmord rundweg ab, auch dann, wenn er wie in konstruierten

Christologien der angeblichen Suche des Todes durch Jesus Christus zum höheren

Zweck der Erlösung dienen sollte (KANT, Immanuel, Die Religion innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft. Hrsg. von Rudolf MALTER, Stuttgart 1981, 104).

39 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 12, 45 (s. Anm. 9).
49 Ebd. 49.
41 Ebd. 25.
42 Ebd. 48.
43 AMÉRY, Jean, «Lessingscher Geist und die Welt von heute. Rede zur Eröffnung

des Lessinghauses in Wolfenbüttel», in: DERS., Weiterleben - aber wie?. Essays 1968—

1978. Hrsg. und mit einem Nachwort versehen von Gisela Lindemann, Stuttgart 1982,
258-278, hier 260.

44 KANT, Immanuel, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf.
Herausgegeben von Rudolf MALTER, Stuttgart 1984, 50.



Aufhebung 63

gen ebenso preis, wie sie deshalb in allen Feldern Einheiten erschafft —

und gegen den Widerstand des Endlichen wendet sie nach Hegel List an.
Darin aber liegt das Ungemessene des Aufhebungsprozesses bei Hegel,
der erst an sein Ziel gelangt, wenn alle wesenhafte Eigenständigkeit
gegenüber dem Absoluten aufgehoben, d. h. an ihr Ende gebracht worden
ist. W. Pannenberg hat das für die Christologie Hegels nachgewiesen, in
der sich «ein monophysitischer Kurzschluß»45 ausbilde. An ihm weist
sich vielleicht an zentraler Stelle nach, was es bedeutet, wenn das absolute

Selbstbewußtsein sich das endliche Selbstbewußtsein vermittelt und
in sich aufhebt. Der genannte Monophysitismus in bewußtseinstheoretischer

Form ist nur die christologische Seite der Identitätsbildung durch
Aufhebung als philosophisch-dialektischer Grundrhythmus.

Daß Hegel also über Spinoza hinaus das Absolute als Subjekt
bestimmt, löst die pantheistischen Probleme nicht auf, sondern verlagert
und vertieft sie. Zweifel erheben sich darum, ob es stimmt, daß Hegel
durch den Subjektbegriff des Absoluten den Pantheismus sowohl bestimmen

als auch überwinden konnte.46 Denn auch wenn das Wesen das
Absoluten durch seine Form sich bestimmt, indem es in seinen Formen zu
sich kommt47, bleibt immer noch der Umstand bestehen, daß diese Formen

allesamt die selbsteigenen Manifestationen des Absoluten sind.48

Nichts außer dem absoluten Geist hat eigenwesenhafte Geltung. Das
einzige, was wahrhaft ist als einzig Wirkliches (als Substanz und Subjekt), ist
das Absolute als subjekthaft-substanziale Identität. Den Zusammenschlag

von Hegels subjektgewandter Totalität und Identität des Absoluten

und Spinozas substanzhafter Einzigkeit hat J. Ringleben auch klar
gesehen und ausgesprochen: «Subjektivierung der Substanz ist nur möglich
als Substantiierung von Subjektivität.»49 Damit aber wandeln sich die in
Bezug auf Spinoza genannten Probleme der einzigen Substanz zu
solchen des absoluten Subjekts; sie werden aufgehoben und dadurch in
ihrer Dialektik bewahrt, in der das endliche Subjekt an ein unwürdiges Ende

gebracht wird. Hier erlag Hegel dem Systemdruck der Aufhebung, die
ihn selbst als Denker schon zu einer vorübergehenden, momenthaften
Gestalt gemacht hat.

45 PANNENBERG, Wolfhart, Theologie und Philosophie 275 (s. Anm. 29).
46 RINGLEBEN, Joachim, Hegels Theorie der Sünde 169 (s. Anm. 32).
47 Ebd. 168.
48 Ebd. 177.
49 Ebd. 169.



64 Aufhebung

III. Fa^it

So läßt sich als Fazit dieser knappen Untersuchung des Begriffs der
Aufhebung dies sagen:

Der Begriff der Aufhebung benennt in Hegels Denkform die
Bestimmtheit der spekulativen Vermittlungsschritte. Ziel und Herkunft des

Weges der Aufhebung ist die absolute Identität oder Identität des Absoluten.

Dabei ist Identität nicht nur formal gemeint, sondern in wesenhafter

Hinsicht: Die Identität des Absoluten ist absolute Identität und also
das einzig wahrhaft Wirkliche. Als subjekthafte Substanzialität oder als

substanzielles Subjekt hebt es das, was immer endliches Subjekt ist oder
werden kann, in sich auf und vermittelt sich so dessen Dasein, Denken
und Freiheit. Der Begriff der Aufhebung bildet somit die formale
Bestimmtheit des Prozesses, durch den sich die logische Identität der Identität

und Nichtidentität zur absoluten Identität bildet. Angesichts ihrer
wird alles, was sie nicht oder noch nicht ist, zum Prozeßmoment, also

zur vorübergehenden Selbstgegebenheit des Absoluten. So stellt - nach
der Metaphysik hin gewandt — der Begriff der Aufhebung auch die
wesentlichen Bezüge der Durchführung von Hegels subjekttheoretischem

Pantheismus dar. Dadurch freilich war er den griechischen
Einheitsformen wesentlich näher als den biblischen Unterscheidungsweisen50,

in denen Gott und Schöpfung in wesenhafter Hinsicht
auseinandergehalten werden und sowohl eine Selbstvermittlung Gottes als Schöpfung

(die dann im Grund Emanation ist) wie eine Vergottung der Schöpfung

abgelehnt werden.

50 Im Gang seiner Religionsphilosophie wird das auch sehr gut kenntlich: Die letzte

Etappe zum Christentum als der absoluten Religion bildet nicht das Judentum und
sein erhabener Ewiger (was Hegel als abstrakt gilt seit seiner Jugendschrift Der Geist
des Judentums [HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Der Geist des Judentums, in: DERS.,
Werke 1. Frühe Schriften, Frankfurt/M. 1971, 274—297]), sondern seit der Phänomenologie

des Geistes die schöne Religion der Griechen mit ihren anthropomorphen Gestalten

und deren geistige Formung in der Zweckmäßigkeit des römischen Systems
(HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 17, 50—184 [s. Anm. 11]).


	Aufhebung : ein logischer Systembegriff Hegels

