Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Glaube - Erfahrung - Theologie : Einblick in einen 6kumenischen
Diskussionsstand : Eckdaten einer Klarung

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTTO HERMANN PESCH

Glaube — Erfahrung — Theologie

Einblick in einen okumenischen Diskussionsstand —
Eckdaten einer Kléirung*

Mazx Seckler zum 75.Geburtstag

L. «Erfabrungstheologies

«Ich der Christ [bin] mir dem Theologen eigenster Stoff meiner Wissen-
schaft.» Diesen vieldiskutierten und auch heiBumstrittenen Satz schrieb
Johann Christian Konrad von Hofmann, herausragender Theologe aus
dem Kreis der sogenannten Erlanger Schule, um die Mitte des 19. Jahr-
hunderts in seinem Buch Der Schriftbeweis'. Der Satz kennzeichnet, was
zu einem bestimmten Zeitpunkt der geschichtlichen Entwicklung der
Frage nach Erfahrung und Glaube, Erfahrung und Theologie unter «Er-
fahrungstheologie» zu verstehen ist. Jedes Wort ist tatsichlich so ge-
meint, wie es klingt. Uberdeutlich gehen dem zitierten Satz die folgenden
Sitze voraus: «Die Erkenntnis und Aussage des Christentums mul} ... vor
allem Selbsterkenntnis und Selbstaussage des Christen sein ... Freie, nim-
lich in Gott freie Wissenschaft ist die Theologie nur dann, wenn eben
das, was den Christen zum Christen macht, sein in ihm selbstindiges Ver-
hiltnis zu Gott, in wissenschaftlicher Selbsterkenntnis und Selbstaussage
den Theologen zum Theologen macht ...»

* Der nachfolgende Beitrag war urspriinglich eine — bislang unver6ffentlichte —
Gastvorlesung an den Katholisch-Theologischen Fakultitem in Mainz (20. Januar 1988)
und Minchen (24. Juni 1988). In iiberarbeiteter und erginzter Form wurde er erneut
vorgetragen beim Graduierten-Kolleg der Hochschule fiir Philosophie der Jesuiten und
der Katholisch-Theologischen Fakultit Minchen am 28. Juni 2001. Ich danke der
Schriftleitung der FZPhTh, den Text ungekiirzt ver6ffentlichen zu kénnen. Und ich dan-
ke meiner Assistentin Frau Eveline Zeder, Fribourg, fiir gute Verbesserungsvorschlige
und effiziente Hilfe zugunsten des Internet-Analphabeten.

! HOFMANN, Johann Christian Konrad von, Der Schriftbeweis. Ein theologischer
Versuch, Bd. 1. 21857, 10, hier zitiert nach: PESCH, Otto Hermann/PETERS, Albrecht,
Einfihrung in die Lehre von Gnade und Rechtfertigung. Darmstadt 31994, 310f. (Peters).



6 Glaube — Erfahrung — Theologie

Glaube als «selbstindiges Verhiltnis zu Gott»? Theologie als wissen-
schaftliche Auslegung solcher «Selbsterkenntnis und Selbstaussage»? Der
Gedanke macht jedenfalls deutlich, wie sehr das Thema «Glaube, Erfah-
rung und Theologie» mittlerweile ein fundamentaltheologisches Thema
ersten Ranges geworden war, ein Thema, mit dessen Beantwortung ein
bestimmtes Grundverstandnis von dem, «was den Christen zum Christen
macht», die Geister scheidend verbunden ist. Ubrigens auch ein kontro-
verstheologisches Thema ersten Ranges! Denn zu gleicher Zeit, um die
Mitte des 19. Jahrhunderts, steht in der katholischen Theologie die Neu-
scholastik vor ihrem entscheidenden Sieg, nicht nur in Rom, sondern
tiberall in der katholischen Welt. Andere theologische Ansitze, ja theolo-
gische «Schulen» — die Auseinandersetzung mit Kant und dem deutschen
Idealismus, die in die Bewegung der Romantik sich einordnende katholi-
sche «Ttubinger Schule» — sind lingst in die Defensive gedringt, wenn
nicht gar in wichtigen Vertretern kirchlich gemalregelt.? Nicht die «Selbst-
erkenntnis und Selbstaussage» des Christen sind hier Thema der Theolo-
gie, sondern Gott und seine als glaubwiirdig erweisbare Offenbarung.
Was konnte einleuchtender sein als dies? — werden bald auch evangeli-
sche Theologen im Widerstand gegen solche «Erfahrungstheologie» fra-
gen. Und die in wenigen Jahrzehnten beginnende Okumenisch aufge-
schlossene katholische Lutherforschung, die vor allem in der Gestalt von
Joseph Lortz das 6kumenische Gesprich der Gegenwart einldutet?, bleibt

4 Vgl. als Uberblick AUBERT, Roger, in: JEDIN, Hubert (Hg.), Handbuch der Kir-
chengeschichte, Bd. VI/1. Freiburg i.Br. 1971, 287-307; 447-476; 672—695. Speziell
zur Tubinger Schule vgl. jetzt SECKLER, Max, «Lehrer des Christentums im Namen der
Kirche» (J.S. Drey). Uber das Wesen, die Aufgabe und die Stellung der Theologie in
der Kirche sowie tber einige Aspekte des Dissensproblems, in: T4Q 174 (1994) 1-16;
DERS., Zur Struktur der Theologie und des Theologiestudiums. Die «Kurze Einleitung
in das Studium der Theologie» Johann Sebastian Dreys von 1819 als zukunftsweisende
enzyklopidische Programmschrift. Zugleich ein Beitrag zur Drey-Rezeption, in: THQ
182 (2002) 197235 (mit reichhaltigen Literaturangaben).

3 Keine Darstellung der Revision des katholischen Lutherbildes, die dem nicht ein
ausfithrliches Kapitel widmet! Nur vier Titel, die weitere Literatur verzeichnen: STAUF-
FER, Richard, Die Entdeckung Luthers im Katholizismus. Die Entwicklung der katho-
lischen Lutherforschung seit 1904 bis zu Vatikan II. Zirich 1968, 46-50 (Theologische
Studien Heft 96); BEYNA, Werner, Das moderne katholische Lutherbild. Essen 1969,
94-102; DECOT, Rolf/VINKE, Rainer (Hgg.), Zum Gedenken an Joseph Lortz (1887-
1975). Beitrige zur Reformationsgeschichte und Okumene. Stuttgart 1989; PESCH, Otto
Hermann, «Nun fithlte ich mich neugeboren». Luthers Weg zur Reformation: Rick-
blick und ein Urteil aus katholischer Sicht, in: FREITAG, Josef (Hg.), Luther in Erfurt
und die katholische Theologie. Leipzig 2001, 29-58: 32—40 (Erfurter Theologische
Schriften 29). Dazu jetzt eine kleine «Hintertreppengeschichte»: DENZLER, Georg,
Schmerzhafte 6kumenische Erinnerungen. Neugefundene Briefe des Paderborner Kir-



Glaube — Erfahrung — Theologie 7

von der seit dem 19. Jahrhundert verdichteten Ausgangslage des Themas
«Erfahrung» so beeindruckt und bestimmt, dal} zunichst und fir meh-
rere Jahrzehnte trotz aller neuen Wirdigung Luthers der zentrale Ein-
wurf gegen ihn und seine Theologie lautet, sie sei die tiefste Wurzel eben
jener konsequenten Erfahrungstheologie, denn sie sei ihrerseits «wurzel-
haft subjektivistisch»*.

Die heutige Frage nach dem Verhiltnis von Glaube und Erfahrung,
Theologie und Erfahrung, ja die «Klage iiber das Erfahrungsdefizit in der
Theologie»’ ist nun unstreitig nicht mehr dieselbe Frage und dieselbe Kla-
ge, wie sie Johann Christian Konrad von Hofmann und seine Freunde zu
beantworten beanspruchten. Aber die gegenwirtige Bearbeitung des Pro-
blems steht oft mehr, als allgemein bewul3t ist, unter den Fernwirkun-
gen der alten fundamentaltheologischen und kontroverstheologischen
Fragesituation. Wir tun daher gut daran, sie in den Horizont eines klei-
nen geschichtlichen Riickblicks zu stellen, der es immerhin gestattet, in
der Form einiger SchluB3folgerungen diesen und jenen Streckenbegren-
zungspfahl auf dem Weg aufzustellen, den eine gegenwirtige Bearbei-
tung unseres Themas wohl weitergehen muB. Das Ziel unserer Uber-
legungen sind also kaum mehr als die Aufbereitung eines Status quaestio-
nts und insoweit Prolegomena zur Klirung eines Problems, das nur um den
Preis der Naivitit ohne Kenntnisnahme seiner historischen Zusammen-
hinge weiter verfolgt werden kann. Darum werfen wir zuerst einen Blick
auf entscheidende Stationen in der evangelischen und katholischen Tra-
dition (II., IIl.), dann versuchen wir, den gegenwirtigen Diskussions-
stand — paradigmatisch® — zu analysieren (IV., V.). Schliellich fassen wir
das Ganze in einigen Gegenuberstellungen zusammen, aus denen orien-
tierende Klidrungen eher anzudeuten als zu entfalten sind (VI.).

chenhistorikers Adolf Herte an den Erlanger Kirchenhistoriker Walther von Loewenich,
in: ZBKG 71 (2002) 187-200.

* So die sprichwértlich gewordene Formulierung von Joseph LORTZ, Die Refor-
mation in Deutschland. 2 Bde. Freiburg i.Br. 1939/40, 6. Aufl. in einem Bd. 1982, 1,
162; 164; 176.

5 Vgl. EBELING, Gerhard, Die Klage iiber das Erfahrungsdefizit in der Theologie
als Frage nach ihrer Sache, in: DERS., Wort und Glaube, Bd. III. Tibingen 1975, 1-28.

¢ Paradigmatisch deswegen, weil wir nur ganz ungerecht je drei katholische und
evangelische Stimmen zu Wort kommen lassen kénnen. An Ort und Stelle werden aber
jeweils einschligige jingere Titel zum Thema zusitzlich verzeichnet, vor allem auch
solche, die «gut versteckt» sind.



8 Glaube — Erfahrung — Theologie

1. Stationen des Problems — in der evangelischen Tradition

1. Martin Luther (1483—1546)

«Den Vergil mit seinen Bucolica und Georgica kann niemand verstehen,
er sei denn fiinf Jahre Hirte oder Bauer gewesen. Den Cicero in seinen
Briefen — so stelle ich mit’s vor — kann niemand verstehen, er habe denn
zwanzig Jahre in einem hervorragenden Staatswesen zugebracht. Die
Heilige Schrift meine niemand hinreichend verstanden zu haben, er habe
denn hundert Jahre mit den Propheten die Gemeinden geleitet. Darum
ist es ein Wunder um Johannes den Taufer, Christus und die Apostel. Du
lege nicht die Hand an diese géttliche Aneis, sondern beuge dich nieder,
und verehre ihre FuBspuren. Wir sind Bettler, das ist wahr.» Diese be-
rihmten letzten (schriftlichen) Sitze Martin Luthers’, geschrieben zwei
Tage vor seinem Tod und gefunden neben seinem Sterbebett, kommen-
tieren nachdricklich und anschaulich den anderen berihmten und im-
mer wieder zitierten Satz Luthers aus einer Tischrede von 1531: «Sola ...
experientia facit theologum» — «Allein ... die Erfahrung macht den Theo-
logen.»®

Man ist versucht zu denken: Wie schon, wenn wir Luthers Wort ein-
fach so nehmen diirften, wie es klingt und unmittelbar auf uns wirkt:
Nicht das Studium, nicht Blcherlesen und Schreibtischweisheit, nein,
Erfahrung, also das Leben selbst und das, was es uns zu denken gibt,
lehrt uns die richtige, die hilfreiche, die treffsichere Theologie, die wir
dann auch mit Uberzeugungskraft weitergeben kénnten. Ja es klingt noch
deutlicher: Die Erfahrung scheint uns die Theologie zu ersparen, denn
wenn wir das Leben selbst einschlieBlich des kirchlichen Lebens voll und
lange genug an uns heranlassen, dann verstehen wir von selbst die Hei-
lige Schrift. Aber so ist es nicht gemeint — und schon die Erinnerung an
den fanatischen Schreibtischarbeiter Luther verbietet uns eine solche
Vorstellung. Gang falsch ist sie allerdings auch nicht — es fehlt nur die
andere Hilfte der Wahrheit. Tatsache ist folgendes’:

TWA 48, 241f. Vgl. dazu BRECHT, Martin, Martin Luther, Bd. 3: Die Erhaltung
der Kirche 1532-1546. Stuttgart 1987, 367f.; und die griindliche literarkritische Aufar-
beitung sowie sachlich-theologische Auswertung bei BAYER, Oswald, Vom Wunder-
werk, Gottes Wort recht zu verstehen. Luthers letzter Zettel, in: KuD 37 (1991) 258—
279

8 WA TR 1, 16,13 (Nr.46); vgl. ebenso WA 25, 106,27.

% Ein erster und griindlicher Zugriff bei EBELING, Die Klage (s. Anm. 5), 6-14,
gestiitzt auf das WA-Register am Institut fir Spiatmittelalter und Reformation in Ti-
bingen und mit Verzeichnis der ilteren Literatur. Jiingste Monographien zum Thema:
HENKEL, Annegret, Geistliche Erfahrung und geistliche Ubungen bei Ignatius von
Loyola und Martin Luther. Die ignatianischen Exerzitien in 6kumenischer Relevanz.



Glaube — Erfahrung — Theologie 9

a) Schon rein statistisch tauchen bei Luther die Worte experientia und
deren Verwandte sowie andere Begriffe aus dem Umfeld des Begriffs
«Brfahrung» wie zum Beispiel affectus, cor, sentire, conscientia, usus, vita ipsa,
in re, in practica u. a. mit einer in der Theologiegeschichte beispiellosen
Hiufigkeit auf. Man wird vorsichtig sein mussen, hier sofort eine urei-
gene Originalitit Luthers zu behaupten, solange die Begriffsgeschichte
all dieser Begriffe nicht aufgearbeitet ist, vor allem nicht in der spatmit-
telalterlichen Philosophie und Theologie, die Luther unmittelbar geprigt
und herausgefordert haben. Gleiches gilt im Blick auf eine Aufarbeitung
der Problemgeschichte, die ja, zumindest der Sache nach, mit Augustinus
beginnt. Gerhard Ebeling ist vollig zuzustimmen, wenn er es als eine Auf-
gabe ansieht, auf die oft nur impliziten, aber wirksamen Erfahrungsbe-
ziige in der scholastischen Theologie zu achten.!” Er hat aber gewil3 auch
darin recht, wenn er feststellt!!: Die schon vorhandenen Kenntnisse rei-
chen aus, um zu sagen, dall Luther das Thema «Erfahrung» als ausdriick-
liches Thema auf die Tagesordnung gesetzt hat, ja in bisher nicht gekann-
ter Weise in der Erfahrung selbst eine Quelle der Theologie sieht. Wis-
senschaftsgeschichtlich kann man den Vorgang so verstehen, dal3 die im-
mer unbestrittene Bedeutung der Erfahrung als Ausgangspunkt rationa-
ler Erkenntnis'? und als Quelle des Sprachmaterials theologischer Rede
mit der mystischen Erfahrung zusammenkommt, die von einer als Glau-
benswissenschaft betriebenen Theologie meist abgedringt wurde und so
bei Luther zu einer neuen Weise Theologie zu treiben fiihrt.

b) Dabei springt nun in die Augen, dall Luther in genauer Parallele
zu seinen bekannten Formeln «allein der Glaube», «allein die Schrift», «al-
lein Gott», «allein Christus», «allein das Wort» die sogenannte particula
exclusiva auch mit dem Erfahrungsbegriff verbindet: «A/ein die Erfah-
rung macht den Theologen.» Der Erfahrungsbezug soll also dariiber ent-
scheiden, ob ein Theologe, eine Theologie diesen Namen verdient.

c) Nun kann selbstverstindlich keine Rede davon sein, dafl die Er-
fahrung an die Stelle der Wahrheits- und Gewil3heitsgriinde des christli-
chen Glaubens trete oder gar die Verborgenheit der Wirklichkeiten des
Glaubens authebe, von der Luther wie wenige vor ithm und auf ganz ei-
gene Weise zu reden weill. Wie ist also der Satz, dal3 die Erfahrung den
Theologen zum Theologen macht, zu verstehen, wenn nicht alles in pu-
rem Unsinn enden soll?

Frankfurt/M.-Bern 1995; DECKWITZ, Sebastian, Wort Gottes und Erfahrung. Luthers
Erfahrungsbegriff und seine Rezeption im 20. Jahrhundert. Frankfurt/M.-Bern 1998.
10 Vgl. EBELING, 2.2.0., 10.
1 Aa.0., 6f.
28 w.ou. II1.1.



10 Glaube — Erfahrung — Theologie

Es kann nur so gemeint sein: Das «Allein der Glaube, allein die
Schrift» usw. interpretiert den Erfahrungsbezug der Theologie (und des
Glaubens tiberhaupt), aber das «Allein die Erfahrungy interpretiert die an-
deren «Allein»-Aussagen. Und zwar so: Der Erfahrungsbezug, das heil3t:
Das bewul3t erlebte Leben im Ganzen — keineswegs etwa nur die soge-
nannten religiésen Erfahrungen! — ist nicht die Quelle und der Grund des
Glaubens, sondern sein Zielpunkt, wo er verindernd eingreift. Wenn Lu-
ther sagen kann, die Schrift und die Erfahrung seien die beiden Zeugen
seiner Lehre', dann besagt das keine «Zwei-Quellen-Theorie», sondern:
Die Wahrheit der Schrift bewihrt sich, wenn und indem sie ins Leben
eindringt. Wenn Luther formuliert, die Erfahrung lehre, wer Christus ist,
heillt das: Man begreift, wer Christus ist, wenn man durch seine Lebens-
erfahrung erkennt, dall man auf Christus angewiesen ist und sich selbst
nicht vor Gott rechtfertigen kann. Die Besinnung auf die Erfahrung soll
ausweisen, dal3 der Glaube Glaube ist und nicht Unglaube.

Aber wie konnte er Unglaube sein? Nun, im Sinne Luthers dadurch,
daB er sich etwa auf blofle theoretische SchluBifolgerungen stiitzte oder
auf eine Geistwirkung oder auf eine ethische Hochleistung (auf ein mo-
ralisches Leben) oder auf psychische Erlebnisse ... Kénnte sich die Ge-
wiBheit des Glaubens, konnte sich die Wahrheit der Schrift auf solche
Griinde stiitzen, dann brauchte sie die Bewahrung in der Lebenserfah-
rung gar nicht mehr. Glaubensgewil3heit stiinde so oder so auf einer Lei-
stung des Menschen. Luther ist also der Meinung — und darin besteht die
wechselseitige Interpretation der Exklusiv-Sitze: Nur in der Bewdhrung
in der Erfahrung, das heilt: im Leben, so wie es mir zugeschickt und
nicht von mir gemacht ist, bleibt sichergestellt, dal3 unser Heil, das Wort
Gottes, die Gerechtigkeit Gottes in Christus radikal von aullen kommen
und in gar keiner Weise aus meinen eigenen Méglichkeiten. Und umge-
kehrt: Das Heil, das Wort Gottes, die Gerechtigkeit Gottes sind von sol-
cher Art, dal3 sie nur in der Erfahrung ihre Wahrheit und ihr Wesen be-
wihren kénnen — wenn anders, dann gingen sie in das Potential mensch-
licher Moglichkeiten ein.

Was so abstrakt klingt, hat eine einfache konkrete Folge: Die Reso-
nanz der Erfahrung auf das Wort Gottes ist einerseits tatsachlich, daf3
man in Herz und Gewissen dessen Wahrheit «fihlty und sie in diesem
Sinne «erfihrt»: «Das mulBt du fithlen und bekennen in deinem Herzen,
fihlst du das nicht, so denke nur nicht, dal3 du den Glauben hast, son-

i Vgl. WA 30 II, 672,37-673,17 (De loco Iustificationis, 1530); 36, 504,10-5006,9
(Predigten iiber 1Kor 15,1ff., 1532). Ausfiihrliche Zitate und weitere Stellen bei EBE-
LING, 2.2.0. 12f. Anm. 19.



Glaube — Erfahrung — Theologie 11

dern das Wort hingt dir noch in den Ohren und schiumt dir auf der
Zunge wie Schaum auf dem Bier.»!

Wichtiger aber ist der andere Aspekt: Das Wort kann auch gegen das
Gefiihl sich durchsetzen, anders gesagt: Es bewihrt sich in der Anfech-
tung, oder modern: in der Verunsicherung des Glaubens. Dem Wort ist
auch gegen alle Erfahrung zu glauben.!® Texte dieser Zuspitzung sind ge-
geniiber den erstgenannten in der Mehrzahl — ein wichtiger korrigieren-
der Hinweis gegen eine landliaufige Meinung, die Luthers Erfahrungspa-
thos auf der Linie des Subjektivismus-Vorwurfs gern als grundlegende
Neigung zu einer bloBen Trosttheologie versteht.

Damit wird noch einmal deutlich: Von Haus aus ist die Erfahrung
nichts weniger als Quelle und Grund der Gewilheit des Glaubens. Bei
Luther kommt die Erfahrung dadurch auf die Tagesordnung der Theolo-
gie, daf} sie sich im Glauben gegen allen Augenschein vom Wort Gottes,
von Christus, vom Evangelium tberwinden, geradezu auf den Kopf stel-
len 14Bt. Wie man sieht: Das Studium kann solche Erfahrung nicht erspa-
ren!

2. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768—1834)

Eine neue, wichtige Station erreicht das Thema «Erfahrung und Glaube»,
«Erfahrung und Theologie» im Denken des konfessionell kaum festzule-
genden Mannes, der doch das ganze 19. Jahrhundert in der evangelischen
Theologie mal3gebend mitgepriagt hat: Friedrich Daniel Ernst Schleier-
macher.!® Seine Theologie ist freilich nicht ein unableitbarer Neuanfang.

WA 10 II1, 261,11-14 (Predigt iiber Mt 7,15ff., 1522). Es sind solche Texte, die
den Vorwurf des «Subjektivismus» an die Adresse Luthers zu bestitigen scheinen; vgl.
LORTZ (s. Anm. 4). Zum theologiegeschichtlichen Hintergrund vgl. PESCH, Otto Her-
mann, Theologische Uberlegungen zum «Subjektivismus» Luthers. Zur Frage: Uber
Lortz hinaus?, in: DECOT/VINKE, Zum Gedenken (s. Anm. 3), 106-140: 114-129.

15 Vgl WA 42, 553,32: «Die Gnade ist wahrhaft bestindig und unverinderlich,
obwohl sie dem Empfinden oder der Erfahrung nach zeitweise schwindet» (Genesis-
Vorlesung, 1535-1545). Vgl. ferner 31 II, 282,31-36 (Vorlesung iiber Jesaja, 1527—
1530); WA TR 1, 196,25-28 (Nr. 448, 1533). Weitere Texte bei EBELING, Die Klage
(s. Anm. 5), 12-14.

16 Zu Schleiermacher vgl. EBELING, Gerhard, Wort und Glaube, Bd. III (s. Anm.
5), 60-136 (drei Beitrige); DERS., Zum Religionsbegriff Schleiermachers (1983), in:
DERS., Wort und Glaube, Bd. IV. Tubingen 1995, 55-75; FISCHER, Hermann, Moder-
nes Selbstgefiihl und religiose Erfahrung. Luther — Schleiermacher — Bultmann, in:
Luther. Zeitschrift der Luthergesellschaft 56 (1985) 116—128; DERS., Schleiermacher, in:
TRE, Bd. 30, 143-189; DERS., Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher. Miinchen 2001;
BARTH, Ulrich/OSTHOVENER, Claus-Dieter (Hgg.), 200 Jahre «Reden iber die Reli-
gion». Akten des 1. Internationalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft, Halle
14.-17. Mirz 1999. Berlin 2000 (Schleiermacher-Archiv, Bd. 19); WENZ, Gunther, Er-



12 Glaube — Erfahrung — Theologie

Voraus geht das Erfahrungspathos des Pietismus — man denke an die
1714 in Frankfurt am Main erschienene Theologia experimentalis von Gott-
fried Arnold, die den bezeichnenden Untertitel trigt: Geistliche Erfabrungs-
lebre oder Erkenntnis und Erfabrung von den vornebmsten Stiicken lebendigen
Christentums von Anfang der Bekebrung bis zur 1Vollendung. Dieses pietisti-
sche Erfahrungspathos verbindet sich bei Schleiermacher mit dem Ver-
nunftpathos der Aufklirung, das ja auf seine Weise ebenfalls ein Plidoy-
er fiir die Erfahrung ist. Bekanntlich setzt der Pietismus einen starken Ak-
zent auf der (zuteil werdenden, aber auch bewuf3t gesuchten) Erfahrung
der «Bekehrung» und lilit sich darin auch nicht durch lutherische Vor-
haltungen beirren, damit werde die Existenz des Menschen vor Gott, statt
auf Gottes Tat und Wort, erneut auf eine innermenschliche Wirklichkeit
gegriindet.!”” Ebenfalls ist bekannt, dal3 die Aufklirung aller unausweis-
baren dogmatischen Bindung eine Absage erteilt und nur gelten 1il3t, was
sich vor dem Forum der Vernunft ausweist — auch im Bereich der Reli-
gion. Eben dies ist ja der Ausgangspunkt von Schleiermachers beriihm-
ten Reden iiber die Religion an die Gebildeten unter ibren 1 erdchtern, sofern
der Zugriff der Aufklirung auf die konkreten Erscheinungsformen der
Religion zur entschiedenen «Verachtungy der Religion tberhaupt gefihrt
hat.”® Die Aufklirung jedenfalls baut auf die Erfahrung, die der Mensch
mit dem ungehinderten Gebrauch seiner Vernunft macht. Der gemeinsa-
me Gegner von Pietismus und Aufklirung ist eine spekulative Dogma-
tik, die ihre Aussagen durch logisch schlufifolgernde und verbindende
Deduktionen gewinnt — zum Beispiel: aus der Gottheit Jesu seine Allwis-
senheit ableitet, gleichviel, was die Texte des Neuen Testamentes dazu
sagen.

griffen von Gott. Zinzendorf, Schleiermacher und Tholuck. Miinchen 2000; DERS.,
Reines Innesein sich gegebener Endlichkeit. Religiéser Transzendenzbezug nach Mal-
gabe des ersten Teils der Schleiermacherschen Glaubenslehre von 1830/31, in: RAF-
FELT, Albert (Hg.), Weg und Weite. Festschrift fiir Karl Lehmann. Freiburg i.Br. 2001,
247-257; SCHAEFER, Susanne, Gottes Sein zur Welt. Schleiermachers Subjektanalyse
in ihrer Prinzipienfunktion fiir Glaubenslehre und Dialektik. Regensburg 2000 (ratio
fidei. Beitrige zur philosophischen Rechenschaft der Theologie, Bd. 12).

17 Zum Verhiltnis zwischen lutherischer reformatorischer Theologie und Pietismus
vgl. die charakteristische Stellungnahme von ALTHAUS, Paul, Die Bekehrung in refor-
matorischer und pietistischer Sicht, in: NZSTh 1 (1959) 3-25, abgedruckt in: DERS,,
Um die Wahrheit des Evangeliums. Aufsitze und Vortrige. Stuttgart 1962, 224-247.
Zum Pietismus sei hier nur summarisch hingewiesen auf zwei erste Fachleute: BRECHT,
Martin, Pietismus, in: TRE, Bd. 26, 606—631 (mit Literatur); DERS. u.a. (Hgg.), Ge-
schichte des Pietismus. 4 Bde. Gottingen 1993ff.; WALLMANN, Johannes, Der Pietis-
mus. Gottingen 1990,

'8S. Anm. 16.



Glaube — Erfahrung — Theologie 13

Pietismus und Aufklirung kommen bei Schleiermacher zusammen in
der Grundkategorie des «BewulBtseins». Dies ist ein Begriff aus dem Be-
reich von Vernunft und Reflexion — aber zugleich ist dieser Begriff offen
tir die vor aller Vernunft und Reflexion liegende Bekehrungserfahrung.
Deren Ergebnis ist das «fromme BewuBtsein», die religiose Grunderfah-
rung vor und jenseits allen rationalen Reflektierens.

Aufgabe der Theologie ist nach Schleiermacher nichts anderes, als
die Inhalte des «frommen BewuBtseinsy verniinftig zu reflektieren und
zusammenhingend zu entfalten — mit den Mitteln der Vernunft und der
historischen Erkenntnis (die Dogmatik gehdrt nach Schleiermacher zur
historischen Theologiel) — und in praktischer Absicht, nimlich zur Leitung
der Kirche zu befihigen. In diesem Zusammenhang ist es dann gar nicht
auffallig, wenn Schleiermacher statt «BewuBtsein» auch gar nicht selten
«Gefihl» sagt.’” Darin unterscheidet sich sein theologisches Hauptwerk,
seine Glanbenslehre, nicht von den Reden siber die Religion. Berihmt gewor-
den und vielfach miBverstanden, nimlich zu Unrecht als Zusammenfas-
sung seiner Theologie ausgegeben, ist jener Satz aus der Einleitung der
Glanbenslebre: «Das gemeinsame aller frommen Erregungen [!], also das
Wesen der Frommigkeit ist dieses, dall wir uns unsrer Selbst als schlecht-
hin abhingig bewul3t [!] sind, das hei3t, dal wir uns abhingig fiihlen [!]
von Gott.»?

Schleiermacher selbst «fithlt» sich dabei im Einklang mit Luther und
kann einen Satz schreiben, der bis in die Wortwahl an Luther erinnert
und darum allem MiBverstindnis seiner «Erfahrungstheologie» korrigie-
rend entgegengehalten werden mull: «Ein Theologus wird nicht anders
reif denn durch Zweifel und Anfechtung; das ist ein altes wahres und
herrliches Wort.»?!

3. Im Krafifeld der Theologie Schleiermachers

Zwischen Schleiermacher und der Eroffnung unserer gegenwirtigen
Problematik von Glaube, Erfahrung und Theologie im Gefolge der Dia-
lektischen Theologie stehen im 19. Jahrhundert die sogenannte BErwek-
kungsbewegung und ihre Theologen, vor allem Friedrich August Gottreu
Tholuck, Claus Harms und Julius Miller — wozu hier, wenn schon nicht

Y Die Reden sind voll davon; vgl. die Belege bei EBELING, Wort und Glaube I1I (s.
Anm. 16), 96-132.

20§ 9, Kritische Gesamt-Ausgabe, hrsg. von BIRKNER, Hans-Joachim u.a., Berlin-
New York 1980ff., II. Abt, Bd. 1.

2l Uber die fiir die protestantische Kirche des preuBischen Staates einzurichtende
Synodalverfassung (1817), in: Schleiermachers Werke I, 5, 246, hier zitiert nach EBE-
LING, Die Klage (s. Anm. 5), 11.



14 Glaube — Erfahrung — Theologie

eine Problemskizze, so doch wenigstens ein Hinweis nétig ist.** An sich
sind diese Erweckungstheologen Schleiermacher verpflichtet. Hier wie
dort streitet man gegen leere Spekulation des Kopfes zugunsten einer In-
thronisation des «ergriffenen Herzens». Auch sind sie wie Schleiermacher
von einer urspringlichen und sich durchhaltenden innersten Verwandt-
schaft zwischen Gott und dem menschlichen Geist tiberzeugt, und ge-
rade dies rechtfertigt es ja, den Menschen auf sein ergriffenes Herz anzu-
sprechen und thm den Umweg Uber die Spekulation des Kopfes zu er-
sparen.” Und doch geraten sie alle mit Schleiermacher und iiberhaupt
mit der Universititstheologie in Konflikt — zum Teil auch auBlerlich, in-
dem sie nur gegen institutionelle Verhinderungsversuche ihr Lehramt
ausiiben konnen. Die Bruchstelle des Konfliktes ist die reflektierte Erfah-
rung der Sindigkert und des schuldhaften Abstandes zwischen dem mensch-
lichen Geist und Gott trotz der und im Widerspruch zur urspriinglichen
Verwandtschaft. Aus dieser Siinde «erweckt» zu werden, ist ja gerade die
grundlegende Erfahrung ihres Christseins, zu der ihnen ihre rein intel-
lektuelle Arbeit nicht verhelfen konnte. Kein Zweifel, darin erhilt die
pietistische Komponente im Vergleich zu Schleiermacher ein starkeres
Gewicht zu Lasten des Einflusses der Aufklirung, und eben darin kniip-
fen die Erweckungstheologen wesentlich stirker wieder an ein Urthema
reformatorischer Theologie an. Bei den genannten Erlanger Theologen
tihrt dies zu einer «Rezeption der objektiven lutherischen Lehre aus sub-
jektiver Glaubenserfahrung heraus»®’. Vielleicht zdhlt es demgegentiiber
doch wenig, dal3 daraufhin das «geistige Niveau des Idealismus ... nicht
mehr erreicht [wird]»®. Denn dieses Niveau hitte unter den obwalten-
den geistigen Bedingungen nur ohne das lutherische Siindenverstindnis
erreicht werden konnen. Es bleibt freilich, und im Pathos nun eher noch
verschirft, bei der echt neuzeitlichen Subjektivitit als Membran aller reli-
gibsen Existenz, so daBl man auch im partiellen Widerspruch von einem
Kraftfeld der Theologie Schleiermachers sprechen kann.

Nur in Klammern zu vermerken, aber nicht auszufihren ist der Hin-
weis, dal3 aus derselben Zeit noch ein ganz anderer Strang von «Erfah-
rungstheologie» einzubeziehen wire: der Methodismus in England, der
im angelsichsischen Sprachraum, also auch in den USA, bis heute so
weiterwirkt, wie in Deutschland die Fernwirkungen des Pietismus spiir-

2 Vgl. dazu PESCH/PETERS, Einfithrung (s. Anm. 1), 306-311 (Peters, mit Lit.);
und jetzt WENZ, Zinzendorf (s. Anm. 16).

23§, die Zitate aus THOLUCK bei PESCH/PETERS, 2.2.0. 307.

24 PETERS in: PESCH/PETERS, 2.2.0., 310.

2> PETERS, 2.2.0., 306.



Glaube — Erfahrung — Theologie 15

bar sind.?¢ Wir konnen dies hier freilich um so leichter ibergehen, als die-
se Theologie auf dem Kontinent relativ unwirksam geblieben ist, die bald
beginnenden innerevangelischen Kontroversen um die Erfahrungstheo-
logie nicht bestimmt hat und erst heute anregend ins 6kumenische Ge-
sprach um dieses Thema einwirkt.*

4. Die Dialektische Theologie

Eine Entgegensetzung zwischen Schleiermacher und Luther, die faktisch
im Vorwurf eines Verrates an der Reformation, ja an den objektiven Be-
dingungen des christlichen Glaubens gipfelt, ist in Teilen der evangeli-
schen Theologie gingig geworden. Im Hinblick darauf spricht Gerhard
Ebeling von einer «streckenweise skandaldse(n) Schleiermacher-Inter-
pretation»?®. Die gegenwirtige Schleiermacher-Forschung gibt ihm darin
weithin recht: Der Vorwurf, Schleiermacher betreibe eine rein auf das
subjektive Bewulitsein zuriickgenommene Erfahrungstheologie, diirfte
so nicht stimmen.? Fir unser Thema aber ist entscheidend: Der Neuauf-
bruch der evangelischen Theologie im 20. Jahrhundert, der unter dem
Namen «dialektische Theologie» zusammengefal3t ist, hat Schleiermacher
so verstanden — hat ihn damit zum Buhmann des christlichen Denkens
gemacht, und dieses Urteil bestimmt in seinen Fernwirkungen bis heute
sozusagen die «Stimmung» gegenuber dem Thema «Erfahrungy in der
evangelischen Theologie.®

26 Weil nur Hinweis, darf hier der Hinweis auf die einschligigen Lexikon-Artikel
(TRE, 3EKL, 3LThK) und die dort angegebene Literatur geniigen. «Methodisten» ist
iibrigens urspriinglich ein Spottname fir die Gruppe um Charles und John Wesley in
der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts in England, weil sie sich — innerhalb der Kirche
von England — «methodisch» durch Bibellesung, Gebet, Abendmahlsempfang und Sor-
ge fir die Armen um Heiligung bemithten. Katholische Beobachter nehmen bei éku-
menischen Konferenzen mit einem gewissen Vergniligen wahr, wie die methodistischen
Vertreter stets zu den Themen ums Wort gebeten werden, die in der lutherischen Tra-
dition eine gewisse Schwachstelle bilden: zur Notwendigkeit der guten Werke aus dem
Glauben, ohne die sofortige Sorge vor «Werkgerechtigkeit». Wichtige Namen sind hier
fur den englischen Sprachraum Geoffrey WAINWRIGHT, fiir den deutschen Bischof Wal-
ter KLLAIBER.

2" Im Gefolge von abgeschlossenen Kirchengemeinschaften mit lutherischen Kir-
chen. Symptomatisch: die Mitgliedschaft der methodistischen Kirchen im Okumeni-
schen Rat der Kirchen seit seiner Griindung, in der Konferenz europdischer Kirchen,
in der Leuenberger Kirchengemeinschaft; die Mitsprache bei der Diskussion um die
Gemeinsame Erklirung zur Rechtfertigungslehre, und jingst die aktive Mitarbeit bei
der Vorbereitung des Okumenischen Kirchentages 2003 in Berlin.

28 EBELING, Die Klage (s. Anm. 5), 11.

8. die Lit. in Anm, 16.

3 Uberblick jetzt bei FISCHER, Hermann, Protestantische Theologie im 20. Jaht-
hundert. Stuttgart 2002, 15-38; 77-96.



16 Glaube — Erfahrung — Theologie

Der beherrschende Vordenker ist Karl Barth. Heinz Zahrnt schreibt
dazu: «Alles, was Barth iiber den Glauben sagt, trigt eine bestimmte
Spitze. Sie richtet sich gegen jeden Versuch, der von der religiosen Er-
fahrung des Menschen ausgeht und auf diesem Wege die Frage nach der
GewilBheit des christlichen Glaubens beantwortet. Eben diesen Weg hat-
te die protestantische Theologie seit Schleiermacher eingeschlagen: Sie
setzte beim frommen Bewulitsein des Menschen ein und suchte seine
Erfahrungen zu beschreiben und auf diese Weise die Inhalte des christli-
chen Glaubens zu gewinnen ... Das war (Verrat an Christus»»* Und nun
Karl Barth wortlich: «Hier gibt’s nichts zu erleben fiir Romantiker, nichts
zu schwirmen fiir Rhapsoden, nichts zu analysieren fir Psychologen,
nichts zu erzihlen fur Geschichtenerzahler.»** Barth ist darin auch mit
dem frithen Rudolf Bultmann véllig einig, der sich schon in den 20er
Jahren heftig dagegen verwahrt, die Erfahrung der «ibermichtigen Per-
sonlichkeit Jesu» zur Grundlage des Glaubens zu machen® und der in
diesem Sinne auch spiter noch sagen konnte: «Wir kénnen nur an Gott
glauben #rozz der Erfahrung»** Das klingt fast wie eine wortliche Riick-
kehr zu Luther® und ist es auch in bestimmter Hinsicht.

Bevor wir uns den Stationen der Fragestellung in der katholischen
Theologie zuwenden, ist genau hier eine kurze Unterbrechung sinnvoll.

5. Querverweis: Religidse Erfabrung als philosophisches Thema

Schleiermachers Verstindnis der religiosen Erfahrung steht auch am Be-
ginn einer rein philosophischen, nicht mehr auf den christlichen Glauben
direkt Bezug nehmenden Diskussion um den mdéglichen oder unmdogli-
chen Wahrheitsgehalt religiser Erfahrung. Diese Diskussion iiberschrei-
tet unser Thema. Doch sei immerhin ein Querverweis fiir weitere geisti-
ge Erkundungsfahrten gegeben.’

a) Beim Thema «Glaube, Erfahrung, Theologie» ist der Glaube die
Konstante, sein Wahrheitsgehalt steht fiir Glaubende «/s Glaubende aus-
ser Frage. Zur Diskussion steht, wie gezeigt und noch weiter zu zeigen

31 ZAHRNT, Heinz, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahr-
hundert. Minchen 1966, 35.

32 BARTH, Katl, Der Rémerbrief. Neubearbeitung von 1922. Nachdruck Zollikon-
Zurich 1940, 279. Vgl. ZAHRNT, ebd.

3 Vgl. BULTMANN, Rudolf, Zur Frage der Christologie (1927), in: DERS., Glaube
und Verstehen, Bd. I. Tibingen 1966, 85-113.

3 BULTMANN, Rudolf, Jesus Christus und die Mythologie. Hamburg 1964, 99.

%> S. oben bei Anm. 15.

% Weil es sich im Rahmen dieses Beitrages um ein eigenes Thema handelt, folgt im
Anhang eine eigene Liste mit ausgewihlter Literatur.



Glaube — Erfahrung — Theologie 17

ist, ob der Glaube auf die Erfahrung angewiesen ist als Bewihrungsfeld,
als Reservoir von Sprachmaterial, als Plausibilititsstruktur, ja als Verifi-
kationsinstanz; und ob umgekehrt die Erfahrung — die spezifisch reli-
giose wie die Alltagserfahrung — angewiesen ist auf den Glauben als
moglicherweise vorzuziehende Interpretation der Wirklichkeit, als Klar-
stellung und Schutz ihrer Grenze, als Kriterium ihrer Echtheit, als Orien-
tierung in ihren Aporien.

b) In einer sich von Glaube und Theologie emanzipierenden philo-
sophischen Reflexion auf religiése Erfahrung hat die philosophische Re-
flexion die Verantwortung fiir den Aufweis ihres Wahrheitsgehaltes al-
lein zu Gbernehmen. Dabei gerit sie firs erste in eine klassische Aporie:
die zwischen Individualerkenntnis und allgemeinem Wahrheitsanspruch.’
Religiése Erfahrung als solche — ob als Totalititserfahrung, Grenzerfah-
rung, Transzendenzerfahrung — artikuliert sich und kann sich nur artiku-
lieren in der Ich-Form, in der 1. Person Singular, und hat darin ihre
Eigenart. Dennoch beansprucht sie Wahrheit ihres Sachgehaltes fiir alle.
Indem man aber auch nur beginnt, die Allgemeingiiltigkeit des Wahrt-
heitsgehaltes religioser Erfahrung zur Diskussion zu stellen — auch ohne
dogmatischen Anspruch und unter allen Bedingungen des «herrschafts-
freien Diskurses» —, ist ihre strikte Individualitit verlassen, ist sie «verob-
jektiviert» und somit ihr Wesen aufgehoben. Dies umso mehr, als ja
schon die Artikulation religiéser Erfahrung — wenn diese nicht nur Glos-
solalie bleiben soll, auf die niemand «Amen» sagen kann (1Kor 14,16) —
immer in einem kulturellen Kontext und in Sprachformen geschieht, die
Uberlieferung, also Verallgemeinerung subjektiver wie intersubjektiver
Erfahrung, speichern. So gesehen ist der Begriff einer unhintergehbaren
religiosen Erfahrung, die Wahrheitsanspruch erhebt, eigentlich ein Un-
begriff. Sie lalt sich nur unter subjektive, sich der rationalen Beurteilung
entziechende Wertungen einordnen. Als solche gehort sie zum Gegen-
stand einer phinomenologisch vorgehenden Anthropologie und mul3
wegen ihrer Eigenart im Vergleich mit anderen Erfahrungen nicht auf-
gegeben werden. Aus dem Bereich sachhaltiger, wahrer und gewilheits-
fihiger Aussagen aber scheidet sie aus.

37 Dazu JUNG, Matthias, Religiose Erfahrung: Genese und Kritik eines religions-
philosophischen Grundbegriffs, in: JUNG/MOXTER (Hgg.) Religionsphilosophie (s. An-
hang), 135-149; DERS., Religious experience and pluralism, in: NZSTh 43 (2001) 350—
365; LOICHINGER, ebd. (s. Anhang).



18 Glaube — Erfahrung — Theologie

c) Diese Konsequenz haben bekanntlich der Logische Positivismus
und der Kritische Rationalismus gezogen.”® Daraufhin sind wiederum
zwei Grundtypen der Reaktion denkbar. Die eine macht aus der Not der
Irrationalitit die Tugend der Freiheit. Rein erkenntnistheoretisch endet
die Abwigung zwischen der Behauptung und der Bestreitung sachhalti-
ger religioser Erfahrung im erkenntnistheoretischen Patt — fir und gegen
den Atheismus spricht genauso viel wie fir und gegen den Theismus.
Dies beantwortet der amerikanische Religionsphilosoph (und Begriinder
der «pluralistischen Religionstheologie») John Hick mit einem an Kant
erinnernden Pathos der absoluten Freiheit und Unbegrindbarkeit des
Glaubens — was ein «kritischer Rationalist» nur mit dem lakonischen Satz
quittieren kann: Quod erat demonstrandum!® Andere — nicht nur Katholi-
ken — nehmen hier die fundamentaltheologische Herausforderung an
und fragen angesichts des eingestandenermaflen freien Glaubensaktes,
wie denn dieser doch noch argumentativ einzuholen sei, ohne seine un-
hintergehbare Freiheit in Denkzwang zu verwandeln.”’ Das liuft natiir-
lich uber erkennntnistheoretische Zwischenstufen. Deren wichtigste ist
das «VerliBllichkeitspostulats. Es gibt keinen Grund, der nicht willktrlich
wire, religiose Erfahrungen, die sich auf AuBenwelt beziehen — zum Bei-
spiel das «Gefiihl schlechthinniger Abhidngigkeit» — fiir weniger verldf3-
lich zu halten als andere sich auf AuBenwelt beziehende Erfahrungen.
Damit ist ein prima-facie-Argument zugunsten des Wahrheitsgehaltes der
religiosen Erfahrung gegeben. Es mul} widerlegt, nicht zuriickgewiesen
werden. Die Frage bleibt freilich, ob und wieweit dies Uber das Falsifika-
tionsprinzip des kritischen Rationalismus hinauskommt: Die «Verlil3-
lichkeit» kann nur eine vorlidufige, die Wahrheit der religiosen Erfahrung
nur eine vorldufig bewihrte sein, solange nicht ein Faktum auftaucht, das
die Erfahrung falsifiziert, also doch als Tduschung erweist. Zudem ent-
hilt es ja gerade schon selbst ein Element der Freiheit, des buchstibli-
chen Ent-Scheidens, wenn an die Stelle von (erkenntnistheoretischer) «Ge-
willheit» eine die reine Erkenntnisebene Gberschreitende «Verli3lichkeit»
tritt.

% Darstellung, Kritik und Literatur bei PANNENBERG, Wolfhart, Wissenschafts-
theorie und Theologie. Frankfurt/M. 1973, 31-73; und bei LOICHINGER, Glaube (s.
Anhang), 19-74; 241-286.

¥ Vgl. LOICHINGER, 2.2.0., 64—68; 738-752.

40 Vgl. vor allem das SchluBkapitel der ungemein griindlichen Aufarbeitung der ge-
samten Diskussion bei LOICHINGER, a.2.0., 757-832; in dhnlicher Weise aber auch
schon KUNG, Hans, Christsein. Munchen 1974 u.6., 48-80; DERS., Existiert Gott?
Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit. Miinchen 1978, 531-640.



Glaube — Erfahrung — Theologie 19

Das ist nun gar kein Einwand, es ist nur aus neuer Richtung die Be-
stitigung flir den Versuch gegenwirtiger Theologie, in Wahrung der Frei-
heit der Glaubenshingabe nach den Plausibilititsargumenten fiir das Vor-
zugsurteil zugunsten des Glaubens gegeniiber seinem Widerpart zu su-
chen. Dieser Versuch hat nun auch in der katholischen Theologie einen
historischen Votlauf, dem wir uns nun zuwenden miissen.

II1. Stationen des Problems — in der katholischen Theologie

1. Die mittelalterliche Tradition

Fir das mittelalterliche theologische Denken, das die katholische Theo-
logie bis heute trotz aller neuen Erkenntnisse unvergleichlich bestimmt,
scheint das Problem «Glaube, Erfahrung und Theologie» nicht zu exi-
stieren — jedenfalls nicht unter diesem Namen. Der Begriff «Erfahrungy»
(experientia) spielt zwar eine wichtige Rolle in der Erkenntnistheorie: als
Ausgangspunkt und bleibender Bezugspunkt einer FErkenntnisbemi-
hung.*! Ein Begriff entsteht, indem die Vernunft (ratio) den Verstehens-
gehalt aus einer Summe von Erfahrungsgegebenheiten heraushebt (ab-
strahiert) — den Begriff Baum zum Beispiel aus einer Summe von Biu-
men. Eine Erfahrungsgegebenheit, zum Beispiel das Phinomen der Be-
wegung, findet durch Ruckfragen auf dessen Prinzip eine Erklirung — bis
hin zum «Gottesbeweis».*? Schaut man aber genau hin, so ist hier «Erfah-
rung» etwas anderes als in unserem iblichen Sprachgebrauch: nicht «Le-
benserfahrung» des Einzelnen oder einer Gruppe, die zum hermeneuti-
schen Schlissel bei der Durcharbeitung bisher nicht durchdachter Fra-
gen und Herausforderungen wird, nicht die «geschichtliche Erfahrungy ei-
nes Volkes oder eines Kulturraumes, die zum Ansto3 neuer Fragen und
Antworten wird, erst recht nicht die «religiose Erfahrungy», wie sie Schlei-
ermacher und die Erweckungstheologen der philosophischen Spekula-
tion entgegensetzen, und schon gar nicht die Anfechtungserfahrung im
Sinne Luthers. «Erfahrungy ist hier nicht mehr als die gegliederte Summe
der sinnlichen Wahrnehmungen, und nur in diesem Sinne gilt der er-

M Veol. THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae [STh), 1 84,6-7: All unsere Et-
kenntnis beginnt mit der sinnlichen Wahrnehmung und bleibt auf deren Vorstellungs-
bilder (phantasmata) bezogen. Vgl. den ganzen Kurztraktat zur Erkenntnistheorie, 2.2.0.
1 84-88 sowie die in Anm. 43 verzeichneten Texte. Zur Interpretation ist nach wie vor
hilfreich: SERTILLANGES, Ambroise D., Der Heilige Thomas von Aquin. Hellerau 1928,
619-661; MEYER, Hans, Thomas von Aquin. Sein System und seine geistesgeschicht-
liche Stellung. Paderborn 21961, 392-474; ferner jingst HEINZMANN, Richard, Tho-
mas von Aquin. Einfithrung in sein Denken. Stuttgart 1994, 48-53; 142-151.

2 85Th 12,3, prima via.



20 Glaube — Erfahrung — Theologie

kenntnistheoretische Satz: «Cognitio nostra primo incipit in sensu» —
Unsere Erkenntnis beginnt zuerst in der Sinnenerkenntnis.*?

Anders kann Erfahrung auch nicht Gegenstand der Wissenschaft
werden. Denn nach dem fir das Mittelalter bestimmenden Wissen-
schaftsverstindnis des Aristoteles, das auch die Ausformung der Theolo-
gie zur Glaubenswissenschaft steuerte, ist Wissenschaft Erkenntnis aus
Griinden, allgemeingiiltig.** Die Erfahrung aufgrund von Sinnenerkennt-
nis aber ist von Haus aus einzelhaft. Soll sie wissenschaftsfihig werden,
so mulf} sie so nahe wie moglich an das Allgemeine herangefihrt werden.
Das gelingt am ehesten im Hinblick auf die allgemeinmenschliche sinnli-
che Wahrnehmung — mit Differenzierungen auch noch in solcher Hin-
sicht, wie heutige physiologische Erkenntnisse sie notig machen, rech-
nete man damals noch nicht. Aber schon die Verarbeitung des sinnlich
Wahrgenommenen, gar des ganzmenschlich Erlebten, bringt schon ein
Element des Individuellen, der Rationalisierung sich Entziehenden hin-
ein, die die Erfahrung von der Wissenschaft entfernt.

Nur an zwei Stellen nihert sich der mittelalterliche Erfahrungsbegriff
dem heutigen. Die eine Stelle ist jene Erfahrung, auf die sich die Tugend
der Klugheit stlitzt — als unmittelbar das konkrete Handeln leitende Tu-
gend (recta ratio agibilium) kommt sie nicht mit den allgemeinen Grund-
sitzen aus, sondern bedarf zusitzlicher Kriterien, und die bietet die (Le-
bens-)Erfahrung.* Die zweite Stelle ist einerseits die cognitio experimentalis
und andererseits eine Erkenntnis aufgrund von connaturalitas, eine cognitio
per quandam unionem, die in gewisser Weise dem diskursiven Erkennen der
ratio vorweg sind und im Bereich der Mystik ihren Platz haben und die
nur kleine Geister, nicht aber die groBen Reprisentanten des Mittelalters
fur eine Sache halten, die in der «wissenschaftlichen» Theologie keine
Erwihnung verdient. Nicht von ungefihr ordnet Thomas sie der Weis-

B THOMAS, Quaest. disp. De veritate 1,11 c. Vgl. ferner dieselbe Aussage in nur
leicht abgewandelter Formulierung: §Th 1 1,9 c.; 12,12 ¢.; 17,1 c.; 18,2 c.; 41,1 ad 2;
437 c.; II-11 8,1 c.; 24,2 ad 2; 27,4 c.; 85,1 c.; 154,5 ad 3; 172,1 c.; Summa conira Gen-
tiles (CG) 1 35 12; 11 37; 111 26; TV 55.

¥ THOMAS, STh 1 1,2ff. Gegen LOICHINGER, Glaube, 80-84; und ebenso in:
KREINER/SCHMIDT-LEUKEL (Hgg.), Religiése Erfahrung (s. Anhang): Das Postulat
der Letztbegriindung aus unbeweisbaren, aber des Beweises auch nicht bedurftigen er-
sten Primissen ist nicht /ogisch widersprichlich, wenn man von der Voraussetzung aus-
geht, dall Erkenntnisfihigkeit identisch ist mit extramentaler Realititsfahigkeit. Erst
wenn strittig wird, ob die «reine Vernunft» je Gber ihre eigenen Denkgesetze hinaus
zur Wirklichkeit «an sich» vorsto8en kann, mul3 noch einmal nach der Begriindung fir
eben jene Primissen gefragt werden.

* Vgl. THOMAS, STh II-11 47; die Definition, mit ARISTOTELES: 47,2 s.c.



Glaube — Erfahrung — Theologie 21

heit als Gabe des Heiligen Geistes zu.* Hier ist die einzige Stelle, wo sich
im mittelalterlichen Denken eine tiefe Verbindung zur Reformation zeigt,
denn Luther hat seine neue Thematisierung der Erfahrung, von der die
Rede war, zwar in Abgrenzung gegen die Mystik, aber zugleich deutlich
von ihr angeregt vollzogen.

Und doch wird hier zugleich verstindlich, warum das Thema als sol-
ches letztlich doch ausfillt. Erkenntnis des Glaubens kommt ja auf ganz
andere Weise zustande als durch Abstraktion aus der Sinneswahrneh-
mung. Sie kommt ausschliefSlich aus dem Worte Gottes, aus der Offen-
barung, aus der Heiligen Schrift.*” Zwar driicken sich diese in menschli-
chen Worten aus, also in Worten, deren Hintergrund Erfahrung im eben
beschriebenen Sinne ist. Aber in bezug auf das vom Worte Gottes Ge-
meinte, seinen Inhalt, die Wirklichkeit Gottes und seines Heilshandelns,
sind diese Worte im gunstigsten Fall nur «analog» gultig, also schlechthin
unzutreffend (simpliciter diversum) und nur in bestimmter Hinsicht zu-
treffend (secundum quid idem), oft Uberhaupt nur bildlich gemeint.*®
Hinzu kommt, dal3 man ja die Heilige Schrift, die Quelle unseres Wissens
um Gottes Offenbarung, fiir wortwortlich vom Heiligen Geist eingege-
ben ansah. Auf die Frage: Wer ist Autor der Heiligen Schrift? lautet die
mittelalterliche Antwort kommentarlos: Gott, oder: der Heilige Geist.”
Die Erfahrung kann also in gar keiner Weise eine Quelle von Glaubens-
erkenntnis und darum von theologischer Erkenntnis sein. Schon gar
nicht kann ein Problem «Glaube und Erfahrungy» entstehen.

¥ Vgl. THOMAS, In II Sent. dist.7: 2,1 arg. 4; STh 1 96,1 ad 3; I-II 112,5 ad 1;
Quaest. disp. De Malo 16,7 arg. 11. Zur connaturalitas sc.quantum ad ea, de quibus est indi-
candum], aufgrand des donum sapientiae und zur cognitio per quandam wunionem [sc. ad divina
per amorem], vgl. STh 11-11 45,2 c.; In III Sent dist. 35: 2,1 gla.3 sol. Diese Stellen ge-
héren zu den mehr impliziten Erfahrungsbelegen, nach denen EBELING, Die Klage (s.
Anm. 5), 10, zu fragen anhilt. Vgl. den zeitgleich mit Ebeling erschienenen Beitrag
von TRACY, David, St. Thomas Aquinas and the religious dimensions of experience:
the doctrine of sin, in: MCLEAN, George F. (ed.), Thomas and Bonaventure. A Sep-
ticentenary commemoration. Washington D.C. 1974, 166-176.

1 Vgl. THOMAS, STh 1 1,1; vgl. PESCH, Otto Hermann, Das Gesetz. Kommentar
zu Thomas von Aquin, Summa Theologiae I-11 90-105. Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd.
13, Graz 1977, 693-702; DERS., Das Wort Gottes als objektives Prinzip der theologi-
schen Erkenntnis, in: KERN, Walter/POTTMEYER, Hermann Josef/SECKLER, Max
(Hgg.), Handbuch der Fundamentaltheologie, Bd. IV: Theologische Erkenntnislehre.
Tubingen 22000, 1-21; SECKLER, Max, Theologie als Glaubenswissenschaft, in: KERN/
POTTMEYER/SECKLER, a.2.0., 132—-184.

4 Vgl. THOMAS, STk 1 13; dazu PESCH, Otto Hermann, Theol. der Rechtfertigung
bei Martin Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen
Dialogs. Mainz 1967, 21985, 606-628.

“ Vgl. DThA, Bd. 13 (s. Anm. 47), ebd.



22 Glaube — Erfahrung — Theologie

Das alles heil3t nun nicht, das Mittelalter habe den Inhalt des Glau-
bens nicht auf den gesamten Lebenszusammenhang hin reflektiert. Ein
einfacher Blick in das Inhaltverzeichnis etwa der Swmma Theologiae des
Thomas von Aquin belehrt eines Besseren. Und nicht selten dient sogar
die Methode des Riickfragens von der Erfahrung her dazu, gleichsam im
Nachhinein dem Glauben einen Anhalt in der Erfahrung zu geben durch
den Aufweis, deren Inhalte seien ohne den Glauben gar nicht erklirlich.
Bedeutendster Fall: die «fiinf Wege» des thomanischen Gottesbeweises,
die alle von bestimmten Erfahrungsphinomenen (Bewegung, Gutheit,
Sein, Ordnung usw.) auf Gott als deren letzte Quelle zurtuckschlieBen.
Anderer bedeutender Fall: Die Grundbegriffe des neutestamentlichen
Ethos (Glaube, Hoffnung, Liebe, Gerechtigkeit usw.) werden bei Thomas
immer zuerst in ihrem philosophischen Sinn analysiert — also in ihrem
Erfahrungsgehalt zur Sprache gebracht —, bevor ihr theologischer Sinn,
bekriftigend und umwandelnd zugleich, vermittelt wird.”® Auf diesen
Tatbestand bezieht sich die schon erwihnte Forderung Ebelings: «Es wi-
re ein durchaus berechtigtes heuristisches Prinzip nachscholastischer
Scholastik-Interpretation, auf die impliziten Erfahrungsbeztuge zu ach-
ten.»’! Das geschieht ja inzwischen auch in der Forschung mit Nach-
druck, und die Erfahrungsbeziige erweisen sich denn auch keineswegs
ausschlief3lich als nur «implizit».

Um so mehr fillt dann allerdings ein zweiter Grund auf, warum es
im Mittelalter keine Frage nach «Glaube und Erfahrungy» gibt: Der Glau-
be kennt keine Anfechtung — jedenfalls nicht in dem Sinne, daf3 die An-
fechtung zum Wesen des Glaubens selbst gehoren konnte. Das Verhilt-
nis von Glaube und Erfahrung bildet fiir die Theologie nicht nur kein
Problem, es wird auch nicht konflikttrichtig. Anfechtung, Glaubenszweifel
sind da, um schnellstmdéglich iberwunden zu werden.”* Der Glaube ist
selbstverstindliche Lebensvorgabe, individuell wie kollektiv-gesellschaft-
lich. Selbst die Quelle hirtester Anfechtung, das Leiden und die Ritsel
der Welt, wird — zumindest in der theologischen Reflexion — nicht als
Anfechtung erlebt, sondern als theologische Aufgabe betrachtet: so lange

0 Zur «Verwandlung» des philosophischen Gedankens durch die theologische Uber-
nahme vgl. jetzt die scharfsinnigen Beobachtungen bei METZ, Wilhelm, Die Architek-
tonik der Summa Theologiae des Thomas von Aquin. Zur Gesamtsicht des thomasi-
schen Gedankens. Hamburg 1998, 75-89.

1S, Anm. 47,

52 Das geht aus den Ausfithrungen des Thomas iiber die Siinde des Unglaubens
hervor: $Th II-I1 10-13; und besonders aus den Uberlegungen, unter welchen Bedin-
gungen und mit welchem Ziel mit Ungldubigen und Zweiflern 6ffentlich zu disputieren
sei: 2.2.0., 10,7. Gegenprobe: STh I1I 27,4 ad 2 zum «Zweifel» Marias.



Glaube — Erfahrung — Theologie 23

zu bedenken, bis es als mit der Glte Gottes vereinbar erscheint.”® Einen
Gedanken, wie Luther ihn verschiedenlich ausspricht, nimlich die Ritsel
der Welt lieBen eher darauf schlieen, dal3 Gott nicht sei oder dal er der
Teufel sei®, wire dem Mittelalter blasphemisch vorgekommen.

Das Grundmuster der theologischen Verhiltnisbestimmung von
Glaube und Erfahrung ist im Mittelalter also dies: Die Etrfahrung ist
zwar keineswegs Quelle des Glaubens — darin ist die scholastische Theo-
logie auch mit dem Denken Luthers einig —, aber sie ist auf die beschrie-
bene Weise doch ein Weg des Glaubens, auf dem dieser sich gewisser-
malen von hinten her bestitigt sieht, und nicht seine Anfechtung — und
in diesem Sinne kann man ja die Elemente einer sogenannten analysis
fidei bei Thomas zusammenstellen.>® Taucht die Erfahrung tiberhaupt als
theologisches Thema auf, so ist Zutranen der Grundton der Antwort — so

wahr die Werke Gottes ihren Schopfer zu erkennen geben (Rom
1,191, )

2. Die Neuscholastik des 19. und 20. Jabrbunderts

Bekanntlich hat die katholische Theologie und Kirche sich dem Thema
«Glaube und Erfahrung» bis in die zweite Halfte des 20. Jahrhunderts
fast hermetisch verschlossen. Luthers Dringen darauf, die Wahrheit des
Heilswortes Gottes — konkret: die Vergebung der Siinde — auch zu «fih-
len»’?, gilt, wir deuteten es schon an, bis in die Schule von Joseph Lortz
und nicht nur dort als typischer Ausweis seines «Subjektivismus», seiner
Neigung, die bezwingende Erfahrung der Heilsbotschaft zum Kriterium
threr Wahrheit zu machen — allen differenzierenden Vorhaltungen der
evangelischen Lutherforschung zum Trotz. Die ganz mit den traditionel-
len Argumenten erfolgende Verwerfung von Luthers Lehre von der Heils-
gewillheit befestigte zudem die kirchliche Uberzeugung, die Gnade Got-

5 Vgl. — fiir heutiges Empfinden konsternierend — STh 1 48,2.

S Vgl. WA 17 11, 13,16; 24, 632,31; 41, 675,8. Zum weiteren Zusammenhang des
Verhiltnisses zwischen verniinftiger Welterkenntnis und Gotteserkenntnis vgl. LOHSE,
Bernhard, Ratio und Fides. Eine Untersuchung tber die ratio in der Theologie Luthers.
Gottingen 1957; EBELING, Gerhard, Fides occidit rationem. Ein Aspekt der theologia
crucis in Luthers Auslegung von Gal 3,6 (1979), in: DERS., Lutherstudien, Bd. III. Ti-
bingen 1985, 181-222.

5 DUROUX, Benoit, La psychologie de la foi chez saint Thomas d'Aquin. Tournai
(Belgien) 1963; Paris 21977.

¢ THOMAS, STH1 2,3 s.c; CG 1 6-8.

> Vgl. w.o. Anm. 14.



24 Glaube — Erfahrung — Theologie

tes konne gar nicht von der Art sein, dall man etwas von ihr erfahren
koénne.?®

Die viel wichtigere andere Seite von Luthers Akzent auf der Erfah-
rung, die Anfechtung, gegen die sich der Glaube an das Wort Gottes
durchzusetzen habe, wurde nicht wirklich ernstgenommen. Der Grund
liegt gewil3 nicht nur darin, dafl man eben nicht tberall Luthers personli-
che Anfechtungserfahrungen nachvollzichen konnte. Er durfte auch dat-
in liegen, daf} die These von der Anfechtung als Strukturmoment des
Glaubens ja von Luther zuletzt und zutiefst mit dem Argernis des Kreu-
zes begrindet wird. Im Anblick des Kreuzes wird waht: Nur im Leiden
und im Widerspruch der Welt ist Gott noch gleichsam von seiner Riick-
seite erkennbar — eine Folge der Stinde.” Mit diesem kreuzestheologi-
schen Aspekt aber verbindet sich bei Luther ja der Vorwurf an seine
Gegner, sie betrieben eine «Theologie der Hertlichkeit»®. Wer diffamiert
wird, Gbernimmt aber nicht gerade den Gedanken, der Grundlage der
Diffamierung ist. Kurzum: Die katholische Theologie hat jene Tagesord-
nung nicht akzeptiert, auf die Luther das Thema «Glaube, Erfahrung und
Theologie» gesetzt hat.

Sodann hat die katholische Kirche allen Anstiirmen der Aufklirung
konsequent widerstanden. Die Kirche, nicht unbedingt die Theologen.
Diese haben in bemerkenswerten Gestalten immerhin die Auseinander-
setzung mit der Aufklirung, mit Kant, mit dem deutschen Idealismus
aufgenommen — doch regelmiBig wurden sie vom kirchlichen Lehramt,
teilweise in beschimenden Verfahren, verurteilt und mundtot gemacht.®!
Dies geschah unter dem Einflul3 der Neuscholastik, die als Gegenbewe-
gung gegen die Aufklirung Ende des 18. Jahrhunderts in Italien begann,

% Vgl. DH 1533f.; 1562—-1564. Bis in die Ausarbeitung des sogenannten Lehrver-
urteilungsdokumentes und der Gemeinsamen Erklirung zur Rechtfertigungslehre wut-
den die Fernwirkungen des chronischen MifBverstindnisses der Auffassung Luthers
spurbar. Vgl. LEHMANN, Karl/PANNENBERG, Wolfhart (Hgg.), Lehrverurteilungen —
kirchentrennend? LV, I.: Rechtfertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der Refor-
mation und heute. Freiburg 1.Br.-Géttingen 1986, 59-63; und PESCH, Otto Hermann,
Kleiner «Werkstattbericht» iber die Arbeit am Teildokument «Die Rechtfertigung des
Siinders», in: LEHMANN, Karl (Hg.), LV, II.: Materialien zu den Lehrverurteilungen
und zur Theologie der Rechtfertigung. Freiburg i.Br.-Géttingen 1989, 326-362: 354—
356. Zu den diesbeziiglichen Schwierigkeiten bei der Gemeinsamen Erklirung vgl.
DERS., Die «Gemeinsame Erklirung zur Rechtfertigungslehre». Probleme und Aufga-
ben, in: Oel” 23/24 (2000/2001) 223-254: 233f.

3 Vgl. WA 1, 353 Th. 19-22 (Heidelberger Disputation, 1518).

60 Ebd. Th. 21. Man beachte aber: Luther spricht nicht von Theologia gloriae son-
dern von einem Theologus gloriae!

61 Vgl. DH 2738ff. gegen Georg HERMES; 2828-2831 gegen Anton GUNTHER. Li-
teratur w.o. in Anm. 3.



Glaube — Erfahrung — Theologie 25

bald auch in Deutschland tonangebend wurde und vor allem: die Ent-
scheidungen der rémischen Kurie prigte.®? Unter diesem Einfluf3 hat sich
die katholische Theologie dann mit dem Aufkommen betont auf Erfah-
rung und #z#r auf Erfahrung gegriindeter wissenschaftlicher Stromungen
(Empirismus, Positivismus, Historismus, Materialismus) erst gar nicht
mehr auseinandergesetzt, sondern sie einfach abgewiesen — was ihr durch
deren betont antitheologischen Affekt noch erleichtert wurde. Den Ho-
hepunkt und fortan den Bezugspunkt dieser theologischen Reaktion bil-
det das Erste Vatikanische Konzil: Indem es die genannten wissenschaft-
lichen Stromungen abwehrt und verwirft, bekriftigt es ausdriicklich —
unter kaum bemerkten Umbildungen — den mittelalterlichen Ansatz, dal}
Glaubenswahrheit als solche nicht durch Erfahrung verifiziert werden
kann, vielmehr auf die Autoritit Gottes hin, die sich in der Vorlage durch
die Kirche konkretisiert, geglaubt werden muf3. Anderseits bestitigt die
Erfahrung, vorurteilslos angenommen, den Glauben: Gotteserkenntnis
aufgrund der Welterfahrung ist sogar ein praeambulum fidei, ein «Vorhof
des Glaubens», und die Erfahrung mit der Kirche und dem Leben der
Christen trigt die Argumente fir die Glaubwirdigkeit der christlichen
Botschaft in sich.®?

3. Der Streit um den «Modernismus»

Unter solchen Voraussetzungen war fast vorprogrammiert, wie die Dis-
kussion um die einzige Thematisierung der Erfahrung in der katholi-
schen Theologie ausgehen mufite: in jener theologischen Neubesinnung,
die von ihren Gegnern mit dem Schimpfnamen «Modernismus» gekenn-
zeichnet wurde und unter diesem in der Kirchengeschichtsschreibung ih-
ren festen Platz hat. Der «Modernismus»® ist bekanntlich keine einheitli-

62 Vgl. PESCH, Otto Hermann, Thomismus, in: 2LThK, Bd. 10, 157-157: 160f,;
DERS., Thomas von Aquino/Thomismus/Neuthomismus, in: TRE, Bd. 33, 433-474:
460; KASPER, Walter, Die Lehre von der Tradition in der Rémischen Schule. Freiburg
i.Br. 1962; WALTER, Peter, Die Frage der Glaubensbegriindung aus innerer Erfahrung
auf dem I. Vatikanum. Die Stellungnahme des Konzils vor dem Hintergrund der zeit-
gendssischen romischen Theologie. Mainz 1980. Zu den Bewegungen innerhalb des
Thomismus jetzt erhellend und materialreich BERGER, David, Auf der Suche nach
dem «Wesen» des Thomismus. Ein Beitrag zur Geschichte des Thomismus, in: Ange/i-
cum 79 (2002) 585-645.

6 vVgl. DH 3009-3014.

% Wichtige iltere Literatur in meinen in Anm. 14 genannten Aufsatz zu Joseph
Lortz, 120 Anm. 48; Uberblick und neuere Literatur im Art. «Modernismus» in:
SLThK, Bd. 7, 367-370 (Otto Weiss); ferner jetzt NEUNER, Peter, Glaubenserfahrung
und Vernunft im Schatten des Modernismus, in: DELGADO, Mariano (Hg.), Glaube
und Vernunft. Theologie und Philosophie. Freiburg/Schweiz 2003, 1-19.



26 Glaube — Erfahrung — Theologie

che Bewegung. Das Thema «Glaube und Erfahrungy ist im hier in Rede
stchenden Sinne vor allem bei dem englischen «Modernisten» George
Tyrell zur Diskussion gestellt worden. Mit einer Konzession an die auf
dem Ersten Vatikanischen Konzil abgelehnten Strémungen hatte keiner
der «Modernisten» etwas im Sinn. Tyrell wollte die religiose Erfahrung,
auch die Erfahrung im Umgang mit dem biblischen Zeugnis, ernst neh-
men. Man hitte ruhig abwarten kénnen, was dabei herauskam und sich
in der Fachdiskussion durchsetzte — der Streit wurde ja ohnehin erst 6f-
fentlich durch die romischen MaBBnahmen. Aber es gentigte, dal} von die-
sen theologischen Ansitzen aus Riickfragen an die geltende kirchliche
und neuscholastisch ausgedriickte Lehre moglich waren, um ihre pau-
schale Verurteilung fast zwangsliaufig zu machen. Die Folgen waren bis
in die Mitte des 20. Jahrhunderts zu spiiren. Denn man kann die Ge-
schichte der katholischen Theologie des 20. Jahrhunderts gut und gern
schreiben als Geschichte der fortschreitenden Losung von den Blocka-
den des Denkens und Fragens, die der gewaltsame Ausgang des Streites
in allen theologischen Disziplinen hinterlassen hat — bis hinein in die
Vorgeschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils.

Wir befinden uns damit in den 20er und 30er Jahren des 20. Jahr-
hunderts — der Zeit, als die Dialektische Theologie ihre Breitseiten gegen
Schleiermachers Erfahrungstheologie abschief3t. Das Ergebnis des histo-
rischen Riickblicks ist also eine evangelische Theologie, die der Erfahrung
mit duBerstem Milltrauen gegenibersteht, sie freilich als anfechtungsvol-
le Bewihrungsprobe des Glaubens an Gottes unverfligbares Wort ernst
nimmt, und eine katholische Theologie, die der Erfahrung mit dullerstem
Zutrauen gegenibersteht, freilich nur, soweit sie die jeder Hinterfragung
entzogene Gestalt kirchlicher Lehre bekriftigt, und die sich darum vor-
erst gegen mogliche Bedrohungen, die aus ernst genommener moderner
Welterfahrung resultieren kénnten, wirkungsvoll abschottet. Diese Situa-
tion bestimmt in ihren Fernwirkungen nach wie vor in beiden theologi-
schen Traditionen das fundamentaltheologische und 6kumenische Ge-
sprich um unser Thema, zu dem wir nun einen Einblick versuchen. Wir
kénnen es natirlich nur exemplarisch tun® — und bleiben zunichst bei
der katholischen Theologie.

% Daher in den Anmerkungen erginzende Literaturangaben.



Glaube — Erfahrung — Theologie 27

IV, «Erfabrung und Glanbey — in der gegenwartigen katholischen Theologie

1. Zwei Vorbemerkungen

Zunichst eine Vorbemerkung, die fiir a//e hier vorzustellenden Theolo-
gen gilt, ob katholisch oder evangelisch: Der Zweite Weltkrieg — und
schon der Erste — bedeuten einen Erfahrungsschub unerhorten Ausmas-
ses. Hier wurden nicht nur im Bereich der sogenannten Erfahrungswis-
senschaften von einigen wenigen neue Erfahrungen gesammelt, hier ha-
ben ganze Volker, ja die Menschheit eine unheilvolle Grunderfahrung ge-
macht, die fortan keine Theologie mehr ibergehen und schon gar nicht
durch die blofle Reproduktion eines Systems von Lehren bewiltigen
konnte. Angesichts der Grunderfahrung radikal bedrohten Menschseins
— und zwar nicht nur physischen Bedrohtseins — mufite, soviel wurde
ganz spontan klar, die Glaubensverkiindigung und damit die Theologie
auf jeden Fall ihre Sprache dndern, um uberhaupt noch verstanden zu
werden. Allen theoretischen Vorbehalten zum Trotz gewann jetzt die Er-
fahrung EinfluB auf das theologische Denken — und darum konnte es
auch nicht ausbleiben, daf} diejenigen Wissenschaften, die diese Erfah-
rung reflektieren, Einfluf} auf die Theologie gewannen. Mit anderen Wor-
ten: Das Thema «Erfahrung und Glaube» kam auf die Tagesordnung —
ganz ohne viel Federlesens, wenn auch nicht immer gleich schnell.
Natiirlich, um auch dies vorweg zu bemerken, ist dies nicht mehr die
religiose Grunderfahrung, die Thema der «Erfahrungstheologie» im en-
geren Sinne des Wortes, also der evangelischen Theologie in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts, war. Schon gar nicht ist in der nun neu auf
die Erfahrung reflektierenden Theologie noch das «fromme BewuBtsein»,
das «ergriffene Herz» Thema der Theologie. Es bleibt gerade jetzt mehr
denn je bei der entschiedenen Absage an sie. Dennoch ist es kein Wider-
spruch, wenn wir zugleich feststellen: Es kommt zu dieser Absage gerade
deswegen, weil die Theologie gezwungen ist, sich auf neue «Erfahrun-
gen» zu beziehen, deren Kern gerade ist, das «fromme Bewul3tsein» als
Selbsttiuschung zu entlarven und es in seiner vorgeblichen Funktion als
Schrittmacher des Glaubens auller Kraft zu setzen. Auf der einen Seite
hat die Philosophie begonnen, unter den Bedingungen ihrer eigenen Her-
ausforderungen — Naturwissenschaften, empirische Humanwissenschaf-
ten — das Thema der religiosen Erfahrung eigenstindig durchzudenken®,
andererseits ist die immer noch und trotz des Faktums der Stinde be-
hauptete grundlegende Harmonie zwischen Gott und dem menschlichen
Geist in den Erfahrungen der abgrundtiefen Bosheit des Kriegsgesche-

6 Siehe oben II. 5.



28 Glaube — Erfahrung — Theologie

hens und der Verbrechen des Nationalismus untergegangen und macht
cine neue Bezugsetzung zwischen Glaube und Erfahrung nétig. Stich-
wort: «Theologie nach Auschwitzy.

2. Karl Rabner (1904—1984)

Einer der ersten, die in der katholischen Theologie mit der neuen The-
menstellung Ernst machten, war Karl Rahner (1904-1984). Es ist wenig
bekannt, dal3 seine Anfinge in der Beschiftigung mit der mystischen
Theologie der Kirchenviter liegen — also mit einem in der Neuscholastik
abgedringten Thema.5” Im dritten Band seiner Schriften zur Theologie tiber-
raschte er dann mit einem (schon 1954 geschriebenen) Aufsatz «Uber die
Erfahrung der Gnade»®®. Und wenig spiter, 1960, im Artikel «Gnaden-
erfahrungy» in der zweiten, von ithm selbst ma3geblich betreuten Auflage
des Lexikons fiir Theologie und Kirche erklart er mit ruhiger Selbstverstind-
lichkeit, eine vorurteilslose Prifung der Urteile in Schrift und Tradition
fihre zu dem Schlul3, daB3 es Gnadenerfahrung gebe und geben miisse.’
Danach hat Rahner in zahlreichen Aufsitzen und kleineren Schriften die
These immer wieder erldutert und bekriftigt.”” «Erfahrungstheologie»?
Um Rahner zu verstehen und zu wirdigen, ist zunichst der ur-
spriingliche seelsorgliche Impuls zu beachten. Rahner war im Krieg Kap-
lan und hat gleich nach dem Kirieg in Miinchen seine vielfach auch als
Buch aufgelegten Predigten Von der Not und dem Segen des Gebetes gehal-
ten.”! Die Erfahrung des Weltkrieges wirkt sich aus: Es ist nicht linger
méglich, die Frage als illegitim abzuweisen, wo denn in dieser furchtba-
ren Welt und in diesem beschidigten Leben Gottes Gnade buchstablich
«workommt». Des weiteren ist zu beachten, wie Rahner keineswegs der
kirchlichen Lehre von der absoluten Unanschaulichkeit und Unerfahrbar-
keit der Gnade widerspricht. Und doch will er in ganz bestimmten, kon-
kreten, weltlichen, gar psychischen Phinomenen eine Erfahrung der

67 Zu Karl Rahner vgl. LEHMANN, Karl, Karl Rahner, in: VORGRIMLER, Her-
bert/VAN DER GUCHT, Robert (Hgg.), Bilanz der Theologie im 20. Jahthundert. Erg.-
Bd. Freiburg i.Br. 1970, 143-181; DERS., Rahner, Karl, in: 3LThK, Bd. 8, 805-808
(Lit.); METZ, Johann Baptist, I(ar]l Rahner — ein theologisches Leben. Theologie als
mystische Biographie eines Christenmenschen heute, in: $#4Z 192 (1974) 305-316.

88 Schriften zur Theologie, Bd. IIL. Einsiedeln-Ziirich 31959, 105-109.

21 ThK, Bd. 4, 1001f.

"'In den Schriften zur Theologie findet man die einschligigen Titel jeweils unter der
Rubrik Christliches Leben, Leben in der Kirche u.d. Vgl. vor allem Bd. XII: Theologie aus
Erfahrung des Geistes. Ziirich 1974; ferner: Erfahrung des Geistes. Freiburg i.Br. 1976;
und in der inzwischen in Gang gekommenen Gesamtausgabe: RAHNER, Karl, Simtli-
che Werke, Bd. 3: Spiritualitit und Theologie der Kirchenviter. Freiburg 1.Br. 1999.

"I Erstauflage Freiburg i.Br. 1947; zuletzt (soweit mir bekannt) Freiburg i.Br. 1992.



Glaube — Erfahrung — Theologie 29

Gnade Gottes erkennen. Natiirlich nicht in einer platten Allerweltserfah-
rung, und auch nicht so, dal} eine solche Erfahrung ihre Eigenart als Er-
fahrung der Gnade auf der Stirn triige. Es ist immer schon eine gedentete
Erfahrung. Aber Rahner kiimmert sich — auch in den spiteren Arbeiten
— nicht allzu nachdriicklich um den Aufweis, da3 hier immer schon die
deutende Intervention des Glaubens im Spiel ist. Er kann sich das gewis-
sermallen leisten durch jenen anderen Grundgedanken vom Menschen
als dem «Wesen der Transzendenz», also dem Wesen, das unbeschrinkt
offen ist und nur leben kann im «Vorgrift» auf das universale Ganze, das
allein ihn erfillt.”” Diese Transzendenz, die die Wesensbestimmung des
Menschen ausmacht, ist unausdriicklich immer schon Gotteserfahrung.
Der Glaube erhellt und klirt eigentlich nicht, daf3 solche Erfahrung im-
mer schon Gotteserfahrung ist, sondern dal3 der als fern und erschreckend
erfahrene Gott heilvoll nabe ist.” Unter diesem Aspekt dirfen dann jene
Erfahrungen als gewissermalen reinste Gnadenerfahrungen angespro-
chen werden, die einerseits als solche grundgut sind, ja zum Besten unse-
res Lebens gehoren, andererseits in eben diesem Leben eigenartig fremd,
unangepalit, ja geradezu dumm wirken. Vergegenwirtigen wir es uns an
einem Abschnitt aus dem frihen Aufsatz iber Gnadenerfahrung, der bis
heute sachlich und sprachlich nichts von seiner erschliefenden Kraft
eingebiifit hat:™

«Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen wollten,
obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon einmal verzie-
hen, obwohl wir keinen Lohn dafiir erhielten und man das schweigende
Verzeihen als selbstverstindlich annahm? Haben wir schon einmal ge-
horcht, nicht weil wir mullten und sonst Unannehmlichkeiten gehabt hit-
ten, sondern bloB wegen jenes Geheimnisvollen, Schweigenden, Unfal3ba-
ren, das wir Gott und seinen Willen nennen? Haben wir schon einmal geop-
fert, ohne Dank, Anerkennung, selbst ohne das Gefihl einer inneren Be-
friedigung? Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon
einmal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewis-
sens heraus, dort, wo man es niemand mehr sagen, niemand mehr klarma-

"2 Exemplarisch: Grundkurs des Glaubens. Freiburg i.Br. 1976 u.6., 35-53. Zu die-
ser Thematik vgl. aus der schon betrichtlichen Bibliothek zu Karl Rahner die beiden
frihen Wortmeldungen von EICHER, Peter, Die anthropologische Wende. Karl Rah-
ners philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur personalen Existenz. Frei-
burg/Schweiz 1970; FISCHER, Klaus Peter, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthro-
pologie Karl Rahners. Freiburg i.Br. 1973.

> Vgl. dazu den fundamentalen Aufsatz: «Uber den Begriff des Geheimnisses in
der katholischen Theologie», in: Schriften zur Theologie, Bd. IV, 51-99.

7 A.a.0., 106f. Eine iiberraschende Parallele dazu findet sich, in zeitlicher Nach-

barschaft, aber in ganz anderem Kontext, bei GUARDINI, Romano, Die Letzten Dinge.
Wirzburg 1952, 88-91.



30 Glaube — Erfahrung — Theologie

chen kann, wo man ganz einsam ist und weil3, daB} man eine Entscheidung
fallt, die niemand einem abnimmt, die man fir immer und ewig zu verant-
worten hat? Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo
keine Welle einer gefithlvollen Begeisterung einen mehr trigt, wo man sich
und seinen Lebensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort, wo
man meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie erscheint wie der Tod und
die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar ins Leere und ginzlich
Unerhérte zu rufen scheint, dort, wo es wie ein entsetzlicher Sprung ins Bo-
denlose aussieht, dort, wo alles ungreifbar und scheinbar sinnlos zu werden
scheint? Haben wir einmal eine Pflicht getan, wo man sie scheinbar nur tun
kann mit dem verbrennenden Gefihl, sich wirklich selbst zu verleugnen
und auszustreichen, wo man sie scheinbar nur tun kann, indem man eine
entsetzliche Dummbheit tut, die einem niemand dankt? Waren wir einmal gut
zu einem Menschen, von dem kein Echo der Dankbarkeit und des Ver-
stindnisses zurlickkommt, und wir auch nicht durch das Gefiihl belohnt
werden, «elbstlosy, anstindig usw. gewesen zu sein?

Suchen wir selbst in solcher Erfahrung unseres Lebens, suchen wir die
eigenen Erfahrungen, in denen gerade uns so etwas passiert ist. Wenn wir
solche finden, haben wir die Erfahrung des Geistes gemacht, die wir mei-
nen. Die Erfahrung der Ewigkeit, die Erfahrung, da3 der Geist mehr ist als
ein Stick dieser zeitlichen Welt, die Erfahrung, dall der Sinn des Menschen
nicht im Sinn und Gluck dieser Welt aufgeht, die Erfahrung des Wagnisses
und des abspringenden Vertrauens, das eigentlich keine ausweisbare, dem
Erfolg dieser Welt entnommene Begriindung mehr hat.»

Zusammengefallt also: Die transzendentale Erfahrung des Menschseins,
die in jeder Einzelerfahrung mitgeht und neu vollzogen wird, sofern jede
Einzelerfahrung zugleich Gelingen und Ungeniigen, Scheitern und Hoff-
nung in sich trigt, ermdglicht, gefihrt vom Licht des Glaubens, Erfah-
rung der Gnade, das heiB3t: der heilvollen Nihe Gottes. Von diesem Zen-
trum der Verhiltnisbestimmung von Gnade und Erfahrung aus gewinnt
Rahner die Unbefangenheit des Gesprachs mit den «Erfahrungswissen-
schaften» — greifbar seit den 60er Jahren, als Rahner der theologische
«Chefideologe» der Paulus-Gesellschaft wurde und diese umgekehrt ihn
als vertrauenswirdigen theologischen Ansprechpartner der Naturwissen-
schaften entdeckte und es ihm dankte.” Die Erfahrungswissenschaften
bearbeiten und kliren ja eben jene Einzelerfahrungen, in denen Christen-
menschen Gnaden- und Gotteserfahrung suchen und machen kénnen.

3. Edward Schillebeecks (* 1914)

Besonders hat in den 70er und 80er Jahren Edward Schillebeeckx das
Thema «Glaube und Erfahrung» bearbeitet — und ist dabei einen wesent-

75 Vgl. Widmung von Bd. V der Schriften gur Theologie.



Glaube — Erfahrung — Theologie 31

lichen Schritt weiter als Rahner gegangen.”® Was Rahner stillschweigend
voraussetzt, namlich die deutende und klarende Funktion des Glaubens
in der Gotteserfahrung, macht Schillebeeckx zum Thema. Der entschei-
dende Schritt Giber Rahner hinaus besteht darin, daf3 Schillebeeckx die
Entstehung des Glaubens selbst — damals wie heute — als Erfahrung ver-
steht: die Erfahrung des Geheiltwerdens in der Begegnung mit Jesus und
durch ihn mit Gott.

Damit entstehen zwei Fragen: Wie war es moglich, in der Begegnung
mit Jesus Heil zu erfahren, wo doch andere, Jesu Gegner, in der Begeg-
nung mit Jesus nicht Heil, sondern im Gegenteil Bedrohung ihres Selbst-
verstindnisses und ihrer Lebenspraxis erfuhren? Und: Wie 75 es moglich,
daB3 Menschen heute, rund 2000 Jahre danach, mit Jesus und durch ihn
mit Gott dieselbe Erfahrung des Heils — aber gegebenenfalls auch des
Bedrohtseins — machen? Schillebeeckx beantwortet diese Fragen durch
eine phinomenologische und philosophische Analyse des Begriffs «Er-
fahrungy selbst. Kurz zusammengedringt lautet seine Argumentation so:
Keine Erfahrung ist einfach ein passives Widerfahrnis. Als bewnfte Er-
fahrung ist sie immer gedeutete und interpretierte, reflektierte Exfahrung. Das
setzt einen Interpretationsrahmen, einen «Erfahrungshorizont» voraus.
Dieser ist, unmittelbar, die Gesamtheit der Lebenserfahrungen, in die ei-
ne neue Erfahrung eintritt und in der sie ihren Ort und Stellenwert be-
kommt. Diese Gesamtheit der Lebenserfahrung jedoch ist weder rein
individuell noch kommt sie jeweils von einem Nullpunkt. Sie ist vielmehr
vermittelt: durch Sprache, gesellschaftliche Situation, kulturelle Uberlie-
ferung, und darin auch religése Uberlieferung, und schlieBlich durch den
damit sich verbindenden unverrechenbaren und unableitbaren je indi-
viduellen Anteil — Gedanken, wie sie uns seit Wilhelm Dilthey vertraut
sind.”” Das — zunichst, aber doch ohne Grund — Aufregende der Posi-
tion von Schillebeecks dabei ist: Auch die «Offenbarung» kommt dem-
nach nicht steil vom Himmel, sondern durch so geartete religiose Erfah-
rungen von Menschen, die, bei Licht besehen, alltigliche Erfahrungen
mit (einem) Menschen sind, aber im Licht der kulturellen und religiGsen
Ubetlieferung und getragen von der Erfahrung der eigenen sozialen Um-
welt als «religiose Erfahrungen» im Sinne ihrer philosophischen Defini-
tion, als «Erfahrungen Gottes» im Sinne des Glaubens «interpretiert» wer-

76 Vgl. SCHILLEBEECKX, Edward, Christus und die Christen. Die Geschichte einer
neuen Lebenspraxis. Freiburg i.Br. 1977, bes. 24-71; 447-607; DERS., Die Auferste-
hung Jesu als Grund unserer Erlésung. Freiburg i.Br. 1976; DERS., Erfahrung und
Glaube, in: BOCKLE, Franz u.a. (Hgg.), Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft,
Bd. 25. Freiburg i.Br. 1982, 73-116.

T Vgl. JUNG, Religiése Erfahrung (s. Anm. 37).



32 Glaube — Erfahrung — Theologie

den — gleichviel ob ausdriicklich und reflektiert oder unausdriicklich und
indirekt. |

Von genau dieser Art waren die Heilserfahrungen der Jiinger mit Je-
sus. Diese Erfahrungen sind als solche nicht reproduzierbar — darin wi-
derspricht Schillebeeckx ausdriicklich Schleiermacher” —, aber sie wur-
den ja sprachlich tberliefert, haben neue Erfahrungen eingeleitet, die
wiederum tberliefert wurden, und so — z#r so — sind sie auf uns gekom-
men und in der Lage, auch heute wieder christliche Erfahrungen zu er-
moglichen.

Der Ort der Uberlieferung dieser vermittelten Erfahrungen mit Jesus
ist die Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte. Aber wenn es um
echte religiose, um Glaubenserfahrung, ohne die Glaube und christliche
Existenz nicht sein konnen, so bestellt ist, dann kann und darf niemals
ezne bestimmte, in der Geschichte aufgetretene Erfahrungsgestalt absolut
gesetzt werden, sie hat ihre Bedeutung und ihre erschlielende Kraft nur
als ein Teilstiick des Uberlieferungsweges zur Bildung jenes neuen Et-
fahrungshorizontes, in dem neue Erfahrungen aufgrund der alten még-
lich werden. Echte Glaubenserfahrungen aber kénnen sie nicht werden,
solange sich nicht — kritisch und kritisiert zugleich — unsere eigenen Er-
fahrungen in jenen Erfahrungshorizont einzeichnen. Und neue Erfah-
rungen neuer Generationen kénnen nur insoweit «Autoritit» bekommen,
als sie jenen Prozel3 der Interpretation neuer Erfahrungen im «Hotizont»
der alten beglinstigen.

Das also ist die Position von Schillebeeckx: Offenbarung als neue
Erfahrung im Kontext der alten — prinzipiell unabschlieBbar in die Reli-
gionsgeschichte hinein — und gegenwartige Glaubenserfahrung als hextige
Begegnung mit dem «Erfahrungshorizont» der iiberlieferten Glaubenser-
fahrungen mit Jesus Christus. Damit ist zweierlei klar: Theologie als re-
flektierte Glaubenserfahrung kanz gar nicht abseits der Welterfahrung
(und ihrer wissenschaftlichen Reflexion) getrieben werden, weil Glau-
benserfahrung auf gar keinem anderen Wege ihr Thema bekommt als
durch den Strom immer weitergehender gliubig gedeuteter Welterfah-
rung im umfassenden Sinne, einschlieBlich ihrer religisen Deutungsan-
gebote in der Religionsgeschichte. Und: Der Prozel3 immer neuer Glau-
benserfahrung ist unabschlieBbar und durch kein Dogma ein fir allemal
zu beenden, weil er zum Wesen von Glauben iberhaupt gehort, sofern
dieser immer sich in Gestalt von neuer Erfahrung im Erfahrungshori-
zont Uberlieferter Glaubenserfahrung vollzieht. Man beachte aber auch
zwei andere Eigentiimlichkeiten dieser Position. Die eine ist denn doch

8 Brfahrung und Glaube, 84.



Glaube — Erfahrung — Theologie 33

die heimliche Nihe zu Schleiermacher und zur Erweckungstheologie.
Denn wenn Theologie wissenschaftlich reflektierte Glaubenserfabrung ist,
dann ist nicht schlechterdings Gott «in sich selbst», sondern Gott im Re-
flex subjektiver Glaubenserfahrung Thema der Theologie — das ist nicht
so weit weg von der These, die Theologie habe das «fromme Bewul3t-
sein» zum Gegenstand ihrer Untersuchung. Damit zeigt sich die andere
Eigentiimlichkeit: Schillebeeckx beschreibt die Beziehung von Erfahrung
und Glaube — jedenfalls bei der Thematisierung des Problems — weitest-
gehend rein phinomenologisch, im Einspruch gegen einen Objektivis-
mus, der immer nur das neuscholastische Mifverstindnis, nicht die wah-
re Auffassung des Mittelalters war. Im Rahmen seiner Argumentation ist
aber schwer zu erkennen, woran denn die je neue Glaubenserfahrung ihr
wie auch immer vermitteltes Wahrheitskriterium haben soll. Oder anders
gefragt: Was ist der Grund dafiir, im Strom der immer weitergehenden
religiosen Erfahrungen und der sie vermittelnden religiosen Uberliefe-
rungen gerade jenen Strom und seine Uberlieferungsgeschichte auszu-
sondern, der mit dem Namen Jesus Christus und seiner Vor- und Nach-
geschichte verbunden ist? Lal3t sich hier nicht doch noch einen Schritt
weiterkommen? Es scheint, eben dies geschieht bei dem anderen repri-
sentativen katholischen Theologen der Gegenwart, der darum hier — stell-
vertretend fir andere — in seiner Sicht des Problems vorgestellt werden
mulf3:

4. Walter Kasper (* 1933)

Ebenso wie Schillebeeckx hat sich auch Walter Kasper schon friih in die
Diskussion um unser Thema eingeschaltet.” In seinem 1983 erschiene-
nen Buch Der Gott Jesu Christi hat Kasper seine Position zusammenge-
faBlt und verdeutlicht, so dal3 wir hier reprisentativ in den Gesprichs-
stand heutiger katholischer Theologie blicken.®

In der Sache schliefit Kasper sich zunichst eng an Schillebeeckx an
mit der These von der geschichtlichen Dialektik der Glaubenserfahrung:
Nur in der Vermittlung durch geschichtliche Uberlieferung kommt das
Wort Gottes auf uns, dessen Héren (Ré6m 10,17) den Glauben schafft —
insofern kann der Glaube nie aus der Erfahrung aussteigen, und darum
auch die Theologie nicht. Anderseits ist der Glaube nicht nur Ausdruck
subjektiver religioser Erfahrung, auch nicht einer geschichtlich vermit-

" Vgl. Unsere Gottesbeziechung angesichts der sich wandelnden Gottesvorstellung,
in: DERS., Glaube und Geschichte. Mainz 1970, 101-119; DERS., Moglichkeiten der
Gotteserfahrung heute. A.a.O, 120-143.

8 Der Gott Jesu Christi. Mainz 1982, 21992, 13-167. Weitere Stimmen aus der Dis-
kussion s.w.u. bei VI.2.



34 Glaube — Erfahrung — Theologie

telten, denn diese mul ihrerseits fur Kritik offen, fiir neue Erfahrung zu-
gianglich sein und ist als die gerade gegenwirtige nicht einfach der Mal3-
stab fiir das, was von der Ubetlieferung noch «nachvollziehbar» ist.

Von hierher geht Kasper zwei wichtige Schritte weiter: Die wechsel-
seitige kritische Durchdringung von uberlieferter und gegenwirtiger Er-
fahrung kommt vor allem in der Kontrasterfahrung heraus: wo die Wirk-
lichkeit des Glaubenswortes einschlieSlich seiner Gberlieferten Interpre-
tation sich als stirker erweist im Gegeniiber zu unserer gegenwirtigen
Erfahrung — und doch sich auf keine andere Weise zur Geltung bringen
kann als dadurch, daB sie unsere gegenwirtige Erfahrung aufsprengt, auf
neue Gedanken bringt und ihr eine neue Lebensperspektive setzt. Zum
Beispiel: wenn der Jesus des Neuen Testamentes nicht aufgehen will in
der unserer Erfahrung vielleicht naheliegenden und einleuchtenden Vor-
stellung vom sozialen Verdnderer oder Therapeuten oder Vorlaufer der
Okologen — oder auch der geliufigen dogmatischen Vorstellungen und
Lehrsitze.®!

Solche Kontrasterfahrungen sind die tragenden Erfahrungen unseres
Lebens, auf sie hat die Frage nach Glaube und Erfahrung mit Vorzug zu
achten.

Die Kontrasterfahrung, in der alle anderen zusammenlaufen und die
jede Erfahrung umschlieBt, ob alltiglich oder herausgehoben, ob experi-
mentell oder jenseits naturwissenschaftlicher Verfahren, ist die Grund-
erfahrung der Endlichkeit und mit ihr die Grunderfahrung des Leidens.
Kasper identifiziert sie mit der «transzendentalen» Erfahrung im Sinne
Rahners und mit der — sogleich noch zu besprechenden — «Erfahrung mit
Erfahrung» bei Gerhard Ebeling und Eberhard Jungel. Sie ist darum der
Ort der Gotteserfahrung seit jeher und, mit neuen konkreten Daten auf-
gefillt, auch heute. Mit den Erfahrungswissenschaften ist dieser Erfah-
rung der Endlichkeit nicht beizukommen, denn deren Gegenstand steht
selbst unter dem Vorzeichen der Endlichkeit und des Leidens. Deren Er-
fahrung verweist vielmehr auf das den Menschen umschliefende und tra-
gende Geheimnis, das die traditionelle religiose Sprache «Gott» nennt
und von der heute zur Debatte steht, ob es tiberhaupt in menschlicher
Sprache aus- und angesagt werden kann. An dieser Stelle, und das ist
ebenfalls kennzeichnend fur den Stand der Diskussion um unser Thema,
geht Kasper zur Frage nach «Glaube und Erfahrung» im Kontext der
modernen Sprachphilosophie tber.

&l Vgl. das heilsam befremdende Buch von BACHL, Gottfried, Der schwierige Je-
sus. Innsbruck 1994,



Glaube — Erfahrung — Theologie 35

Zeigt sich im Blick auf die ausgewihlten Repriasentanten katholischer
Theologie der Gegenwart ein roter Faden, womoglich ein anderer als in
der evangelischen Theologie, und hat er etwas mit den geschichtlichen
Stationen unseres Problems zu tun? Es mag sich herausstellen, wenn wir
nun einen Blick auf Reprisentanten evangelischer Theologie werfen, die
von unserem Thema umgetrieben sind.

V. «Erfabrung und Glanbey — in der gegenwdrtigen evangelischen Theologie
1. Gerbard Ebeling (1912-2001)

Wir kommen hier zurtick auf seinen schon erwihnten und immer noch
reprisentativen Aufsatz von 1974.82 Ebeling geht aus vom «Ansturm der
Erfahrungswissenschaften» heute und dem dadurch bewirkten Minder-
wertigkeitsgefithl der Theologie, das sich in der «Klage tber das Erfah-
rungsdefizit» dullert. Problematisch findet er jedoch, diesem Defizit auf-
helfen zu wollen durch Selbstauslieferung der Theologie an die Vorgaben
der Erfahrungswissenschaften, was dann zwangsldufig endet bei der ver-
stirkten, wenn nicht gar vollstindigen Beschiftigung mit ihrem — der
Theologie — wissenschaftstheoretischen Standort einerseits und der Su-
che nach handgreiflicher Erfahrung und Selbstbestitigung in politisch-
ethischer Praxis andererseits. Was beides wiederum die Rickwege in eine
vorgeblich «unmittelbare» religiose Erfahrung in irrationaler und antira-
tionaler Innerlichkeit provoziert. Ebeling beschreibt damit einen Zu-
stand der evangelischen Theologie, wie er ihn sieht — aber dergleichen Nei-
gungen und entsprechende Urteile sind nicht auf die evangelische Theo-
logie beschrankt. _

In einer gestrafften Analyse des Erfahrungsbegriffs bereitet Ebeling
dann den Boden fiir die Bestimmung des Verhiltnisses zwischen Glaube,
Erfahrung und Theologie. Konstitutiv fur Erfahrung sind der Lebensbe-
zug, der Geschichtsbezug, der Wirklichkeitsbezug und der Wahrneh-
mungsbezug — die Grunddaten des Erfahrungsbegriffs, wie wir sie auch
bei Schillebeeckx und Kasper antreffen. Das ist nicht von ungefihr,

825, Anm. 5. Vgl. ferner von EBELING, Gott und Wort, in: Wort und Glaube, Bd.
II. Tibingen 1969, 396-432; Lebensangst und Glaubensanfechtung, in: Wort und Glau-
be, Bd. II1. Tibingen 1975, 349—387; zahlreiche durch das Sachregister auffindbare wei-
tere Hinweise und Uberlegungen auch in: Einfiihrung in theologische Sprachlehre. Ti-
bingen 1971; und: Theologie in den Gegensitzen des Lebens, in: Wort und Glaube,
Bd. IV. Tibingen 1995. Zu Ebeling vgl. GELDER, Katrin, Glaube und Erfahrung. Eine
kritische Auseinandersetzung mit Gerhard Ebelings «Dogmatik des christlichen Glau-
bens» im Kontext der gegenwirtigen evangelisch-theologischen Diskussion. Neukir-
chen-Vluyn 1992.



36 Glaube — Erfahrung — Theologie

denn Ebeling bezieht sich auf dieselben philosophischen Analysen wie
jene, und jene beziehen sich bereits auf den in der Tat zur Standardlite-
ratur gewordenen Aufsatz von Ebeling. Das gilt auch fir die folgende
Grundaussage Ebelings: Die Theologie als wissenschaftliche Rechen-
schaft iber den Glauben hat in der Weise konstitutiv mit Erfahrung zu
tun, dall der Glaube die — und jetzt fillt das schon klassische Stichwort —
«Erfahrung mit Erfahrungy interpretiert und erschlieSt. Diese Erfahrung
mit der (modernen) Welterfahrung ist gewifl gekennzeichnet durch die
Erfahrung der Grenzen des Machbaren, aber nur deren Vertiefung in die
fundamentale Problematik des Menschseins hinein macht sie zum The-
ma von Glaube und Theologie. Die Grundmomente dieser Erfahrung
der fundamentalen Problematik des Menschseins sind: Relativitit und
Endlichkeit, Kontingenz und Geschichtlichkeit. Der Glaube nimmt sie
als solche an und laBt sie dadurch als religiose Erfahrung zur Geltung
kommen.

Das heillt dann: Glaube ist gotigemafle Erfabrung mit Erfabrung. Die
Ubereinstimmung vor allem mit Walter Kasper ist deutlich — bis auf ei-
nen nuancenhaften Akzent, den wir im Auge behalten sollten. Er tont
durch in einem Zitat, mit dem der Blick auf Ebeling beschlossen sei:
«Das Ineinander von Weite und Konzentration der Welterfahrung und
Selbsterfahrung im Gottesbezug zielt aber nicht auf unterschiedslose
Identitit, sondern auf Unterscheidung, die den Charakter eines Gegen-
satzgeschehens annimmt. Allein so kann von Gotteserfahrung die Rede
sein, in der das Urteil Gottes als Gericht und VerheiBung im Wider-
spruch zur menschlichen Welt- und Selbsterfahrung zum Widerfahrnis
wird.»® Wer sich auskennt, hort deutlich die Vorprigung des Gedankens
durch Luthers betonten Hinweis auf die Anfechtung heraus, die ihm zu-
folge mit Vorzug der Ort ist, wo Glaube und Erfahrung so zusammen-
kommen, dal3 dabei sowohl die Reinheit des Glaubens sich bewihrt als
auch der Stellenwert der Welterfahrung sich herausstellt. Freilich ist da-
bei auch jener letzte Rest von, um es so auszudriicken, «Naivitit» ausge-
schaltet, der immerhin noch Luthers Wort vom «Fihlen» der Wahrheit
gottlicher Vergebung erfrischend durchwirkt, so dal3, in der Nachfolge
des schon zitierten Wortes von Rudolf Bultmann, die Erfahrung bei
Ebeling vor allem als jener Wirklichkeitsbezug zustande kommt, frotz
dessen ein Christenmensch glaubt.

8 Die Klage (s. Anm. 5), 25.



Glaube — Erfahrung — Theologie 37

2. Eberbard [iingel (* 1934)

Im AnschluB} an frithere AuBerungen Gerhard Ebelings geht Eberhard
Jungel in seiner Zurcher Antrittvorlesung tiber das Thema «Gott — als
Wort unserer Sprache»® unser Thema vom Sprachproblem her an. Dal}
es sich dabei deutlich um eine Variation unseres Themas und nicht um
ein anderes Thema handelt, zeigt sich daran, dal3 Jingel einerseits an die
durch Ludwig Wittgenstein inaugurierte Sprachphilosophie ankntpft und
andererseits seine Uberlegungen in Auseinandersetzung mit der «Gott-
ist-tot-Theologie» bei Paul van Buren durchfithrt.? Fur Wittgenstein sind
bekanntlich die Grenzen unserer Sprache die Grenzen unserer Wirklich-
keit, weil Sprache nur verstindlich wird im Kontext von «Sprachspieleny,
die ihrerseits Erfahrungszusammenhinge ausdriicken. Und fir van Bu-
ren hingt die Aussagekraft theologischer Sprache und also auch des
Wortes «Gott» daran, ob beide im empirischen Zusammenhang unseres
Lebens «verifizierty werden konnen.

Mit Wittgenstein und van Buren teilt Jiingel ausdriicklich die Ubet-
zeugung, dal3 «die Grenzen unserer Sprache ... die Grenzen unserer Welt
bedeuten». Mit Ebeling teilt er die Uberzeugung, dal das Wort «Gott
seinem sprachlichen Sinn nach unabweislich das Menschsein als Wort-
haftigkeit zur Sprache bringt, so daf3 die «Verifikation» des Wortes «Gott»
im Sinne van Burens tber den Sinn des Menschseins in seiner erfahrba-
ren Sprachlichkeit entscheidet. Mit gréBter Entschiedenheit verscharft

8 JUNGEL, Eberhard, Gott — als Wort unserer Sprache (1969), in: DERS., Untet-
wegs zur Sache. Tibingen 1972, 80-104. Vgl. auch DERS., Entsprechungen: Gott —
Wahrtheit — Mensch. Theologische Erdrterungen. Miinchen 1980, darin bes. die Beitri-
ge zum Problem der «natiirlichen Theologie»; und den umfassenden Horizont der Fra-
gestellung in: DERS., Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tiibingen 31978.

8 Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig, Tratatus logico-philosophicus (1921), in: Schrif-
ten, Bd. 1. Frankfurt/M. 1960; DERS., A Lecture on Ethics, in: The Philosophical Revue
74 (1965) 3—13. Zu Wittgenstein im Hinblick auf unser Problem scheint mir nach wie
vor erhellend CASPER, Bernhard, Die Unfihigkeit zur Gottesfrage im philosophischen
BewuBtsein, in: RATZINGER, Joseph (Hg.), Die Frage nach Gott. Freiburg i.Br. 31973,
27-42; Casper nimmt zustimmend auf Jingels Aufsatz in der Erstveréffentlichung Be-
zug, 2.2.0., 42. — BUREN, Paul van, Reden von Gott in der Sprache der Welt. Zur si-
kularen Bedeutung des Evangeliums. Zirich 1965. Dazu HASENHUTTL, Gotthold, Ein-
fuhrung in die Gotteslehre. Darmstadt 1980, 189-191, im Kontext von 182-206; JUN-
GEL, Eberhard, Gott als Geheimnis (s. Anm. 84), 55-137; ZAHRNT, Heinz, Gott kann
nicht sterben. Wider die falschen Alternativen in Theologie und Gesellschaft. Miinchen
21970. So sehr der Grundimpuls der Gott-ist-tot-Theologie, die Uberwindung eines eher
plakativen als sachgemiBlen Antagonismus von Theismus und Atheismus, anzuerkennen
ist, so sehr ist sie heute schon Geschichte, gescheitert nicht nur an inneren Widerspri-
chen, sondern auch an ihrer platten Vulgarisierung; vgl. den gleichnamigen Artikel in

SLThK, Bd. 4, 953f. (Adam Seigfried, Lit.).



38 Glaube — Erfahrung — Theologie

Jingel nun — ohne Widerspruch, aber doch in deutlicher expliziter Wei-
terfiihrung — die Uberlegungen Ebelings in zweifacher Hinsicht. Die
eine: Die Funktion, gar die not-wendige Funktion des Wortes «Gott» fiir
das sprachliche Menschsein des Menschen kommt in keiner Weise da-
durch zum Zuge, daB3 etwa wir dem Wort «Gott» zu seiner Funktion
verhelfen. Dies liefe schon von der Logik des Gedankens her darauf hin-
aus, dall der Mensch durch seinen Gebrauch des Wortes «Gott» die Rea-
litit Gottes konstituierte. Eben dies aber ist schon logisch nicht moglich,
wenn «Gott» als Hinweis auf das Unbegrenzte wesensgemal in den Gren-
zen unserer Sprache buchstiblich nichtssagend ist. Hat das Wort «Gott»
in unserer Sprache und damit in unserem Menschsein eine Funktion, so
kann sie nur dadurch zur Wirksamkeit kommen, dal3 die in den Grenzen
unserer Sprache zicht vorkommende Wirklichkeit Gottes sich von sich her
innerhalb dieser Grenzen selbst zur Sprache bringt, mit anderen Worten:
dall Gott als Redender, Gott als Wort Gottes zur Sprache kommt.

Die zweite Hinsicht: Der christliche Glaube versteht nun das Zum-
Zuge-Kommen des Wortes «Gott» in den Grenzen unserer Sprache und
damit unserer Welterfahrung so, dafl Gott in dem in den Grenzen unse-
rer Welt statthabenden Ereignis Jesus Christus sich als der von sich her
Redende erwiesen und mitgeteilt hat. An Jesus Christus erfahren die
Glaubenden, was sie an der von ihnen selbst her nicht zur Wirklichkeit
zu bringenden Realitit Gottes haben, und eben darin wissen sie, was sie
an Jesus Christus haben. Die dadurch sich ergebende Einsicht ist dhnlich
wie bei Ebeling, daB3 Gott sich vor allem #nterscheidend in unserer Wirk-
lichkeitserfahrung zur Sprache bringt. Das heif3t: indem er inmitten unse-
rer Welterfahrung die Grenze zwischen Geschoépf und Schépfer auf-
deckt. Dieses Ereignis ist unverfligbar, es ist das Ereignis, dessen nur der
Glaube ansichtig und teilhaftig wird.

Noch strenger als bei Ebeling — und man wird hinzufiigen darfen:
Hier wirkt sich die Prigung der Theologie Jingels durch Karl Barth aus
— wird also hier hervorgehoben, dal3 die Erfahrung — immer als sprach-
lich vermittelte gedacht — nie und nimmer die Basis des Redens von Gott
sein kann. Vielmehr ist es umgekehrt: Das Ereignis des an Jesus Christus
haftenden Glaubens an Gott wird zur Basis unterscheidenden und urtei-
lenden Redens von der Erfahrung. Und wiederum ist die Erfahrung vor-
wiegend als der Widerpart des Glaubens, konkret als Anfechtung im
Spiel. Denn von der Erfahrung her ist der Satz unwiderleglich, daf3 «Gott»
kein sinnvolles Wort unserer Sprache (mehr) ist. Die einzig sachgemille
theologische Frage kann darum nicht heilen: Wie &dnnen wir — heute
noch — von Gott reden, sondern nur: «Wer ist Gott, dal} wir von ihm
reden wiissen?»



Glaube — Erfahrung — Theologie .

3. Joachim Track (* 1940)

Wihrend Eberhard Jingel das Thema «Erfahrung und Glaube» auf der
Linie Ebelings aufnimmt — wenngleich unabhingig von ihm und unter
entschiedener Verstirkung des barthianischen Elementes der Kritik an
der Erfahrung —, sehen wir bei dem Erlanger lutherischen Theologen Joa-
chim Track eine entschiedene Riickkehr zur Fragestellung Schleierma-
chers.® Track kritisiert die Position Ebelings, Barths und Pannenbergs®’
als zu allgemein: Die Wirklichkeit als ganze auf Gott hin und darin als
«Erfahrung mit Erfahrung» zu interpretieren, beantwortet noch nicht die
Frage, warum denn solch eine Interpretation notwendig und verbindlich
sei und wie sie entstehe, was also die «Lernsituation des Glaubens» sei.
Um dem nachzugehen, greift Track ausdriicklich auf Schleiermachers An-
satz bei der religiosen Erfahrung zuriick. Religiose Erfahrung ist nicht
jede, sondern eine spezifische Erfahrung; sie ist unmittelbar, eine er-
schlieBende oder Grunderfahrung, die neues Leben und Handeln be-
grindet, nicht machbar, sondern widerfahrend, und angewiesen auf In-
terpretation. Kontrollierbar und mitteilbar wird sie in Sprachspielen, also
im Wort, das durch verbalen und Verhaltenskontext seine Eindeutigkeit
erhilt. Die christlichen Grunderfahrungen und also religiosen Erfahrun-
gen sind:

a) die Erfahrung einer Leben erméglichenden neuen Freiheit 7z der
Verhaftung an unsere Defiziterfahrungen und an die Michtigkeiten und
Notwendigkeiten dieser Welt;

b) die Erfahrung der Geborgenheit in der Liebe Gottes, die ein Le-
ben fiir andere ermoglicht, das aus dem Teufelskreis des Hasses aus-
bricht;

c) die Erfahrung neuen Mutes zu Geduld und Hoffnung auch im
Scheitern, zumal dort, wo die Bemtihung um ein Leben aus der Liebe auf
uniberwindlichen Widerstand st68t.

Diese Erfahrungen halten sprachkritischen Einwinden stand, weil
diese das Mehr in den Sprachspielen des Glaubens verkennen: den Ge-
schenkcharakter der Erfahrung selbst, die Befidhigung zu Dialog und Hin-

8 TRACK, Joachim, Erfahrung Gottes. Versuch einer Anniherung, in: KuD 22
(1976) 1-21; DERS., Naturwissenschaften und Theologie. Erwidgungen zu einem intet-
diszipliniren Thema, in: KD 21 (1975) 99-119.

% Obwohl Pannenberg hier nur indirekt einschligig ist. Warum wird Pannenbergs
bestindige Kritik an der Subjektivitidtstheologie nicht erwihnt? Vgl. jetzt auch PAN-
NENBERG, Religiose Erfahrung und christlicher Glaube, in: KREINER/SCHMIDT-LEU-
KEL (Hgg.), Religiése Erfahrung (s. Anhang), 113-123, abgedruckt in: DERS., Philoso-
phie, Religion, Offenbarung. Beitrige zur Systematischen Theologie, Bd. 1. Goéttingen
1999, 145-159.



40 Glaube — Erfahrung — Theologie

gabe an Gott, das neue Selbstverstindnis des Ich, die Er6ffnung von
zukunftiger neuer Erfahrung.

Der Ort der Gotteserfahrung ist die Einlassung auf die Dialog- und
Handlungsorientierung, in der die christlichen Grunderfahrungen aller-
erst gemacht wurden, also in einer Praxis, die sich, wie fragmentarisch
auch immer, bis ins Alltagsleben einerseits und in die Gestaltung der so-
zialen Strukturen andererseits auf das Grundgebot der Liebe einliB3t. Es
gentigt nicht, erklirt Track ausdriicklich, im Namen der Rechtfertigungs-
lehre nur das Wort, als Appell verstanden, auszurichten in der Erwar-
tung, dal3 der Glaube aus dem Horen kommt. Zur Einfithrungssituation
des Glaubens gehort das Bemiithen um die entsprechende Praxis — schar-
fer kann man den Einspruch gegen die dialektische ##d lutherische
Schleiermacher-Kritik nicht anmelden.

4. Der konfessionsiibergreifende Ansturm der Erfabrungswissenschaften

Mit dem nicht sehr starken Argument, da} wir ohnehin ja nur «exempla-
risch» einen Blick in die gegenwirtige katholische und evangelische Theo-
logie tun wollten®®, mussen wir hier den Einblick in einen Diskussions-

8 Darum hier wenigstens noch der Hinweis auf folgende jiingere Titel — in der
Reihenfolge des Erscheinens: EGENTER, Richard, Erfahrung ist Leben. Miinchen 1974;
HASENHUTTL, Gotthold, Erfahrung als Ort der Theologie, in: KLOSTERMANN, Ferdi-
nand/ZERFASS, Rolf (Hgg.), Praktische Theologie heute. Miinchen-Mainz 1974, 624—
637; HERMS, Eilert, Theologie — eine Erfahrungswissenschaft. Minchen 1977; Conci-
liwm 14 (1978) Heft 3: Offenbarung und Erfahrung; MIETH, Dietmar, Moral und Erfah-
rung. Beitrage zur theologisch-ethischen Hermeneutik. Freiburg/Schweiz 1978; BEI-
NERT, Wolfgang, Sprache und Erfahrung als Problem der Theologie. Paderborn 1978;
BOFF, Leonardo, Erfahrung von Gnade. Entwurf einer Gnadenlehre. Disseldorf 1978;
BETZ, Otto (Hg.), Zuginge zur religiosen Erfahrung. Disseldorf 1980; NOCKE, Franz
Josef, Eschatologie zwischen Glaubensiiberlieferung und neuer Erfahrung, in: KasB/
105 (1980) 109-131; IMBACH, Josef, Glaube aus Erfahrung. Von der Méglichkeit, Gott
zu begegnen. Luzern-Stuttgart 1981; BLANK, Josef/HASENHUTTL, Gotthold (Hgg.),
Erfahrung, Glaube und Moral. Disseldorf 1982; WENZLER, Ludwig (Hg.), Die Stim-
men in den Stimmen. Zum Wesen der Gotteserfahrung. Diisseldorf 1982; REY, Karl
Guido, Neuer Mensch auf schwachen Fulen. Erfahrungen eines Psychoanalytikers mit
Gott. Minchen 1982; PREUSS, Horst Dietrich (Hg.), Erfahrung — Glaube — Theologie.
Beitrige zu Bedeutung und Ort religioser Erfahrung. Stuttgart 1983; STOCK, Konrad,
Die evangelische Form religioser Erfahrung, in: Glaube und Lernen 5 (1990) 112-124;
MOLTMANN, Jiirgen, Theologie in den Erfahrungen des gelebten Lebens, in: PISSA-
REK-HUDELIST, Heidelinde/SCHOTTROFF, Luise (Hgg.), Mit allen Sinnen glauben.
Gutersloh 1991, 151-161; Wort und Antwort. Zeitschrift fir Fragen des Glaubens 34
(1993) Heft 3: Gotteserfahrung; HOYE, William ., Gotteserfahrung? Klirung eines
Grundbegriffs der gegenwirtigen Theologie. Zirich 1993; KNAPP, Markus, Erfahrung
— Glaube — Dogma, in: G#L 68 (1995) 335-347; HEINE, Susanne, Die Erfahrung Got-
tes in einer von menschlichem Handeln bestimmten Welt, in: ZThK 93 (1996) 376-392;
SIEBENROCK, Roman, Erfahrungen der Spuren Gottes als Perspektive der Fundamen-



Glaube — Erfahrung — Theologie 41

stand abbrechen, um nur noch einen sowohl summarischen als auch we-
gen seines polemisch plakativen Charakters ganz ungerechten Hinweis
zu geben. Bei Track drickt sich in der Theorie aus, was bei Theologen
der gleichen Generation, evangelischen wie katholischen, sich praktisch
vollzieht: der Ausbruch angestauten Protestes gegen eine Kreuzes- und
Worttheologie, die zu Erfahrung und Erfahrungswissenschaft nur noch
«Dennoch» sagt. Diesen Protest kann man ja nicht nur, wie bei Track, als
Energiequelle zu umso intensiverer gedanklicher Durcharbeitung der
Problematik von «Glaube, Erfahrung Theologie» in Anspruch nehmen,
man kann auch mit der Auslieferung ganzer theologischer Disziplinen an
die Vorgaben der Erfahrungswissenschaften reagieren.®

Das tritt zutage zum Beispiel in der Hoffnung, gar der programmati-
schen Forderung, das Heil der Theologie und der theologischen Ausbil-
dung zu wirken durch formellen Einbezug von Soziologie, Psychologie,
Pidagogik und ihrer Unterdisziplinen in den Ficherkanon der theologi-
schen Studienginge, und zwar auf Kosten von Kirchengeschichte und
systematischer Theologie, inzwischen, wie die breite und nicht immer
wohlinformierte Zustimmung zu den einschligigen Arbeiten von Eugen
Drewermann zeigt, sogar auf Kosten der Exegese, soweit sie historisch-
kritisch betrieben wird.”® Es tritt andererseits zutage im Einbruch dieser
Erfahrungswissenschaften, vor allem der Humanwissenschaften, im Be-
reich der Religionspidagogik und der Praktischen Theologie. Wenn auf
diese Weise das Erfahrungsdefizit der Theologie dadurch ausgeglichen
werden soll, dall Platz fur nicht-theologische Erfahrungswissenschaften

taltheologie, in: PThHI 16 (1996) 37-51; IVANOV, Vladimir, Die Theologie der geistli-
chen Erfahrung, in: FINKE, A.-K./ZEHNER, J. (Hgg.), Zutrauen zur Theologie. Akade-
mische Theologie und die Erneuertung der Kirche (FS Chr. Gestrich). Berlin 2000,
188-200; Concilium 37 (2001) Heft 1: Gott: Erfahrung und Geheimnis; FISCHER, ].,
Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religiéser Unterscheidungen in eine sikulare Perspek-
tive, in: FZPhTh 49 (2002) 214-235. Siehe auch die hier teilweise einschlidgigen Litera-
turangaben im Anhang. — Meine eigenen Uberlegungen finden sich in: Frei sein aus
Gnade. Theologische Anthropologie. Freiburg i.Br. 1983, 47-75; 102-114; 329-354;
Gotteserfahrung heute (1983), in: Dogmatik im Fragment. Gesammelte Studien. Mainz
1987, 51-88 (mit aufgeschlisseltem Literaturanhang); Christliche Lebenspraxis — heute
und hier. Wiirzburg 1989, 22003, 17-42; 361-369.

8 In dieser Hinsicht ist auch Pannenbergs Anthropologie kritisiert worden, aber
zu Unrecht. Vgl. auch die Dokumentation der kritischen Diskussion in PANNENBERG,
Wolfhart (Hg.), Sind wir von Natur aus religiés? Disseldorf 1986 (Schriften der Katho-
lischen Akademie in Bayern, Bd. 120).

% Vgl. die substantiierte, aber immer faire Kritik in: MTAZ 43 (1992) Heft 1: Was
ist Erlésung? Anfragen an Drewermanns Theorie des Christentums (darin bes. der Bei-
trag von Jirgen WERBICK); und BERGER, Klaus, Historische Psychologie des Neuen
Testaments. Stuttgart 1991.



42 Glaube — Erfahrung — Theologie

geschaffen wird, dann &ann das Ende zum Beispiel ein Konzept kirchli-
cher Jugendarbeit sein, bei der die theologischen Gesichtspunkte rein in-
strumental als Elemente eines Programms zur Bewiltigung der jugendli-
chen Adoleszenzkrise zu stehen kommen.”! Der Kontext droht auch hier
den Text, die Erfahrung die von aullen kommende Botschaft nicht zu er-
schlieBen, sondern zu ersetzen. Das bleibt auch dann eine wahrhafte Ge-
fahr, wenn gar nicht zu bestreiten ist, dal} ein aufmerksames Achten auf
die Ergebnisse der Erfahrungswissenschaften, das jeder Versuchung zur
Selbstimmunisierung wehrt, einen hochwillkommenen Beitrag zu so et-
was wie «Ideologiekritik der Theologie» leistet.

V1. Eckdaten einer fundamentaltheologischen Klarung

1. Okumenischer Einklang, kontroverstheologischer Gegensaty

Wer aufmerksam die gegenwirtige Diskussion verfolgt — auch nur an-
hand der hier exemplarisch vorgestellten Positionen —, wird kaum von
einem fundamentalen Gegensatz der konfessionellen Theologien in der
Bearbeitung unseres Themas sprechen wollen. Hier wie auch anderswo
zeigt sich, dal3 konfessionelle Gegensitze verblassen, wo gemeinsame
Herausforderungen sind: Aus 6kumenischen Problemen werden gemein-
same fundamentaltheologische Fragen. Die gemeinsamen Herausforde-
rungen aber sind gegeben durch den «Ansturm der Erfahrungswissen-
schaften» (Ebeling) einerseits und durch die nach wie vor zu geringe Fi-
higkeit der Theologie und der Glaubensverkiindigung andererseits, sich
in einer von diesen Wissenschaften geprigten, ja programmierten mo-
dernen Welterfahrung so auszudriicken, daf3 der erschlieBende und hei-
lende, aber auch heilsam widersprechende Bezug auf die «Erfahrung mit
detr Erfahrung» dieser Wissenschaften deutlich wird, neue Erfahrungen
im Glauben moéglich werden, die ihrerseits «Autoritity (Schillebeeckx)
gewinnen kénnen.

Nur hinweisen will ich auch auf eine noch stirkere Konvergenz auf
dem Gebiet der theologischen Ethik, auf das wir hier gar nicht eingehen
konnten.”> Denn das Handeln ist immer konkret. Die theologische Ethik

1 Vgl. DERESCH, Wolfgang, Kirchliche Jugendarbeit. Wege zur personalen, sozia-
len und religiosen Identitit. Minchen 1984; Deresch beabsichtigt dieses Ergebnis ge-
wil3 nicht, argumentiert aber so, dall man ihn dahin tendierend verstehen kann. Vgl.
auch die zugleich offenen und abgewogenen Ausfithrungen bei EBELING, Gerhard, Stu-
dium der Theologie. Eine enzyklopidische Orientierung. Tibingen 1975, 98-112 (UTB
440).

92 Siehe aber die auf ethische Fragen bezogenen Beitrige in Anm. 88; ferner BAY-
ER, Oswald u.a., Zwei Kirchen — eine Moral? Regensburg 1986. Wer katholische und



Glaube — Erfahrung — Theologie 43

muf} sich daher selbst dann auf die moderne Erfahrung beziehen, wenn
sie der Meinung sein sollte, sie hitte davon gar nichts zu lernen, sondern
nur zu widersprechen.”® Erst recht mul} sie das — und tut das auch —,
wenn die Erfahrung als eine echte Quelle theologisch-ethischer Normen-
findung anerkannt wird.”

Es bleiben dennoch Nuancen von Gegensatz. Sie verhindern nicht
einen tragenden Grundakkord, erkliren aber manche unterschiedliche
Hervorhebung von Obertonen, die man in den einschligigen Stellungnah-
men heraushoren kann. Und dies erklirt sich seinerseits durch die iber-
lieferten Harmoniesysteme, innerhalb deren evangelische und katholi-
sche Theologie jeweils das gemeinsame Thema anstimmt und variiert.
Fassen wir die Unterschiede in — sehr pauschalierten, aber darum die Au-
gen bei weiterer Lektiire vielleicht schirfenden — Entgegensetzungen zu-
sammen:

a) Die evangelische Theologie denkt vom Glauben her auf die Erfah-
rung hin — die katholische Theologie denkt zumindest a#ch von der Er-
fahrung her auf den Glauben hin zum Zwecke des nachtriglichen Auf-
weises seiner «Plausibilitit».”

b) Die evangelische Theologie erfalBt die moderne Erfahrung mit
Vorzug als Widerpart und Anfechtung des Glaubens, denen zu widerste-
hen ist: ein Echo der Polemik der Dialektischen Theologie gegen die
«Brfahrungstheologie» Schleiermachers — die katholische Theologie er-
fait die moderne Erfahrung zumindest axch als Quelle méglicher, im
Glauben nur deutlicher werdender Gotteserfahrung: ein Echo neuscho-
lastischer und im Hintergrund mittelalterlicher Selbstverstindlichkeiten
vom Einklang zwischen philosophischer und theologischer Wahrheit.

c) Die jiungste evangelische Theologie empfindet die lutherische und
dialektische primire Verdichtigung der Erfahrung als Quelle der Anfech-
tung als ungerecht und verkrampft und artikuliert ihre Kritik zuweilen
noch mehr als die katholische in einer iberbordenden Hinwendung zu

evangelische Ethiker bei der Urteilsbildung beobachtet — um es zu personalisieren: et-
wa die Katholiken Dietmar MIETH oder Eberhard SCHOCKENHOFF, oder die evange-
lischen Theologen Trutz RENDTORFF oder Traugott KOCH —, wird womoglich Unter-
schiede im Utteil feststellen, aber kaum solche, die fundamental im Konfessionsunter-
schied begriindet wiren.

% Etwa (in dlterer Zeit) im Verhiltnis zur Psychoanalyse und Tiefenpsychologie.
Hier hat zweifellos Fugen DREWERMANN den Boden aufgelockert: Psychoanalyse und
Moraltheologie. 3 Bde. Mainz 1982-1984.

o Vgl. exemplarisch etwa BOCKLE, Franz, Fundamentalmoral. Minchen 1977,
235-304; DERS., Werte und Normbegriindung, in: BOCKLE u.a (Hgg.), Christlicher
Glaube (s. Anm. 77), Bd. 12. Freiburg 1.Br. 1981, 35-89.

%% Charakteristisch: TRACK im Vergleich zu KASPER (s.0.).



44 Glaube — Erfahrung — Theologie

den Erfahrungswissenschaften, bei denen deren Ergebnisse im Extrem-
fall die Glaubensuberlieferung in ihrer Normativitit zu ersetzen drohen?
— die katholische Theologie bleibt den Erfahrungswissenschaften gegen-
Uber distanzierter und gelassener, weil ihr traditionell gréBeres Zutrauen
zur BErfahrung den protestierenden Gegenschlag ins andere Extrem un-
notig macht.”’

d) Wie sehr die hier angezeigten Unterschiede kaum noch konfessi-
onsspezifisch zu personalisieren sind, dafir gibt es in der gegenwirtigen
Theologie eindrucksvolle Belege. So die Suche nach der «heimlichen Theo-
logie» in den Erfahrungswissenschaften bei dem tberzeugt lutherischen
Theologen Wolfhart Pannenberg®® und die barthianisch geténte Wissen-
schaftskritik bei dem katholischen Theologen Peter Eicher®.

2. Eckdaten einer fundamentaltheologischen Klarung

Unser Einblick zum Diskussionsstand um Glaube, Erfahrung und Theo-
logie — also um die Fragen nach «Gotteserfahrungy», «Erfahrung des Gei-
stes», «Brfahrung der Gnade» — ist hier zu Ende. Nun muf3te die Kliarung
erfolgen. Aber wie? Als Exc-cathedra-Spruch? Ein Hochstapler, wer sich
zutraute, mitten im geistvollen kontrapunktischen Stimmengewirr, das
wir etwas analysiert haben, dem vierten Satz von Bruckners 5. Sinfonie
dhnlich, den alle Linien sich einordnenden groBlen SchluB3choral anzu-
stimmen. Aber um ein anderes Bild zu gebrauchen: Vielleicht kénnen wir
aufgrund der gerade getroffenen Feststellungen zur nicht mehr konfes-
sionsspezifischen Problemlage einige Positionslichter anzuziinden versu-
chen, die die weiter zu beschreitenden Wege wenigstens einige Schritte
weit beleuchten, unseren Blick in die richtige Richtung lenken und die
Ablenkung unserer Augen in irrefilhrende Richtungen verhindern. Denn
der historische Riickblick ist gewi3 geeignet, auf Irrwege aufmerksam zu
machen, andererseits hat sich gezeigt, dal es vor dem «Ansturm»
gegenwirtiger aulBertheologischer Welterfahrung fiir die Theologie keine
windgeschiitzte Ecke gibt, und diese Einsicht hat dazu beigetragen, daf}
die Theologie heute nicht mehr, wie noch am Anfang des 20. Jaht-
hunderts, damit beginnen kann, alles, was in der Vergangenheit unter der
Uberschrift «Erfahrungstheologie» gedacht und formuliert worden ist,

% Schon fragen evangelische Theologiestudenten gelegentlich nach der Berechti-
gung, die Bibel fiir normativ zu halten.

7 Vgl. das Konzept der in Anm. 76 genannten «enzyklopidischen Bibliothek» Christ-
licher Glanbe in moderner Gesellschaft (30 Teilbde.).

%8 S. Anhang.

9 Vgl. BICHER, Peter, Biirgerliche Religion. Eine theologische Kritik. Miinchen
1983.



Glaube — Erfahrung — Theologie 45

pauschal zu verteufeln. Im Gegenteil, in dieser Theologie vorwiegend
des 19. Jahrhunderts sind Probleme in einem ersten Zugriff angegangen
worden, die uns in verinderter Gestalt noch heute angehen.

a) Es ist zunichst hoéchste Zeit, festzustellen, was vielleicht schon
irritiert hat'®: Der Begriff «Erfahrungy ist in den vielfiltigen vorgestell-
ten Stellungnahmen keineswegs immer derselbe. Was hat die Erfahrung
im Sinne des «frommen BewuBtseins» bei Schleiermacher etwa mit der
geschichtlichen Erfahrung im Sinne von Schillebeeckx oder mit der
christlichen Glaubenserfahrung im Sinne von Track oder gar mit dem
Ansturm der «Erfahrungswissenschaften», wie er heute die Theologie be-
dringt, zu tun? Im Zuge der Fragestellung nach Glaube, Erfahrung und
Theologie hat sich ja zunichst einmal die ganze Uneindeutigkeit, ja «Un-
aufgeklirtheit» (Hans Georg Gadamer) des Erfahrungsbegriffs herausge-
stellt. Jede weitere Bearbeitung unseres Themas muf3 hier zunichst, wenn
schon nicht abschlieBende Kliarung schaffen, so doch eine Schneise in
die Vielfalt eines manchmal leichtfertigen Sprachgebrauchs schlagen. Of-
fensichtlich kommt im Zusammenhang unseres Themas, um nur die Ex-
treme zu nennen, weder die Erfahrung im Sinne unmittelbarer Sin-
neswahrnehmung noch die Erfahrung im Sinne experimentell arbeiten-
der Erfahrungswissenschaften in Frage, und auch im verbleibenden Mit-
telfeld ist es nur eine bestimmte Gruppe besonderer Erfahrungen, in de-
nen sich die Frage nach Gotteserfahrung und Erfahrung von Gnade Got-
tes stellt. In jedem Fall handelt es sich um eine reflektierte Exrfahrung, um
«Erfahrung mit Erfahrungy.'’!

b) Es kann darum kezne direkte, unmittelbare und gegenstandliche und als
solche gewif§ machende Erfahrung Gottes und gottlicher Realitdt geben, was im-
mer diejenigen, die solche Erfahrungen frither und heute fiir sich in An-
spruch nahmen oder nehmen, dazu sagen mégen.'” Der Grund ist, um
es im AnschluB3 an Eberhard Jingel auszudriicken, einfach der: Die Rea-
litit Gottes — wenn anders das Wort «Gott» in den Grenzen unserer
Sprache, und das heif3t: in den Grenzen unserer Welterfahrung eine not-
wendige Funktion haben soll — zieht in die Erfahrung unseres Lebens
eine Grenze ein: die von uns aus nicht bersteigbare Grenze zwischen
Geschopf und Schopfer. Gotteserfahrung kann es nur geben als Unferbre-
chung unserer Welterfahrung, sofern diese die Tendenz hat, auch im Fra-
gen uber sich selbst hinaus noch sich selbst zu gentigen. Und Erfahrung
der Gnade gibt es nur als Unterbrechung unserer Widerspruchserfah-

100 ygl. die Stellungnahmen im Anhang und meine Versuche einer Stellungnahme
in Anm. 88.

1013, JUNGEL, EBELING, KASPER.
12 Dies in vollem Einklang mit JUNG, DIERKEN, SCHAEFFLER u.a. (5. Anhang).



46 Glaube — Erfahrung — Theologie

rung, sofern auch sie die Tendenz hat, sich in subtilem Hochmut bei sich
selbst zu bescheiden. Gotteserfahrung — im Unterschied zu unbestimm-
ter religioser Erfahrung aller Art — gibt es daher nur in der primiren Ge-
stalt dessen, was theologisch «Gericht» iber unsere Welterfahrung heif3t,
sofern sie sich in sich selbst verschlieBen und aktiv gegen die Erfahrung
der Grenze als Grenze immunisieren will. Aus eben diesem Grund ist
Gotteserfahrung und Gnadenerfahrung niemals unmittelbar und tber-
dies niemals ohne ein Element des Widerstandes eben gegen den nur all-
zu unmittelbaren «Ansturm» der Erfahrung moglich. Und darum auch
nicht ohne ein Element von Freiheitstat, die aus der erkentnistheoretisch
unsicheren «religiosen Erfahrung» den Glauben als Erfahrung und
Erkenntnis s#i generis macht.!®

c) Eben dieser Glaube ist Gestalt jenes Widerstandes unter Anerken-
nung der Grenze und als solche unableitbares Ereignis, das von keiner
Erfahrung erzwungen oder auch nur aufgedringt wird. Der Glaube ist
vielmehr jene ganz bestimmte Art von Reflexion, die zn Frezheit die Welt-
erfahrung als von Gottes Gericht und Gnade begrenzt und durchkreuzt
begreift.

d) Eben darum ist die wie auch immer geprigte Welterfahrung das
Feld, wo Gott gur Geltung kommt. Denn wenn der Mensch die Grenzen
seiner Welterfahrung nicht tberschreiten kann, dann kann Gott nur i
diesen Grenzen zur Geltung kommen.

e) Die wie auch immer bestimmte Welterfahrung ist das Feld, wo Go#t
zur Sprache kommi. Denn wenn der Mensch nur innerhalb der Grenzen
seiner Sprache von dem jenseits seiner Sprache wirklichen Gott reden
kann, dann kann Gott nur iz den Grenzen menschlicher Sprache zur
Sprache kommen, das heit: Er kann nur im Wort erfahren werden,
«Wort» allerdings in seiner umfassenden Weite und nicht nur als stimm-
haft gesprochenes Wort verstanden.

f) Die wie immer gestaltete Welterfahrung ist das Feld, wo dze Liebe
und Gnade Gottes zur Geltung und zur Sprache kommen. Denn wenn Er-
fahrung der Wirklichkeit Gottes jenseits der Grenzen unserer Welterfah-
rung und der Grenzen unserer Sprache als Heil zur Geltung und zur
Sprache kommen soll, dann kann dies nur so geschehen, dal} die Realitit
unseres Lebens 7z thren Grenzen dadurch heil wird.

g) Solche im Glauben realisierte und reflektierte Erfahrung mit der
Welterfahrung und mit deren sprachlicher Vermittlung erschlieBt neue
(reflektierte!) Erfahrung, die verdndernd in unsere Weltwahrnehmung und
Weltgestaltung eingreift. Mit anderen Worten: Erfahrung Gottes und sei-

103 Siehe oben 11.5.



Glaube — Erfahrung — Theologie 47

ner Gnade geschieht, indem wir, durch Gott selbst im Ereignis des Glau-
bens ermichtigt, nun Gott finden in allen Dingen. Mit einer in den Sprach-
mustern katholischer Theologie fast schon gewohnten, jedenfalls ver-
stindlichen (freilich auch nicht unproblematischen) Formulierung kann
man sagen: Gotteserfahrung im Glauben erschlieft Wahrnehmung der
Welt als Sakrament der Gegenwart Gottes.!™

h) Von hier aus wird verstindlich, was das unmittelbare «fromme
Bewufitsein» im Sinne Schleiermachers, das «ergriffene Herz» im Sinne
der Erweckungstheologen ernsthaft meinen kann: die Erschlossenheit
des menschlichen Geistes fur die Erfahrung der Grenze zwischen Ge-
schopf und Schopfer, zwischen dem vom Widerspruch bestimmten Men-
schen und dem Heiligen Gott, die immer schon das Werk des Glaubens
ist und darum den nicht «bekehrten» «Verachtern der Religion» weder
zuginglich noch aufzuzwingen ist. Religiose Erfahrung — selbst im allge-
meinen religionsphilosophischen Sinne — ist darum nicht «machbar».
Und darin spiegelt sich nichts anderes als die theologische Feststellung,
daf} der Glaube Werk Gottes in uns ist.!%

i) Eben darum ist der Glaube dann am Ende doch berechtigt, in be-
stimmtem Sinne von einer «Gegenstindlichkeit» Gottes zu sprechen.
Nicht als ob Gott der Glaubenserfahrung zum «Objekt» der verfiigenden
Untersuchung wiirde. Wohl aber so, dal3 er dem Glauben unwidersprech-
lich «gegen-stindig» ist. Es ist der Irrweg einer rabiaten und «skandal6-
sen» (Ebeling) Schleiermacher-Interpretation, nicht gesehen zu haben,
daB3 es auch in der «Erfahrungstheologie», all thren manchmal zu arglo-
sen Formulierungen zum Trotz, nicht anders verstanden wurde. Das
Echtheitssiegel aller heute wieder gepriesenen, angeblich «unmittelbaren»
Gotteserfahrung — von der «charismatischen Erneuerungsbewegungy» bis
zu gewissen, heute schon wieder abgeklungenen Abartigkeiten der New-
Age-Spiritualitit!® — zeigt sich oder bleibt eben aus bei der Testfrage, ob
sie den «Kontrasterfahrungen» (Kasper) der Endlichkeit und des Leidens,

104 ygl. GRESHAKE, Gisbert, Gott in allen Dingen finden. Schépfung und Gottes-
etfahrung. Freiburg i.Br. 1986, 33-70; BOFF, Leonardo, Kleine Sakramentenlehre.
Dasseldorf 1978; auch DERS., Erfahrung von Gnade (s. Anm. 88).

105 Vgl. PANNENBERG, Religiése Erfahrung (s. Anm. 87): Auch nach Schleier-
macher muf} die religitse Sensibilitdt erwecks werden!

106 Vgl. SULLIVAN, Francis A., Die Charismatische Erneuerung. Wirken und Ziele.
Graz 1984; weitere Literatur dazu bei PESCH, Gotteserfahrung heute (s. Anm. 88), 52
Anm. 3. Zu New Age vgl. SCHIWY, Gilinter, Der Geist des Neuen Zeitalters. New-Age-
Spiritualitit und Christentum. Munchen 1987; BURKLE, Horst (Hg.), New Age. Kri-
tische Anfragen an eine verlockende Bewegung. Diisseldorf 21989. Dennoch sah sich
der Vatikan veranlaf3t, soeben in einem umfangreichen Dokument vor christlichen Sym-
pathien fir New Age zu warnen.



48 Glaube — Erfahrung — Theologie

theologisch ausgedriickt: der Wahrnehmung von Geschépflichkeit und
Schuld kompromiBlos standhalten.!”

Darum gilt als nie veraltende Orientierung bei der Arbeit am Thema
«Glaube, Erfahrung und Theologie» nach wie vor das Wort Schleierma-
chers, das wir schon zitierten: «Ein Theologus wird nicht anders reif denn

durch Zweifel und Anfechtung; das ist ein altes wahres und herrliches
Wort.»!%8

Anbhang

Ausgewihlte neuere Literatur — in der Reihenfolge ihres Erscheinens — zur Re-
ligionsphilosophie und zum Verhiltnis von Theologie und Wissenschaft:

CANCIK, Hubert (Hg.), Rausch — Extase — Mystik. Grenzformen religioser Er-
fahrung. Diisseldorf 1978; SPLETT, Jorg, Gotteserfahrung im Denken. Zur phi-
losophischen Rechtfertigung des Redens von Gott. Freiburg 1.Br.-Miinchen
21987; BETZ, Otto (Hg.), Zuginge zur religiosen Erfahrung. Disseldorf 1980;
LINK, Christian, Schwierigkeiten des «kosmologischen» Redens von Gott. Die
umstrittene Erfahrungsgrundlage theologischer Aussagen, in: MAURIN, Kryz-
tof/MICHALSKI, Krysztof/RUDOLPH, Enno (Hgg.), Offene Systeme. II: Logik
und Geist. Stuttgart 1981, 245-283; LOTZ, Johannes B., Transzendentale Er-
fahrung. Freiburg i.Br. 1981; SCHAEFFLER, Richard, Fihigkeit zur Erfahrung.
Zur transzendentalen Hermeneutik des Sprechens von Gott. Freiburg i.Br.
1981; PANNENBERG, Wolfthart, Anthropologie in theologischer Perspektive.
Gottingen 1983 (s. Register, Stichwort «Erfahrungy); SPLETT, J6rg, Freiheitser-
fahrung. Vergegenwirtigungen christlicher Anthropo-Theologie. Frankfurt am
Main 1986; CHRISTOFFER, Uwe, Erfahrung und Induktion. Zur Methodenlehre
philosophischer und theologischer Ethik. Freiburg i.Br. 1991; KREINER, Ar-
min/SCHMIDT-LEUKEL, Perry (Hgg.), Religiose Erfahrung und theologische Re-
flexion. Paderborn 1992 (darin bes. die Beitrige von Alexander Loichinger,
Wolfhart Pannenberg, Peter Neuner, Richard Heinzmann, Heinrich Fries, Ar-
min Kreiner, Perry Schmidt-Leukel); SCHAEFFLER, Richard, Erfahrung als Dia-
log mit der Wirklichkeit. Eine Untersuchung zur Logik der Erfahrung. Freiburg
1.Br. 1995; DIERKEN, Jérg, Religious Self-consciousness and Judging the Beliefs
of Others, in: BRUMMER, Vincent/SAROT, Marcel (eds), Revelation and Experi-
ence. Proceedings of the 11t Biennial European Conference on the Philosophy
of Religion. Utrecht 1996, 131-149; FREUDIGER, J./ GRAESER, Andreas/PETRUS,
Klaus (Hgg.), Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie des 20. Jahrhunderts.
Minchen 1996; LOICHINGER, Alexander, Ist der Glaube verniinftigr Zur Frage
nach der Rationalitit in Philosophie und Theologie. Neuried bei Miinchen 1999,

107 Wie geistvoll man dem auch ausweichen kann, zeigt die jiingste Bewegung eines
«Neo-Naturalimsus», der zur Zeit aus den USA zu uns heriberschwappt und der der
Theologie noch neue und, wie es scheint, im Grund alte Fragen aufnétigen wird.

188, o. Anm. 21.



Glaube — Erfahrung — Theologie 49

bes. 671-832; JUNG, Matthias/MOXTER, Michael u.a. (Hgg.), Religionsphilo-
sophie. Historische Positionen und systematische Reflexionen. Wirzburg 2000
(datin besonders die Beitrige der Hgg.); GANTKE, W., Reflexion und Interpreta-
tion. Ein nicht-reduzierter Erfahrungsbegriff als Grundlage einer zukunftsfihi-
gen Religionsphinomenologie, in: Studia religiosa Helvetica 6/7 (2000/2001) 393~
407; DIERKEN, Jorg, Religion» als Thema Evagelischer Theologie. Zur religions-
theoretischen Bedeutung einer konfessionellen Disziplin, in: NZSTh 43 (2001)
253-264; 373-407, KAUFMANN, Franz-Xaver, Selbsterfahrung, Dauerreflexion
und Religion, in: KNAPP, Markus/KOBUSCH, Theo (Hgg.), Religion — Metaphy-
sik(kritik) — Theologie im Kontext der Moderne/Postmoderne. Berlin-New York
2001, 85-103; FISCHER, Johannes, Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Un-
terscheidungen in eine sikulare Perspektive, in: FZPhTh 49 (2002) 214-235.

Hier auch Hinweis auf einige jingere Untersuchungen zum Verhiltnis von
Theologie und Naturwissenschaft — wahrhaftig kein Nebenthema unseres The-
mas: SECKLER, Max, Der christliche Glaube und die Wissenschaft. Ubeﬂegun-
gen zu den Dimensionen eines keineswegs sinnlosen Konflikts, in: THQ 170
(1990) 1-9 (Lit.); KOCH, Traugott, Das gottliche Gesetz der Natur. Zur Ge-
schichte des neuzeitlichen Naturverstindnisses und zu einer gegenwirtigen theo-
logischen Lehre von der Schépfung. Zirich 1991 (Theologische Studien Bd.
136); BERGOLD, Ralph, Der Glaube vor dem Anspruch der Wissenschaft. Der
Dialog zwischen Naturwissenschaft und Theologie am Beispiel von Schépfungs-
glaube und Evolutionstheorie. Frankfurt am Main-Bern 1991; PANNENBERG,
Wolfhart, Systematische Theologie. Bd. II. Géttingen 1991, 96-188; ISAK, Rai-
net, Evolution ohne Ziel? Ein interdisziplindrer Forschungsbeitrag. Freiburg i.Br.
1992 (Freiburger theologische Studien, Bd. 151); SCHMITZ-MOORMANN, Karl
(Hg.), Schopfung und Evolution. Neue Ansitze zum Dialog zwischen Naturwis-
senschaften und Theologie. Dusseldorf 1992; SPROCKHOFF, Harald von, Natur-
wissenschaft und christlicher Glaube — ein Widerspruch? Darmstadt 1992; RATZ,
Erhard, Der interdisziplinidre Dialog. Die gemeinsame Verantwortung von Theo-
logie und Naturwissenschaften. Minchen 1997 (Akzente 8, Sonderband Erfah-
rungsbericht); ISAK, Rainer (Hg.), Glaube im Kontext naturwissenschaftlicher
Vernunft. Freiburg i.Br. 1997; SECKLER, Max, Was heil3t eigentlich «Schop-
fung»? Zugleich ein Beitrag zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissen-
schaft, in: ThQ 177 (1997) 161-188; HILPERT, Konrad/HASENHUTTL, Gotthold
(Hgg.), Schépfung und Selbstorganisation. Beitrdge zum Gesprich zwischen
Schépfungstheologie und Naturwissenschaften. Paderborn-Minchen 1999; HATT-
RUP, Dieter, Einstein und der wirfelnde Gott. An den Grenzen des Wissens in
Naturwissenschaft und Theologie. Freiburg i.Br. 32001; MULLER, Hans-Petert,
Noch einmal: Naturwissenschaft und Religion, in: ZTAK 99 (2002) 379-399.



	Glaube - Erfahrung - Theologie : Einblick in einen ökumenischen Diskussionsstand : Eckdaten einer Klärung

