
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 50 (2003)

Heft: 1-2

Artikel: Glaube - Erfahrung - Theologie : Einblick in einen ökumenischen
Diskussionsstand : Eckdaten einer Klärung

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Hermann Pesch

Glaube — Erfahrung — Theologie
Einblick in einen ökumenischen Diskussionsstand —

Eckdaten einer Klärung*

Max Seckler %um 75. Geburtstag

I. «Erfahrungstheologie»

«Ich der Christ [bin] mir dem Theologen eigenster Stoff meiner Wissenschaft.»

Diesen vieldiskutierten und auch heißumstrittenen Satz schrieb

Johann Christian Konrad von Hofmann, herausragender Theologe aus
dem Kreis der sogenannten Erlanger Schule, um die Mitte des 19.
Jahrhunderts in seinem Buch Der Schriftbeweis1. Der Satz kennzeichnet, was
zu einem bestimmten Zeitpunkt der geschichtlichen Entwicklung der
Frage nach Erfahrung und Glaube, Erfahrung und Theologie unter
«Erfahrungstheologie» zu verstehen ist. Jedes Wort ist tatsächlich so
gemeint, wie es klingt. Überdeutlich gehen dem zitierten Satz die folgenden
Sätze voraus: «Die Erkenntnis und Aussage des Christentums muß vor
allem Selbsterkenntnis und Selbstaussage des Christen sein Freie, nämlich

in Gott freie Wissenschaft ist die Theologie nur dann, wenn eben
das, was den Christen zum Christen macht, sein in ihm selbständiges
Verhältnis zu Gott, in wissenschaftlicher Selbsterkenntnis und Selbstaussage
den Theologen zum Theologen macht ...»

* Der nachfolgende Beitrag war ursprünglich eine — bislang unveröffentlichte —

Gastvorlesung an den Katholisch-Theologischen Fakultätem in Mainz (20. Januar 1988)
und München (24. Juni 1988). In überarbeiteter und ergänzter Form wurde er erneut
vorgetragen beim Graduierten-Kolleg der Hochschule für Philosophie der Jesuiten und
der Katholisch-Theologischen Fakultät München am 28. Juni 2001. Ich danke der
Schriftleitung der FZPhTh, den Text ungekürzt veröffentlichen zu können. Und ich danke

meiner Assistentin Frau Eveline Zeder, Fribourg, für gute Verbesserungsvorschläge
und effiziente Hilfe zugunsten des Internet-Analphabeten.

1

HOFMANN, Johann Christian Konrad von, Der Schriftbeweis. Ein theologischer
Versuch, Bd. I. 21857, 10, hier zitiert nach: PESCH, Otto Hermann/PETERS, Albrecht,
Einführung in die Lehre von Gnade und Rechtfertigung. Darmstadt 31994, 31 Of. (Peters).



6 Glaube — Erfahrung - Theologie

Glaube als «selbständiges Verhältnis zu Gott»? Theologie als
wissenschaftliche Auslegung solcher «Selbsterkenntnis und Selb s tau s sage»? Der
Gedanke macht jedenfalls deutlich, wie sehr das Thema «Glaube, Erfahrung

und Theologie» mittlerweile ein fundamentaltheologisches Thema
ersten Ranges geworden war, ein Thema, mit dessen Beantwortung ein
bestimmtes Grundverständnis von dem, «was den Christen zum Christen
machte, die Geister scheidend verbunden ist. Übrigens auch ein
kontroverstheologisches Thema ersten Ranges! Denn zu gleicher Zeit, um die
Mitte des 19. Jahrhunderts, steht in der katholischen Theologie die
Neuscholastik vor ihrem entscheidenden Sieg, nicht nur in Rom, sondern
überall in der katholischen Welt. Andere theologische Ansätze, ja theologische

«Schulen» - die Auseinandersetzung mit Kant und dem deutschen
Idealismus, die in die Bewegung der Romantik sich einordnende katholische

«Tübinger Schule» — sind längst in die Defensive gedrängt, wenn
nicht gar in wichtigen Vertretern kirchlich gemaßregelt.2 Nicht die
«Selbsterkenntnis und Selbstaussage» des Christen sind hier Thema der Theologie,

sondern Gott und seine als glaubwürdig erweisbare Offenbarung.
Was könnte einleuchtender sein als dies? — werden bald auch evangelische

Theologen im Widerstand gegen solche «Erfahrungstheologie»
fragen. Und die in wenigen Jahrzehnten beginnende ökumenisch
aufgeschlossene katholische Lutherforschung, die vor allem in der Gestalt von
Joseph Lortz das ökumenische Gespräch der Gegenwart einläutet3, bleibt

2 Vgl. als Überblick AUBERT, Roger, in: JEDIN, Hubert (Hg.), Handbuch der
Kirchengeschichte, Bd. VI/1. Freiburg i.Br. 1971, 287—307; 447—476; 672—695. Speziell
zur Tübinger Schule vgl. jetzt SECKLER, Max, «Lehrer des Christentums im Namen der
Kirche» (J.S. Drey). Über das Wesen, die Aufgabe und die Stellung der Theologie in
der Kirche sowie über einige Aspekte des Dissensproblems, in: ThQ 174 (1994) 1—16;

Df,RS., Zur Struktur der Theologie und des Theologiestudiums. Die «Kurze Einleitung
in das Studium der Theologie» Johann Sebastian Dreys von 1819 als zukunftsweisende
enzyklopädische Programmschrift. Zugleich ein Beitrag zur Drey-Rezeption, in: ThQ
182 (2002) 197—235 (mit reichhaltigen Literaturangaben).

3 Keine Darstellung der Revision des katholischen Lutherbildes, die dem nicht ein
ausführliches Kapitel widmet! Nur vier Titel, die weitere Literatur verzeichnen: STAUF-

FER, Richard, Die Entdeckung Luthers im Katholizismus. Die Entwicklung der
katholischen Lutherforschung seit 1904 bis zu Vatikan II. Zürich 1968, 46-50 (Theologische
Studien Heft 96); Beyna, Werner, Das moderne katholische Lutherbild. Essen 1969,
94—102; DeCOT, Rolf/VlNKE, Rainer (Hgg.), Zum Gedenken an Joseph Lortz (1887—

1975). Beiträge zur Reformationsgeschichte und Ökumene. Stuttgart 1989; PESCH, Otto
Hermann, «Nun fühlte ich mich neugeboren». Luthers Weg zur Reformation: Rückblick

und ein Lirteil aus katholischer Sicht, in: FREITAG, Josef (Hg.), Luther in Erfurt
und die katholische Theologie. Leipzig 2001, 29—58: 32—40 (Erfurter Theologische
Schriften 29). Dazu jetzt eine kleine «Hintertreppengeschichte»: DENZLER, Georg,
Schmerzhafte ökumenische Erinnerungen. Neugefundene Briefe des Paderborner Kir-



Glaube — Erfahrung - Theologie 7

von der seit dem 19. Jahrhundert verdichteten Ausgangslage des Themas

«Erfahrung» so beeindruckt und bestimmt, daß zunächst und für mehrere

Jahrzehnte trotz aller neuen Würdigung Luthers der zentrale
Einwurf gegen ihn und seine Theologie lautet, sie sei die tiefste Wurzel eben

jener konsequenten Erfahrungstheologie, denn sie sei ihrerseits «wurzelhaft

subjektivistisch»4.
Die heutige Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Erfahrung,

Theologie und Erfahrung, ja die «Klage über das Erfahrungsdefizit in der

Theologie»5 ist nun unstreitig nicht mehr dieselbe Frage und dieselbe Klage,

wie sie Johann Christian Konrad von Hofmann und seine Freunde zu
beantworten beanspruchten. Aber die gegenwärtige Bearbeitung des
Problems steht oft mehr, als allgemein bewußt ist, unter den Fernwirkungen

der alten fundamentaltheologischen und kontroverstheologischen
Fragesituation. Wir tun daher gut daran, sie in den Horizont eines kleinen

geschichtlichen Rückblicks zu stellen, der es immerhin gestattet, in
der Form einiger Schlußfolgerungen diesen und jenen Streckenbegrenzungspfahl

auf dem Weg aufzustellen, den eine gegenwärtige Bearbeitung

unseres Themas wohl weitergehen muß. Das Ziel unserer Uber-
legungen sind also kaum mehr als die Aufbereitung eines Status quaestio-
nis und insoweit Prolegomena zur Klärung eines Problems, das nur um den
Preis der Naivität ohne Kenntnisnahme seiner historischen Zusammenhänge

weiter verfolgt werden kann. Darum werfen wir zuerst einen Blick
auf entscheidende Stationen in der evangelischen und katholischen
Tradition (II., III.), dann versuchen wir, den gegenwärtigen Diskussionsstand

- paradigmatisch6 — zu analysieren (IV., V.). Schließlich fassen wir
das Ganze in einigen Gegenüberstellungen zusammen, aus denen
orientierende Klärungen eher anzudeuten als zu entfalten sind (VI.).

chenhistorikers Adolf Herte an den Erlanger Kirchenhistoriker Walther von Loewenich,
in: ZBKG 71 (2002) 187-200.

4 So die sprichwörtlich gewordene Formulierung von Joseph LORTZ, Die
Reformation in Deutschland. 2 Bde. Freiburg i.Br. 1939/40, 6. Aufl. in einem Bd. 1982, I,
162; 164; 176.

5
Vgl. EßELING, Gerhard, Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie

als Frage nach ihrer Sache, in: DERS., Wort und Glaube, Bd. III. Tübingen 1975, 1—28.
6 Paradigmatisch deswegen, weil wir nur ganz ungerecht je drei katholische und

evangelische Stimmen zu Wort kommen lassen können. An Ort und Stelle werden aber
jeweils einschlägige jüngere Titel zum Thema zusätzlich verzeichnet, vor allem auch
solche, die «gut versteckt» sind.



8 Glaube — Erfahrung — Theologie

II. Stationen des Problems — in der evangelischen Tradition

1. Martin Tuther (1483—1546)

«Den Vergil mit seinen Bucolica und Georgica kann niemand verstehen,
er sei denn fünf Jahre Hirte oder Bauer gewesen. Den Cicero in seinen
Briefen - so stelle ich mir's vor - kann niemand verstehen, er habe denn
zwanzig Jahre in einem hervorragenden Staatswesen zugebracht. Die
Heilige Schrift meine niemand hinreichend verstanden zu haben, er habe
denn hundert Jahre mit den Propheten die Gemeinden geleitet. Darum
ist es ein Wunder um Johannes den Täufer, Christus und die Apostel. Du
lege nicht die Hand an diese göttliche Äneis, sondern beuge dich nieder,
und verehre ihre Fußspuren. Wir sind Bettler, das ist wahr.» Diese
berühmten letzten (schriftlichen) Sätze Martin Luthers7, geschrieben zwei
Tage vor seinem Tod und gefunden neben seinem Sterbebett, kommentieren

nachdrücklich und anschaulich den anderen berühmten und
immer wieder zitierten Satz Luthers aus einer Tischrede von 1531: «Sola

experientia facit theologum» — «Allein die Erfahrung macht den
Theologen.»8

Man ist versucht zu denken: Wie schön, wenn wir Luthers Wort
einfach so nehmen dürften, wie es klingt und unmittelbar auf uns wirkt:
Nicht das Studium, nicht Bücherlesen und Schreibtischweisheit, nein,
Erfahrung, also das Leben selbst und das, was es uns zu denken gibt,
lehrt uns die richtige, die hilfreiche, die treffsichere Theologie, die wir
dann auch mit Überzeugungskraft weitergeben könnten. Ja es klingt noch
deutlicher: Die Erfahrung scheint uns die Theologie zu ersparen, denn
wenn wir das Leben selbst einschließlich des kirchlichen Lebens voll und
lange genug an uns heranlassen, dann verstehen wir von selbst die Heilige

Schrift. Aber so ist es nicht gemeint — und schon die Erinnerung an
den fanatischen Schreibtischarbeiter Luther verbietet uns eine solche

Vorstellung. Gam[ falsch ist sie allerdings auch nicht — es fehlt nur die
andere Hälfte der Wahrheit. Tatsache ist folgendes9:

7 WA 48, 241 f. Vgl. dazu BRECHT, Martin, Martin Luther, Bd. 3: Die Erhaltung
der Kirche 1532-1546. Stuttgart 1987, 367f.; und die gründliche literarkritische
Aufarbeitung sowie sachlich-theologische Auswertung bei BAYER, Oswald, Vom Wunderwerk,

Gottes Wort recht zu verstehen. Luthers letzter Zettel, in: KuD 37 (1991) 258—

279.
8 WA TR 1, 16,13 (Nr.46); vgl. ebenso WA 25, 106,27.
9 Ein erster und gründlicher Zugriff bei EßELING, Die Klage (s. Anm. 5), 6—14,

gestützt auf das WA-Register am Institut für Spätmittelalter und Reformation in
Tübingen und mit Verzeichnis der älteren Literatur. Jüngste Monographien zum Thema:
HENKEL, Annegret, Geistliche Erfahrung und geistliche Übungen bei Ignatius von
Loyola und Martin Luther. Die ignatianischen Exerzitien in ökumenischer Relevanz.



Glaube - Erfahrung - Theologie 9

a) Schon rein statistisch tauchen bei Luther die Worte experientia und
deren Verwandte sowie andere Begriffe aus dem Umfeld des Begriffs
«Erfahrung» wie zum Beispiel affectus, cor, sentire, conscientia, usus, vita ipsa,

in re, in practica u. a. mit einer in der Theologiegeschichte beispiellosen
Häufigkeit auf. Man wird vorsichtig sein müssen, hier sofort eine

ureigene Originalität Luthers zu behaupten, solange die Begriffsgeschichte
all dieser Begriffe nicht aufgearbeitet ist, vor allem nicht in der
spätmittelalterlichen Philosophie und Theologie, die Luther unmittelbar geprägt
und herausgefordert haben. Gleiches gilt im Blick auf eine Aufarbeitung
der Problemgeschichte, die ja, zumindest der Sache nach, mit Augustinus
beginnt. Gerhard Ebeling ist völlig zuzustimmen, wenn er es als eine
Aufgabe ansieht, auf die oft nur impliziten, aber wirksamen Erfahrungsbezüge

in der scholastischen Theologie zu achten.10 Er hat aber gewiß auch
darin recht, wenn er feststellt11: Die schon vorhandenen Kenntnisse
reichen aus, um zu sagen, daß Luther das Thema «Erfahrung» als ausdrückliches

Thema auf die Tagesordnung gesetzt hat, ja in bisher nicht gekannter

Weise in der Erfahrung selbst eine Quelle der Theologie sieht.
Wissenschaftsgeschichtlich kann man den Vorgang so verstehen, daß die
immer unbestrittene Bedeutung der Erfahrung als Ausgangspunkt rationaler

Erkenntnis12 und als Quelle des Sprachmaterials theologischer Rede

mit der mystischen Erfahrung zusammenkommt, die von einer als

Glaubenswissenschaft betriebenen Theologie meist abgedrängt wurde und so
bei Luther zu einer neuen Weise Theologie zu treiben führt.

b) Dabei springt nun in die Augen, daß Luther in genauer Parallele

zu seinen bekannten Formeln «allein der Glaube», «allein die Schrift»,
«allein Gott», «allein Christus», «allein das Wort» die sogenannte particula
exclusiva auch mit dem Erfahrungsbegriff verbindet: «Allein die Erfahrung

macht den Theologen.» Der Erfahrungsbezug soll also darüber
entscheiden, ob ein Theologe, eine Theologie diesen Namen verdient.

c) Nun kann selbstverständlich keine Rede davon sein, daß die
Erfahrung an die Stelle der Wahrheits- und Gewißheitsgründe des christlichen

Glaubens trete oder gar die Verborgenheit der Wirklichkeiten des

Glaubens aufhebe, von der Luther wie wenige vor ihm und auf ganz
eigene Weise zu reden weiß. Wie ist also der Satz, daß die Erfahrung den

Theologen zum Theologen macht, zu verstehen, wenn nicht alles in
purem Unsinn enden soll?

Frankfurt/M.-Bern 1995; DECKWITZ, Sebastian, Wort Gottes und Erfahrung. Luthers
Erfahrungsbegriff und seine Rezeption im 20. Jahrhundert. Frankfurt/M.-Bern 1998.

10 Vgl. EßELING, a.a.O., 10.
11 A.a.O., 6f.
12 S. w.u. III.l.



10 Glaube - Erfahrung — Theologie

Es kann nur so gemeint sein: Das «Aliein der Glaube, allein die
Schrift» usw. interpretiert den Erfahrungsbezug der Theologie (und des

Glaubens überhaupt), aber das «Allein die Erfahrung» interpretiert die
anderen <Allein»-Aussagen. Und zwar so: Der Erfahrungsbezug, das heißt:
Das bewußt erlebte Leben im Ganzen — keineswegs etwa nur die
sogenannten religiösen Erfahrungen! — ist nicht die Quelle und der Grund des

Glaubens, sondern sein Zielpunkt, wo er verändernd eingreift. Wenn
Luther sagen kann, die Schrift und die Erfahrung seien die beiden Zeugen
seiner Lehre13, dann besagt das keine «Zwei-Quellen-Theorie», sondern:
Die Wahrheit der Schrift bewährt sich, wenn und indem sie ins Leben
eindringt. Wenn Luther formuliert, die Erfahrung lehre, wer Christus ist,
heißt das: Man begreift, wer Christus ist, wenn man durch seine
Lebenserfahrung erkennt, daß man auf Christus angewiesen ist und sich selbst
nicht vor Gott rechtfertigen kann. Die Besinnung auf die Erfahrung soll
ausweisen, daß der Glaube Glaube ist und nicht Unglaube.

Aber wie könnte er Unglaube sein? Nun, im Sinne Luthers dadurch,
daß er sich etwa auf bloße theoretische Schlußfolgerungen stützte oder
auf eine Geistwirkung oder auf eine ethische Hochleistung (auf ein
moralisches Leben) oder auf psychische Erlebnisse Könnte sich die
Gewißheit des Glaubens, könnte sich die Wahrheit der Schrift auf solche

Gründe stützen, dann brauchte sie die Bewährung in der Lebenserfahrung

gar nicht mehr. Glaubensgewißheit stünde so oder so auf einer
Leistung des Menschen. Luther ist also der Meinung — und darin besteht die

wechselseitige Interpretation der Exklusiv-Sätze: Nur in der Bewährung
in der Erfahrung, das heißt: im Leben, so wie es mir zugeschickt und
nicht von mir gemacht ist, bleibt sichergestellt, daß unser Heil, das Wort
Gottes, die Gerechtigkeit Gottes in Christus radikal von außen kommen
und in gar keiner Weise aus meinen eigenen Möglichkeiten. Und umgekehrt:

Das Heil, das Wort Gottes, die Gerechtigkeit Gottes sind von
solcher Art, daß sie nur in der Erfahrung ihre Wahrheit und ihr Wesen
bewähren können — wenn anders, dann gingen sie in das Potential menschlicher

Möglichkeiten ein.
Was so abstrakt klingt, hat eine einfache konkrete Folge: Die Resonanz

der Erfahrung auf das Wort Gottes ist einerseits tatsächlich, daß

man in Herz und Gewissen dessen Wahrheit «fühlt» und sie in diesem
Sinne «erfährt»: «Das mußt du fühlen und bekennen in deinem Herzen,
fühlst du das nicht, so denke nur nicht, daß du den Glauben hast, son-

13 Vgl. WA 30 II, 672,37-673,17 (De loco Iustificationis, 1530); 36, 504,10-506,9
(Predigten über IKor 15,1 ff-, 1532). Ausführliche Zitate und weitere Stellen bei
EßELING, a.a.O. 12f. Anm. 19.



Glaube - Erfahrung — Theologie 11

dern das Wort hängt dir noch in den Ohren und schäumt dir auf der

Zunge wie Schaum auf dem Bier.»14

Wichtiger aber ist der andere Aspekt: Das Wort kann auch gegen das

Gefühl sich durchsetzen, anders gesagt: Es bewährt sich in der Anfechtung,

oder modern: in der Verunsicherung des Glaubens. Dem Wort ist
auch gegen alle Erfahrung zu glauben.15 Texte dieser Zuspitzung sind
gegenüber den erstgenannten in der Mehrzahl — ein wichtiger korrigierender

Hinweis gegen eine landläufige Meinung, die Luthers Erfahrungspathos

auf der Linie des Subjektivismus-Vorwurfs gern als grundlegende
Neigung zu einer bloßen Trosttheologie versteht.

Damit wird noch einmal deutlich: Von Haus aus ist die Erfahrung
nichts weniger als Quelle und Grund der Gewißheit des Glaubens. Bei
Luther kommt die Erfahrung dadurch auf die Tagesordnung der Theologie,

daß sie sich im Glauben gegen allen Augenschein vom Wort Gottes,
von Christus, vom Evangelium überwinden, geradezu auf den Kopf stellen

läßt. Wie man sieht: Das Studium kann solche Erfahrung nicht ersparen!

2. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768—1834)

Eine neue, wichtige Station erreicht das Thema «Erfahrung und Glaube»,
«Erfahrung und Theologie» im Denken des konfessionell kaum festzulegenden

Mannes, der doch das ganze 19. Jahrhundert in der evangelischen
Theologie maßgebend mitgeprägt hat: Friedrich Daniel Ernst
Schleiermacher.16 Seine Theologie ist freilich nicht ein unableitbarer Neuanfang.

14 WA 10 III, 261,11-14 (Predigt über Mt 7,15ff., 1522). Es sind solche Texte, die
den Vorwurf des «Subjektivismus» an die Adresse Luthers zu bestätigen scheinen; vgl.
LORTZ (s. Anm. 4). Zum theologiegeschichtlichen Hintergrund vgl. PESCH, Otto
Hermann, Theologische Überlegungen zum «Subjektivismus» Luthers. Zur Frage: Über
Lortz hinaus?, in: DeCOT/VINKE, Zum Gedenken (s. Anm. 3), 106—140: 114—129.

15 Vgl. WA 42, 553,32: «Die Gnade ist wahrhaft beständig und unveränderlich,
obwohl sie dem Empfinden oder der Erfahrung nach zeitweise schwindet» (Genesis-
Vorlesung, 1535—1545). Vgl. ferner 31 II, 282,31—36 (Vorlesung über Jesaja, 1527—

1530); WA TR 1, 196,25-28 (Nr. 448, 1533). Weitere Texte bei EßELING, Die Klage
(s. Anm. 5), 12-14.

16 Zu Schleiermacher vgl. EßELING, Gerhard, Wort und Glaube, Bd. III (s. Anm.
5), 60—136 (drei Beiträge); DERS., Zum Religionsbegriff Schleiermachers (1983), in:
DERS., Wort und Glaube, Bd. IV. Tübingen 1995, 55—75; FISCHER, Hermann, Modernes

Selbstgefühl und religiöse Erfahrung. Luther — Schleiermacher — Bultmann, in:
'Luther. Zeitschrift der Luthergesellschaft 56 (1985) 116—128; DERS., Schleiermacher, in:
TRE, Bd. 30, 143—189; DERS., Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher. München 2001;
BARTH, Ulrich/OSTHÖVENER, Claus-Dieter (Hgg.), 200 Jahre «Reden über die
Religion». Akten des 1. Internationalen Kongresses der Schleiermacher-Gesellschaft, Halle
14.—17. März 1999. Berlin 2000 (Schleiermacher-Archiv, Bd. 19); WENZ, Gunther, Er-



12 Glaube — Erfahrung — Theologie

Voraus geht das Erfahrungspathos des Pietismus - man denke an die
1714 in Frankfurt am Main erschienene Theologia experimentalis von Gottfried

Arnold, die den bezeichnenden Untertitel trägt: Geistliche Erfahrungslehre

oder Erkenntnis und Erfahrung von den vornehmsten Stücken lebendigen
Christentums von Anfang der Bekehrung bis %ur Vollendung. Dieses pietistische

Erfahrungspathos verbindet sich bei Schleiermacher mit dem
Vernunftpathos der Aufklärung, das ja auf seine Weise ebenfalls ein Plädoyer

für die Erfahrung ist. Bekanndich setzt der Pietismus einen starken
Akzent auf der (zuteil werdenden, aber auch bewußt gesuchten) Erfahrung
der «Bekehrung» und läßt sich darin auch nicht durch lutherische
Vorhaltungen beirren, damit werde die Existenz des Menschen vor Gott, statt
auf Gottes Tat und Wort, erneut auf eine innermenschliche Wirklichkeit
gegründet.17 Ebenfalls ist bekannt, daß die Aufklärung aller unausweis-
baren dogmatischen Bindung eine Absage erteilt und nur gelten läßt, was
sich vor dem Forum der Vernunft ausweist - auch im Bereich der
Religion. Eben dies ist ja der Ausgangspunkt von Schleiermachers berühmten

Retden über die Religion an die Gebildeten unter ihren Verächtern, sofern
der Zugriff der Aufklärung auf die konkreten Erscheinungsformen der
Religion zur entschiedenen «Verachtung» der Religion überhaupt geführt
hat.18 Die Aufklärung jedenfalls baut auf die Erfahrung, die der Mensch
mit dem ungehinderten Gebrauch seiner Vernunft macht. Der gemeinsame

Gegner von Pietismus und Aufklärung ist eine spekulative Dogma-
tik, die ihre Aussagen durch logisch schlußfolgernde und verbindende
Deduktionen gewinnt — zum Beispiel: aus der Gottheit Jesu seine
Allwissenheit ableitet, gleichviel, was die Texte des Neuen Testamentes dazu

sagen.

griffen von Gott. Zinzendorf, Schleiermacher und Tholuck. München 2000; DERS.,
Reines Innesein sich gegebener Endlichkeit. Religiöser Transzendenzbezug nach Maßgabe

des ersten Teils der Schleiermacherschen Glaubenslehre von 1830/31, in:
RAFFELT, Albert (Hg.), Weg und Weite. Festschrift für Karl Lehmann. Freiburg i.Br. 2001,
247—257; SCHAEFER, Susanne, Gottes Sein zur Welt. Schleiermachers Subjektanalyse
in ihrer Prinzipienfunktion für Glaubenslehre und Dialektik. Regensburg 2000 (ratio
fidei. Beiträge zur philosophischen Rechenschaft der Theologie, Bd. 12).

17 Zum Verhältnis zwischen lutherischer reformatorischer Theologie und Pietismus
vgl. die charakteristische Stellungnahme von ALTHAUS, Paul, Die Bekehrung in
reformatorischer und pietistischer Sicht, in: NZSTh 1 (1959) 3—25, abgedruckt in: DERS.,
Um die Wahrheit des Evangeliums. Aufsätze und Vorträge. Stuttgart 1962, 224—247.

Zum Pietismus sei hier nur summarisch hingewiesen auf zwei erste Fachleute: BRECHT,
Martin, Pietismus, in: TRE, Bd. 26, 606—631 (mit Literatur); DERS. u.a. (Hgg.),
Geschichte des Pietismus. 4 Bde. Göttingen 1993ff.; WALLMANN, Johannes, Der Pietismus.

Göttingen 1990.
18 S. Anm. 16.



Glaube — Erfahrung — Theologie 13

Pietismus und Aufklärung kommen bei Schleiermacher zusammen in
der Grundkategorie des «Bewußtseins». Dies ist ein Begriff aus dem
Bereich von Vernunft und Reflexion — aber zugleich ist dieser Begriff offen
für die vor aller Vernunft und Reflexion liegende Bekehrungserfahrung.
Deren Ergebnis ist das «fromme Bewußtsein», die religiöse Grunderfahrung

vor und jenseits allen rationalen Reflektierens.
Aufgabe der Theologie ist nach Schleiermacher nichts anderes, als

die Inhalte des «frommen Bewußtseins» vernünftig zu reflektieren und
zusammenhängend zu entfalten — mit den Mitteln der Vernunft und der
historischen Erkenntnis (die Dogmatik gehört nach Schleiermacher zur
historischen Theologie!) — und in praktischer Absicht, nämlich zur Leitung
der Kirche zu befähigen. In diesem Zusammenhang ist es dann gar nicht
auffällig, wenn Schleiermacher statt «Bewußtsein» auch gar nicht selten
«Gefühl» sagt.19 Darin unterscheidet sich sein theologisches Hauptwerk,
seine Glaubenslehre, nicht von den Reden über die Religion. Berühmt geworden

und vielfach mißverstanden, nämlich zu Unrecht als Zusammenfassung

seiner Theologie ausgegeben, ist jener Satz aus der Einleitung der
Glaubenslehre: «Das gemeinsame aller frommen Erregungen [!], also das

Wesen der Frömmigkeit ist dieses, daß wir uns unsrer Selbst als schlechthin

abhängig bewußt [!] sind, das heißt, daß wir uns abhängig fühlen [!]

von Gott.»20
Schleiermacher selbst «fühlt» sich dabei im Einklang mit Luther und

kann einen Satz schreiben, der bis in die Wortwahl an Luther erinnert
und darum allem Mißverständnis seiner «Erfahrungstheologie» korrigierend

entgegengehalten werden muß: «Ein Theologus wird nicht anders
reif denn durch Zweifel und Anfechtung; das ist ein altes wahres und
herrliches Wort.»21

3. Im Kraftfeld der Theologie Schleiermachers

Zwischen Schleiermacher und der Eröffnung unserer gegenwärtigen
Problematik von Glaube, Erfahrung und Theologie im Gefolge der
Dialektischen Theologie stehen im 19. Jahrhundert die sogenannte Erwek-
kungsbewegung und ihre Theologen, vor allem Friedrich August Gottreu
Tholuck, Claus Harms und Julius Müller — wozu hier, wenn schon nicht

19 Die Reden sind voll davon; vgl. die Belege bei EßELING, Wort und Glaube III (s.
Anm. 16), 96-132.

20
§ 9, Kritische Gesamt-Ausgabe, hrsg. von BIRKNER, Hans-Joachim u.a., Berlin-

New York 1980ff., II. Abt, Bd. 1.
21 Über die für die protestantische Kirche des preußischen Staates einzurichtende

Synodalverfassung (1817), in: Schleiermachers Werke I, 5, 246, hier zitiert nach
EßELING, Die Klage (s. Anm. 5), 11.



14 Glaube — Erfahrung - Theologie

eine Problemskizze, so doch wenigstens ein Hinweis nötig ist.22 An sich
sind diese Erweckungstheologen Schleiermacher verpflichtet. Hier wie
dort streitet man gegen leere Spekulation des Kopfes zugunsten einer
Inthronisation des «ergriffenen Herzens». Auch sind sie wie Schleiermacher

von einer ursprünglichen und sich durchhaltenden innersten Verwandtschaft

zwischen Gott und dem menschlichen Geist überzeugt, und
gerade dies rechtfertigt es ja, den Menschen auf sein ergriffenes Herz
anzusprechen und ihm den Umweg über die Spekulation des Kopfes zu
ersparen.23 Und doch geraten sie alle mit Schleiermacher und überhaupt
mit der Universitätstheologie in Konflikt — zum Teil auch äußerlich,
indem sie nur gegen institutionelle Verhinderungsversuche ihr Lehramt
ausüben können. Die Bruchstelle des Konfliktes ist die reflektierte Erfahrung

der Sündigkeit und des schuldhaften Abstandes zwischen dem menschlichen

Geist und Gott trotz der und im Widerspruch zur ursprünglichen
Verwandtschaft. Aus dieser Sünde «erweckt» zu werden, ist ja gerade die

grundlegende Erfahrung ihres Christseins, zu der ihnen ihre rein
intellektuelle Arbeit nicht verhelfen konnte. Kein Zweifel, darin erhält die

pietistische Komponente im Vergleich zu Schleiermacher ein stärkeres
Gewicht zu Lasten des Einflusses der Aufklärung, und eben darin knüpfen

die Erweckungstheologen wesentlich stärker wieder an ein Urthema
reformatorischer Theologie an. Bei den genannten Erlanger Theologen
führt dies zu einer «Rezeption der objektiven lutherischen Lehre aus

subjektiver Glaubenserfahrung heraus»24. Vielleicht zählt es demgegenüber
doch wenig, daß daraufhin das «geistige Niveau des Idealismus nicht
mehr erreicht [wird]»25. Denn dieses Niveau hätte unter den obwaltenden

geistigen Bedingungen nur ohne das lutherische Sündenverständnis
erreicht werden können. Es bleibt freilich, und im Pathos nun eher noch
verschärft, bei der echt neuzeitlichen Subjektivität als Membran aller
religiösen Existenz, so daß man auch im partiellen Widerspruch von einem
Kraftfeld der Theologie Schleiermachers sprechen kann.

Nur in Klammern zu vermerken, aber nicht auszuführen ist der
Hinweis, daß aus derselben Zeit noch ein ganz anderer Strang von
«Erfahrungstheologie» einzubeziehen wäre: der Methodismus in England, der
im angelsächsischen Sprachraum, also auch in den USA, bis heute so

weiterwirkt, wie in Deutschland die Fernwirkungen des Pietismus spür-

22 Vgl. dazu PESCH/PETERS, Einführung (s. Anm. 1), 306-311 (Peters, mit Lit.);
und jetzt WEN/,, Zinzendorf (s. Anm. 16).

23 S. die Zitate aus THOLUCK bei PESCH/PETERS, a.a.O. 307.
24 Peters in: Pesch/Peters, a.a.O., 310.
25 Peters, a.a.O., 306.



Glaube — Erfahrung — Theologie 15

bar sind.26 Wir können dies hier freilich um so leichter übergehen, als diese

Theologie auf dem Kontinent relativ unwirksam geblieben ist, die bald
beginnenden innerevangelischen Kontroversen um die Erfahrungstheologie

nicht bestimmt hat und erst heute anregend ins ökumenische
Gespräch um dieses Thema einwirkt.27

4. Die Dialektische Theologie

Eine Entgegensetzung zwischen Schleiermacher und Luther, die faktisch
im Vorwurf eines Verrates an der Reformation, ja an den objektiven
Bedingungen des christlichen Glaubens gipfelt, ist in Teilen der evangelischen

Theologie gängig geworden. Im Hinblick darauf spricht Gerhard
Ebeling von einer «streckenweise skandalöse(n) Schleiermacher-Inter-
pretation»28. Die gegenwärtige Schleiermacher-Forschung gibt ihm darin
weithin recht: Der Vorwurf, Schleiermacher betreibe eine rein auf das

subjektive Bewußtsein zurückgenommene Erfahrungstheologie, dürfte
so nicht stimmen.29 Für unser Thema aber ist entscheidend: Der Neuaufbruch

der evangelischen Theologie im 20. Jahrhundert, der unter dem
Namen «dialektische Theologie» zusammengefaßt ist, hat Schleiermacher
so verstanden — hat ihn damit zum Buhmann des christlichen Denkens

gemacht, und dieses Urteil bestimmt in seinen Fernwirkungen bis heute

sozusagen die «Stimmung» gegenüber dem Thema «Erfahrung» in der

evangelischen Theologie.30

26 Weil nur Hinweis, darf hier der Hinweis auf die einschlägigen Lexikon-Artikel
(TRE, 3EKL, 3LThK) und die dort angegebene Literatur genügen. «Methodisten» ist
übrigens ursprünglich ein Spottname für die Gruppe um Charles und John Wesley in
der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts in England, weil sie sich — innerhalb der Kirche
von England - «methodisch» durch Bibellesung, Gebet, Abendmahlsempfang und Sorge

für die Armen um Heiligung bemühten. Katholische Beobachter nehmen bei
ökumenischen Konferenzen mit einem gewissen Vergnügen wahr, wie die methodistischen
Vertreter stets zu den Themen ums Wort gebeten werden, die in der lutherischen
Tradition eine gewisse Schwachstelle bilden: zur Notwendigkeit der guten Werke aus dem

Glauben, ohne die sofortige Sorge vor «Werkgerechtigkeit». Wichtige Namen sind hier
für den englischen Sprachraum Geoffrey WAINWRIGHT, für den deutschen Bischof Walter

Klaiber.
27 Im Gefolge von abgeschlossenen Kirchengemeinschaften mit lutherischen

Kirchen. Symptomatisch: die Mitgliedschaft der methodistischen Kirchen im Ökumenischen

Rat der Kirchen seit seiner Gründung, in der Konferenz europäischer Kirchen,
in der Leuenberger Kirchengemeinschaft; die Mitsprache bei der Diskussion um die
Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, und jüngst die aktive Mitarbeit bei
der Vorbereitung des Ökumenischen Kirchentages 2003 in Berlin.

28 EßELING, Die Klage (s. Anm. 5), 11.
29 S. die Lit. in Anm. 16.
30 Überblick jetzt bei FISCHER, Hermann, Protestantische Theologie im 20.

Jahrhundert. Stuttgart 2002, 15-38; 77-96.



16 Glaube — Erfahrung — Theologie

Der beherrschende Vordenker ist Karl Barth. Heinz Zahrnt schreibt
dazu: «Alles, was Barth über den Glauben sagt, trägt eine bestimmte
Spitze. Sie richtet sich gegen jeden Versuch, der von der religiösen
Erfahrung des Menschen ausgeht und auf diesem Wege die Frage nach der
Gewißheit des christlichen Glaubens beantwortet. Eben diesen Weg hatte

die protestantische Theologie seit Schleiermacher eingeschlagen: Sie

setzte beim frommen Bewußtsein des Menschen ein und suchte seine

Erfahrungen zu beschreiben und auf diese Weise die Inhalte des christlichen

Glaubens zu gewinnen Das war <Verrat an Christus).»31 Und nun
Karl Barth wörtlich: «Hier gibt's nichts zu erleben für Romantiker, nichts
zu schwärmen für Rhapsoden, nichts zu analysieren für Psychologen,
nichts zu erzählen für Geschichtenerzähler.»32 Barth ist darin auch mit
dem frühen Rudolf Bultmann völlig einig, der sich schon in den 20er

Jahren heftig dagegen verwahrt, die Erfahrung der «übermächtigen
Persönlichkeit Jesu» zur Grundlage des Glaubens zu machen33 und der in
diesem Sinne auch später noch sagen konnte: «Wir können nur an Gott
glauben trot^ der Erfahrung.»34 Das klingt fast wie eine wörtliche Rückkehr

zu Luther35 und ist es auch in bestimmter Hinsicht.
Bevor wir uns den Stationen der Fragestellung in der katholischen

Theologie zuwenden, ist genau hier eine kurze Unterbrechung sinnvoll.

5. Querverweis: Religiöse Erfahrung als philosophisches Thema

Schleiermachers Verständnis der religiösen Erfahrung steht auch am
Beginn einer rein philosophischen, nicht mehr auf den christlichen Glauben
direkt Bezug nehmenden Diskussion um den möglichen oder unmöglichen

Wahrheitsgehalt religiöser Erfahrung. Diese Diskussion überschreitet

unser Thema. Doch sei immerhin ein Querverweis für weitere geistige

Erkundungs fahrten gegeben.36
a) Beim Thema «Glaube, Erfahrung, Theologie» ist der Glaube die

Konstante, sein Wahrheitsgehalt steht für Glaubende als Glaubende ausser

Frage. Zur Diskussion steht, wie gezeigt und noch weiter zu zeigen

31 ZAHRNT, Heinz, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahr-
hundert. München 1966, 35.

32 BARTH, Karl, Der Römerbrief. Neubearbeitung von 1922. Nachdruck Zollikon-
Zürich 1940, 279. Vgl. ZAHRNT, ebd.

33 Vgl. BULTMANN, Rudolf, Zur Frage der Christologie (1927), in: DERS., Glaube
und Verstehen, Bd. I. Tübingen 1966, 85—113.

34 BULTMANN, Rudolf, Jesus Christus und die Mythologie. Hamburg 1964, 99.
35 S. oben bei Anm. 15.
36 Weil es sich im Rahmen dieses Beitrages um ein eigenes Thema handelt, folgt im

Anhang eine eigene Liste mit ausgewählter Literatur.



Glaube - Erfahrung - Theologie 17

ist, ob der Glaube auf die Erfahrung angewiesen ist als Bewährungsfeld,
als Reservoir von Sprachmaterial, als Plausibilitätsstruktur, ja als Verifi-
kadonsinstanz; und ob umgekehrt die Erfahrung — die spezifisch
religiöse wie die Alltagserfahrung — angewiesen ist auf den Glauben als

möglicherweise vorzuziehende Interpretation der Wirklichkeit, als

Klarstellung und Schutz ihrer Grenze, als Kriterium ihrer Echtheit, als

Orientierung in ihren Aporien.
b) In einer sich von Glaube und Theologie emanzipierenden

philosophischen Reflexion auf religiöse Erfahrung hat die philosophische
Reflexion die Verantwortung für den Aufweis ihres Wahrheitsgehaltes
allein zu übernehmen. Dabei gerät sie fürs erste in eine klassische Aporie:
die zwischen Individualerkenntnis und allgemeinem Wahrheitsanspruch.37
Religiöse Erfahrung als solche — ob als Totalitätserfahrung, Grenzerfahrung,

Transzendenzerfahrung — artikuliert sich und kann sich nur artikulieren

in der Ich-Form, in der 1. Person Singular, und hat darin ihre
Eigenart. Dennoch beansprucht sie Wahrheit ihres Sachgehaltes für alle.

Indem man aber auch nur beginnt, die Allgemeingültigkeit des

Wahrheitsgehaltes religiöser Erfahrung zur Diskussion zu stellen - auch ohne

dogmatischen Anspruch und unter allen Bedingungen des «herrschaftsfreien

Diskurses» —, ist ihre strikte Individualität verlassen, ist sie

«verobjektiviert» und somit ihr Wesen aufgehoben. Dies umso mehr, als ja
schon die Artikulation religiöser Erfahrung — wenn diese nicht nur Glos-
solalie bleiben soll, auf die niemand «Amen» sagen kann (IKor 14,16) —

immer in einem kulturellen Kontext und in Sprachformen geschieht, die

Überlieferung, also Verallgemeinerung subjektiver wie intersubjektiver
Erfahrung, speichern. So gesehen ist der Begriff einer unhintergehbaren
religiösen Erfahrung, die Wahrheitsanspruch erhebt, eigentlich ein Un-
begriff. Sie läßt sich nur unter subjektive, sich der rationalen Beurteilung
entziehende Wertungen einordnen. Als solche gehört sie zum Gegenstand

einer phänomenologisch vorgehenden Anthropologie und muß

wegen ihrer Eigenart im Vergleich mit anderen Erfahrungen nicht
aufgegeben werden. Aus dem Bereich sachhaltiger, wahrer und gewißheitsfähiger

Aussagen aber scheidet sie aus.

37 Dazu JUNG, Matthias, Religiöse Erfahrung: Genese und Kritik eines
religionsphilosophischen Grundbegriffs, in: JUNG/MOXTER (Hgg.) Religionsphilosophie (s.

Anhang), 135—149; DERS., Religious experience and pluralism, in: NZSTh 43 (2001) 350—

365; LOICHINGER, ebd. (s. Anhang).



18 Glaube - Erfahrung - Theologie

c) Diese Konsequenz haben bekanntlich der Logische Positivismus
und der Kritische Rationalismus gezogen.38 Daraufhin sind wiederum
zwei Grundtypen der Reaktion denkbar. Die eine macht aus der Not der
Irrationalität die Tugend der Freiheit. Rein erkenntnistheoretisch endet
die Abwägung zwischen der Behauptung und der Bestreitung sachhalti-

ger religiöser Erfahrung im erkenntnistheoretischen Patt — für und gegen
den Atheismus spricht genauso viel wie für und gegen den Theismus.
Dies beantwortet der amerikanische Religionsphilosoph (und Begründer
der «pluralistischen Religionstheologie») John Hick mit einem an Kant
erinnernden Pathos der absoluten Freiheit und Unbegründbarkeit des

Glaubens - was ein «kritischer Rationalist» nur mit dem lakonischen Satz

quittieren kann: Quod erat demonstrandum!39 Andere — nicht nur Katholiken

- nehmen hier die fundamentaltheologische Herausforderung an
und fragen angesichts des eingestandenermaßen freien Glaubensaktes,
wie denn dieser doch noch argumentativ einzuholen sei, ohne seine un-
hintergehbare Freiheit in Denkzwang zu verwandeln.40 Das läuft natürlich

über erkennntnistheoretische Zwischenstufen. Deren wichtigste ist
das «Verläßlichkeitspostulat». Es gibt keinen Grund, der nicht willkürlich
wäre, religiöse Erfahrungen, die sich auf Außenwelt beziehen — zum
Beispiel das «Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit» — für weniger verläßlich

zu halten als andere sich auf Außenwelt beziehende Erfahrungen.
Damit ist ein prima-facie-Atgume,nt zugunsten des Wahrheitsgehaltes der

religiösen Erfahrung gegeben. Es muß widerlegt, nicht zurückgewiesen
werden. Die Frage bleibt freilich, ob und wieweit dies über das

Falsifikationsprinzip des kritischen Rationalismus hinauskommt: Die «Verläßlichkeit»

kann nur eine vorläufige, die Wahrheit der religiösen Erfahrung
nur eine vorläufig bewährte sein, solange nicht ein Faktum auftaucht, das

die Erfahrung falsifiziert, also doch als Täuschung erweist. Zudem enthält

es ja gerade schon selbst ein Element der Freiheit, des buchstäblichen

Ent-Scheidens, wenn an die Stelle von (erkenntnistheoretischer)
«Gewißheit» eine die reine Erkenntnisebene überschreitende «Verläßlichkeit»
tritt.

38 Darstellung, Kritik und Literatur bei PANNENBERG, Wolfhart, Wissenschaftstheorie

und Theologie. Frankfurt/M. 1973, 31—73; und bei LOICHINGER, Glaube (s.

Anhang), 19-74; 241-286.
39 Vgl. LOICHINGER, a.a.O., 64-68; 738-752.
40 Vgl. vor allem das Schlußkapitel der ungemein gründlichen Aufarbeitung der

gesamten Diskussion bei LOICHINGER, a.a.O., 757—832; in ähnlicher Weise aber auch
schon KÜNG, Hans, Christsein. München 1974 u.ö., 48—80; DERS., Existiert Gott?
Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit. München 1978, 531—640.



Glaube - Erfahrung — Theologie 19

Das ist nun gar kein Einwand, es ist nur aus neuer Richtung die

Bestätigung für den Versuch gegenwärtiger Theologie, in Wahrung der Freiheit

der Glaubenshingabe nach den Plausibilitätsargumenten für das

Vorzugsurteil zugunsten des Glaubens gegenüber seinem Widerpart zu
suchen. Dieser Versuch hat nun auch in der katholischen Theologie einen
historischen Vorlauf, dem wir uns nun zuwenden müssen.

III. Stationen des Problems — in der katholischen Theologie

1. Die mittelalterliche Tradition

Für das mittelalterliche theologische Denken, das die katholische Theologie

bis heute trotz aller neuen Erkenntnisse unvergleichlich bestimmt,
scheint das Problem «Glaube, Erfahrung und Theologie» nicht zu
existieren — jedenfalls nicht unter diesem Namen. Der Begriff «Erfahrung»
(experientia) spielt zwar eine wichtige Rolle in der Erkenntnistheorie: als

Ausgangspunkt und bleibender Bezugspunkt einer Erkenntnisbemühung.41

Ein Begriff entsteht, indem die Vernunft (ratio) den Verstehens-
gehalt aus einer Summe von Erfahrungsgegebenheiten heraushebt
(abstrahiert) — den Begriff Baum zum Beispiel aus einer Summe von
Bäumen. Eine Erfahrungsgegebenheit, zum Beispiel das Phänomen der

Bewegung, findet durch Rückfragen auf dessen Prinzip eine Erklärung - bis
hin zum «Gottesbeweis».42 Schaut man aber genau hin, so ist hier «Erfahrung»

etwas anderes als in unserem üblichen Sprachgebrauch: nicht
«Lebenserfahrung» des Einzelnen oder einer Gruppe, die zum hermeneuti-
schen Schlüssel bei der Durcharbeitung bisher nicht durchdachter Fragen

und Herausforderungen wird, nicht die «geschichtliche Erfahrung»
eines Volkes oder eines Kulturraumes, die zum Anstoß neuer Fragen und
Antworten wird, erst recht nicht die «religiöse Erfahrung», wie sie
Schleiermacher und die Erweckungstheologen der philosophischen Spekulation

entgegensetzen, und schon gar nicht die Anfechtungserfahrung im
Sinne Luthers. «Erfahrung» ist hier nicht mehr als die gegliederte Summe
der sinnlichen Wahrnehmungen, und nur in diesem Sinne gilt der er-

41 Vgl. THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae [STb\, I 84,6-7: All unsere
Erkenntnis beginnt mit der sinnlichen Wahrnehmung und bleibt auf deren Vorstellungsbilder

{phantasmata) bezogen. Vgl. den ganzen Kurztraktat zur Erkenntnistheorie, a.a.O.

I 84—88 sowie die in Anm. 43 verzeichneten Texte. Zur Interpretation ist nach wie vor
hilfreich: SERTILLANGES, Ambroise D., Der Heilige Thomas von Aquin. Hellerau 1928,
619—661; MEYER, Hans, Thomas von Aquin. Sein System und seine geistesgeschichtliche

Stellung. Paderborn 21961, 392—474; ferner jüngst HEINZMANN, Richard, Thomas

von Aquin. Einführung in sein Denken. Stuttgart 1994, 48-53; 142-151.
42 STh I 2,3, prima via.



20 Glaube — Erfahrung - Theologie

kenntnistheoretische Satz: «Cognitio nostra primo incipit in sensu» -
Unsere Erkenntnis beginnt zuerst in der Sinnenerkenntnis.43

Anders kann Erfahrung auch nicht Gegenstand der Wissenschaft
werden. Denn nach dem für das Mittelalter bestimmenden
Wissenschaftsverständnis des Aristoteles, das auch die Ausformung der Theologie

zur Glaubenswissenschaft steuerte, ist Wissenschaft Erkenntnis aus

Gründen, allgemeingültig.44 Die Erfahrung aufgrund von Sinnenerkenntnis

aber ist von Haus aus einzelhaft. Soll sie wissenschaftsfähig werden,
so muß sie so nahe wie möglich an das Allgemeine herangeführt werden.
Das gelingt am ehesten im Hinblick auf die allgemeinmenschliche sinnliche

Wahrnehmung - mit Differenzierungen auch noch in solcher
Hinsicht, wie heutige physiologische Erkenntnisse sie nötig machen, rechnete

man damals noch nicht. Aber schon die Verarbeitung des sinnlich
Wahrgenommenen, gar des ganzmenschlich Erlebten, bringt schon ein
Element des Individuellen, der Rationalisierung sich Entziehenden hinein,

die die Erfahrung von der Wissenschaft entfernt.
Nur an zwei Stellen nähert sich der mittelalterliche Erfahrungsbegriff

dem heutigen. Die eine Stelle ist jene Erfahrung, auf die sich die Tugend
der Klugheit stützt — als unmittelbar das konkrete Handeln leitende
Tugend (recta ratio agibilium) kommt sie nicht mit den allgemeinen Grundsätzen

aus, sondern bedarf zusätzlicher Kriterien, und die bietet die (Le-
bens-)Erfahrung.45 Die zweite Stelle ist einerseits die cognitio experimentalis
und andererseits eine Erkenntnis aufgrund von connaturalitas, eine cognitio

per quandam unionem, die in gewisser Weise dem diskursiven Erkennen der
ratio vorweg sind und im Bereich der Mystik ihren Platz haben und die

nur kleine Geister, nicht aber die großen Repräsentanten des Mittelalters
für eine Sache halten, die in der «wissenschaftlichen» Theologie keine

Erwähnung verdient. Nicht von ungefähr ordnet Thomas sie der Weis-

43 THOMAS, Quaest. disp. De veritate 1,11 c. Vgl. ferner dieselbe Aussage in nur
leicht abgewandelter Formulierung: STh I 1,9 c.; 12,12 c.; 17,1 c.; 18,2 c.; 41,1 ad 2;
43,7 c.; II-II 8,1 c.; 24,2 ad 2; 27,4 c.; 85,1 c.; 154,5 ad 3; 172,1 c.; Summa contra Gentiles

(CG) I 3; 12; II 37; III 26; IV 55.
44 THOMAS, STh I l,2ff. Gegen LOICHINGER, Glaube, 80—84; und ebenso in:

KREINER/SCHMIDT-LEUKEL (Hgg.), Religiöse Erfahrung (s. Anhang): Das Postulat
der Letztbegründung aus unbeweisbaren, aber des Beweises auch nicht bedürftigen
ersten Prämissen ist nicht logisch widersprüchlich, wenn man von der Voraussetzung
ausgeht, daß Erkenntnisfähigkeit identisch ist mit extramentaler Realitätsfähigkeit. Erst
wenn strittig wird, ob die «reine Vernunft» je über ihre eigenen Denkgesetze hinaus
zur Wirklichkeit «an sich» vorstoßen kann, muß noch einmal nach der Begründung für
eben jene Prämissen gefragt werden.

45 Vgl. THOMAS, STh II—II 47; die Definition, mit ARISTOTELES: 47,2 s.c.



Glaube — Erfahrung - Theologie 21

heit als Gabe des Heiligen Geistes zu.46 Hier ist die einzige Stelle, wo sich
im mittelalterlichen Denken eine tiefe Verbindung zur Reformation zeigt,
denn Luther hat seine neue Thematisierung der Erfahrung, von der die
Rede war, zwar in Abgrenzung gegen die Mystik, aber zugleich deutlich
von ihr angeregt vollzogen.

Und doch wird hier zugleich verständlich, warum das Thema als
solches letztlich doch ausfällt. Erkenntnis des Glaubens kommt ja auf ganz
andere Weise zustande als durch Abstraktion aus der Sinneswahrnehmung.

Sie kommt ausschließlich aus dem Worte Gottes, aus der
Offenbarung, aus der Heiligen Schrift.47 Zwar drücken sich diese in menschlichen

Worten aus, also in Worten, deren Hintergrund Erfahrung im eben
beschriebenen Sinne ist. Aber in bezug auf das vom Worte Gottes
Gemeinte, seinen Inhalt, die Wirklichkeit Gottes und seines Heilshandelns,
sind diese Worte im günstigsten Fall nur «analog» gültig, also schlechthin
unzutreffend (simpliciter diversum) und nur in bestimmter Hinsicht
zutreffend (secundum quid idem), oft überhaupt nur bildlich gemeint.48
Hinzu kommt, daß man ja die Heilige Schrift, die Quelle unseres Wissens

um Gottes Offenbarung, für wortwörtlich vom Heiligen Geist eingegeben

ansah. Auf die Frage: Wer ist Autor der Heiligen Schrift? lautet die
mittelalterliche Antwort kommentarlos: Gott, oder: der Heilige Geist.49

Die Erfahrung kann also in gar keiner Weise eine Quelle von
Glaubenserkenntnis und darum von theologischer Erkenntnis sein. Schon gar
nicht kann ein Problem «Glaube und Erfahrung» entstehen.

46 Vgl. THOMAS, In II Sent, dist.7: 2,1 arg. 4; STh I 96,1 ad 3; I—II 112,5 ad 1;

Quaest. disp. De Malo 16,7 arg. 11. Zur connaturalitas [sc.quantum ad ea, de quibus est iudi-
candum], aufgrund des donum sapientiae und zur cognitio per quandam unionem [sc. ad divina

per amorem], vgl. STh II-II 45,2 c.; In III Sent dist. 35: 2,1 qla.3 sol. Diese Stellen
gehören zu den mehr impliziten Erfahrungsbelegen, nach denen EßELING, Die Klage (s.

Anm. 5), 10, zu fragen anhält. Vgl. den zeitgleich mit Ebeling erschienenen Beitrag
von TRACY, David, St. Thomas Aquinas and the religious dimensions of experience:
the doctrine of sin, in: MCLEAN, George F. (ed.), Thomas and Bonaventure. A Sep-
ticentenary commemoration. Washington D.C. 1974, 166—176.

47 Vgl. THOMAS, STh I 1,1; vgl. PESCH, Otto Hermann, Das Gesetz. Kommentar
zu Thomas von Aquin, Summa Theologiae I—II 90—105. Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd.
13, Graz 1977, 693—702; DERS., Das Wort Gottes als objektives Prinzip der theologischen

Erkenntnis, in: KëRN, Walter/POTTMEYER, Hermann Josef/SECKLER, Max
(Hgg.), Handbuch der Fundamentaltheologie, Bd. IV: Theologische Erkenntnislehre.
Tübingen 22000, 1—21; SECKLER, Max, Theologie als Glaubenswissenschaft, in: KERN/
Pottmeyer/Seckler, a.a.O., 132-184.

48 Vgl. THOMAS, STh 113; dazu PESCH, Otto Hermann, Theol. der Rechtfertigung
bei Martin Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen
Dialogs. Mainz 1967, 21985, 606-628.

49 Vgl. DThA, Bd. 13 (s. Anm. 47), ebd.



22 Glaube — Erfahrung — Theologie

Das alles heißt nun nicht, das Mittelalter habe den Inhalt des Glaubens

nicht auf den gesamten Lebenszusammenhang hin reflektiert. Ein
einfacher Blick in das Inhaltverzeichnis etwa der Summa Theologiae des

Thomas von Aquin belehrt eines Besseren. Und nicht selten dient sogar
die Methode des Rückfragens von der Erfahrung her dazu, gleichsam im
Nachhinein dem Glauben einen Anhalt in der Erfahrung zu geben durch
den Aufweis, deren Inhalte seien ohne den Glauben gar nicht erklärlich.
Bedeutendster Fall: die «fünf Wege» des thomanischen Gottesbeweises,
die alle von bestimmten Erfahrungsphänomenen (Bewegung, Gutheit,
Sein, Ordnung usw.) auf Gott als deren letzte Quelle zurückschließen.
Anderer bedeutender Fall: Die Grundbegriffe des neutestamentlichen
Ethos (Glaube, Hoffnung, Liebe, Gerechtigkeit usw.) werden bei Thomas
immer zuerst in ihrem philosophischen Sinn analysiert — also in ihrem
Erfahrungsgehalt zur Sprache gebracht —, bevor ihr theologischer Sinn,
bekräftigend und umwandelnd zugleich, vermittelt wird.50 Auf diesen
Tatbestand bezieht sich die schon erwähnte Forderung Ebelings: «Es wäre

ein durchaus berechtigtes heuristisches Prinzip nachscholastischer
Scholastik-Interpretation, auf die impliziten Erfahrungsbezüge zu
achten.»51 Das geschieht ja inzwischen auch in der Forschung mit
Nachdruck, und die Erfahrungsbezüge erweisen sich denn auch keineswegs
ausschließlich als nur «implizit».

Um so mehr fällt dann allerdings ein zweiter Grund auf, warum es

im Mittelalter keine Frage nach «Glaube und Erfahrung» gibt: Der Glaube

kennt keine Anfechtung — jedenfalls nicht in dem Sinne, daß die
Anfechtung zum Wesen des Glaubens selbst gehören könnte. Das Verhältnis

von Glaube und Erfahrung bildet für die Theologie nicht nur kein
Problem, es wird auch nicht konfliktträchtig. Anfechtung, Glaubenszweifel
sind da, um schnellstmöglich überwunden zu werden.52 Der Glaube ist
selbstverständliche Lebensvorgabe, individuell wie kollektiv-gesellschaftlich.

Selbst die Quelle härtester Anfechtung, das Leiden und die Rätsel
der Welt, wird — zumindest in der theologischen Reflexion — nicht als

Anfechtung erlebt, sondern als theologische Aufgabe betrachtet: so lange

50 Zur «Verwandlung» des philosophischen Gedankens durch die theologische
Übernahme vgl. jetzt die scharfsinnigen Beobachtungen bei METZ, Wilhelm, Die Architektonik

der Summa Theologiae des Thomas von Aquin. Zur Gesamtsicht des thomasischen

Gedankens. Hamburg 1998, 75—89.
51 S. Anm. 47.
52 Das geht aus den Ausführungen des Thomas über die Sünde des Unglaubens

hervor: STb II—II 10—13; und besonders aus den Überlegungen, unter welchen
Bedingungen und mit welchem Ziel mit Ungläubigen und Zweiflern öffendich zu disputieren
sei: a.a.O., 10,7. Gegenprobe: STh III 27,4 ad 2 zum «Zweifel» Marias.



Glaube — Erfahrung — Theologie 23

zu bedenken, bis es als mit der Güte Gottes vereinbar erscheint.53 Einen
Gedanken, wie Luther ihn verschiedenlich ausspricht, nämlich die Rätsel
der Welt ließen eher darauf schließen, daß Gott nicht sei oder daß er der
Teufel sei54, wäre dem Mittelalter blasphemisch vorgekommen.

Das Grundmuster der theologischen Verhältnisbestimmung von
Glaube und Erfahrung ist im Mittelalter also dies: Die Erfahrung ist
zwar keineswegs Quelle des Glaubens — darin ist die scholastische Theologie

auch mit dem Denken Luthers einig —, aber sie ist auf die beschriebene

Weise doch ein Weg des Glaubens, auf dem dieser sich gewissermaßen

von hinten her bestätigt sieht, und nicht seine Anfechtung — und
in diesem Sinne kann man ja die Elemente einer sogenannten analysis

fidei bei Thomas zusammenstellen.55 Taucht die Erfahrung überhaupt als

theologisches Thema auf, so ist Zutrauen der Grundton der Antwort — so
wahr die Werke Gottes ihren Schöpfer zu erkennen geben (Rom
l,19f.).56

2. Die Neuscholastik des 19. und 20. Jahrhunderts

Bekanntlich hat die katholische Theologie und Kirche sich dem Thema
«Glaube und Erfahrung» bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts
fast hermetisch verschlossen. Luthers Drängen darauf, die Wahrheit des

Heilswortes Gottes — konkret: die Vergebung der Sünde — auch zu
«fühlen»57, gilt, wir deuteten es schon an, bis in die Schule von Joseph Lortz
und nicht nur dort als typischer Ausweis seines «Subjektivismus», seiner

Neigung, die bezwingende Erfahrung der Heilsbotschaft zum Kriterium
ihrer Wahrheit zu machen — allen differenzierenden Vorhaltungen der

evangelischen Lutherforschung zum Trotz. Die ganz mit den traditionellen

Argumenten erfolgende Verwerfung von Luthers Lehre von der
Heilsgewißheit befestigte zudem die kirchliche Uberzeugung, die Gnade Got-

53 Vgl. — für heutiges Empfinden konsternierend — STh I 48,2.
54 Vgl. WA 17 II, 13,16; 24, 632,31; 41, 675,8. Zum weiteren Zusammenhang des

Verhältnisses zwischen vernünftiger Welterkenntnis und Gotteserkenntnis vgl. LOHSE,
Bernhard, Ratio und Fides. Eine Untersuchung über die ratio in der Theologie Luthers.
Göttingen 1957; EßELING, Gerhard, Fides occidit rationem. Ein Aspekt der theologia
crucis in Luthers Auslegung von Gal 3,6 (1979), in: OERS., Lutherstudien, Bd. III.
Tübingen 1985, 181-222.

55 DUROUX, Benoît, La psychologie de la foi chez saint Thomas d'Aquin. Tournai
(Belgien) 1963; Paris 21977.

56 Thomas, STh I 2,3 s.c.; CG I 6-8.
57 Vgl. w.o. Anm. 14.



24 Glaube — Erfahrung — Theologie

tes könne gar nicht von der Art sein, daß man etwas von ihr erfahren
könne.58

Die viel wichtigere andere Seite von Luthers Akzent auf der Erfahrung,

die Anfechtung, gegen die sich der Glaube an das Wort Gottes
durchzusetzen habe, wurde nicht wirklich ernstgenommen. Der Grund
liegt gewiß nicht nur darin, daß man eben nicht überall Luthers persönliche

Anfechtungserfahrungen nachvollziehen konnte. Er dürfte auch darin

liegen, daß die These von der Anfechtung als Strukturmoment des

Glaubens ja von Luther zuletzt und zutiefst mit dem Ärgernis des Kreuzes

begründet wird. Im Anblick des Kreuzes wird wahr: Nur im Leiden
und im Widerspruch der Welt ist Gott noch gleichsam von seiner Rückseite

erkennbar - eine Folge der Sünde.59 Mit diesem kreuzestheologischen

Aspekt aber verbindet sich bei Luther ja der Vorwurf an seine

Gegner, sie betrieben eine «Theologie der Herrlichkeit»60. Wer diffamiert
wird, übernimmt aber nicht gerade den Gedanken, der Grundlage der

Diffamierung ist. Kurzum: Die katholische Theologie hat jene Tagesordnung

nicht akzeptiert, auf die Luther das Thema «Glaube, Erfahrung und
Theologie» gesetzt hat.

Sodann hat die katholische Kirche allen Anstürmen der Aufklärung
konsequent widerstanden. Die Kirche, nicht unbedingt die Theologen.
Diese haben in bemerkenswerten Gestalten immerhin die Auseinandersetzung

mit der Aufklärung, mit Kant, mit dem deutschen Idealismus
aufgenommen — doch regelmäßig wurden sie vom kirchlichen Lehramt,
teilweise in beschämenden Verfahren, verurteilt und mundtot gemacht.61
Dies geschah unter dem Einfluß der Neuscholastik, die als Gegenbewegung

gegen die Aufklärung Ende des 18. Jahrhunderts in Italien begann,

58 Vgl. DH 1533f.; 1562—1564. Bis in die Ausarbeitung des sogenannten Lehrver-
urteilungsdokumentes und der Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre wurden

die Fernwirkungen des chronischen Mißverständnisses der Auffassung Luthers
spürbar. Vgl. LEHMANN, Karl/PANNENBERG, Wolfhart (Hgg.), Lehrverurteilungen -
kirchentrennend? LV, L: Rechtfertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der
Reformation und heute. Freiburg i.Br.-Göttingen 1986, 59—63; und PESCH, Otto Hermann,
Kleiner «Werkstattbericht» über die Arbeit am Teildokument «Die Rechtfertigung des

Sünders», in: LEHMANN, Karl (Hg.), LV, II.: Materialien zu den Lehrverurteilungen
und zur Theologie der Rechtfertigung. Freiburg i.Br.-Göttingen 1989, 326-362: 354-
356. Zu den diesbezüglichen Schwierigkeiten bei der Gemeinsamen Erklärung vgl.
DERS., Die «Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre». Probleme und Aufgaben,

in: OeF 23/24 (2000/2001) 223-254: 233f.
59 Vgl. WA 1, 353 Th. 19-22 (Heidelberger Disputation, 1518).

Ebd. Th. 21. Man beachte aber: Luther spricht nicht von Theologia gloriae
sondern von einem Theologus gloriae\

61 Vgl. DH 2738ff. gegen Georg HERMES; 2828—2831 gegen Anton GÜNTHER.
Literatur w.o. in Anm. 3.



Glaube — Erfahrung — Theologie 25

bald auch in Deutschland tonangebend wurde und vor allem: die

Entscheidungen der römischen Kurie prägte.62 Unter diesem Einfluß hat sich
die katholische Theologie dann mit dem Aufkommen betont auf Erfahrung

und nur auf Erfahrung gegründeter wissenschaftlicher Strömungen
(Empirismus, Positivismus, Historismus, Materialismus) erst gar nicht
mehr auseinandergesetzt, sondern sie einfach abgewiesen — was ihr durch
deren betont antitheologischen Affekt noch erleichtert wurde. Den
Höhepunkt und fortan den Bezugspunkt dieser theologischen Reaktion bildet

das Erste Vatikanische Konzil: Indem es die genannten wissenschaftlichen

Strömungen abwehrt und verwirft, bekräftigt es ausdrücklich —

unter kaum bemerkten Umbildungen — den mittelalterlichen Ansatz, daß
Glaubenswahrheit als solche nicht durch Erfahrung verifiziert werden
kann, vielmehr auf die Autorität Gottes hin, die sich in der Vorlage durch
die Kirche konkretisiert, geglaubt werden muß. Anderseits bestätigt die

Erfahrung, vorurteilslos angenommen, den Glauben: Gotteserkenntnis
aufgrund der Welterfahrung ist sogar ein praeambulum fidei, ein «Vorhof
des Glaubens», und die Erfahrung mit der Kirche und dem Leben der
Christen trägt die Argumente für die Glaubwürdigkeit der christlichen
Botschaft in sich.61

3. Der Streit um den «Modernismus»

Unter solchen Voraussetzungen war fast vorprogrammiert, wie die
Diskussion um die einzige Thematisierung der Erfahrung in der katholischen

Theologie ausgehen mußte: in jener theologischen Neubesinnung,
die von ihren Gegnern mit dem Schimpfnamen «Modernismus»
gekennzeichnet wurde und unter diesem in der Kirchengeschichtsschreibung
ihren festen Platz hat. Der «Modernismus»64 ist bekanntlich keine einheitli-

62 Vgl. PESCH, Otto Hermann, Thomismus, in: 2LThK, Bd. 10, 157-157: 160f.;
DERS., Thomas von Aquino/Thomismus/Neuthomismus, in: TRE, Bd. 33, 433—474:

460; KASPER, Walter, Die Lehre von der Tradition in der Römischen Schule. Freiburg
i.Br. 1962; WALTER, Peter, Die Frage der Glaubensbegründung aus innerer Erfahrung
auf dem I. Vatikanum. Die Stellungnahme des Konzils vor dem Hintergrund der
zeitgenössischen römischen Theologie. Mainz 1980. Zu den Bewegungen innerhalb des

Thomismus jetzt erhellend und materialreich BERGER, David, Auf der Suche nach
dem «Wesen» des Thomismus. Ein Beitrag zur Geschichte des Thomismus, in: Angeli-
cum 79 (2002) 585-645.

63 Vgl. DH 3009-3014.
64 Wichtige ältere Literatur in meinen in Anm. 14 genannten Aufsatz zu Joseph

I.ortz, 120 Anm. 48; Überblick und neuere Literatur im Art. «Modernismus» in:
3LThK, Bd. 7, 367-370 (Otto Weiss); ferner jetzt NEUNER, Peter, Glaubenserfahrung
und Vernunft im Schatten des Modernismus, in: DeLGADO, Mariano (Hg.), Glaube
und Vernunft. Theologie und Philosophie. Freiburg/Schweiz 2003, 1—19.



26 Glaube — Erfahrung — Theologie

che Bewegung. Das Thema «Glaube und Erfahrung» ist im hier in Rede
stehenden Sinne vor allem bei dem englischen «Modernisten» George
Tyrell zur Diskussion gestellt worden. Mit einer Konzession an die auf
dem Ersten Vatikanischen Konzil abgelehnten Strömungen hatte keiner
der «Modernisten» etwas im Sinn. Tyrell wollte die religiöse Erfahrung,
auch die Erfahrung im Umgang mit dem biblischen Zeugnis, ernst
nehmen. Man hätte ruhig abwarten können, was dabei herauskam und sich
in der Fachdiskussion durchsetzte — der Streit wurde ja ohnehin erst
öffentlich durch die römischen Maßnahmen. Aber es genügte, daß von diesen

theologischen Ansätzen aus Rückfragen an die geltende kirchliche
und neuscholastisch ausgedrückte Lehre möglich waren, um ihre
pauschale Verurteilung fast zwangsläufig zu machen. Die Folgen waren bis
in die Mitte des 20. Jahrhunderts zu spüren. Denn man kann die
Geschichte der katholischen Theologie des 20. Jahrhunderts gut und gern
schreiben als Geschichte der fortschreitenden Lösung von den Blockaden

des Denkens und Fragens, die der gewaltsame Ausgang des Streites
in allen theologischen Disziplinen hinterlassen hat — bis hinein in die
Vorgeschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils.

Wir befinden uns damit in den 20er und 30er Jahren des 20.
Jahrhunderts — der Zeit, als die Dialektische Theologie ihre Breitseiten gegen
Schleiermachers Erfahrungstheologie abschießt. Das Ergebnis des
historischen Rückblicks ist also eine evangelische Theologie, die der Erfahrung
mit äußerstem Mißtrauen gegenübersteht, sie freilich als anfechtungsvolle

Bewährungsprobe des Glaubens an Gottes unverfügbares Wort ernst
nimmt, und eine katholische Theologie, die der Erfahrung mit äußerstem
Zutrauen gegenübersteht, freilich nur, soweit sie die jeder Hinterfragung
entzogene Gestalt kirchlicher Lehre bekräftigt, und die sich darum vorerst

gegen mögliche Bedrohungen, die aus ernst genommener moderner
Welterfahrung resultieren könnten, wirkungsvoll abschottet. Diese Situation

bestimmt in ihren Fernwirkungen nach wie vor in beiden theologischen

Traditionen das fundamentaltheologische und ökumenische
Gespräch um unser Thema, zu dem wir nun einen Einblick versuchen. Wir
können es natürlich nur exemplarisch tun65 — und bleiben zunächst bei
der katholischen Theologie.

65 Daher in den Anmerkungen ergänzende Literaturangaben.



Glaube - Erfahrung — Theologie 27

IV. «Erfahrung und Glaube» — in der gegenwärtigen katholischen Theologie

1. Zwei Vorbemerkungen

Zunächst eine Vorbemerkung, die für alle hier vorzustellenden Theologen

gilt, ob katholisch oder evangelisch: Der Zweite Weltkrieg — und
schon der Erste — bedeuten einen Erfahrungsschub unerhörten Ausmas-
ses. Hier wurden nicht nur im Bereich der sogenannten Erfahrungswissenschaften

von einigen wenigen neue Erfahrungen gesammelt, hier
haben ganze Völker, ja die Menschheit eine unheilvolle Grunderfahrung
gemacht, die fortan keine Theologie mehr übergehen und schon gar nicht
durch die bloße Reproduktion eines Systems von Lehren bewältigen
konnte. Angesichts der Grunderfahrung radikal bedrohten Menschseins

- und zwar nicht nur physischen Bedrohtseins — mußte, soviel wurde

ganz spontan klar, die Glaubensverkündigung und damit die Theologie
auf jeden Fall ihre Sprache ändern, um überhaupt noch verstanden zu
werden. Allen theoretischen Vorbehalten zum Trotz gewann jetzt die
Erfahrung Einfluß auf das theologische Denken — und darum konnte es

auch nicht ausbleiben, daß diejenigen Wissenschaften, die diese Erfahrung

reflektieren, Einfluß auf die Theologie gewannen. Mit anderen Worten:

Das Thema «Erfahrung und Glaube» kam auf die Tagesordnung -
ganz ohne viel Federlesens, wenn auch nicht immer gleich schnell.

Natürlich, um auch dies vorweg zu bemerken, ist dies nicht mehr die

religiöse Grunderfahrung, die Thema der «Erfahrungstheologie» im
engeren Sinne des Wortes, also der evangelischen Theologie in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts, war. Schon gar nicht ist in der nun neu auf
die Erfahrung reflektierenden Theologie noch das «fromme Bewußtsein»,
das «ergriffene Herz» Thema der Theologie. Es bleibt gerade jetzt mehr
denn je bei der entschiedenen Absage an sie. Dennoch ist es kein
Widerspruch, wenn wir zugleich feststellen: Es kommt zu dieser Absage gerade
deswegen, weil die Theologie gezwungen ist, sich auf neue «Erfahrungen»

zu beziehen, deren Kern gerade ist, das «fromme Bewußtsein» als

Selbsttäuschung zu entlarven und es in seiner vorgeblichen Funktion als

Schrittmacher des Glaubens außer Kraft zu setzen. Auf der einen Seite
hat die Philosophie begonnen, unter den Bedingungen ihrer eigenen
Herausforderungen — Naturwissenschaften, empirische Humanwissenschaften

— das Thema der religiösen Erfahrung eigenständig durchzudenken66,
andererseits ist die immer noch und trotz des Faktums der Sünde

behauptete grundlegende Harmonie zwischen Gott und dem menschlichen
Geist in den Erfahrungen der abgrundtiefen Bosheit des Kriegsgesche-

66 Siehe oben II. 5



28 Glaube — Erfahrung - Theologie

hens und der Verbrechen des Nationalismus untergegangen und macht
eine neue Bezugsetzung zwischen Glaube und Erfahrung nötig. Stichwort:

«Theologie nach Auschwitz».

2. Karl Kahner (1904—1984)

Einer der ersten, die in der katholischen Theologie mit der neuen
Themenstellung Ernst machten, war Karl Rahner (1904—1984). Es ist wenig
bekannt, daß seine Anfänge in der Beschäftigung mit der mystischen
Theologie der Kirchenväter liegen — also mit einem in der Neuscholastik
abgedrängten Thema.67 Im dritten Band seiner Schriften fur Theologie
überraschte er dann mit einem (schon 1954 geschriebenen) Aufsatz «Über die

Erfahrung der Gnade»68. Und wenig später, 1960, im Artikel
«Gnadenerfahrung» in der zweiten, von ihm selbst maßgeblich betreuten Auflage
des Texikons für Theologie und Kirche erklärt er mit ruhiger Selbstverständlichkeit,

eine vorurteilslose Prüfung der Urteile in Schrift und Tradition
führe zu dem Schluß, daß es Gnadenerfahrung gebe und geben müsse.69

Danach hat Rahner in zahlreichen Aufsätzen und kleineren Schriften die
These immer wieder erläutert und bekräftigt.70 «Erfahrungstheologie»?

Um Rahner zu verstehen und zu würdigen, ist zunächst der
ursprüngliche seelsorgliche Impuls zu beachten. Rahner war im Krieg Kaplan

und hat gleich nach dem Krieg in München seine vielfach auch als

Buch aufgelegten Predigten Von der Not und dem Segen des Gebetes gehalten.71

Die Erfahrung des Weltkrieges wirkt sich aus: Es ist nicht länger
möglich, die Frage als illegitim abzuweisen, wo denn in dieser furchtbaren

Welt und in diesem beschädigten Leben Gottes Gnade buchstäblich
«vorkommt». Des weiteren ist zu beachten, wie Rahner keineswegs der
kirchlichen Lehre von der absoluten Unanschaulichkeit und Unerfahrbar-
keit der Gnade widerspricht. Und doch will er in ganz bestimmten,
konkreten, weltlichen, gar psychischen Phänomenen eine Erfahrung der

67 Zu Karl Rahner vgl. LEHMANN, Karl, Karl Rahner, in: VORGRIMLER, Her-
bert/VAN DER GUCHT, Robert (Hgg.), Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Erg.-
Bd. Freiburg i.Br. 1970, 143-181; DeRS., Rahner, Karl, in: 3LThK, Bd. 8, 805-808
(Lit.); METZ, Johann Baptist, Karl Rahner — ein theologisches Leben. Theologie als

mystische Biographie eines Christenmenschen heute, in: StdZ 192 (1974) 305—316.
68 Schriften zur Theologie, Bd. III. Einsiedeln-Zürich 31959, 105—109.
69 2LThK, Bd. 4, 1001 f.
70 In den Schriften t(ur Theologie findet man die einschlägigen Titel jeweils unter der

Rubrik Christliches heben, heben in der Kirche u.a. Vgl. vor allem Bd. XII: Theologie aus

Erfahrung des Geistes. Zürich 1974; ferner: Erfahrung des Geistes. Freiburg i.Br. 1976;
und in der inzwischen in Gang gekommenen Gesamtausgabe: RAHNER, Karl, Sämtliche

Werke, Bd. 3: Spiritualität und Theologie der Kirchenväter. Freiburg i.Br. 1999.
71 Erstauflage Freiburg i.Br. 1947; zuletzt (soweit mir bekannt) Freiburg i.Br. 1992.



Glaube — Erfahrung — Theologie 29

Gnade Gottes erkennen. Natürlich nicht in einer platten Allerweltserfah-

rung, und auch nicht so, daß eine solche Erfahrung ihre Eigenart als

Erfahrung der Gnade auf der Stirn trüge. Es ist immer schon eine gedeutete

Erfahrung. Aber Rahner kümmert sich — auch in den späteren Arbeiten
— nicht allzu nachdrücklich um den Aufweis, daß hier immer schon die
deutende Intervention des Glaubens im Spiel ist. Er kann sich das
gewissermaßen leisten durch jenen anderen Grundgedanken vom Menschen
als dem «Wesen der Transzendenz», also dem Wesen, das unbeschränkt
offen ist und nur leben kann im «Vorgriff» auf das universale Ganze, das

allein ihn erfüllt.72 Diese Transzendenz, die die Wesensbestimmung des

Menschen ausmacht, ist unausdrücklich immer schon Gotteserfahrung.
Der Glaube erhellt und klärt eigentlich nicht, daß solche Erfahrung
immer schon Gotteserfahrung ist, sondern daß der als fern und erschreckend

erfahrene Gott heilvoll nahe ist.73 Unter diesem Aspekt dürfen dann jene
Erfahrungen als gewissermaßen reinste Gnadenerfahrungen angesprochen

werden, die einerseits als solche grundgut sind, ja zum Besten unseres

Lebens gehören, andererseits in eben diesem Leben eigenartig fremd,
unangepaßt, ja geradezu dumm wirken. Vergegenwärtigen wir es uns an
einem Abschnitt aus dem frühen Aufsatz über Gnadenerfahrung, der bis
heute sachlich und sprachlich nichts von seiner erschließenden Kraft
eingebüßt hat:74

«Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen wollten,
obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon einmal verziehen,

obwohl wir keinen Lohn dafür erhielten und man das schweigende
Verzeihen als selbstverständlich annahm? Haben wir schon einmal
gehorcht, nicht weil wir mußten und sonst Unannehmlichkeiten gehabt hätten,

sondern bloß wegen jenes Geheimnisvollen, Schweigenden, Unfaßbaren,

das wir Gott und seinen Willen nennen? Haben wir schon einmal geopfert,

ohne Dank, Anerkennung, selbst ohne das Gefühl einer inneren
Befriedigung? Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon
einmal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewissens

heraus, dort, wo man es niemand mehr sagen, niemand mehr klarma-

72 Exemplarisch: Grundkurs des Glaubens. Freiburg i.Br. 1976 u.ö., 35—53. Zu dieser

Thematik vgl. aus der schon beträchtlichen Bibliothek zu Karl Rahner die beiden
frühen Wortmeldungen von EICHER, Peter, Die anthropologische Wende. Karl Rahners

philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur personalen Existenz.
Freiburg/Schweiz 1970; FISCHER, Klaus Peter, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie

Karl Rahners. Freiburg i.Br. 1973.
73 Vgl. dazu den fundamentalen Aufsatz: «Über den Begriff des Geheimnisses in

der katholischen Theologie», in: Schriften zur Theologie, Bd. IV, 51-99.
74 A.a.O., 106f. Eine überraschende Parallele dazu findet sich, in zeitlicher

Nachbarschaft, aber in ganz anderem Kontext, bei GUARDINI, Romano, Die Letzten Dinge.
Würzburg 1952, 88-91.



30 Glaube - Erfahrung - Theologie

chen kann, wo man ganz einsam ist und weiß, daß man eine Entscheidung
fällt, die niemand einem abnimmt, die man für immer und ewig zu
verantworten hat? Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo
keine Welle einer gefühlvollen Begeisterung einen mehr trägt, wo man sich
und seinen Lebensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort, wo
man meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie erscheint wie der Tod und
die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar ins Leere und gänzlich
Unerhörte zu rufen scheint, dort, wo es wie ein entsetzlicher Sprung ins
Bodenlose aussieht, dort, wo alles ungreifbar und scheinbar sinnlos zu werden
scheint? Haben wir einmal eine Pflicht getan, wo man sie scheinbar nur tun
kann mit dem verbrennenden Gefühl, sich wirklich selbst zu verleugnen
und auszustreichen, wo man sie scheinbar nur tun kann, indem man eine
entsetzliche Dummheit tut, die einem niemand dankt? Waren wir einmal gut
zu einem Menschen, von dem kein Echo der Dankbarkeit und des

Verständnisses zurückkommt, und wir auch nicht durch das Gefühl belohnt
werden, <selbstlos>, anständig usw. gewesen zu sein?

Suchen wir selbst in solcher Erfahrung unseres Lebens, suchen wir die

eigenen Erfahrungen, in denen gerade uns so etwas passiert ist. Wenn wir
solche finden, haben wir die Erfahrung des Geistes gemacht, die wir meinen.

Die Erfahrung der Ewigkeit, die Erfahrung, daß der Geist mehr ist als

ein Stück dieser zeitlichen Welt, die Erfahrung, daß der Sinn des Menschen
nicht im Sinn und Glück dieser Welt aufgeht, die Erfahrung des Wagnisses
und des abspringenden Vertrauens, das eigentlich keine ausweisbare, dem

Erfolg dieser Welt entnommene Begründung mehr hat.»

Zusammengefaßt also: Die transzendentale Erfahrung des Menschseins,
die in jeder Einzelerfahrung mitgeht und neu vollzogen wird, sofern jede
Einzelerfahrung zugleich Gelingen und Ungenügen, Scheitern und Hoffnung

in sich trägt, ermöglicht, geführt vom Licht des Glaubens, Erfahrung

der Gnade, das heißt: der heilvollen Nähe Gottes. Von diesem
Zentrum der Verhältnisbestimmung von Gnade und Erfahrung aus gewinnt
Rahner die Unbefangenheit des Gesprächs mit den «Erfahrungswissenschaften»

— greifbar seit den 60er Jahren, als Rahner der theologische
«Chefideologe» der Paulus-Gesellschaft wurde und diese umgekehrt ihn
als vertrauenswürdigen theologischen Ansprechpartner der Naturwissenschaften

entdeckte und es ihm dankte.75 Die Erfahrungswissenschaften
bearbeiten und klären ja eben jene Einzelerfahrungen, in denen
Christenmenschen Gnaden- und Gotteserfahrung suchen und machen können.

3. Edward Schillebeeckx (* 1914)

Besonders hat in den 70er und 80er Jahren Edward Schillebeeckx das

Thema «Glaube und Erfahrung» bearbeitet — und ist dabei einen wesent-

75 Vgl. Widmung von Bd. V der Schriften \ur Theologie.



Glaube - Erfahrung - Theologie 31

liehen Schritt weiter als Rahner gegangen.76 Was Rahner stillschweigend
voraussetzt, nämlich die deutende und klärende Funktion des Glaubens
in der Gotteserfahrung, macht Schillebeeckx zum Thema. Der entscheidende

Schritt über Rahner hinaus besteht darin, daß Schillebeeckx die

Entstehung des Glaubens selbst — damals wie heute - als Erfahrung
versteht: die Erfahrung des Geheiltwerdens in der Begegnung mit Jesus und
durch ihn mit Gott.

Damit entstehen zwei Fragen: Wie war es möglich, in der Begegnung
mit Jesus Heil zu erfahren, wo doch andere, Jesu Gegner, in der Begegnung

mit Jesus nicht Heil, sondern im Gegenteil Bedrohung ihres
Selbstverständnisses und ihrer Lebenspraxis erfuhren? Und: Wie ist es möglich,
daß Menschen heute, rund 2000 Jahre danach, mit Jesus und durch ihn
mit Gott dieselbe Erfahrung des Heils — aber gegebenenfalls auch des

Bedrohtseins — machen? Schillebeeckx beantwortet diese Fragen durch
eine phänomenologische und philosophische Analyse des Begriffs
«Erfahrung» selbst. Kurz zusammengedrängt lautet seine Argumentation so:
Keine Erfahrung ist einfach ein passives Widerfahrnis. Als bewußte

Erfahrung ist sie immer gedeutete und interpretierte, reflektierte Erfahrung. Das

setzt einen Interpretationsrahmen, einen «Erfahrungshorizont» voraus.
Dieser ist, unmittelbar, die Gesamtheit der Lebenserfahrungen, in die
eine neue Erfahrung eintritt und in der sie ihren Ort und Stellenwert
bekommt. Diese Gesamtheit der Lebenserfahrung jedoch ist weder rein
individuell noch kommt sie jeweils von einem Nullpunkt. Sie ist vielmehr
vermittelt: durch Sprache, gesellschaftliche Situation, kulturelle Uberlieferung,

und darin auch religöse Uberlieferung, und schließlich durch den
damit sich verbindenden unverrechenbaren und unableitbaren je
individuellen Anteil — Gedanken, wie sie uns seit Wilhelm Dilthey vertraut
sind.77 Das — zunächst, aber doch ohne Grund — Aufregende der Position

von Schillebeecks dabei ist: Auch die «Offenbarung» kommt demnach

nicht steil vom Himmel, sondern durch so geartete religiöse
Erfahrungen von Menschen, die, bei Licht besehen, alltägliche Erfahrungen
mit (einem) Menschen sind, aber im Licht der kulturellen und religiösen
Uberlieferung und getragen von der Erfahrung der eigenen sozialen Umwelt

als «religiöse Erfahrungen» im Sinne ihrer philosophischen Definition,

als «Erfahrungen Gottes» im Sinne des Glaubens «interpretiert» wer-

76 Vgl. SCHILLEBEECKX, Edward, Christus und die Christen. Die Geschichte einer
neuen Lebenspraxis. Freiburg i.Br. 1977, bes. 24-71; 447-607; DERS., Die Auferstehung

Jesu als Grund unserer Erlösung. Freiburg i.Br. 1976; DERS., Erfahrung und
Glaube, in: BÖCKLE, Franz u.a. (Hgg.), Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft,
Bd. 25. Freiburg i.Br. 1982, 73-116.

77 Vgl. JUNG, Religiöse Erfahrung (s. Anm. 37).



32 Glaube — Erfahrung — Theologie

den — gleichviel ob ausdrücklich und reflektiert oder unausdrücklich und
indirekt.

Von genau dieser Art waren die Heilserfahrungen der Jünger mit
Jesus. Diese Erfahrungen sind als solche nicht reproduzierbar — darin
widerspricht Schillebeeckx ausdrücklich Schleiermacher78 —, aber sie wurden

ja sprachlich überliefert, haben neue Erfahrungen eingeleitet, die
wiederum überliefert wurden, und so - nur so — sind sie auf uns gekommen

und in der Lage, auch heute wieder christliche Erfahrungen zu
ermöglichen.

Der Ort der Uberlieferung dieser vermittelten Erfahrungen mit Jesus
ist die Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte. Aber wenn es um
echte religiöse, um Glaubenserfahrung, ohne die Glaube und christliche
Existenz nicht sein können, so bestellt ist, dann kann und darf niemals
eine bestimmte, in der Geschichte aufgetretene Erfahrungsgestalt absolut

gesetzt werden, sie hat ihre Bedeutung und ihre erschließende Kraft nur
als ein Teilstück des Überlieferungsweges zur Bildung jenes neuen
Erfahrungshorizontes, in dem neue Erfahrungen aufgrund der alten möglich

werden. Echte Glaubenserfahrungen aber können sie nicht werden,
solange sich nicht - kritisch und kritisiert zugleich - unsere eigenen
Erfahrungen in jenen Erfahrungshorizont einzeichnen. Und neue
Erfahrungen neuer Generationen können nur insoweit «Autorität» bekommen,
als sie jenen Prozeß der Interpretation neuer Erfahrungen im «Horizont»
der alten begünstigen.

Das also ist die Position von Schillebeeckx: Offenbarung als neue
Erfahrung im Kontext der alten - prinzipiell unabschließbar in die
Religionsgeschichte hinein - und gegenwärtige Glaubenserfahrung als heutige

Begegnung mit dem «Erfahrungshorizont» der überlieferten Glaubenserfahrungen

mit Jesus Christus. Damit ist zweierlei klar: Theologie als

reflektierte Glaubenserfahrung kann gar nicht abseits der Welterfahrung
(und ihrer wissenschaftlichen Reflexion) getrieben werden, weil
Glaubenserfahrung auf gar keinem anderen Wege ihr Thema bekommt als

durch den Strom immer weitergehender gläubig gedeuteter Welterfahrung

im umfassenden Sinne, einschließlich ihrer religiösen Deutungsangebote

in der Religionsgeschichte. Und: Der Prozeß immer neuer
Glaubenserfahrung ist unabschließbar und durch kein Dogma ein für allemal

zu beenden, weil er zum Wesen von Glauben überhaupt gehört, sofern
dieser immer sich in Gestalt von neuer Erfahrung im Erfahrungshorizont

überlieferter Glaubenserfahrung vollzieht. Man beachte aber auch
zwei andere Eigentümlichkeiten dieser Position. Die eine ist denn doch

78 Erfahrung und Glaube, 84.



Glaube — Erfahrung — Theologie 33

die heimliche Nähe zu Schleiermacher und zur Erweckungstheologie.
Denn wenn Theologie wissenschafdich reflektierte Glaubenserfahrung ist,
dann ist nicht schlechterdings Gott «in sich selbst», sondern Gott im
Reflex subjektiver Glaubenserfahrung Thema der Theologie — das ist nicht
so weit weg von der These, die Theologie habe das «fromme Bewußtsein»

zum Gegenstand ihrer Untersuchung. Damit zeigt sich die andere

Eigentümlichkeit: Schillebeeckx beschreibt die Beziehung von Erfahrung
und Glaube — jedenfalls bei der Thematisierung des Problems - weitestgehend

rein phänomenologisch, im Einspruch gegen einen Objektivismus,

der immer nur das neuscholastische Mißverständnis, nicht die wahre

Auffassung des Mittelalters war. Im Rahmen seiner Argumentation ist
aber schwer zu erkennen, woran denn die je neue Glaubenserfahrung ihr
wie auch immer vermitteltes Wahrheitskriterium haben soll. Oder anders

gefragt: Was ist der Grund dafür, im Strom der immer weitergehenden
religiösen Erfahrungen und der sie vermittelnden religiösen Überlieferungen

gerade jenen Strom und seine Überlieferungsgeschichte
auszusondern, der mit dem Namen Jesus Christus und seiner Vor- und
Nachgeschichte verbunden ist? Läßt sich hier nicht doch noch einen Schritt
weiterkommen? Es scheint, eben dies geschieht bei dem anderen
repräsentativen katholischen Theologen der Gegenwart, der darum hier —

stellvertretend für andere — in seiner Sicht des Problems vorgestellt werden
muß:

4. Walter Kasper (* 1933)

Ebenso wie Schillebeeckx hat sich auch Walter Kasper schon früh in die
Diskussion um unser Thema eingeschaltet.79 In seinem 1983 erschienenen

Buch Der Gott Jesu Christi hat Kasper seine Position zusammengefaßt
und verdeutlicht, so daß wir hier repräsentativ in den Gesprächsstand

heutiger katholischer Theologie blicken.80
In der Sache schließt Kasper sich zunächst eng an Schillebeeckx an

mit der These von der geschichtlichen Dialektik der Glaubenserfahrung:
Nur in der Vermittlung durch geschichtliche Überlieferung kommt das

Wort Gottes auf uns, dessen Hören (Rom 10,17) den Glauben schafft —

insofern kann der Glaube nie aus der Erfahrung aussteigen, und darum
auch die Theologie nicht. Anderseits ist der Glaube nicht nur Ausdruck
subjektiver religiöser Erfahrung, auch nicht einer geschichtlich vermit-

79 Vgl. Unsere Gottesbeziehung angesichts der sich wandelnden Gottesvorstellung,
in: DerS., Glaube und Geschichte. Mainz 1970, 101-119; DERS., Möglichkeiten der
Gotteserfahrung heute. A.a.O, 120—143.

80 Der Gott Jesu Christi. Mainz 1982, 21992, 13—167. Weitere Stimmen aus der
Diskussion s.w.u. bei VI.2.



34 Glaube — Erfahrung — Theologie

telten, denn diese muß ihrerseits für Kritik offen, für neue Erfahrung
zugänglich sein und ist als die gerade gegenwärtige nicht einfach der Maßstab

für das, was von der Überlieferung noch «nachvollziehbar» ist.
Von hierher geht Kasper zwei wichtige Schritte weiter: Die wechselseitige

kritische Durchdringung von überlieferter und gegenwärtiger
Erfahrung kommt vor allem in der Kontrasterfahrung heraus: wo die
Wirklichkeit des Glaubenswortes einschließlich seiner überlieferten Interpretation

sich als stärker erweist im Gegenüber zu unserer gegenwärtigen
Erfahrung — und doch sich auf keine andere Weise zur Geltung bringen
kann als dadurch, daß sie unsere gegenwärtige Erfahrung aufsprengt, auf
neue Gedanken bringt und ihr eine neue Lebensperspektive setzt. Zum
Beispiel: wenn der Jesus des Neuen Testamentes nicht aufgehen will in
der unserer Erfahrung vielleicht naheliegenden und einleuchtenden
Vorstellung vom sozialen Veränderer oder Therapeuten oder Vorläufer der
Ökologen — oder auch der geläufigen dogmatischen Vorstellungen und
Lehrsätze.81

Solche Kontrasterfahrungen sind die tragenden Erfahrungen unseres
Lebens, auf sie hat die Frage nach Glaube und Erfahrung mit Vorzug zu
achten.

Die Kontrasterfahrung, in der alle anderen zusammenlaufen und die

jede Erfahrung umschließt, ob alltäglich oder herausgehoben, ob
experimentell oder jenseits naturwissenschaftlicher Verfahren, ist die
Grunderfahrung der Endlichkeit und mit ihr die Grunderfahrung des Leidens.

Kasper identifiziert sie mit der «transzendentalen» Erfahrung im Sinne
Rahners und mit der — sogleich noch zu besprechenden — «Erfahrung mit
Erfahrung» bei Gerhard Ebeling und Eberhard Jüngel. Sie ist darum der
Ort der Gotteserfahrung seit jeher und, mit neuen konkreten Daten
aufgefüllt, auch heute. Mit den Erfahrungswissenschaften ist dieser Erfahrung

der Endlichkeit nicht beizukommen, denn deren Gegenstand steht
selbst unter dem Vorzeichen der Endlichkeit und des Leidens. Deren
Erfahrung verweist vielmehr auf das den Menschen umschließende und
tragende Geheimnis, das die traditionelle religiöse Sprache «Gott» nennt
und von der heute zur Debatte steht, ob es überhaupt in menschlicher
Sprache aus- und angesagt werden kann. An dieser Stelle, und das ist
ebenfalls kennzeichnend für den Stand der Diskussion um unser Thema,
geht Kasper zur Frage nach «Glaube und Erfahrung» im Kontext der
modernen Sprachphilosophie über.

81
Vgl. das heilsam befremdende Buch von BACHL, Gottfried, Der schwierige

Jesus. Innsbruck 1994.



Glaube - Erfahrung — Theologie 35

Zeigt sich im Blick auf die ausgewählten Repräsentanten katholischer
Theologie der Gegenwart ein roter Faden, womöglich ein anderer als in
der evangelischen Theologie, und hat er etwas mit den geschichtlichen
Stationen unseres Problems zu tun? Es mag sich herausstellen, wenn wir
nun einen Blick auf Repräsentanten evangelischer Theologie werfen, die

von unserem Thema umgetrieben sind.

V. «Erfahrung und Glaube» — in der gegenwärtigen evangelischen Theologie

I. Gerhard Ebeling (1912—2001)

Wir kommen hier zurück auf seinen schon erwähnten und immer noch
repräsentativen Aufsatz von 1974.82 Ebeling geht aus vom «Ansturm der

Erfahrungswissenschaften» heute und dem dadurch bewirkten
Minderwertigkeitsgefühl der Theologie, das sich in der «Klage über das

Erfahrungsdefizit» äußert. Problematisch findet er jedoch, diesem Defizit
aufhelfen zu wollen durch Selbstauslieferung der Theologie an die Vorgaben
der Erfahrungswissenschaften, was dann zwangsläufig endet bei der
verstärkten, wenn nicht gar vollständigen Beschäftigung mit ihrem — der

Theologie — wissenschaftstheoretischen Standort einerseits und der
Suche nach handgreiflicher Erfahrung und Selbstbestätigung in politischethischer

Praxis andererseits. Was beides wiederum die Rückwege in eine

vorgeblich «unmittelbare» religiöse Erfahrung in irrationaler und
antirationaler Innerlichkeit provoziert. Ebeling beschreibt damit einen
Zustand der evangelischen Theologie, wie er ihn sieht — aber dergleichen
Neigungen und entsprechende Urteile sind nicht auf die evangelische Theologie

beschränkt.
In einer gestrafften Analyse des Erfahrungsbegriffs bereitet Ebeling

dann den Boden für die Bestimmung des Verhältnisses zwischen Glaube,
Erfahrung und Theologie. Konstitutiv für Erfahrung sind der Lebensbezug,

der Geschichtsbezug, der Wirklichkeitsbezug und der
Wahrnehmungsbezug — die Grunddaten des Erfahrungsbegriffs, wie wir sie auch
bei Schillebeeckx und Kasper antreffen. Das ist nicht von ungefähr,

82 S. Anm. 5. Vgl. ferner von EßELING, Gott und Wort, in: Wort und Glaube, Bd.
II. Tübingen 1969, 396—432; Lebensangst und Glaubensanfechtung, in: Wort und Glaube,

Bd. III. Tübingen 1975, 349-387; zahlreiche durch das Sachregister auffindbare weitere

Hinweise und Überlegungen auch in: Einführung in theologische Sprachlehre.
Tübingen 1971; und: Theologie in den Gegensätzen des Lebens, in: Wort und Glaube,
Bd. IV. Tübingen 1995. Zu Ebeling vgl. GELDER, Katrin, Glaube und Erfahrung. Eine
kritische Auseinandersetzung mit Gerhard Blbelings «Dogmatik des christlichen
Glaubens» im Kontext der gegenwärtigen evangelisch-theologischen Diskussion. Neukir-
chen-Vluyn 1992.



36 Glaube — Erfahrung - Theologie

denn Ebeling bezieht sich auf dieselben philosophischen Analysen wie
jene, und jene beziehen sich bereits auf den in der Tat zur Standardliteratur

gewordenen Aufsatz von Ebeling. Das gilt auch für die folgende
Grundaussage Ebelings: Die Theologie als wissenschaftliche Rechenschaft

über den Glauben hat in der Weise konstitutiv mit Erfahrung zu
tun, daß der Glaube die — und jetzt fällt das schon klassische Stichwort —

«Erfahrung mit Erfahrung» interpretiert und erschließt. Diese Erfahrung
mit der (modernen) Welterfahrung ist gewiß gekennzeichnet durch die

Erfahrung der Grenzen des Machbaren, aber nur deren Vertiefung in die
fundamentale Problematik des Menschseins hinein macht sie zum Thema

von Glaube und Theologie. Die Grundmomente dieser Erfahrung
der fundamentalen Problematik des Menschseins sind: Relativität und
Endlichkeit, Kontingenz und Geschichtlichkeit. Der Glaube nimmt sie

als solche an und läßt sie dadurch als religiöse Erfahrung zur Geltung
kommen.

Das heißt dann: Glaube ist gottgemäße Erfahrung mit Erfahrung. Die
Ubereinstimmung vor allem mit Walter Kasper ist deutlich — bis auf
einen nuancenhaften Akzent, den wir im Auge behalten sollten. Er tönt
durch in einem Zitat, mit dem der Blick auf Ebeling beschlossen sei:

«Das Ineinander von Weite und Konzentration der Welterfahrung und
Selbsterfahrung im Gottesbezug zielt aber nicht auf unterschiedslose
Identität, sondern auf Unterscheidung, die den Charakter eines

Gegensatzgeschehens annimmt. Allein so kann von Gotteserfahrung die Rede

sein, in der das Urteil Gottes als Gericht und Verheißung im Widerspruch

zur menschlichen Welt- und Selbsterfahrung zum Widerfahrnis
wird.»83 Wer sich auskennt, hört deutlich die Vorprägung des Gedankens
durch Luthers betonten Hinweis auf die Anfechtung heraus, die ihm
zufolge mit Vorzug der Ort ist, wo Glaube und Erfahrung so zusammenkommen,

daß dabei sowohl die Reinheit des Glaubens sich bewährt als

auch der Stellenwert der Welterfahrung sich herausstellt. Freilich ist dabei

auch jener letzte Rest von, um es so auszudrücken, «Naivität»
ausgeschaltet, der immerhin noch Luthers Wort vom «Fühlen» der Wahrheit
göttlicher Vergebung erfrischend durchwirkt, so daß, in der Nachfolge
des schon zitierten Wortes von Rudolf Bultmann, die Erfahrung bei

Ebeling vor allem als jener Wirklichkeitsbezug zustande kommt, trot%_

dessen ein Christenmensch glaubt.

83 Die Klage (s. Anm. 5), 25



Glaube — Erfahrung - Theologie 37

2. EberhardJüngel (* 1934)

Im Anschluß an frühere Äußerungen Gerhard Ebelings geht Eberhard
Jüngel in seiner Zürcher Antrittvorlesung über das Thema «Gott - als

Wort unserer Sprache»84 unser Thema vom Sprachproblem her an. Daß
es sich dabei deutlich um eine Variation unseres Themas und nicht um
ein anderes Thema handelt, zeigt sich daran, daß Jüngel einerseits an die
durch Ludwig Wittgenstein inaugurierte Sprachphilosophie anknüpft und
andererseits seine Überlegungen in Auseinandersetzung mit der «Gott-
ist-tot-Theologie» bei Paul van Buren durchführt.85 Für Wittgenstein sind
bekanntlich die Grenzen unserer Sprache die Grenzen unserer Wirklichkeit,

weil Sprache nur verständlich wird im Kontext von «Sprachspielen»,
die ihrerseits Erfahrungszusammenhänge ausdrücken. Und für van Buren

hängt die Aussagekraft theologischer Sprache und also auch des

Wortes «Gott» daran, ob beide im empirischen Zusammenhang unseres
Lebens «verifiziert» werden können.

Mit Wittgenstein und van Buren teilt Jüngel ausdrücklich die

Überzeugung, daß «die Grenzen unserer Sprache die Grenzen unserer Welt
bedeuten». Mit Ebeling teilt er die Überzeugung, daß das Wort «Gott»
seinem sprachlichen Sinn nach unabweislich das Menschsein als Wort-
haftigkeit zur Sprache bringt, so daß die «Verifikation» des Wortes «Gott»
im Sinne van Burens über den Sinn des Menschseins in seiner erfahrbaren

Sprachlichkeit entscheidet. Mit größter Entschiedenheit verschärft

84 JÜNGEL, Eberhard, Gott — als Wort unserer Sprache (1969), in: DeRS., Unterwegs

zur Sache. Tübingen 1972, 80—104. Vgl. auch DERS., Entsprechungen: Gott —

Wahrheit - Mensch. Theologische Erörterungen. München 1980, darin bes. die Beiträge

zum Problem der «natürlichen Theologie»; und den umfassenden Horizont der
Fragestellung in: DeRS., Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des

Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tübingen 31978.
85 Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig, Tratatus logico-philosophicus (1921), in: Schriften,

Bd. I. Frankfurt/M. 1960; DeRS., A Lecture on Ethics, in: The Philosophical Revue

74 (1965) 3—13. Zu Wittgenstein im Hinblick auf unser Problem scheint mir nach wie
vor erhellend CASPER, Bernhard, Die Unfähigkeit zur Gottesfrage im philosophischen
Bewußtsein, in: RATZINGER, Joseph (Hg.), Die Frage nach Gott. Freiburg i.Br. 31973,
27—42; Casper nimmt zustimmend auf Jüngels Aufsatz in der Erstveröffentlichung
Bezug, a.a.O., 42. — BUREN, Paul van, Reden von Gott in der Sprache der Welt. Zur
säkularen Bedeutung des Evangeliums. Zürich 1965. Dazu HASENHÜTTL, Gotthold,
Einführung in die Gotteslehre. Darmstadt 1980, 189—191, im Kontext von 182—206; JÜNGEL,

Eberhard, Gott als Geheimnis (s. Anm. 84), 55—137; ZAHRNT, Heinz, Gott kann
nicht sterben. Wider die falschen Alternativen in Theologie und Gesellschaft. München
21970. So sehr der Grundimpuls der Gott-ist-tot-Theologie, die Überwindung eines eher

plakativen als sachgemäßen Antagonismus von Theismus und Atheismus, anzuerkennen
ist, so sehr ist sie heute schon Geschichte, gescheitert nicht nur an inneren Widersprüchen,

sondern auch an ihrer platten Vulgarisierung; vgl. den gleichnamigen Artikel in
3LThK, Bd. 4, 953f. (Adam Seigfried, Lit.).



38 Glaube — Erfahrung — Theologie

Jüngel nun — ohne Widerspruch, aber doch in deutlicher expliziter
Weiterführung — die Überlegungen Ebelings in zweifacher Hinsicht. Die
eine: Die Funktion, gar die not-wendige Funktion des Wortes «Gott» für
das sprachliche Menschsein des Menschen kommt in keiner Weise
dadurch zum Zuge, daß etwa wir dem Wort «Gott» zu seiner Funktion
verhelfen. Dies liefe schon von der Logik des Gedankens her darauf hinaus,

daß der Mensch durch seinen Gebrauch des Wortes «Gott» die Realität

Gottes konstituierte. Eben dies aber ist schon logisch nicht möglich,
wenn «Gott» als Hinweis auf das Unbegrenzte wesensgemäß in den Grenzen

unserer Sprache buchstäblich nichtssagend ist. Hat das Wort «Gott»
in unserer Sprache und damit in unserem Menschsein eine Funktion, so
kann sie nur dadurch zur Wirksamkeit kommen, daß die in den Grenzen
unserer Sprache nicht vorkommende Wirklichkeit Gottes sich von sich her
innerhalb dieser Grenzen selbst zur Sprache bringt, mit anderen Worten:
daß Gott als Redender, Gott als Wort Gottes zur Sprache kommt.

Die zweite Hinsicht: Der christliche Glaube versteht nun das Zum-
Zuge-Kommen des Wortes «Gott» in den Grenzen unserer Sprache und
damit unserer Welterfahrung so, daß Gott in dem in den Grenzen unserer

Welt statthabenden Ereignis Jesus Christus sich als der von sich her
Redende erwiesen und mitgeteilt hat. An Jesus Christus erfahren die

Glaubenden, was sie an der von ihnen selbst her nicht zur Wirklichkeit
zu bringenden Realität Gottes haben, und eben darin wissen sie, was sie

an Jesus Christus haben. Die dadurch sich ergebende Einsicht ist ähnlich
wie bei Ebeüng, daß Gott sich vor allem unterscheidend in unserer
Wirklichkeitserfahrung zur Sprache bringt. Das heißt: indem er inmitten unserer

Welterfahrung die Grenze zwischen Geschöpf und Schöpfer
aufdeckt. Dieses Ereignis ist unverfügbar, es ist das Ereignis, dessen nur der
Glaube ansichtig und teilhaftig wird.

Noch strenger als bei Ebeling — und man wird hinzufügen dürfen:
Hier wirkt sich die Prägung der Theologie Jüngels durch Karl Barth aus
— wird also hier hervorgehoben, daß die Erfahrung — immer als sprachlich

vermittelte gedacht — nie und nimmer die Basis des Redens von Gott
sein kann. Vielmehr ist es umgekehrt: Das Ereignis des an Jesus Christus
haftenden Glaubens an Gott wird zur Basis unterscheidenden und
urteilenden Redens von der Erfahrung. Und wiederum ist die Erfahrung
vorwiegend als der Widerpart des Glaubens, konkret als Anfechtung im
Spiel. Denn von der Erfahrung her ist der Satz unwiderleglich, daß «Gott»
kein sinnvolles Wort unserer Sprache (mehr) ist. Die einzig sachgemäße
theologische Frage kann darum nicht heißen: Wie können wir — heute
noch — von Gott reden, sondern nur: «Wer ist Gott, daß wir von ihm
reden müssen?»



Glaube - Erfahrung — Theologie 39

3. Joachim Track (* 1940)

Während Eberhard Jüngel das Thema «Erfahrung und Glaube» auf der
Linie Ebelings aufnimmt — wenngleich unabhängig von ihm und unter
entschiedener Verstärkung des barthianischen Elementes der Kritik an
der Erfahrung —, sehen wir bei dem Erlanger lutherischen Theologen
Joachim Track eine entschiedene Rückkehr zur Fragestellung Schleiermachers.86

Track kritisiert die Position Ebelings, Barths und Pannenbergs87
als zu allgemein: Die Wirklichkeit als ganze auf Gott hin und darin als

«Erfahrung mit Erfahrung» zu interpretieren, beantwortet noch nicht die
Frage, warum denn solch eine Interpretation notwendig und verbindlich
sei und wie sie entstehe, was also die «Lernsituation des Glaubens» sei.

Um dem nachzugehen, greift Track ausdrücklich auf Schleiermachers
Ansatz bei der religiösen Erfahrung zurück. Religiöse Erfahrung ist nicht
jede, sondern eine spezifische Erfahrung; sie ist unmittelbar, eine
erschließende oder Grunderfahrung, die neues Leben und Handeln
begründet, nicht machbar, sondern widerfahrend, und angewiesen auf
Interpretation. Kontrollierbar und mitteilbar wird sie in Sprachspielen, also
im Wort, das durch verbalen und Verhaltenskontext seine Eindeutigkeit
erhält. Die christlichen Grunderfahrungen und also religiösen Erfahrungen

sind:
a) die Erfahrung einer Leben ermöglichenden neuen Freiheit in der

Verhaftung an unsere Defiziterfahrungen und an die Mächtigkeiten und
Notwendigkeiten dieser Welt;

b) die Erfahrung der Geborgenheit in der Liebe Gottes, die ein
Leben für andere ermöglicht, das aus dem Teufelskreis des Hasses
ausbricht;

c) die Erfahrung neuen Mutes zu Geduld und Hoffnung auch im
Scheitern, zumal dort, wo die Bemühung um ein Leben aus der Liebe auf
unüberwindlichen Widerstand stößt.

Diese Erfahrungen halten sprachkritischen Einwänden stand, weil
diese das Mehr in den Sprachspielen des Glaubens verkennen: den
Geschenkcharakter der Erfahrung selbst, die Befähigung zu Dialog und Hin-

86 TRACK, Joachim, Erfahrung Gottes. Versuch einer Annäherung, in: KuD 22

(1976) 1—21; DERS., Naturwissenschaften und Theologie. Erwägungen zu einem
interdisziplinären Thema, in: KuD 21 (1975) 99-119.

87 Obwohl Pannenberg hier nur indirekt einschlägig ist. Warum wird Pannenbergs
beständige Kritik an der Subjektivitätstheologie nicht erwähnt? Vgl. jetzt auch
PANNENBERG, Religiöse Erfahrung und christlicher Glaube, in: KREINER/SCHMIDT-LEU-
KEL (Hgg.), Religiöse Erfahrung (s. Anhang), 113-123, abgedruckt in: DERS., Philosophie,

Religion, Offenbarung. Beiträge zur Systematischen Theologie, Bd. 1. Göttingen
1999,145-159.



40 Glaube - Erfahrung - Theologie

gäbe an Gott, das neue Selbstverständnis des Ich, die Eröffnung von
zukünftiger neuer Erfahrung.

Der Ort der Gotteserfahrung ist die Einlassung auf die Dialog- und
Handlungsorientierung, in der die christlichen Grunderfahrungen allererst

gemacht wurden, also in einer Praxis, die sich, wie fragmentarisch
auch immer, bis ins Alltagsleben einerseits und in die Gestaltung der
sozialen Strukturen andererseits auf das Grundgebot der Liebe einläßt. Es

genügt nicht, erklärt Track ausdrücklich, im Namen der Rechtfertigungs-
lehre nur das Wort, als Appell verstanden, auszurichten in der Erwartung,

daß der Glaube aus dem Hören kommt. Zur Einführungs situation
des Glaubens gehört das Bemühen um die entsprechende Praxis — schärfer

kann man den Einspruch gegen die dialektische und lutherische
Schleiermacher-Kritik nicht anmelden.

4. Der konfessionsübergreifende Ansturm der Erfahrungswissenschaften

Mit dem nicht sehr starken Argument, daß wir ohnehin ja nur «exemplarisch»

einen Blick in die gegenwärtige katholische und evangelische Theologie

tun wollten88, müssen wir hier den Einblick in einen Diskussions-

88 Darum hier wenigstens noch der Hinweis auf folgende jüngere Titel — in der
Reihenfolge des Erscheinens: EGENTER, Richard, Erfahrung ist Leben. München 1974;
HASENHÜTTL, Gotthold, Erfahrung als Ort der Theologie, in: KLOSTERMANN, Ferdi-
nand/ZF.RFASS, Rolf (Hgg.), Praktische Theologie heute. München-Mainz 1974, 624—

637; HF.RMS, Eilert, Theologie - eine Erfahrungswissenschaft. München 1977; Concilium

14 (1978) Heft 3: Offenbarung und Erfahrung; MlETH, Dietmar, Moral und Erfah

rung. Beiträge zur theologisch-ethischen Hermeneutik. Freiburg/Schweiz 1978; Bei-
NERT, Wolfgang, Sprache und Erfahrung als Problem der Theologie. Paderborn 1978;
BOFF, Leonardo, Erfahrung von Gnade. Entwurf einer Gnadenlehre. Düsseldorf 1978;
BETZ, Otto (Hg.), Zugänge zur religiösen Erfahrung. Düsseldorf 1980; NOCKE, Franz
Josef, Eschatologie zwischen Glaubensüberlieferung und neuer Erfahrung, in: KatBl
105 (1980) 109—131; IMBACH, Josef, Glaube aus Erfahrung. Von der Möglichkeit, Gott
zu begegnen. Luzern-Stuttgart 1981; BLANK, Josef/HASENHÜTTL, Gotthold (Hgg.),
Erfahrung, Glaube und Moral. Düsseldorf 1982; WENZLER, Ludwig (Hg.), Die Stimmen

in den Stimmen. Zum Wesen der Gotteserfahrung. Düsseldorf 1982; ReY, Karl
Guido, Neuer Mensch auf schwachen Füßen. Erfahrungen eines Psychoanalytikers mit
Gott. München 1982; PREUSS, Horst Dietrich (Hg.), Erfahrung — Glaube — Theologie.
Beiträge zu Bedeutung und Ort religiöser Erfahrung. Stuttgart 1983; STOCK, Konrad,
Die evangelische Form religiöser Erfahrung, in: Glaube und Gemen 5 (1990) 112—124;

MOLTMANN, Jürgen, Theologie in den Erfahrungen des gelebten Lebens, in: PlSSA-

REK-HUDELIST, Heidelinde/SCHOTTROFF, Luise (Hgg.), Mit allen Sinnen glauben.
Gütersloh 1991, 151—161; Wort und Antwort. Zeitschrift für Fragen des Glaubens 34

(1993) Heft 3: Gotteserfahrung; HOYE, William J., Gotteserfahrung? Klärung eines

Grundbegriffs der gegenwärtigen Theologie. Zürich 1993; KNAPP, Markus, Erfahrung
- Glaube - Dogma, in: GuL 68 (1995) 335-347; HEINE, Susanne, Die Erfahrung Gottes

in einer von menschlichem Handeln bestimmten Welt, in: ZThK 93 (1996) 376—392;

SIEBENROCK, Roman, Erfahrungen der Spuren Gottes als Perspektive der Fundamen-



Glaube — Erfahrung — Theologie 41

stand abbrechen, um nur noch einen sowohl summarischen als auch wegen

seines polemisch plakativen Charakters ganz ungerechten Hinweis
zu geben. Bei Track drückt sich in der Theorie aus, was bei Theologen
der gleichen Generation, evangelischen wie katholischen, sich praktisch
vollzieht: der Ausbruch angestauten Protestes gegen eine Kreuzes- und

Worttheologie, die zu Erfahrung und Erfahrungswissenschaft nur noch
«Dennoch» sagt. Diesen Protest kann man ja nicht nur, wie bei Track, als

Energiequelle zu umso intensiverer gedanklicher Durcharbeitung der
Problematik von «Glaube, Erfahrung Theologie» in Anspruch nehmen,
man kann auch mit der Auslieferung ganzer theologischer Disziplinen an
die Vorgaben der Erfahrungswissenschaften reagieren.89

Das tritt zutage zum Beispiel in der Hoffnung, gar der programmatischen

Forderung, das Heil der Theologie und der theologischen Ausbildung

zu wirken durch formellen Einbezug von Soziologie, Psychologie,
Pädagogik und ihrer Unterdisziplinen in den Fächerkanon der theologischen

Studiengänge, und zwar auf Kosten von Kirchengeschichte und
systematischer Theologie, inzwischen, wie die breite und nicht immer
wohlinformierte Zustimmung zu den einschlägigen Arbeiten von Eugen
Drewermann zeigt, sogar auf Kosten der Exegese, soweit sie historisch-
kritisch betrieben wird.90 Es tritt andererseits zutage im Einbruch dieser

Erfahrungswissenschaften, vor allem der Humanwissenschaften, im
Bereich der Religionspädagogik und der Praktischen Theologie. Wenn auf
diese Weise das Erfahrungsdefizit der Theologie dadurch ausgeglichen
werden soll, daß Platz für nicht-theologische Erfahrungswissenschaften

taltheologie, in: PThl 16 (1996) 37—51; IVANOV, Vladimir, Die Theologie der geistlichen

Erfahrung, in: FlNKE, A.-K./ZEHNER, J. (Hgg.), Zutrauen zur Theologie. Akademische

Theologie und die Erneuertung der Kirche (FS Chr. Gestrich). Berlin 2000,
188—200; Concilium 37 (2001) Heft 1: Gott: Erfahrung und Geheimnis; FISCHER, J.,
Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Unterscheidungen in eine säkulare Perspektive,

in: FZPhTh 49 (2002) 214—235. Siehe auch die hier teilweise einschlägigen
Literaturangaben im Anhang. - Meine eigenen Überlegungen finden sich in: Frei sein aus
Gnade. Theologische Anthropologie. Freiburg i.Br. 1983, 47—75; 102—114; 329—354;

Gotteserfahrung heute (1983), in: Dogmatik im Fragment. Gesammelte Studien. Mainz
1987, 51—88 (mit aufgeschlüsseltem Literaturanhang); Christliche Lebenspraxis — heute
und hier. Würzburg 1989,22003, 17-42; 361-369.

89 In dieser Hinsicht ist auch Pannenbergs Anthropologie kritisiert worden, aber

zu Unrecht. Vgl. auch die Dokumentation der kritischen Diskussion in PANNENBERG,
Wolfhart (Hg.), Sind wir von Natur aus religiös? Düsseldorf 1986 (Schriften der
Katholischen Akademie in Bayern, Bd. 120).

90 Vgl. die substantiierte, aber immer faire Kritik in: MThZ 43 (1992) Heft 1: Was
ist Erlösung? Anfragen an Drewermanns Theorie des Christentums (darin bes. der Beitrag

von Jürgen WERBICK); und BERGER, Klaus, Historische Psychologie des Neuen
Testaments. Stuttgart 1991.



42 Glaube — Erfahrung - Theologie

geschaffen wird, dann kann das Ende zum Beispiel ein Konzept kirchlicher

Jugendarbeit sein, bei der die theologischen Gesichtspunkte rein
instrumental als Elemente eines Programms zur Bewältigung der jugendlichen

Adoleszenzkrise zu stehen kommen.91 Der Kontext droht auch hier
den Text, die Erfahrung die von außen kommende Botschaft nicht zu
erschließen, sondern zu ersetzen. Das bleibt auch dann eine wahrhafte
Gefahr, wenn gar nicht zu bestreiten ist, daß ein aufmerksames Achten auf
die Ergebnisse der Erfahrungswissenschaften, das jeder Versuchung zur
Selbstimmunisierung wehrt, einen hochwillkommenen Beitrag zu so
etwas wie «Ideologiekritik der Theologie» leistet.

VI. Eckdaten einerfundamentaltheologischen Klärung

1. Ökumenischer Einklang, kontroverstheologischer Gegensatz

Wer aufmerksam die gegenwärtige Diskussion verfolgt - auch nur
anhand der hier exemplarisch vorgestellten Positionen —, wird kaum von
einem fundamentalen Gegensatz der konfessionellen Theologien in der

Bearbeitung unseres Themas sprechen wollen. Hier wie auch anderswo

zeigt sich, daß konfessionelle Gegensätze verblassen, wo gemeinsame
Herausforderungen sind: Aus ökumenischen Problemen werden gemeinsame

fundamentaltheologische Fragen. Die gemeinsamen Herausforderungen

aber sind gegeben durch den «Ansturm der Erfahrungswissenschaften»

(Ebeling) einerseits und durch die nach wie vor zu geringe
Fähigkeit der Theologie und der Glaubensverkündigung andererseits, sich
in einer von diesen Wissenschaften geprägten, ja programmierten
modernen Welterfahrung so auszudrücken, daß der erschließende und
heilende, aber auch heilsam widersprechende Bezug auf die «Erfahrung mit
der Erfahrung» dieser Wissenschaften deutlich wird, neue Erfahrungen
im Glauben möglich werden, die ihrerseits «Autorität» (Schillebeeckx)
gewinnen können.

Nur hinweisen will ich auch auf eine noch stärkere Konvergenz auf
dem Gebiet der theologischen Ethik, auf das wir hier gar nicht eingehen
konnten.92 Denn das Handeln ist immer konkret. Die theologische Ethik

91 Vgl. DERESCH, Wolfgang, Kirchliche Jugendarbeit. Wege zur personalen, sozialen

und religiösen Identität. München 1984; Deresch beabsichtigt dieses Ergebnis
gewiß nicht, argumentiert aber so, daß man ihn dahin tendierend verstehen kann. Vgl.
auch die zugleich offenen und abgewogenen Ausführungen bei EßELING, Gerhard,
Studium der Theologie. Eine enzyklopädische Orientierung. Tübingen 1975, 98—112 (UTB
446).

92 Siehe aber die auf ethische Fragen bezogenen Beiträge in Anm. 88; ferner BAYER,

Oswald u.a., Zwei Kirchen — eine Moral? Regensburg 1986. Wer katholische und



Glaube — Erfahrung - Theologie 43

muß sich daher selbst dann auf die moderne Erfahrung beziehen, wenn
sie der Meinung sein sollte, sie hätte davon gar nichts zu lernen, sondern
nur zu widersprechen.93 Erst recht muß sie das - und tut das auch —,

wenn die Erfahrung als eine echte Quelle theologisch-ethischer Normen-
findung anerkannt wird.94

Es bleiben dennoch Nuancen von Gegensatz. Sie verhindern nicht
einen tragenden Grundakkord, erklären aber manche unterschiedliche
Hervorhebung von Obertönen, die man in den einschlägigen Stellungnahmen

heraushören kann. Und dies erklärt sich seinerseits durch die
überlieferten Harmoniesysteme, innerhalb deren evangelische und katholische

Theologie jeweils das gemeinsame Thema anstimmt und variiert.
Fassen wir die Unterschiede in — sehr pauschalierten, aber darum die Augen

bei weiterer Lektüre vielleicht schärfenden — Entgegensetzungen
zusammen:

a) Die evangelische Theologie denkt vom Glauben her auf die Erfahrung

hin — die katholische Theologie denkt zumindest auch von der
Erfahrung her auf den Glauben hin zum Zwecke des nachträglichen
Aufweises seiner «Plausibilität».95

b) Die evangelische Theologie erfaßt die moderne Erfahrung mit
Vorzug als Widerpart und Anfechtung des Glaubens, denen zu widerstehen

ist: ein Echo der Polemik der Dialektischen Theologie gegen die

«Erfahrungstheologie» Schleiermachers — die katholische Theologie
erfaßt die moderne Erfahrung zumindest auch als Quelle möglicher, im
Glauben nur deutlicher werdender Gotteserfahrung: ein Echo
neuscholastischer und im Hintergrund mittelalterlicher Selbstverständlichkeiten
vom Einklang zwischen philosophischer und theologischer Wahrheit.

c) Die jüngste evangelische Theologie empfindet die lutherische und
dialektische primäre Verdächtigung der Erfahrung als Quelle der Anfechtung

als ungerecht und verkrampft und artikuliert ihre Kritik zuweilen
noch mehr als die katholische in einer überbordenden Hinwendung zu

evangelische Ethiker bei der Urteilsbildung beobachtet - um es zu personalisieren:
etwa die Katholiken Dietmar MlETH oder Eberhard SCHOCKENHOFF, oder die evangelischen

Theologen Trutz ReNDTORFF oder Traugott KOCH —, wird womöglich
Unterschiede im Urteil feststellen, aber kaum solche, die fundamental im Konfessionsunterschied

begründet wären.
93 Etwa (in älterer Zeit) im Verhältnis zur Psychoanalyse und Tiefenpsychologie.

Hier hat zweifellos Eugen DREWERMANN den Boden aufgelockert: Psychoanalyse und
Moraltheologie. 3 Bde. Mainz 1982—1984.

94 Vgl. exemplarisch etwa BÖCKLEi, Franz, Fundamentalmoral. München 1977,
235—304; Df.RS., Werte und Normbegründung, in: BÖCKLE u.a (Hgg.), Christlicher
Glaube (s. Anm. 77), Bd. 12. Freiburg i.Br. 1981, 35—89.

95 Charakteristisch: TRACK im Vergleich zu KASPER (s.o.).



44 Glaube — Erfahrung — Theologie

den Erfahrungswissenschaften, bei denen deren Ergebnisse im Extremfall

die Glaubensüberlieferung in ihrer Normativität zu ersetzen drohen96
— die katholische Theologie bleibt den Erfahrungswissenschaften gegenüber

distanzierter und gelassener, weil ihr traditionell größeres Zutrauen
zur Erfahrung den protestierenden Gegenschlag ins andere Extrem
unnötig macht.97

d) Wie sehr die hier angezeigten Unterschiede kaum noch
konfessionsspezifisch zu personalisieren sind, dafür gibt es in der gegenwärtigen
Theologie eindrucksvolle Belege. So die Suche nach der «heimlichen Theologie»

in den Erfahrungswissenschaften bei dem überzeugt lutherischen
Theologen Wolfhart Pannenberg98 und die barthianisch getönte
Wissenschaftskritik bei dem katholischen Theologen Peter Eicher99.

2. Eckdaten einerfundamentaltheologischen Klärung

Unser Einblick zum Diskussionsstand um Glaube, Erfahrung und Theologie

- also um die Fragen nach «Gotteserfahrung», «Erfahrung des

Geistes», «Erfahrung der Gnade» - ist hier zu Ende. Nun müßte die Klärung
erfolgen. Aber wie? Als Ex-cathedra-Sptuch? Ein Hochstapler, wer sich

zutraute, mitten im geistvollen kontrapunktischen Stimmengewirr, das

wir etwas analysiert haben, dem vierten Satz von Bruckners 5. Sinfonie
ähnlich, den alle Linien sich einordnenden großen Schlußchoral
anzustimmen. Aber um ein anderes Bild zu gebrauchen: Vielleicht können wir
aufgrund der gerade getroffenen Feststellungen zur nicht mehr
konfessionsspezifischen Problemlage einige Positionslichter anzuzünden versuchen,

die die weiter zu beschreitenden Wege wenigstens einige Schritte
weit beleuchten, unseren Blick in die richtige Richtung lenken und die

Ablenkung unserer Augen in irreführende Richtungen verhindern. Denn
der historische Rückblick ist gewiß geeignet, auf Irrwege aufmerksam zu
machen, andererseits hat sich gezeigt, daß es vor dem «Ansturm»
gegenwärtiger außertheologischer Welterfahrung für die Theologie keine
windgeschützte Ecke gibt, und diese Einsicht hat dazu beigetragen, daß
die Theologie heute nicht mehr, wie noch am Anfang des 20.
Jahrhunderts, damit beginnen kann, alles, was in der Vergangenheit unter der
Uberschrift «Erfahrungstheologie» gedacht und formuliert worden ist,

% Schon fragen evangelische Theologiestudenten gelegentlich nach der Berechtigung,

die Bibel für normativ zu halten.
97 Vgl. das Konzept der in Anm. 76 genannten «enzyklopädischen Bibliothek» Christlicher

Glaube in moderner Gesellschaft (30 Teilbde.).
98 S. Anhang.
99 Vgl. EICHER, Peter, Bürgerliche Religion. Eine theologische Kritik. München

1983.



Glaube — Erfahrung — Theologie 45

pauschal zu verteufeln. Im Gegenteil, in dieser Theologie vorwiegend
des 19. Jahrhunderts sind Probleme in einem ersten Zugriff angegangen
worden, die uns in veränderter Gestalt noch heute angehen.

a) Es ist zunächst höchste Zeit, festzustellen, was vielleicht schon
irritiert hat100: Der Begriff «Erfahrung» ist in den vielfältigen vorgestellten

Stellungnahmen keineswegs immer derselbe. Was hat die Erfahrung
im Sinne des «frommen Bewußtseins» bei Schleiermacher etwa mit der

geschichtlichen Erfahrung im Sinne von Schillebeeckx oder mit der
christlichen Glaubenserfahrung im Sinne von Track oder gar mit dem
Ansturm der «Erfahrungswissenschaften», wie er heute die Theologie
bedrängt, zu tun? Im Zuge der Fragestellung nach Glaube, Erfahrung und
Theologie hat sich ja zunächst einmal die ganze Uneindeutigkeit, ja «Un-
aufgeklärtheit» (Hans Georg Gadamer) des Erfahrungsbegriffs herausgestellt.

Jede weitere Bearbeitung unseres Themas muß hier zunächst, wenn
schon nicht abschließende Klärung schaffen, so doch eine Schneise in
die Vielfalt eines manchmal leichtfertigen Sprachgebrauchs schlagen.
Offensichtlich kommt im Zusammenhang unseres Themas, um nur die
Extreme zu nennen, weder die Erfahrung im Sinne unmittelbarer
Sinneswahrnehmung noch die Erfahrung im Sinne experimentell arbeitender

Erfahrungswissenschaften in Frage, und auch im verbleibenden
Mittelfeld ist es nur eine bestimmte Gruppe besonderer Erfahrungen, in
denen sich die Frage nach Gotteserfahrung und Erfahrung von Gnade Gottes

stellt. In jedem Fall handelt es sich um eine reflektierte Erfahrung, um
«Erfahrung mit Erfahrung».1"1

b) Es kann darum keine direkte, unmittelbare und gegenständliche und als
solche gewiß machende Erfahrung Gottes und göttlicher Eealität gehen, was
immer diejenigen, die solche Erfahrungen früher und heute für sich in
Anspruch nahmen oder nehmen, dazu sagen mögen.102 Der Grund ist, um
es im Anschluß an Eberhard Jüngel auszudrücken, einfach der: Die Realität

Gottes — wenn anders das Wort «Gott» in den Grenzen unserer
Sprache, und das heißt: in den Grenzen unserer Welterfahrung eine
notwendige Funktion haben soll — zieht in die Erfahrung unseres Lebens
eine Grenze ein: die von uns aus nicht übersteigbare Grenze zwischen
Geschöpf und Schöpfer. Gotteserfahrung kann es nur geben als Unterbrechung

unserer Welterfahrung, sofern diese die Tendenz hat, auch im Fragen

über sich selbst hinaus noch sich selbst zu genügen. Und Erfahrung
der Gnade gibt es nur als Unterbrechung unserer Widerspruchserfah-

100 Vgl. die Stellungnahmen im Anhang und meine Versuche einer Stellungnahme
in Anm. 88.

101 S. JÜNGEL, EßELING, KASPER.
102 Dies in vollem Einklang mit JUNG, DlERKEN, SCHAEFFLER u.a. (s. Anhang).



46 Glaube — Erfahrung — Theologie

rung, sofern auch sie die Tendenz hat, sich in subtilem Hochmut bei sich
selbst zu bescheiden. Gotteserfahrung - im Unterschied zu unbestimmter

religiöser Erfahrung aller Art - gibt es daher nur in der primären
Gestalt dessen, was theologisch «Gericht» über unsere Welterfahrung heißt,
sofern sie sich in sich selbst verschließen und aktiv gegen die Erfahrung
der Grenze als Grenze immunisieren will. Aus eben diesem Grund ist
Gotteserfahrung und Gnadenerfahrung niemals unmittelbar und überdies

niemals ohne ein Element des Widerstandes eben gegen den nur allzu

unmittelbaren «Ansturm» der Erfahrung möglich. Und darum auch
nicht ohne ein Element von Freiheitstat, die aus der erkentnistheoretisch
unsicheren «religiösen Erfahrung» den Glauben als Erfahrung und
Erkenntnis sui generis macht.103

c) Eben dieser Glaube ist Gestalt jenes Widerstandes unter Anerkennung

der Grenze und als solche unableitbares Ereignis, das von keiner

Erfahrung erzwungen oder auch nur aufgedrängt wird. Der Glaube ist
vielmehr jene ganz bestimmte Art von Reflexion, die in Freiheit die
Welterfahrung als von Gottes Gericht und Gnade begrenzt und durchkreuzt
begreift.

d) Eben darum ist die wie auch immer geprägte Welterfahrung das

Feld, wo Gott %ur Geltung kommt. Denn wenn der Mensch die Grenzen
seiner Welterfahrung nicht überschreiten kann, dann kann Gott nur in
diesen Grenzen zur Geltung kommen.

e) Die wie auch immer bestimmte Welterfahrung ist das Feld, wo Gott
%ur Sprache kommt. Denn wenn der Mensch nur innerhalb der Grenzen
seiner Sprache von dem jenseits seiner Sprache wirklichen Gott reden
kann, dann kann Gott nur in den Grenzen menschlicher Sprache zur
Sprache kommen, das heißt: Er kann nur im Wort erfahren werden,
«Wort» allerdings in seiner umfassenden Weite und nicht nur als stimmhaft

gesprochenes Wort verstanden.
f) Die wie immer gestaltete Welterfahrung ist das Feld, wo die Fiebe

und Gnade Gottes zur Geltung und zur Sprache kommen. Denn wenn
Erfahrung der Wirklichkeit Gottes jenseits der Grenzen unserer Welterfahrung

und der Grenzen unserer Sprache als Heil zur Geltung und zur
Sprache kommen soll, dann kann dies nur so geschehen, daß die Realität
unseres Lebens in ihren Grenzen dadurch heil wird.

g) Solche im Glauben realisierte und reflektierte Erfahrung mit der

Welterfahrung und mit deren sprachlicher Vermittlung erschließt neue
(reflektierte/) Erfahrung, die verändernd in unsere Weltwahrnehmung und
Weltgestaltung eingreift. Mit anderen Worten: Erfahrung Gottes und sei-

103 Siehe oben 11.5



Glaube — Erfahrung - Theologie 47

ner Gnade geschieht, indem wir, durch Gott selbst im Ereignis des Glaubens

ermächtigt, nun Gottfinden in allen Dingen. Mit einer in den Sprach-
mustem katholischer Theologie fast schon gewohnten, jedenfalls
verständlichen (freilich auch nicht unproblematischen) Formulierung kann
man sagen: Gotteserfahrung im Glauben erschließt Wahrnehmung der
Welt als Sakrament der Gegenwart Gottes.104

h) Von hier aus wird verständlich, was das unmittelbare «fromme
Bewußtsein» im Sinne Schleiermachers, das «ergriffene Herz» im Sinne
der Erweckungstheologen ernsthaft meinen kann: die Erschlossenheit
des menschlichen Geistes für die Erfahrung der Grenze zwischen
Geschöpf und Schöpfer, zwischen dem vom Widerspruch bestimmten
Menschen und dem Heiligen Gott, die immer schon das Werk des Glaubens
ist und darum den nicht «bekehrten» «Verächtern der Religion» weder
zugänglich noch aufzuzwingen ist. Religiöse Erfahrung — selbst im
allgemeinen religionsphilosophischen Sinne — ist darum nicht «machbar».
Und darin spiegelt sich nichts anderes als die theologische Feststellung,
daß der Glaube Werk Gottes in uns ist.105

i) Eben darum ist der Glaube dann am Ende doch berechtigt, in
bestimmtem Sinne von einer «Gegenständlichkeit» Gottes zu sprechen.
Nicht als ob Gott der Glaubenserfahrung zum «Objekt» der verfügenden
Untersuchung würde. Wohl aber so, daß er dem Glauben unwidersprech-
lich «gegen-ständig» ist. Es ist der Irrweg einer rabiaten und «skandalösen»

(Ebeling) Schleiermacher-Interpretation, nicht gesehen zu haben,
daß es auch in der «Erfahrungstheologie», all ihren manchmal zu arglosen

Formulierungen zum Trotz, nicht anders verstanden wurde. Das

Echtheitssiegel aller heute wieder gepriesenen, angeblich «unmittelbaren»
Gotteserfahrung — von der «charismatischen Erneuerungsbewegung» bis

zu gewissen, heute schon wieder abgeklungenen Abartigkeiten der New-
Age-Spiritualität106 — zeigt sich oder bleibt eben aus bei der Testfrage, ob
sie den «Kontrasterfahrungen» (Kasper) der Endlichkeit und des Leidens,

104 Vgl. GRESHAKE, Gisbert, Gott in allen Dingen finden. Schöpfung und
Gotteserfahrung. Freiburg i.Br. 1986, 33—70; BOFF, Leonardo, Kleine Sakramentenlehre.
Düsseldorf 1978; auch DERS., Erfahrung von Gnade (s. Anm. 88).

105 Vgl. PANNENBERG, Religiöse Erfahrung (s. Anm. 87): Auch nach Schleiermacher

muß die religiöse Sensibilität erweckt werden!
106 Vgl. SULLIVAN, Francis A., Die Charismatische Erneuerung. Wirken und Ziele.

Graz 1984; weitere Literatur dazu bei PESCH, Gotteserfahrung heute (s. Anm. 88), 52

Anm. 3. Zu New Age vgl. SCHIWY, Günter, Der Geist des Neuen Zeitalters. New-Age-
Spiritualität und Christentum. München 1987; BÜRKLE, Horst (Hg.), New Age.
Kritische Anfragen an eine verlockende Bewegung. Düsseldorf 21989. Dennoch sah sich
der Vatikan veranlaßt, soeben in einem umfangreichen Dokument vor christlichen
Sympathien für New Age zu warnen.



48 Glaube — Erfahrung — Theologie

theologisch ausgedrückt: der Wahrnehmung von Geschöpflichkeit und
Schuld kompromißlos standhalten.107

Darum gilt als nie veraltende Orientierung bei der Arbeit am Thema
«Glaube, Erfahrung und Theologie» nach wie vor das Wort Schleiermachers,

das wir schon zitierten: «Ein Theologus wird nicht anders reif denn
durch Zweifel und Anfechtung; das ist ein altes wahres und herrliches
Wort.»108

Anhang

Ausgewählte neuere Literatur - in der Reihenfolge ihres Erscheinens — zur
Religionsphilosophie und zum Verhältnis von Theologie und Wissenschaft:

CANCIK, Hubert (Hg.), Rausch — Extase - Mystik. Grenzformen religiöser
Erfahrung. Düsseldorf 1978; Spi.ETT, Jörg, Gotteserfahrung im Denken. Zur
philosophischen Rechtfertigung des Redens von Gott. Freiburg i.Br.-München
21987; Betz, Otto (Hg.), Zugänge zur religiösen Erfahrung. Düsseldorf 1980;

Link, Christian, Schwierigkeiten des «kosmologischen» Redens von Gott. Die
umstrittene Erfahrungsgrundlage theologischer Aussagen, in: MAURIN, Kryz-
tof/MlCHALSKI, Krysztof/RUDOLPH, Enno (Hgg.), Offene Systeme. II: Logik
und Geist. Stuttgart 1981, 245-283; Lötz, Johannes B., Transzendentale
Erfahrung. Freiburg i.Br. 1981; SCHAEFFLER, Richard, Fähigkeit zur Erfahrung.
Zur transzendentalen Hermeneutik des Sprechens von Gott. Freiburg i.Br.
1981; PANNENBERG, Wolfhart, Anthropologie in theologischer Perspektive.
Göttingen 1983 (s. Register, Stichwort «Erfahrung»); SPLETT, Jörg, Freiheitserfahrung.

Vergegenwärtigungen christlicher Anthropo-Theologie. Frankfurt am
Main 1986; CHR1STOFFER, Uwe, Erfahrung und Induktion. Zur Methodenlehre
philosophischer und theologischer Ethik. Freiburg i.Br. 1991; Kreiner, Ar-
min/SCHMIDT-LeUKEL, Perry (Hgg.), Religiöse Erfahrung und theologische
Reflexion. Paderborn 1992 (darin bes. die Beiträge von Alexander Loichinger,
Wolfhart Pannenberg, Peter Neuner, Richard Heinzmann, Heinrich Fries,
Armin Kreiner, Perry Schmidt-Leukel); SCHAEFFLER, Richard, Erfahrung als Dialog

mit der Wirklichkeit. Eine Untersuchung zur Logik der Erfahrung. Freiburg
i.Br. 1995; DlERKEN, Jörg, Religious Self-consciousness and Judging the Beliefs
of Others, in: Brummer, Vincent/SAROT, Marcel (eds), Revelation and Experience.

Proceedings of the 11th Biennial European Conference on the Philosophy
of Religion. Utrecht 1996, 131-149; FREUDIGER, J./GRAESER, Andreas/PETRUS,
Klaus (Hgg.), Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie des 20. Jahrhunderts.
München 1996; LOICHINGER, Alexander, Ist der Glaube vernünftig? Zur Frage
nach der Rationalität in Philosophie und Theologie. Neuried bei München 1999,

107 Wie geistvoll man dem auch ausweichen kann, zeigt die jüngste Bewegung eines

«Neo-Naturalimsus», der zur Zeit aus den USA zu uns herüberschwappt und der der

Theologie noch neue und, wie es scheint, im Grund alte Fragen aufnötigen wird.
108 S. o. Anm. 21.



Glaube - Erfahrung — Theologie 49

bes. 671-832; JUNG, Matthias/MOXTER, Michael u.a. (Hgg.), Religionsphilosophie.

Historische Positionen und systematische Reflexionen. Würzburg 2000

(darin besonders die Beiträge der Hgg.); Gantke, W., Reflexion und Interpretation.

Ein nicht-reduzierter Erfahrungsbegriff als Grundlage einer zukunftsfähigen

Religionsphänomenologie, in: Studia religiosa Helvetica 6/7 (2000/2001) 393—

407; DlERKEN, Jörg, <Religion> als Thema Evagelischer Theologie. Zur
religionstheoretischen Bedeutung einer konfessionellen Disziplin, in: NZSTh 43 (2001)
253—264; 373—407; KAUFMANN, Franz-Xaver, Selbsterfahrung, Dauerreflexion
und Religion, in: Knapp, Markus/KOBUSCH, Theo (Hgg.), Religion - Metaphy-
sik(kritik) — Theologie im Kontext der Moderne/Postmoderne. Berlin-New York
2001, 85—103; FISCHER, Johannes, Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser
Unterscheidungen in eine säkulare Perspektive, in: FZPhTh 49 (2002) 214—235.

Hier auch Hinweis auf einige jüngere Untersuchungen zum Verhältnis von
Theologie und Naturwissenschaft - wahrhaftig kein Nebenthema unseres Themas:

SECKLER, Max, Der christliche Glaube und die Wissenschaft. Überlegungen

zu den Dimensionen eines keineswegs sinnlosen Konflikts, in: ThQ 170

(1990) 1—9 (Lit.); KOCH, Traugott, Das göttliche Gesetz der Natur. Zur
Geschichte des neuzeitlichen Naturverständnisses und zu einer gegenwärtigen
theologischen Lehre von der Schöpfung. Zürich 1991 (Theologische Studien Bd.

136); BERGOLD, Ralph, Der Glaube vor dem Anspruch der Wissenschaft. Der
Dialog zwischen Naturwissenschaft und Theologie am Beispiel von Schöpfungsglaube

und Evolutionstheorie. Frankfurt am Main-Bern 1991; PANNENBERG,

Wolfhart, Systematische Theologie. Bd. II. Göttingen 1991, 96—188; ISAK, Rainer,

Evolution ohne Ziel? Ein interdisziplinärer Forschungsbeitrag. Freiburg i.Br.
1992 (Freiburger theologische Studien, Bd. 151); SCHMITZ-MOORMANN, Karl
(Hg.), Schöpfung und Evolution. Neue Ansätze zum Dialog zwischen
Naturwissenschaften und Theologie. Düsseldorf 1992; SPROCKHOFF, Harald von,
Naturwissenschaft und christlicher Glaube — ein Widerspruch? Darmstadt 1992; RATZ,
Erhard, Der interdisziplinäre Dialog. Die gemeinsame Verantwortung von Theologie

und Naturwissenschaften. München 1997 (Akzente 8, Sonderband
Erfahrungsbericht); ISAK, Rainer (Hg.), Glaube im Kontext naturwissenschaftlicher
Vernunft. Freiburg i.Br. 1997; SECKLER, Max, Was heißt eigentlich «Schöpfung»?

Zugleich ein Beitrag zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft,

in: ThQ 177 (1997) 161-188; HILPERT, Konrad/HASENHÜTTL, Gotthold
(Hgg.), Schöpfung und Selbstorganisation. Beiträge zum Gespräch zwischen
Schöpfungstheologie und Naturwissenschaften. Paderborn-München 1999; Hatt-
RUP, Dieter, Einstein und der würfelnde Gott. An den Grenzen des Wissens in
Naturwissenschaft und Theologie. Freiburg i.Br. 32001; MÜLLER, Hans-Peter,
Noch einmal: Naturwissenschaft und Religion, in: ZTbK 99 (2002) 379—399.


	Glaube - Erfahrung - Theologie : Einblick in einen ökumenischen Diskussionsstand : Eckdaten einer Klärung

