Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendu

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Riccardo Quinto: «Scholastica». Storia di un concetto. Padova: Il Poligrafo
2001. 475 S. (Subsidia Mediaevalia Patavina 2) ISBN: 88-7115-218-2.

7. Das Nomen Scholastik teilt sprachgeschichtlich das Geschick artgleicher
«Kunstbegriffe» (z.B. Mystik), die nur von den urspringlicheren Adjektiva her
sinn- und sachgerecht verstanden werden koénnen. Seit dem 17. Jahrhundert
wird das substantivierte Nomen verallgemeinernd fiir die mittelalterliche Schul-
und Geistesgeschichte verwendet, im 18. Jahrhundert erlangte es uniformie-
rende, plakative Bedeutung und erst um die Wende zum 19. Jahrhundert wur-
de die vielseitige Geschichte des Scholastischen neu entdeckt und gewiirdigt.
Nur eine wortkundliche Untersuchung, wie sie der wortkundige Gelehrte von
Padua vorgelegt hat, kann die reiche Sprachgeschichte, in der viele Bestim-
mungen auf den Nenner des Nomens gebracht wurden, zu Tage fordern. —
Ausgreifend und umsichtig sondiert R. Quinto (im 1. Kap., S. 21-88) den
Sprachgebrauch des Adjektivs «scholastisch» bis zum 13. Jahrhundert, dem
Jahrhundert der sogenannten Scholastik. In der ganzen Bandbtreite des Schu-
lischen, das Lehre und Schiiler, Bildung und Erziehung betrifft, kommt die
Wortgeschichte voran. Initiative und Tradition det Gemeinschaft (in Kirche
und Stadt-Gesellschaft) und des Einzelnen bringen die Geschichte des Scho-
lastischen in der Fiille des subjektiven, objektiven und objektivierten Geistes
voran. Sie dringt vom Artes-Wissen in der Antike zum Wissen der vier Facul-
tates in der Universitit des Mittelalters und zum freien, schépferischen Leh-
ren in der Neuzeit. Die Schule der Facultates ist nicht mehr das freie Studium
der Artes (scolae im griech. Verstindnis!), sondern Pflicht-Ubung, Wissens-Be-
fihigung fiir den Beruf des Theologen, Juristen, Mediziners. Die Artes-Fakul-
tit leistet notwendige Propadeutik.

Der schulischen Einiibung in die Heilsbotschaft («theologia scholastica»)
begegnet im ganzen Mittelalter der Vorbehalt der geistlichen oder monasti-
schen Gotteserkenntis («theologia mystica — spiritualis — monastica»), ange-
fangen bei Joachim von Fiore ( 1202) tber die Franziskanerspiritualen bis zur
Devotio moderna im 14. und 15. Jahrhundert. Diese Opposition wurde untet-
schiedlich motiviert und mobilisiert.

Das aufgeklirte und uberhebliche «Schul-Wissen» wurde im ganzen Mit-
telalter auch von den frihen und spiten Humanisten (Johannes von Salesbury
+ 1180, Francesco Petrarca 1 1374, Erasmus von Rotterdam T 1536) getadelt.
Die exzessive Dialektik und Formalisierung des Schulwissens im Nominalis-
mus des 14. und 15. Jahrhundert brachte die scholastische Theologie und Phi-
losophie vollends in das Abseits einer spiritual und humanistisch geprigten
Geistigkeit und machte vor allem die Theologie in den Augen der Reformato-
ren des 15. und 16. Jahrhunderts suspekt. Heinrich Cornelius Agrippa von
Koln (1 1535), Zeitgenosse und Kollege des gelehrten Wiirzburger Abtes Jo-
hannes Trithemius (f 1516), schrieb 1526 (gedruckt 1531) gegen die Loéwener
Schultheologie und unterschied die scholastische Theologie von der «theologia
interpretativan. John Bale (Balaeus) 1 1563, Karmelit und anglikanischer Bi-



500 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

schof von Ossory (Irland), setzte der scholastischen Theologie die «theologia
positiva» entgegen. Mit diesen Unterscheidungen wurde (vor Luther!) die
scholastische Theologie ein- und ausgegrenzt. (Franz Ehtles Dictum, Luthet
sei der «Totengriber der Scholastiky, ist unzutreffend! Anm. des Rezens.)

Martin Luther war ein «scholasticusy», ein Mann der Schule; er kannte von
seinem eigenen Lehrer Gabriel Biel ( 1495) her die doppelte Engfithrung der
spitscholastischen Theologie, den Wegestreit der reales und nominales in den
Schulen und die exzessive Dialektik der Nominalisten. In det Dispatatio contra
scholasticam theologiam vom Herbst 1517 nahm er die Kritik an der indoktrinali-
sierten, dialektischen Schultheologie auf und setzte sich entschieden auf der
Grundlage der positiven Theologie der Bibel und der Viter von der scholasti-
schen Theologie ab. In dieser Kritik war er nicht der erste und einzige Theo-
loge seiner Zeit, aber durch ihn gewann diese Kritik ein vielfaches Echo. Er
brachte die Schultheologie wieder auf die urspriingliche Spur der sacra pagina,
derer sich die Schultheologie im 14. und 15. Jahrhundert unter dem Einflu3 der
Dialektik und des Nominalismus begeben hatte. Philipp Melanchton (T 15306),
der Systematiker der protestantischen Theologie, ging auf die Anfinge der
Schule bei Johannes von Damaskus und Petrus Lombardus zuriick und stellte
in den Loci communes (1521) die alte Schultradition wieder het. Erasmus setzte
sich in der Studienreform der Universitit Wittenberg auch fiir die Erneuerung
der aristotelischen Philosophie ein, wies aber die dialektische Uberfremdung
der biblischen Gotteslehre (in den Kommentaren des 1. Sentenzenbuches) zu-
riick. Luthers Kehre in der Schultheologie ist kein Bruch, sondern die kimpfe-
rische, bisweilen héchst polemische Kehre in den Ursprung der Schule.

2. In den ersten dret Kapiteln sondiert R. Quinto die Wortkunde des Ad-
jektivs «scholasticumy», im 4. Kapitel (329-411) konnte er sich der direkten Aus-
einandersetzung mit der Schultradition in threr Engfithrung widmen. Die Aus-
einandersetzung mit der iiberkommenen Schultheologie lenkte folgerichtig das
Augenmerk auf die fehlgeleitete Schuldoktrin. Lambert Daneau (Danaeus)
1 1595, calvinistischer Theologe, diskutierte in den Prolegomena seines 1580
in Genf erschienenen Kommentars zum 1. Sentenzenbuch des Petrus Lombat-
dus, das die Gotteslehre enthilt und in der Schultheologie am meisten dia-
lektisch zugeriistet wurde, die negativen Aspekte der «theologia scholasticax:
begrifflich-dialektisch tiberfrachtet, problembeladen, spitz- und querelenfin-
dig, indoktrinalisiert. Der scholastischen Theologie wird das Odium des ver-
schulten, dialektisch verbohrten Wissens angelastet. Auch der katholische
Theologe Johannes Mair (1 1550), Mitglied des Pariser Kollegs Montaignu,
grenzte in seinem 1516 erschienenen Quistionenkommentar zum 4. Senten-
zenbuch die positive von der scholastischen Theologie ab, die heillos verschult
war. Die positive (systematische) Theologie war ebenso wie die historische
Forschung des 17. Jahrhunderts (Jean Mabillon OSB t 1707) an der Geschich-
te der Theologie interessiert und brachte direkt (in der Kritik) oder indirekt
(in der Wertung der positiven Tradition) die Schuldoktrin — als scholastisch
generalisierend — in Verruf. Die objektive Erforschung der Universitits-
theologie (in Paris durch César du Boulay 1 1678) konnte diese Grenzziehung
und die Halbierung der Schul- und Geistesgeschichte nicht verhindern. Mit



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 501

«scholastisch» wird nicht mehr die Schule in ihrer ganzen Uberlieferung be-
zeichnet, sondern nur mehr ein Teil — und dieser als pars deterior geschichtlich
ebenso unrichtig wie fir die Beurteilung der Scholastik verfehlt.

Die Historische Forschung (mit den durch die Druckkunst ermdglichten
Texteditionen), in ithrer Folge die textkritische Etforschung der theologischen
(z.B. des Ps.-Dionysius) und der biblischen Uberlieferung (durch den Orato-
tianer Richard de Simon t 1712) und die neu aufkommende Religionsphiloso-
phie (des Baruch de Spinoza T 1677) stellten einzeln und insgesamt die schola-
stische Theologie in Frage. Auch der katholische Theologe und Abt Louis El-
lies du Pin (T 1719) ging in seiner franzosischen (spiter in englischer, lateini-
scher und italienischer Ubersetzung erschienenen) Untersuchung {iber die Me-
thode des Theologiestudiums scharf ins Gericht mit der scholastischen Theo-
logie, machte die Doctores scholastici, nach denen er die Geschichte der
Theologie von Abilard tiber Albert bis Durandus und Gabriel Biel einteilte,
fiir den Niedergang verantwortlich. Die spanische Scholastik an den neu ge-
grindeten Universititen der iberischen Halbinsel im 15. und 16. Jahrhundert
(Juan de Segovio 1 1458, Francisco de Vitoria OP { 1546) und die deutsche
Scholastik des 18 Jahrhunderts konnten diese Bewertung der Scholastik nicht
korrigieren. J.H. Elswich spricht 1720 erstmals von den «Neo-Scholastici».

3. In einem letzten Kapitel fragt R. Quinto nach der Scholastik als «philo-
sophiegeschichtlicher Kategorie» 1n der neuzeitlichen philosophiegeschichtli-
chen Forschung. Von Maurice de Wulf (1 1947) iber Martin Grabmann (1 1949)
bis zu den modernen Historikern (E. Gilson, Van Steenberghen, P. Vignaux,
N. Abbagnano u.a.) wird das Unterscheidende der Scholastik diskutiert. Bei
allen Unterschieden wird dieses in der Einheit, Identitit und Systematik der
Lehr- und Denkform gesehen: in der Einheit von Philosophie und Theologie,
in der Selbigkeit der Methode des Lehrens und Lernens und in der Systematik
der literarischen Schuldoktrin — es ist die Einheit in der Spannung der diver-
sen Schulen, die Selbigkeit der Wahrheitserkenntnis in der Vielfalt der Denk-
formen und die systematische Ordnung in den Traktaten und Summen. Be-
sonderes Augenmerk wandte der Autor dem Unterscheidenden der scholasti-
schen Philosophie zu, das eh und je sehr kontrovers diskutiert wird. Am Ende
sammelt er in einem Epilog (413-419) den Ertrag seiner mihsamen und
fruchtbaren Arbeit. Die Wortkunde von Scholastik/scholastisch bestimmt nicht
das Nomen; dieses ist in der Geschichte sekundir (mitfolgend). Die Fille der
Adjektive (und Adverbien) betreffen Schule, Lehrer und Schiiler, Lehre und
Literatur. Das Schulische ist die Selbstorganisation und Selbstverwirklichung
des menschlichen Geistes. Das schulische Lehren und Lernen wichst aus der
doppelten (nicht zweifachen) Wurzel des stindigen Umgangs mit der litera-
rischen Uberlieferung (Text) und der Anstrengung des Begriffes. Im dreifa-
chen Durchgang der Logik, der Naturphilosophie und der Sprachlogik (Nomi-
nalismus) offenbart die Schule im Mittelalter ihre Kraft und ihre Krise.

In einer bemerkenswerten Quellenkunde und Literaturkenntnis hat
R. Quinto die Wortkunde Scholastik/scholastisch vorgestellt. Anhangsweise
hat er zu den einzelnen Kapiteln die einschligigen Texte (zum Teil aus Frih-
drucken und schwer zuginglichen Editionen) veréffentlicht. Dieser Textser-



502 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

vice verdient alle Anerkennung und regt zur Nacharbeit an. Der leidige Streit
um das Wort sollte der Geschichte angehoren. Man braucht das Nomen nicht
zu suchen, aber auch nicht zu meiden. Scholastik bezeichnet das Programm
der Schule und die Anstrengung des Intellekts im ganzen Mittelalter, deren
Glanz und deren Elend. Die interkonfessionelle, «6kumenische» Theologie
hort Scholastik nicht mehr als Reiz- und Streitwort; sie ist eine groBe Epoche
der gemeinsamen Geschichte. Das Werk und dessen Autor verdienen alle

Acht und Achtung.
LubpwiG HODL

Anonymus (Johann Joachim Miiller): De imposturis religionum (De tribus impostori-
bus). Von den Betriigereyen der Religionen (iibersetzt und kommentiert von Jo-
hann Christtan Edelmann). Kritisch hrsg. und kommentiert von Winfried
Schréder. Stuttgart-Bad Cannstatt: Fromann-Holzboog 1999. (Philosophische
Clandestina der deutschen Aufklirung, 1/6). ISBN: 3-7728-1931-1.

Was veranlaf3t einen Forscher, die Mihe der kritischen Edition eines Textes
auf sich zu nehmen, dessen argumentativen Gehalt er selbst fur medioker hil,
ja dem er ein «diitftiges theoretisches Niveau» (S. 64) attestiert? Und was konn-
te eine Leserin dazu bewegen, sich diese Edition zum Zwecke des Studiums
zur Hand zu nehmen?

Meist, aber nicht immer, ist es bei einer modernen Edition der edierte
Text selbst, welcher einen interessanten Gegenstand fiir die Forschung abgibt.
Manchmal, so auch im Falle dieser Manifestation des legendenumwobenen
Traktates sber die drei Betriiger handelt es sich vor allem um das geistesge-
schichtliche Umfeld und die Wirkungsgeschichte einer Schrift, welche den
Aufwand einer genauen Rekonstruktion lohnenswert erscheinen lat.

Wenden wir uns zunichst kurz den edierten Schriften selbst, d.h. dem
Traktat De imposturis religionum breve compendium (S. 99-140) und der beigefig-
ten deutschsprachigen, kommentierten Paraphrase EXTRACT aus einer von
EVANDER iibersetgten und mit Anmerkungen herausgegebenen Handschrift unter
dem Titel Von den Betriigereyen der Religionen (S. 143-229) zu.

Der Autor der ersten Schrift 1iBt sich zu Anfang aus Gber die Unklarheit
des Begriffs von Gott, den die Anhinger des Gotteskultes hitten, und streift
von dieser Beobachtung ausgehend in wenigen Zeilen die Gedankenfiihrung
eines kosmologischen Arguments fiir Gottes Existenz. Die Gelegenheit zur
iiberzeugenden Auseinandersetzung mit solcherlei systematisch nicht uninter-
essanten Argumenten liBt der Autor allerdings aus und begniigt sich mit einer
kurzen Entgegnung, die er offenbar dem Symbolum Sapientiae (einer anonymen
Schrift des 17. Jahrhunderts)entnimmt. Der Herausgeber hat wohl Recht,
wenn er die vorgebrachte Kritik «oberflichlich und unkonzentriert» nennt (8S.
99, Fn. 2). Auf wenig mehr als der Autor des lateinischen Textes bezieht sich
derjenige der deutschen Paraphrase; dieser nimmt an anderer Stelle (§ 14, S.
157) auch Bezug auf eine zeitgendssische Darstellung des Leibnizschen Got-
tesbeweises, wobei nicht klar wird, ob es sich nur um eine grobe Verkiirzung
handelt oder er das Argument und seine Primissen nicht verstanden hat. Ge-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 503

nerell erschopft sich die Kritik an den drei monotheistischen Religionen, die
sich vornehmlich auf das Christentum einschielt, in Spotteleien iber be-
stimmte Glaubensinhalte (z.B. Trinititslehte und den Glauben an Engel oder
die jungfriuliche Empfingnis), moralischen Vorwirfen (z.B. Brutalitit bibli-
scher Gestalten oder deren Polygamie) und — dem Betrugsmotiv entsprechend —
der Unterstellung niederer Motive einer Reihe von Menschen, die als Nutz-
nieBer der Religion dargestellt werden. Insgesamt witd eine Unterscheidung
zwischen moglichen Motiven von Religionsstiftern und Funktionstrigern so-
wie Gliubigen auf der einen Seite und dem Wahrheitsgehalt ihrer Behauptun-
gen bzw. Glaubensiiberzeugungen auf der anderen Seite weitestgehend ver-
mieden; ein Verfahren, das in der Religionskritik bis auf die heutige Zeit nicht
uniblich ist. Stirkster oder wenigstens interessantester Punkt der Texte ist
vielleicht die Diskussion der Theodizee, welche vom Autor der deutschen Pa-
raphrase in seinem Kommentar (S. 170-178) ausgefihrt ist, wobei religions-
kritische Absichten allerdings deutlich ins Hintertreffen geraten. Die Bezugs-
punkte fiir Gedankenfithrung und Polemik der Schriften verbleiben im Kon-
text des 17./18. Jahrhunderts und reichen kaum hinter diesen zuriick.

Schon allein an der Begrenztheit des Debattenkontexts hitte ersichtlich
sein konnen, daB dieser Text De imposturis religionum nicht «die Inkunabel der
Heterodoxiegeschichte (ist), als die er lange galt», wie der Herausgeber und
Kommentator Winfried Schréder schreibt (S. 64). Dennoch bedutfte es offen-
bar dessen akribischer und detailreicher Beweisfitlhrung in der Einleitung, um
der gelehrten Welt aufzuzeigen, daB es sich mit gréBter Wahrscheinlichkeit
um die im Jahre 1688 schnell hingeworfene Arbeit des Hamburger Juristen
und Freidenkers Johann Joachim Miiller handelt, und nicht um das wieder-
gefundene Exemplar eines seit dem Mittelalter im Geheimen uberlieferten
Traktats. Miller hatte wohl nicht mehr getan, als eine Schrift, iber die in ein-
geweihten Kreisen lange gemutmalt wurde, mit seiner Feder nachzuliefern (S.
64), hatte gewissermalen den Paratext zu einem Gespensterdiskurs iiber ein
obskures Objekt der Begierde verfaBt. Ahnlich verhilt es sich wahrscheinlich
mit zwei anderen erhaltenen Schriften zur Betriigerthese, die in Frankreich
Ende des 17. bzw. Anfang des 18. Jahrhunderts entstanden (S. 23£.).

Die Vermutungen Uber die Verbreitung einer Betrugstheorie der Religion
reichen zurilick ins 13. Jahrhundert; den ersten schriftlichen Beleg, der den
Vorwurf enthilt, eine solche These in die Welt gesetzt zu haben, finden wir
wohl in der Bulle Ascendit de mare bestia Papst Gregors IX. gegen Kaiser Fried-
rich II., deren Hintergrund allerdings politische Auseinandersetzungen sind,
fiur die der Vorwurf der Ketzerei an Friedrichs Adresse nur Munition liefern
sollte. Seither aber machen Geriichte Gber Traktate zu Moses, Jesus und Mo-
hammed als Betriigern die Runde, und immer wieder ist von entsprechenden
Handschriften bzw. in spiterer Zeit von Drucken solcher Traktate die Rede.
Merkwiirdigerweise jedoch ist keiner von denen, die Hinweise auf Abschriften
oder Drucke dieses «allerschlimmsten Buches» (so eine Formulierung aus dem
18. Jahrhundert von Leonhard Christoph Riihle) geben, in der Lage, etwas aus
dem Inhalt zu referieren oder gar eine genauere Beschreibung zu liefern. An
der Angabe moglicher, gar «wahrscheinlicher» Verfasser mangelt es wiederum



504 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

nicht: Genannt werden etwa Friedrich II. selbst, Alfons X. von Kastilien, Si-
mon von Tournai, oder in spiterer Zeit bevorzugt Denker der Renaissance
wie beispielsweise Boccaccio, Pomponazzi, Giordano Bruno und Campanella.
Alle greifbaren historischen «Berichte» iiber das Buch zeichnen sich durch ein
wesentliches Manko aus: Uberpriifbare Exemplare werden nicht angegeben.
Es ist das Verdienst des Herausgebers Schroder, in detektivischer Arbeit alle
diese Berichte gewissenhaft iiberpriift zu haben und ihren Hinweisen nachge-
gangen zu sein, was sich schon deswegen als schwierig erweisen mufBte, weil es
meistenteils um Angaben aus zweiter Hand geht. Wie beinahe zu erwarten —
schon Hugo Grotius hatte die Existenz eines solchen Traktats in Zweifel ge-
zogen —, liefen die Nachforschungen ins Leere, und wir missen mit Schroder
wohl zu dem SchluBl gelangen, dal es vor der Abfassung des nun edierten
Textes von Miller nie einen solchen Traktat gegeben hat. Mit unumstoBlicher
Sicherheit ausschlieBen 1Bt sich nichts, doch ist «angesichts der Intensitit der
(...) von zahllosen Gelehrten betriebenen Suche nach dem Betriigerbuch (...)
deren Ergebnislosigkeit ein starkes Indiz dafiir» (S. 20).

Im ausfihtlichen Forschungsbericht iiber die Literatur zum Betriiger-
traktat laBt uns der Autor nicht im Unklaren betreffs abenteuerlicher Abwege
der Forschung; gern verlieB man sich auf wenige, oft anerkanntermaflen zwei-
felhafte Zeugen oder wihlte ohne nachvollziehbare Griinde bestimmte Zeug-
nisse als verliBlichste aus. Die Arbeiten Gerickes, im deutschen Sprachraum
wohl die einflullreichsten zum Thema, kann Schréder aus vielerlet Griinden
als unhaltbar erweisen. Auch Niewéhners MutmaBungen tber einen mogli-
cherweise judisch-marranischen Verfasser im spiten Mittelalter miissen aufge-
geben werden. Gerade dieses Beispiel mahnt Forscher zur Vorsicht: Wie
schnell geschieht ein Ubergang von sicherem Grund zu nicht belegbarer Spe-
kulation, wenn beliebte Ideen auf beliebte Gestalten oder Umfelder aus der
Histotie projiziett werden.

Schréders Arbeit stiitzt sich zunichst auf eine von ihm unter Verwertung
der bekannten handschriftlichen und gedruckten Textzeugnisse erstmals vor-
gelegte kritische Edition der Schrift, die bislang zwar in einigen anderen, doch
mitunter bis zur volligen Unbrauchbarkeit korrumpierten Textfassungen zu-
ginglich war. Aufgrund paldographischer Befunde — der erste Teil von Miillers
Schrift ist in einem Autograph der Osterreichischen Nationalbibliothek Wien
erhalten —, Auswertung von Beziigen im Text, inhaltlichen Vergleichen mit
weiteren Schriften Miillers sowie der Erwihnung der Schrift in Zeugnissen
Dritter kann Schréder dann die schon in der ilteren Forschung einmal ange-
brachte Vermutung einer Autorschaft Miillers bis zur Sicherheit erhirten. Die
Verbreitung des Textes kann Schroder Giber Deutschland und Frankreich bis
nach England verfolgen, mochte ithren EinfluB auf die geistesgeschichtliche
Entwicklung aber nicht zu hoch veranschlagen. Ein geringer EinfluB ging
wohl auch von der von Schréder ebenfalls im besprochenen Band edierten
deutschsprachigen kommentierten Paraphrase aus, die dem bekannten Religi-
onskritiker Johann Christian Edelmann zugeschrieben werden kann. Wiewohl
es sich beim edierten Text nur um einen fehlerhaften Auszug einer sonst nicht
erhaltenen Schrift Edelmanns handelt (er ist nur in einer Abschrift in Wroclaw



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 505

Uberliefert), 1Bt sich laut Schroder daraus doch etwas tber die Entwicklung
von Edelmanns Denken ablesen: Es set milder, ja im Vergleich zu fritheren
Werken geradezu religios (S. 74). In der Tat mull Edelmann gegeniiber Miller
zumindest eine intensivere Auseinandersetzung mit den Uberzeugungen der
Gldubigen angerechnet werden; hiufig korrigiert er ungerechtfertigte Anwiirfe
Miillers. Ob ihn dies jedoch schon zu einer Art Alterschristen macht, wie
Schréder zu vermuten scheint?

Wie immer man iber die vorliegenden Texte, den Entstehungskontext
oder ihre Autoren auch urteilen mag, so miissen diese Urteile mit dem Et-
scheinen von Schroéders Edition und Kommentar auf eine Basis gestellt sein,
die nicht mehr verschoben werden kann: Uber die erstmalige Bereitstellung
einer verliBlichen und kritischen Mafstiben entsprechenden Edition hinaus
kann Schréoder den Autor des uns bekannten lateinischsprachigen Betriiger-
traktats sowie Enstehungszeit und -umstinde identifizieren, womit ein Grof3-
teil der dlteren Forschungsliteratur als iberholt gelten kann. Auch Spekula-
tionen uber die Existenz eines ilteren, «vetlorenen» Betriigertraktats sollte,
vorbehaltlich der Auffindung bislang unbekannter Texte, die Nahrung entzo-
gen sein.

Hingewiesen werden soll schlieBlich noch auf einige in einer Fuinote ver-
steckten Bemerkungen Schroders zur Methode der Forschung nach verschol-
lenen Schriftstiicken (S. 21, Fn. 41). In Anlehnung an die biologische Subdis-
ziplin mit dem Namen «Kryptozoologie» unterscheidet Schroder drei Ergeb-
nistypen einer Zeugnisevaluierung in der von ihm so genannten «Kryptobi-
bliographie»: 1. Korrekte Beschreibung eines existenten, doch selten beob-
achteten Objekts; 2. Unkorrekte Beschreibung eines existenten Objekts; 3. Le-
genden. In diesem Falle sei in der Regel eine Stagnation des Informationsstan-
des bei wachsender Zahl von Zeugnissen zu beobachten, so, wie etwa in den
Geschichten um das Monster von Loch Ness. Ein dhnliches Schicksal wie
dieses Monster mull nun der vermutete «mittelalterliche» Betriigertraktat er-
leiden. Gewinner dabei ist allerdings weniger die Souvenirindustrie als die
abgeklarte Philosophiegeschichtsschreibung.

ALEXANDER BRUNGS

Matthias Vorwerk: Pltins Schrift «Uber den Geist, die Ideen und das Seiender:
Enneade V' 9 [5]; Text, Ubersetzung, Kommentar. Miinchen-Leipzig, K.G.
Saur, 2001. 206 S. (Beitrige zur Altertumskunde Bd. 145). ISBN 3-598-77694-2.

Depuis un certain temps, de nombreuses traductions et des commentaires sur
les traités de Plotin voient le jour. Une importante partie de ces travaux est
publiée en frangais, de sorte qu’actuellement, nous disposons parfois de plu-
sieurs nouvelles traductions francaises d’un seul et méme traité.

Pourtant, on ne devrait pas perdre de vue les nouveaux travaux en langue
allemande. En effet, la aussi de grands efforts sont continuellement fournis
dans des traductions et commentaires, souvent digne de la grande tradition phi-
lologique allemande. Le présent ouvrage en est un bel exemple.



506 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Il s’agit d’'une traduction et d’un commentaire de I'Ennéade V7 9, cin-
quieme dans I'ordre chronologique des traités de Plotin. Pour ce traité, le lec-
teur germanophone disposait jusqu’a présent uniquement de la traduction de
Harder-Beutler-Theiler (Plotins Schriften, I a, 1956). Par ailleurs, 'on ne dis-
posait, ni en allemand ni dans une autre langue, d’'un commentaire de ce traité
(entre temps, une nouvelle traduction frangaise annotée de ce traité est parue,
présentée par F. Franterotta, dans: Plotin, Trastés 7—6, GF Flammarion 2002;
’auteur n’a visiblement pas eu ’occasion 4 consulter le volume de Vorwerk).

Ce livre (qui est la version légerement remaniée d’une thése de doctorat
en philologie classique, soutenue a 'Université de Miinster sous la direction
du professeur M. Baltes) est donc une contribution importante pour les recher-
ches plotiniennes.

Vorwerk indique dans son introduction que son but a été de traduire au
plus proche le texte grec, afin que le lecteur puisse suivre directement le texte
original (17). On est agréablement surpris de constater la grande lisibilité de sa
traduction, a bien des égards plus compréhensible que celle de Harder-Beut-
ler-Theiler.

Le texte grec qui accompagne la traduction (26-53) se fonde sur Peditio
minor des Ennéades (Henry-Schwyzer, Oxford 1964-1982) et prend également
en considération toutes les corrections entreprises ultérieurement par Henry-
Schwyzer, de méme que celles de quelques autres personnes (p.ex. de Cilento,
Harder, Igal). L’apparat critique contient les legons les plus importantes des
manuscrits, des variantes de textes, de méme que des conjectures d’éditions
plus anciennes. Ainsi une documentation compléte de I’établissement du texte
est fournie.

Le commentaire (57-183) est structuré selon le plan détaillé du traité
donné par Vorwerk dans l'introduction (19-21). Chaque nouveau paragraphe
est introduit par une bréve explication des pensées principales qui lui sont in-
hérentes. Vient ensuite un commentaire lemmatisé (depuis les commentaires
de Werner Beierwaltes de quelques traités de Plotin, cette forme de commen-
taire des Eunnéades est généralement adoptée par les auteurs allemands) qui
traite des questions individuelles, fournit des références a des passages paral-
leles dans I’ceuvre de Plotin et chez d’autres auteurs anciens et indique de
nombreuses références a des études d’auteurs modernes.

Une bibliographie (185-198) ainsi qu’un index de mots (199-206) consti-
tuent la fin du volume.

Le traité V 9 [5], intitulé par Porphyre Sur Vintellect, les idées et l'étre, figure
parmi les 21 premiers traités de Plotin qui, selon le témoignage de Porphyre,
auraient été rédigés a Rome entre les années 253 et 263.

Dans sa trés bréve esquisse du contenu de ce traité (19), Vorwerk indique
que cet écrit poursuit un théme central de la philosophie de Plotin, a savoir le
rapport de lintellect (7o#s) aux idées (qui correspondent aux formes intelligi-
bles) et au monde sensible. A ’encontre des théories matérialistes de son épo-
que (des épicuriens et des stoiciens), Plotin cherche a prouver que les idées
sont la cause transcendante et immatérielle des objets du monde sensible.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 507

On aurait souhaité a cette place une présentation plus détaillée des idées
principales du traité, qui montrerait comment cet écrit s’insére parmi les au-
tres traités de jeunesse de Plotin. Par exemple, il est d’intérét considérable de
noter que c’est le premier traité dans lequel l'intellect est mis au centre de la
réflexion. Un autre point important est le fait que dans ce traité, I'Un n’est
qu’évoqué de maniére accessoire (cf. V 9, 2, 24-27). On pourrait aussi évo-
quet que le traité V 4 [7] poursuivra cette réflexion, se présentant comme un
résumé apodictique de notre présent traité (Vorwerk I’évoque plus tard, dans
son commentaire ad locum 173).

Les deux premiers chapitres de ’Ennéade V 9 [5] introduisent le traité,
dans Pintention manifeste d’avoir un effet psychagogique sur le lecteur (57). A
travers une typologie anthropologique, Plotin cherche a faire valoir que la vé-
ritable patrie de I’ame se trouve dans le monde intelligible (V 9, 1). Il propose
une méthode de remontée (aragoge) vers I'intelligible (V 9, 2). Vorwerk indique
un bon nombre de passages paralléles chez d’autres auteurs anciens pour élu-
cider cette typologie et montrer sa teneur doxographique (59-72). L’explica-
tion de la méthode de remontée vers l'intelligible est trés réussie et utile (77—
84). Vorwerk y montre en détails comment Plotin s’appuie avant tout sur le
Banguet de Platon. En revanche, la dimension éthique inhérente a ces premiers
chapitres aurait méritée d’étre présentée de maniére plus détaillée. Par exem-
ple, le style particuliérement poétique du premier chapitre avec ses références
homériques, soutenu par de nombreux aoristes gnomiques, fait penser 4 une
sentence délivrant des vérités générales a teneur morale. On a le sentiment que
Plotin vise a atteindre par cette voie ses lecteurs, dans le but de les inciter a le
suivre dans les réflexions qui suivront tout au long du traité. Il veut leur mon-
trer que ses réflexions sur le monde intelligible sont le fruit du genre de vie le
plus élevé, a savoir de la pensée platonicienne.

Avec le chapitre 3, commence la partie principale du traité. Vorwerk dis-
tingue deux parties centrales: Dans la premiére partie (V 9, 3-8) la nature de
I'intellect est examinée, dans le but de prouver son statut transcendant par
rapport a 'ame (V 9, 3—4; cf. le commentaire 85-99). L’identité de I'intellect
et des étres (Za onta) est établie, la particularité étant que malgré cette identite,
les étres restent néanmoins différencié dans lintellect (V 9, 5-6; cf. le com-
mentaire 85-99). Enfin, Plotin montre que l'intellect est également identique
aux idées (ou formes, #a eide); 'intellect contient ainsi la totalité des idées (V 9,
7-8; commentaire 118-129).

La deuxiéme partie (V 9, 9-13) traite de la question de savoir quel est le
contenu des idées inhérentes a Pintellect (cf. le commentaire 130-171). Il éta-
blit que l'intellect est P'univers intelligible (V 9, 9), duquel proviennent les
formes dans le monde sensible (V 9, 10). Le statut de I'idée de ’homme indi-
viduel (V 9, 12) est examiné, ainsi que celui des choses qui ne sont pas visibles
dans le sensible, tel par exemple I"ame incarnée ou les vertus (V 9, 13). Vor-
werk fait remarquer le style sec et scolastique de cette deuxiéme partie du
traité, dans laquelle les problemes de la théorie des idées sont abordés; toute-
fois il estime que cette partie s’insére bien dans ’ensemble du texte (130).



508 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Le traité se termine sur un bref exposé de quelques problémes qui sub-
sistent (V 9, 14; cf. le commentaire 172—-183). Différentes questions au sujet
du rapport entre ’'Un et le multiple (intellect) sont posées, sans pourtant que
Plotin y réponde. Bien plus, il indique que ce sujet devrait faire 'objet d’un
examen ultérieur (V 9, 14, 1-6). Il constitue de fait le contenu du petit traité V
4 [7] qui suit presque immédiatement aprés ce traité. Vorwerk établit les qua-
tre questions posées par Plotin et montre que le traité V 4 [7] y tépond indivi-
duellement (173). Ce paralléle est trés important et montre bien la grande pro-
ximité de ces deux traités.

En ce qui concerne ’établissement du texte, Vorwerk fait preuve d’une
grande sensibilité aux texte de Plotin. Par exemple, il fait valoir I'importance
de la particule ¢ qui signifie souvent chez Plotin la réponse a une question («ne
faudrait-il pas dire que»). Cela méne Vorwerk a changer a deux reptises la ponc-
tuation, de sorte qu’une question précede cette particule (V 9, 2, 23-27; 3, 21;
commentaires 82 et 91). On s’apergoit immédiatement de la pertinence de cette
intervention dans le contexte de ’argumentation.

De maniere générale, on constatera I'incontestable difficulté de ce traité
qui touche a de trés importants points doctrinaux de la philosophie de Plotin.
Par conséquent, il aurait certainement été utile de proposer au lecteur au dé-
but de ce volume une véritable introduction a la problématique philosophique
du traité, a 'image des excellentes notices explicatives dans le commentaire,
qui permettent au lecteur de suivre aisément le fil argumentatif du traité.

De toute évidence, la traduction et le commentaire sont un véritable outil
de travail, indispensable pout toute étude ultérieure de ce traité.

ALEXANDRINE SCHNIEWIND

Aloysius Winter: Der andere Kant. Zur philosophischen Theologie Immanuel Kants.
Mit einem Geleitwort von Norbert Hinske. Hildesheim/Ziirich/New York:
Georg Olms Verlag 2000. 600 S. (Europaea memoria: Reihe 1, Studien; Bd.
11). ISBN: 3-487-11081-4.

Im vorliegenden Band legt der Fuldaer Kant-Forscher erstmals seine wichtig-
sten zwischen 1975 und 1992 erschienenen Aufsitze zu Kant in Buchform
vor. Es handelt sich um Arbeiten zu unterschiedlichen Themen aus Kants Re-
ligionsphilosophie, die von einem Grundgedanken getragen sind: daBl «das
Gesamtwerk Kants religionsphilosophisch orientiert ist» (429). Dieser Ge-
danke ist an sich nicht originell, und Winter selbst erwihnt einige Vorfahren.
Schon Nietzsche spricht von Kant als von einem «hinterlistigen Christen» (Géz-
xenddmmerung, KSA, Bd. 6, S. 79) und nennt seinen Erfolg «bloB ein[en] Theo-
logen-Erfolgy (Antichrist, KSA, Bd. 6, S. 177; vgl. Winter, S. 53). Ganz in die-
sem Sinne nennt auch Heidegger in seinen Wegmarken die Frage, «ob und wie
und 1n welchen Grenzen der Satz «Gott ist als absolute Position moglich sei»,
den «geheime[n] Stachel, der alles Denken der Kritik der reinen Vernunft
antreibt und die nachfolgenden Hauptwerke bewegty (Gesamtansgabe, 1. Abt.,
Bd. 9, S. 455; vgl. Winter, S. xvi und 477). Fur Georg Picht schlieBlich ist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 509

Kants Philosophie sogar «insgesamt und in jedem ihrer einzelnen Teile nichts
anderes als Religionsphilosophie» (Kants Religionsphilosophie, Stuttgart 1985, S.
1; vgl. Winter, S. xvif.).

Was Winters Originalitit und die Wichtigkeit dieses Buchs ausmacht, ist
der Umstand, daBl die Hauptthese des religiosen Grundmotivs spezifiziert und
durch das Aufbieten von abundanter Textevidenz begriindet wird. Die einzel-
nen Kapitel des Buches dienen dabei der Erorterung der verschiedenen Fa-
cetten des Grundmotivs, die sich in Form von vier Thesen wiedergeben las-
sen:

7. Kant ist trotz Indexierung der Kritik der reinen Vernunft durch die ka-
tholische Kirche (1827) und trotz der z.T. stark ablehnenden Haltung einiger
katholischer Autoren (B. Stattler, J. Zallinger) nicht einfach als Gegner des
Katholizismus und schon gar nicht als «Philosoph des Protestantismus» (R.
Eucken, F. Paulsen, J. Kaftan) abzustempeln, sondern vielmehr als Denker
«zwischen den Fronten» (Winter, S. 9) zu verstehen, der zu allen Konfessio-
nen eine neutrale Distanz wahren will (Kap. 1: «Kant zwischen den Konfes-
sioneny», S. 1-47).

2. Nicht nur Kants Religionsphilosophie (Kap. 8: «Theologiegeschichtli-
che und literarische Hintergriinde der Religionsphilosophie Kants», S. 425-
476), seine Philosophie insgesamt zeugt von der Rezeption zahlreicher theo-
logischer Werke (Kap. 5: «Der Gotteserweis aus praktischer Vernunft. Das
Argument Kants und seine Tragfihigkeit vor dem Hintergrund der Vernunft-
kritikw, S. 257-343). Winter unterstreicht hier die Rolle einiger weniger be-
kannter Autoren wie J.F. Stapfer (S. 440f.), J.S. Semler (S. 441-444), ]J.J. Spal-
ding (S. 445f.), J.A. Ernesti (S. 446), W.A. Teller (S. 447), C.W.F. Walch (S.
447), J.F.W. Jerusalem (S. 448f.), C.F. Bahrdt (S. 449), J.A. Eberhard (S. 450),
H.S. Reimarus (S. 451) und C.F. Stiudlin (S. 451), betont aber vor allem Kants
Interesse fiir englischsprachige Autoren, die ihm in deutscher Ubersetzung
vorlagen: R. Boyle (S. 265), F. Gastrell (S. 265), S. Clarke (S. 265f.), T. Burnet
(8. 266), M. Tindal (S. 66f., 146f., 461f), J. Hawkesworth (S. 465ff.) und
Shaftesbury (S. 471f£.).

3. Ein Primat praktischer Fragestellungen, insbesondere der Fragen nach
Gottes Existenz und der Seelenunsterblichkeit, tritt nicht erst mit der Kritik
der praktischen Vernunft auf, sondern liBt sich als eine Konstante in Kants
Schaffen nachweisen, die von den frithesten Schriften bis zum Opus postumum
reicht (Kap. 2: «Theologische Hintergriinde der Philosophie Kants», S. 49—
113). Dieser Primat ist fiir Winter nicht das Ergebnis einer linearen Ent-
wicklung, in der an einem bestimmten Punkt eine Wende zum Praktischen als
logische Folge eintritt, sondern «das allmihliche Hervortreten einer iiber lange
Zeit hin parallel verlaufenden Entwicklungslinie», die erst im Anschlul an die
Auseinandersetzungen mit der Aporetik der spekulativen Vernunft sichtbar
wird und den falschen «Eindruck einer Richtungsumkehr erweckt» (Winter, S.
224, Anm. 269). Winter geht es aber auch darum zu zeigen, «daB die Frage
nach der Unsterblichkeit der Seele, eingebettet in ein grundsitzliches theo-
logisches Interesse, zu dem auch das Gottesproblem gehort, als ein erst-
rangiger antreibender Faktor fur die Entwicklung der Kantschen Transzen-
dentalphilosophie anzusehen ist» (S. 248). Diesem Gedanken wird einmal im



510 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

anzusehen ist» (S. 248). Diesem Gedanken wird einmal im Hinblick auf das
Paralogismuskapitel der Kritik der reinen Vernunft (Kap. 4: «Seele als Problem
in der Transzendentalphilosophie Kants unter besonderer Beriicksichtigung
des Paralogismus-Kapitels», S. 163-255) und auf die Entste-hung der Kritik
der Urteilskraft (Kap. 6: «Die Kritik der Urteilskraft vor dem Hintergrund der
Kantschen Religionsphilosophie: Perspektiven und Ertrige», S. 345-387),
andererseits hinsichtlich der Themen der Transzendenz und der Theologie
nachgegangen. Winter weist diesbeziiglich Kants Absicht nach, dutch seine
Transzendentalphilosophie die Moglichkeit einer kritikfesten «und keiner
Nachbesserung bediirftigen Theologie» zu gewihrleisten, und zeigt daB hier-
mit «ein entscheidendes, ja, das entscheidende Grundmotiv seines Denens im
allgemeinen und seiner kritischen Philosophie im besonderen» vorliegt (S.
399) (Kap. 7: «Transzendentale Theologie der Erkenntnis. Ansitze zur theo-
logischen Rezeption der Kantschen Vernunftkritik», S. 389-424). Kants philo-
sophisches Denken wird dargestellt als eines, das von den frithen Schriften an
die Transzendenz Gottes unterstellt (477). Dabei steht Kant «mit voller Uber-
zeugung auf der Seite des (Theister» (405). Die Kritische Phase seines Den-
kens zeichnet sich durch ein stindiges Ringen «um die Legitimation eines de-
kerischen Uberstiegs iiber die Grenzen der Erfahrungserkenntnis» (477) aus,
womit Kant keineswegs eine Abwertung des Ubersinnlichen, sondern im Ge-
genteil den «Uberschritt ins Ubersinnliche» (493) legitimieren will (Kap. 9:
«Transzendenz bei Kant. Uber ein verborgenes Grundmotiv seines Denkens,
S. 477-512).

4. Die Tatsache, dall Kant ein seltener Gottesdienstbesucher war und dem
Gebet bei Tisch abweisend gegeniiberstand, beweist nicht nur «nichts» hin-
sichtlich Kants Annahme der Moglichkeit einer Gottesverehrung aus innerer,
redlicher Gesinnung. Kant geht an einer Stelle sogar so weit, Gottesfurcht
und Gottesdienst nicht als besondere Handlungen, sondern als «die Form aller
Handlungen» (AA 27.1, S. 328) zu betrachten (Winter, S. 156) (Kap. 3: «Gebet
und Gottesdienst bet Kant: nicht «Gunstbewerbung), sondern Form aller Hand-
lungem, S. 115-161).

Winters Stirken sind seine profunde Kenntnis der Kantschen Texte, ihres
philosophiehistorischen Kontexts sowie der zeitgenossischen Kant-Lexiko-
graphie und die groBle Erfahrung im Umgang mit den neuesten EDV-Hilfs-
mitteln (Indexe, Wortstatistik). Diese etlauben ihm, aus allen Abteilungen der
Kantschen Werke, d.h. auch aus den nachgelassenen Schriften, sowie aus na-
hezu unbekannten Autoren des 18. Jahrhunderts Textbelege anzufithren und
so zu einer insgesamt iiberzeugenden Begriindung der Hauptthese von Kants
religidsem Grundmotiv zu gelangen. Diese Kenntnisse werden aber nicht nur
zur Begriindung der Hauptthese eingesetzt. Im Laufe seiner Untersuchungen
liefert der Autor produktive Beitrige zu einigen Kontroversen und offenen
Fragen der Kant-Forschung. Er verteidigt erneut (S. 358) seine Deutung des
«hochsten Guts» in der Kritik der praktischen Vernunft als «sekundir «fir die
angemessene Verbindung von Tugend und Glickseligkeit» (S. 358) gegen die
Einwinde von G.B. Sala (in: Kant und die Frage nach Gott. Gottesheweise und
Gottesbeweiskritik in den Schriften Kants, Betlin/New York 1990). In der Kon-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 511

troverse zwischen D. Henrich und J. Schmucker einerseits, P. Laberge und
G. Tonelli andererseits verteidigt er mit ersteren die relative Eigenstindigkeit
des «ontotheologischen» Gottesbeweises der Nova Delucidatio gegeniiber Leib-
niz und anderen Autoren, die zum philosophiehistorischen Hintergrund dieses
Beweises gehoren. In dem Austausch zwischen J. Schmucker und N. Hinske
iber Datierung und Einordnung der Reflexionen 3716 und 3717 verteidigt er
schlieBlich die Ergebnisse von Hinskes wortstatistischen Untersuchungen, die
gegen die Annahme sprechen, es handle sich bei den beiden «Berliner Blat-
tern» um auf die Jahre 1763—-68 zu datierende DurchschuBseiten von Kants
lange verschollenem Exemplar der dritten Auflage von Baumgartens Mezaphy-
sik (1750), sondern um viel spiter einzuordnende Schriften. (Die Hoffnung,
diese Datierungsfrage anhand eines von W. Stark in der Bibliothek der Polni-
schen Akademie der Wissenschaften in Danzig kiirzlich aufgefundenen und
mit Handnotizen Kants versehenen Exemplars der dritten Auflage des Werks
zu losen, war von kurzer Dauer. Denn die ersten Untersuchungen an diesem
mit leeten Seiten durchschossenen Buch zeigen, daB die «Betliner Blitter»
nicht daraus stammen koénnen und dal es sich hier auch nicht um das Exem-
plar handelt, das Kant in der ersten Hilfte der 50er Jahre fiir seine Vorlesun-
gen gebraucht hat [freundliche Mitteilung von Prof. Werner Stark, Marburg].)
Winters Buch zeigt durch metikuléses Eindrigen in Kants Texte und
groBziigiges Anfiihren von Belegstellen, wie ernst es Kant war mit der Be-
hauptung, dall «Go## und die andere Welt [...] das einzige Ziel aller unserer
philosophischen Untersuchungen [ist]» (Metaphysikvorlesung Pilitz, AA 28.1/
301). Ein Verdienst, das aber nicht liberall ohne Nachteile fiir den Leser ge-
blieben ist. Einige der 2449, oft sehr langen FuBnoten, sind an manchen Stel-
len bis zu 3 Seiten vom entsprechenden FuBlnotenzeichen entfernt, was die
Lektire nicht gerade erleichtert. Ein beeindruckendes Verzeichnis der ver-
wendeten Literatur (65 S.), in dem z.T. kaum bekannte und schwer auffind-
bare Werke angefiihrt sind, beschlieBt das Buch. Schade diesbeziiglich, dal3
der Autor fur die Neuausgabe in Buchform darauf verzichtet hat, einige wich-
tige, inzwischen erschienene Beitrige zu beriicksichtigen (K. Ameriks: Kant’s
Theory of Mind. An Analysis of the Paralogisms of Pure Reason, 21999; Allen W.
Wood: Kant’s Rational Theology, 1978; J. Zammito: The Genesis of Kant’s Critique
of Judgment, 1992).
ALESSANDRO LAZZARI

Reinhold Esterbauer: Anspruch und Entscheidung. Zu einer Phinomenologie
der Erfahrung des Heiligen, Stuttgart: Kohlhammer 2002. 324 S. ISBN: 3-17-
017269-7.

Seit einigen Jahren wird wieder verstirkt im Rahmen der Philosophie nach
Religion und religiésen Erscheinungsformen gefragt. Nicht zuletzt die offen-
sichtlichen Auszehrungstendenzen der spitmodernen Technologiegesellschaf-
ten haben dieses Interesse wieder geweckt und deuten an vielen Stellen auf die
Wiederkehr von Religion und religiosen Fragestellungen hin. In diesen Hori-
zont laBt sich auch Reinhold Esterbauers Arbeit einfigen, die im September



512 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

2000 fertiggestellt und 1m Frithjahr 2001 als Habilitationsschrift an der Human-
und Sozialwissenschaftlichen Fakultit der Universitit Wien angenommen wot-
den ist. Gleich zu Beginn seiner in finf Kapitel unterteilten Schrift stellt Es-
terbauer klar, daBB «die vorliegende Arbeit der Methode der hermeneutischen
Phinomenologie verpflichtet» (15) ist.

Im Kapitel I: Zur Erfahrang des Heiligen bei Emmanunel Levinas und Martin
Heidegger (15-112) entfaltet er zunichst Levinas’ Reflexion des Heiligen, die
metaphysischer Gnosis entsagt und durch die «Gebundenheit des Ichs an ei-
nen anderen Menschen» (18) ausgesprochen ethischen Charakter trigt. Denn
wichtig ist fiir Levinas, eine radikale Transzendenz des Heiligen (sain#) zu be-
wahren, so daB es nicht als saeré verfiigbar und miBbrauchbar wird. Jede Sa-
kralisierung sei «Verharmlosung» (33) des Heiligen, in der nicht nur das Hei-
lige, sondern auch der Mensch verfillt. Esterbauer schlieBt daraus: «Trennung
ist nach Levinas Heiligkeit» (37). Die Nihe des Heiligen bedeutet dann «die in
der Trennung bestehende Geiselschaft des Ichs» (ebd.). Dadurch aber lasse
sich nach Esterbauer Heiliges nicht mehr erfahren; eine Begegnung mit ihm in
Natur und Kunst sei ausgeschlossen (41).

Heideggers Interpretation des Heiligen setze ganz anders an: Ausgehend
von Holderin, gerit Heidegger ins Nationale und stilisiert den Dichter als
Fiihrer und Halbgott. Deshalb konne man nach Esterbauer «die phinomeno-
logischen Analysen Heideggers zum Heiligen nicht ohne Verdacht» (47) lesen.
Doch Esterbauers Hermeneutik des Verdachts fiel in der Durchfithrung viel-
leicht allzu geddmpft aus, so dall etwa die ethische Funktion der ontologi-
schen Ohnmacht des Menschen (62) als Entschuldigung fiir die Nédhe zur Ter-
minologie des Fiihrerstaates nicht mitbedacht wird oder auch die Geworfen-
heit, der gegeniiber das Heilige als Ubermacht erscheint, in threm legitimato-
rischem Grundzug nicht kritisch reflektiert wird; das gleiche gilt fiir die spiter
unterbliebene Reflexion der gefihrlichen Entsprechung von heideggerschem
Halbgott und dem Fuihrer (77f.), die beide im Rahmen einer fazischen Vorse-
hung zu verstehen sind. Heideggers nationaler Bezug zum Dichter (bes. 46;
50) sowie dessen Metapher vom letzten Gott (79; 105), der dimmert, hitten
zudem auch vom Asthetischen her die gefihrlichen Konnotationen nahe ge-
legt, die mit dem magischen Kreis von Richard Wagners Gotterdimmerung
verbunden sind. In diesen wichtigen Einzelmomenten wirkte Esterbauers Ver-
dacht kaum noch nach. — Zentral bleibt als Bestimmung Heideggers: «Dich-
tung ist wesentlich Dichten des Heiligen» (52). Denn die Dichtung erschlieBt
die Struktur von Transzendenz, die dem Dasein eingeschrieben ist. Nach der
sogenannten Kehre sieht Esterbauer den Philosophen das Ganze der Bewe-
gungen vom Sein her lesen. Damit mutiert auch der Sinn der Dichtung. Er
liegt jetzt darin, «Bereitschaft» (71) fiirs Heilige zu erzeugen. An die Stelle der
Transzendenz ruckt «Ek-sistenz» (72) als Hinausstehen in die Unverborgen-
heit des Seins, und da witd der Dichter nun zum Halbgott (74; 86), der vor-
ausdichtet. Diese Antizipation macht thn dem Fihrer gleich (77). Das kriti-
siert Esterbauer zwar spiter, weil es dem Volkischen zu sehr verbunden sei
(95; 109; 111; 282; 288), und doch stellt er nicht das schwere Problem heraus,
das darin liegt, dal diese Zuordnung wieder die prinzipielle Entschuldigung



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 513

der sogenannten Stimmung und Grundstimmung prae, inira et post festum aus
Systemgriinden erlaubte. Vor wie nach den Ereignissen wurde die Grund-
sttmmung dem Heiligen nimlich insofern verbunden, als mit thm ein neuer
Anfang geschieht (86) und dieser erahnt wird; daB3 der neue Anfang spiter so
gedeutet wird, daB er (auch) durch das Vergessen ermoglicht wird (146), 1it
noch einmal mehr die Spur der Kritik vermissen. Denn das Vergessen dient
stets den Titern von gestern. — Jedenfalls ist der Anfang als Qualitit des Hei-
ligen bei Heidegger das «Stiften ... als Griinden von Geschichte» (100). Der
Dichter wiederholt ithn als anderen Anfang. Das so erscheinende Heilige ist
Heiles, hat aber auch das Bose an seiner Seite; und wieder zeigt sich, daB im
Unterschied zu Levinas Heidegger dies von aller Ethik freihalten wollte (92)
und Esterbauer den ideologischen Hintersinn dieses Verfahrens nicht be-
nennt. Dem entspricht auch, daBl die «Uberdichtung» (101-104; 106f.) Hei-
deggers liber den Weg alter hierarchischer Gliederungen von Heiligem, Gott,
Dichter-Fithrer und Mensch die Rickwirtswendung seines Denkens zeigt, die
er trotz der Diagnose, seine zeitgendssische Welt sei «heillos» (104), mit den
diirftigen Theoremen faschistischer Geschichtsschau teilt. Daher ist Esterbau-
ers etwas unscharfe Einschitzung im Gefille seiner eigenen hermeneutischen
Positionterung zu befragen, ob es denn tatsichlich so sei, daB «die Begriffe
des Heilem» und des detzten Gottes), wie die Konzeption des Heiligen bei
Heidegger quasi christliche Motive» (107) enthalten.

Als offene Summe nimmt Esterbauer drei Momente mit, wobei er Levinas
und Heidegger zu vermitteln versucht: das «Moment der Unmittelbarkeit der
Erfahrung des Heiligen» (111), der Betroffenheit der Person und der Ge-
schichtlichkeit der Erfahrungen des Heiligen.

In Kapitel I1: Sondiernngen: eingelne Momente der Erfabrung des Heiligen (113—
188) werden zunichst Virtualisierungen reflektiert, die auf soteriologischem
Hintergrund die Verfiigbarkeit des in Wahrheit unverfiigbaren Heiligen (127;
129; 163) und Wiederholbarkeit der Existenz fingieren und Wirklichkeit erset-
zen sollen (122). — Gegeniiber einer in naturwissenschaftlichen Abstraktionen
degradierten Natur, in der Heiliges erlischt, wird iber die 6kologische Frage-
stellung und die in ihr mitthematisierten Sinnpotentiale eine Art von Resakra-
lisierung der Natur angezielt, die entweder neben der naturwissenschaftlichen
Methode oder als deren Erweiterung laufen soll. So kénne die «Heiligkeit der
Natur moglichst uneingeschrinkt ansichtig werden» (144). DaB in diesen Kon-
texten Levinas’ kritische Unterscheidung von sacré und saznt keine Rolle mehr
spielt, verwundert doch und wirkt daran mit, dal diese Reflexionen nicht allzu
differenziert sind. — Das Fest wieder biete durch seine «verfigte Zeit» (163)
einen Vorschein des Heiligen an. — Auch das Schweigen kénne Heiliges ein-
lassen, was allerdings voraussetze, «dall man etwas zu sagen hat» (167) und et-
was verstehen kann. Stille als «Umschlagort von Atmosphiren und als Einset-
zung eines neuen, erst zu etkundenden Sprachraumes mit spezifischer Sinn-
struktur ist Einbruch des Heiligen» (183). «Personale Betroffenheit» (188)
macht diesen Einbruch individuell kenntlich. Damit wird am SchluB8 dieses
Kapitels auch die betont individuelle Sicht kenntlich, die hier waltet und das
Ereignis des Heiligen in einem zweisamen Zirkel umfingt. Die Gefihrlichkeit



514 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

der Erfahrung des Anderen, die Levinas aufgeworfen hat und die ein Schwei-
gen nach sich ziehen kann, das verstummt, ohne noch reden zu kénnen und
ohne zu verstehen, fillt hier aus und nimmt dieser Spurenlese Esterbauers
ihre Dramatik.

Mit dem Kapitel III: Erfabrung des Heiligen (189-250) gelangt Esterbauer
stirker ins Eigene. Von R. Schaeffler her ist ihm wichtig zu betonen, dal} die
Erfahrung des Heiligen eine Erfahrung mit sich bringt, die vor die «Entschei-
dung tber die Lebensform» (201; 225) stellt. Denn das Erfahrene ist erfahrbar
als «Anspruch» (202) und als «Vorgabe» (209) einer Instanz. Als nicht Verfiig-
bares nimmt Esterbauer das Heilige theoretisch nun als «Grenzbegrifth (202;
206) auf, das als Ubermacht, Wandel und Entzug erfahrbar wird. Wieder fal-
len Geschichtsbeziige zugunsten individualer Perspektiven aus, was seinen
hier datin haben durfte, daB in diesen Argumentationen Naturbeziige leitend
sind (212; 215) und der geistige Umgang mit Erfahrenem in der Interpretation
als sekundir gegentber der Erfahrung ausgegeben wird (213); das aber 1aBt die
Bedeutung und Kraft interpretatorischer Vorgaben unterschitzen, die doch
die Erfahrung auch des Heiligen inchoativ priformieren (228). — Als Erfah-
rung des Heiligen nun kann nach Esterbauer nur diejenige angesprochen wet-
den, die das «Moment der Unterbrechung und das der Aufgabe» (214) kennt.
Dabei ist nach Esterbauer die Form der Erfahrung entscheidend, nicht der
Inhalt. Die Eindringlichkeit der Etfahrung, die Ehrfurcht gebietet, stellt in
entscheidungsbezogene Lebenssituationen, die paradox sind, weil universal und
zeitlich beschrinkt (235). Die Antwort des Menschen auf das erfahrene Heili-
ge sei die adiquate Reaktion auf eben diese Erfahrung, wobei jede neue Erfah-
rung des Heiligen und die darauf gegebene Antwort frithere Erfahrungen neu
qualifiziere (242).

Dieses Verhiltnis wird in Kapitel IV: Erfabrung und Wirklichkeit (251-267)
vertieft. Dabei ist der Hiatus zwischen Anspruch und Antwort, die sogenann-
ten «responsive Differenz» (H. Waldenfels; 252) konstitutiv; diese gibt eine
«Itineration von Anspriichen» (266), die stets neu anfordern und die (Uber-)
Macht von Wirklichkeit erfahren lassen, die in Sprache dringt, weil sie sich
zuspricht. «Wirklichkeit erweist sich so als das in der Erfahrung Erfahrene, das
sich selbst zu erfahren gibt, indem es sich so zuspricht, dall es die erfahrende
Person in Anspruch nimmt.» (258) Das aber liege der ethischen Fundierung
Levinas’ voraus. «So ist der Anspruch nicht mittels ethischer Kategorien zu
fassen, sondern deren Voraussetzung. Denn erst dadurch, daB sich Wirklich-
keit als Anspruch zuspricht, gelangt der oder die Angesprochene in die Ant-
wortsituation, in der ethische oder moralische MaBstibe anwendbar werden»
(263).

SchlieBlich entwickelt Esterbauer in seinem letzten Kapitel V: Kriteriologie
(268-288) Kriterien fiir die Erfahrung des Heiligen, in denen er Friheres sam-
melt und verdichtet. Als solche Kriterien gelten ihm die Asymmetrie der Et-
fahrung, die Vorldufigkeit der Antwort sowie die Betroffenheit der eigenen
Lebensform, die eine «Intensivierung von gewdhnlicher Erfahrungy (274) ein-
bringt. Gleichzeitig damit wird die Selbstachtung des Menschen gehoben.
SchlieBlich blickt Esterbauer noch kurz auf die Gefahren der Deformierung



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 515

der Erfahrung des Heiligen in den Religion, betont aber auch, daB3 die Erfah-
rung des Heiligen diese Deformationen zerstéren kann, steht sie doch auch
gegen kiunstlich aufrecht erhaltene Sakralisierung.

Im Ganzen zeigen sich in Esterbauers Arbeit die Schwierigkeiten einer
individuell reduzierten Phinomenologie der Erfahrung des Heiligen, die trotz
grundsitzlicher Kritik den durchgingigen Widerstand gegeniiber Theoriekon-
zepten und deren impliziten Ideologemen wie bei Heidegger offen liBlt; so
wird zwar das Fatische gemieden, wie es in Heideggers Denken leitend war, die
phinomenologische Reduktion aber bewahrt, als stiinde sie jenseits von gut
oder bose. Dadurch auch wurde der negative Sinn von Levinas’ Nichterfahr-
barkeit des Heiligen verdeckt, der freilich aus ganz anders gelagerten Kon-
texten kommt als bei Heidegger. Mit Esterbauers phinomenologischen Vor-
gehensweise dirften auch die Redundanzen in der Arbeit zusammenhingen
(ganz markant 38; 149; 165; 228; 264). Sie machen allerdings auch die Stirke
der Arbeit aus. Dadurch entsteht so etwas wie eine philosophische Meditation,
in der nach der Reflexion von themenrelevanten Positionen versucht wird, in
neuen und schon bekannten Anliufen sich der Erfahrung des Heiligen reflek-
tierend anzunihern. Dem hilft auch, daBl Esterbauer den Gang seiner Arbeit
nicht sekundirliterarisch aufgebliht hat. Die Zusammenfassungen am Ende
eines jeden Abschnittes sowie die Zwischenergebnisse am Ende eines jeden
Kapitels biindeln die Gedankenlinien gut. Ein Personen- und Stichwortver-
zeichnis etleichtern die detaillierte refecture.

WOLFGANG KLAGHOFER

Ralf Miggelbrink: Der zornige Gott. Die Bedeutung einer anstoffigen biblischen Tra-
dition. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2001. 168 S. ISBN: 3-
534-15582-3.

Ralf Miggelbrink (R.M.) ist seit 2001 Professor fiir systematische Theologie in
Essen. Er wurde 1989 in Minster in katholischer Theologie promoviert und
habilitierte sich fiir Dogmatik in Innsbruck 1999. In diesem Buch will er die
bleibende Bedeutung des biblischen Themas vom Zorn Gottes fiir die syste-
matische oder dogmatische Theologie begrinden. Er beweist diese These so,
dal3 er zunichst den biblischen Sachverhalt erhebt (S. 13-102). Das ist vom
Umfang her gesehen der Hauptteil, der zwei Drittel des Buches fillt. Der ur-
springliche Sturmgott JHWH offenbarte sich «bei der religiosen Urerfahrung
Israels» des Exodus (S. 13) als zorniger Beschiitzer der Rechtlosen und Schwa-
chen. Als solchen haben ihn die vorexilischen Schriftpropheten erfahren
(Amos, Hosea, Jesaja, Jeremia, Ezechiel; man konnte durchaus Micha, Nahum,
Habakuk, Zefanja miterwihnen!). Bei thnen will JHWH zornerfillt sein Volk
wegen der herrschenden Unrechtszustinde verstoBen. Zur gleichen Zeit wuch-
sen das Deuteronomium und das deuteronomistische Geschichtswerk aus
Kreisen heraus, die in analoger Weise den Zorn des einen Gottes Israels un-
l6sbar mit dem Ideal einer briiderlichen Gesellschaftsordnung im Volk ver-
banden: «Der erfahrene Widerspruch des Einzelnen zur Gesellschaft ist ...
Zorn Gottes), Zorn gegen eine Welt, die nicht so ist wie JHWHs Vision vom



516 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

bruderlichen Leben der Kinder Israels» (S. 143). In diesen beiden Teilen des
AT erkennt R.M. den bleibenden Kern der biblischen Aussagen iiber den zot-
nigen Gott. In den andern biblischen Biichern ist nicht mehr vom zornigen
Gott die Rede, sondern vom Gericht, das den Zorn ausschlieBt (apokalypti-
sche-endzeitliche Erwartungen), von Verséhnung (Jona, priesterschriftliche
Opfertheologie), von Tun-Ergehen-Zusammenhang (weisheitliche Schriften).
Im NT erscheint der zornige Gott wieder im Sinne der vor-exilischen Pro-
pheten und des Deuteronomiums bei Johannes dem Téufer, Jesus selbst, Pau-
lus und in der Apokalypse.

Dieser biblische Befund erfordert eine Reflexion iiber die Vielgestaltigkeit
(der Verfasser nennt es Widerspriichlichkeit) der biblischen Aussagen und tuber
die theologische Sprache (S. 41-45, 113-115). Die Bibel und die Theologie ma-
chen gewi} objektive, giiltige und tGiberpriifbare Aussagen (das geh6rt zur Auf-
gabe der Theologie), aber im Wesentlichen ist das, was sie sagen, metapho-
risch, und es impliziert das konkrete, persdnliche und geschichtliche Verhilt-
nis der sprechenden, horenden und verstehenden Menschen zu Gott. Daher
ist der Zorn Gottes keine Seinsaussage iiber Gott, sondern Aussage iiber eine
gesellschaftliche Situation, die im Widerspruch zu Gott steht: «Das Theolo-
goumenon vom Zorn Gottes ist die Metapher der politischen Relevanz des
JHWH-Glaubens» (S. 119).

Am Schluf3 des bibeltheologischen Teils bespricht der Verfasser die Pas-
sion Jesu in threm Verhiltnis zum Zorn Gottes im Sinne von Raymund Schwa-
ger und René Girard (S. 83-97). Dabei vergleicht er knapp klassische Soterio-
logien (Anselm von Canterbury, Thomas von Aquin, Luther) mit der Deutung
des Todes Jesu als erlosenden Gewaltverzicht im Angesicht des gewalttitigen
Unrechts politischer Machthaber.

Der 2. Teil «Der Zorn Gottes als Problem theologischer Hermeneutik» (S.
103-141) diskutiert das bibeltheologisch gewonnene Ergebnis im Horizont
der Theologiegeschichte. Laktanz vertritt die Position des Zorns als Wesens-
aussage Uber Gott; die klassische Theologie hat eigentlich keinen Platz mehs
fur Gottes Zorn und tritt damit in Gegensatz zur Schrift (S. 103-113). Heute
empfiehlt sich eine Sprachphilosophie als Weg zum Verstindnis des Zorns
Gottes. Diese Sprachphilosophie sieht in den Metaphern wie eben z. B. Zorn
Gottes «kognitive Provokation(en) des Textrezipienten» (S. 114; 119). Im Vet-
stehen von biblischen Metaphern kann der Verstehende sich selbst im «heils-
geschichtlichen Raum zwischen Siinde und Gnade» begreifen (S. 115). Die Bi-
bel mit ihrer verwirrenden, mannigfaltigen Metaphotik ist «Medium der Gna-
de, die wirklich zuvorkommt und sittliches und erkennendes Handeln ermog-
licht» (S. 120), indem sie den Menschen zur Verinderung seiner selbst fihzt.

In dieser Perspektive verhindert der Zorn Gottes die von den Religionen
und besonders vom Opferkult geschaffene Vernebelung der Gewalt in der
Gesellschaft (René Girard). Denn er «bricht» wegen unschuldiger Opfer los,
die getotet werden, um die gewalttitige Gesellschaft zu stabilisieren (S. 120-
124). Deswegen ist die Rede vom Zorn Gottes unentbehrlich, gerade weil Gott
liebt und rettet. Im 20. Jahrhundert haben Karl Barth, Hans Urs von Baltha-
sar, Karl Rahner und Raymund Schwager in ganz verschiedener Weise den



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 517

Zorn Gottes als fiir die Theologie unentbehrlich zu erweisen versucht (S.
134-141).

Im 3. Teil entfaltet der Verfasser die Linien einer Theologie des Zorns
Gottes: «Gottes Zorn und seine dramatische Geschichte mit der Welt» (S.
142-160). Gott offenbart sich als Anwalt der manipulierten Menschen, zer-
reit den Uber Gewalt und Neid (Mimesis) gebreiteten verhiillenden Schleier,
verjagt stabilisierende, unter dem willkommenen Gewand von Toleranz gegen
verstecktes Unrecht immunisierende Mythen und tritt so in Gegensatz, ja
«Gegnerschaft zur Welt» (S. 148). Das ist sein Zorn, die Kehrseite seiner lei-
denschaftlichen Liebe. Das Bild des Gerichtes ist von dem des Zorns ver-
schieden, weil der Richter nicht zornig ist. Er behebt eschatologisch Mil3-
stinde. Es ist das Ende des Zorns.

Das Werk ist oft in der Weise eines Plidoyers gehalten, was einerseits die
sympathische personliche Beteiligung des Verfassers an seinem Gegenstand
ausdriickt und andererseits bisweilen ermiidend wirken mag. Es liegt in der
Natur der Sache, daB es viele Fragen aufwirft. Diese liegen auf dem dogmati-
schen wie auf dem biblischen Feld. Nicht jedermann wird dem hermeneuti-
schen Prinzip S. 133 zustimmen: «Der Gottesbegriff ... kann nicht anders an-
gemessen verwendet werden denn als praktischer Begriff, der die Selbstdeutung
des Subjekts in Bewegung bringt» (Hetrvorhebung R.M.). Stihnopfer der Bibel
werden als Substitution des Schuldigen durch das Opfertier gedeutet (S. 48ff.,
151). Das ist keineswegs die einzige in der Forschung vertretene Erklirung.
Die wichtige Stelle 2Makk 7,37f., wo das Martyrium als Furbitte erscheint,
verstinde nach R.M. den Zorn Gottes «als ErziehungsmaBnahme», und die
Situation wire im Verhiltnis zu Jesus im Abendmahlssaal ganz anders. M.E.
ist die Bedeutung dieser Stelle unzulissig vermindert. Das «Losegeld» wird
ohne den entscheidenden profanen alttestamentlichen Hintergrund (Ex 21,30)
erortert. Vor allem fragt sich, ob der Zorn Gottes in der Bibel nur im Kontext
der Unterdriickung von Armen erscheint; man vergleiche nur Ex 32,10, wo er
wegen des Abfalls von Gott entbrennt, oder Num 11,10, wo die UnbotmiBig-
keit der Israeliten gegen JHWH ihn zum Zorn reizt. Die Beispiele lieBen sich
leicht vermehren. Die biblische Basis st m.E. zu eng. Ich frage mich, ob
Gottes Zorn ohne Bezug zu seiner Heiligkeit theologisch zureichend entfaltet
werden kann. Vielleicht wire der Zorn Gottes auch als Gegenbegriff zu Gna-
de (so vor allem bei Paulus, aber schon im AT) in der Theologie der Gnade zu
vertiefen.

Im Buch sind eine Reihe von sinnstérenden Ungenauigkeiten stehen ge-
blieben. S. 51 die Priesterschrift kennt durchaus Vergebung fiir vorsitzliche
Stinden, z.B. Num 5,5-7 und andere Stellen; nur schamlose, 6ffentliche Siin-
den sind unvergebbar, Num 15,30-32. S. 54 rein/unrein ist mit heilig/profan
vermischt; das sind jedoch verschiedene Kategorien; S. 60 sinnentstellender
Druckfehler (Z. 6 von unten). S. 78 Verweis Mk 18,23-25! S. 127, 128 werden
Dieter Becker und Vaclav Havel ohne bibliographische Referenzen zitiert.
S. 58 «salus specificum». — Alles in allem ein mutiger und stimulierender Ver-
such, den Zorn Gottes theologisch zu denken.

ADRIAN SCHENKER O.P.



518 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Susanne Otto: Jehu, Elia und Elisa. Die Ergihlung von der Jehu-Revolution und
die Komposition der Elia-Elisa-Erziblungen. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer
2001. 290 S. (Beitrige zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament,
152; 8. Folge, H. 12). ISBN: 3-17-016762-2.

Dieses Buch ist die Giberarbeitete Fassung einer an der protestantischen theo-
logischen Fakultit der Universitit Miinster im Jahr 2000 angenommenen Dis-
sertation, die unter der Leitung von Prof. Rainer Albertz erstellt wurde. Der
Titel zeigt das forschungsleitende Interesse. Es soll die Komposition oder lite-
rarische Entstehungsgeschichte der Prophetenerzihlungen 1K6n 17 bis 2Kén
10 geklirt werden, in deren Mittelpunkt Elia und Elischa (in der vorliegenden
Diss. immer Elisa genannt) stehen. Wie der Uberblick tiber die Forschungsge-
schichte gleich am Anfang zeigt, S. 11-25, gibt es dariiber keinen Konsens. Of-
fenbar will die Diss. diesen ganzen Problemkreis neu auslegen und — eventuell
— besser 16sen als es bisher geschehen ist. Da die untersuchten Erzdhlungen
Teil des groBeren literarischen Werkes Dt 1 bis 2Ko6n 25 sind, das in der For-
schung «deuteronomistisches Geschichtswerk» (DttG) heiBt, liuft die Unter-
suchung gleichzeitig auf eine neue Priifung der Hypothese des DtrG hinaus.
Es braucht Mut, an eine so vielverhandelte und komplexe Materie mit frischer
Zuversicht in einer Diss. heranzutreten. S.0. referiert seit Martin Noths grund-
legender These vom DtrG 1943 vierzehn monogtaphische Atrbeiten tber die
literar. Entstehung des Elia-Elischa-Zyklus, mit einer einzigen Ausnahme alles
deutsche Monographien! S. 26f. definiert die Verfasserin thre Auffassung des
DtrG: Es ist im Sinn Martin Noths ein «weitgehend einheitliches, in detr Exils-
zeit entstandenes Geschichtswerk» (nach 562 v. Chr.), das mehtrere Verfasser
(«eine ... Gruppe von Deuteronomisteny) hatte. Vier Kriterien erlauben es nach
S.0., deuteronomistische (dtr) Texte zu identifizieren: Sprache, Stil, Theologie
und ein spezifischer Geschichtsentwurf, der von der Landnahme zum babylo-
nischen Exil reicht, und zu welchem insbesondere die Rahmenstiicke mit den
Angaben tiber die Konige Israels und Judas gehéren. Theologie und Geschichts-
bild sind dabei «notwendige und hinreichende Kriterien», wihrend Sprache
und Stil «auch von andern Theologengruppen nachahmend iibernommen wer-
den konnenn. S.O. technet daher mit zehn nachdeuteronimistischen Bearbeitun-
gen, die zwar dtr Sprache und Stil gebrauchen, aber sich in Theologie und Ge-
schichtsbild von der Grundschrift des DtrG trennen.

S.0. geht wie folgt vor: Zuerst arbeitet sie aus der Jehu-Geschichte, 2Ko6n
9f., die «fest im DtrG verankert ist», S. 27, und aus den dtr «Koénigsrahmen»
fir die Konige Israels in 1K6n 16 bis 2Kén 10 die dtr Geschichtskonzeption
heraus (Teil II). AnschlieBend zeigt sie die Ubereinstimmung der Geschichte
von Naboths Weinberg (1K6n 21) und von Ahasjas Baalsanrufung in Ekron
(2K6n 2) mit det Theologie und Geschichtskonzeption des DttG (Teil III).
Dann wendet sie diese spezifischen Konzeptionen von Theologie und Ge-
schichte als Unterscheidungskriterium an fiir die Scheidung zwischen dem ur-
springlichen DttG und nachdeuteronomistischen Bearbeitungen in den Elia-
Elischa-Erzihlungen (Teil IV), wihrend abschlieBend die Uberlieferungs- und
Redaktionsgeschichte von 1Kén 16,29 bis 2Kén im Uberblick geboten wird

(Teil V).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 519

Das Ergebnis ist in vereinfachenden Ziigen das folgende:

1. Die iltesten Eliatraditionen teichen in das 9. Jahrhundert hinauf. Im 8.
Jahrhundert entstanden die Naboth-Geschichte, 1K6n 21, und die Befragung
des Baal von Ekron, 2K6n 1. Die Erzidhlung des sog. Gottesurteils auf dem
Karmel, 1K6n 18, wurde am Ende der Exilszeit (6. Jahrhundert) geschaffen.

2. Die Elischaerzihlungen nahmen ihren Anfang im 8. Jahrhundert (un-
politische Wundergeschichten, 2Kon 2; 4; 6), dazu kamen politische Wunder-
geschichten, 2Kon 5; 6; 13, und beide zusammen bildeten noch vor 722 ein
neues Ganzes, eine Biographie Elischas (1Koén 19,19ff.; 2Ko6n 2; 4; 13).

3. Die «Jehu-Revolution» wurde wohl um die Mitte des 8. Jahrhunderts
am Hofe Jerobeams II. verfaBt (2Kon 9; 10).

4. Kriegserzihlungen entstanden zuerst in Israel in der zweiten Hilfte des
8. Jahrhunderts (1Kon 20; 2Ko6n 6). Sie wurden mit judiischen Kriegserzih-
lungen entstanden in den Jahren vor und zu Beginn des Exils, verbunden
(1Kén 22).

Diese Erzihlungen existierten zunichst als selbstindige Texte. (Die hier
referierten Stellenangaben meinen jeweils nur den urspringlichen Kern der
betreffenden Kapitel, der von S.0. auf die Verse genau bestimmt wird.)

5. Das DttG nahm um 560 nur die drei Geschichten der «Jehu-Revolu-
tion» (2Kén 9f.), die Baalbefragung in Ekron (2Kén 2) und Naboths Weinberg
(1Ké6n 21) in seine Geschichte auf, weil diese drei Erzihlungen seinet Theo-
logie und Geschichtskonzeption entsprachen (Fremdgoétterkult als groBte Be-
drohung fiir Israel, Baalsverehrung ruft der Strafe durch JHWH, geschichts-
michtiges Wort JHWHs).

7. In der Mitte des 6. Jahrhunderts hat ein Bearbeiter (BK) die Kriegser-
zihlungen (oben Nr. 4) ins DtrG eingefugt.

8. Ein anderer Bearbeiter (BE1) fiigte eine Elia Erzihlung (1Ko6n 17f.) ins
DtrG ein, die dieser Bearbeiter selbst geschaffen hatte. Dies geschah im spi-
ten 6. Jahrhundert Dieser Bearbeiter unterstreicht im Gegensatz zum DtrG
die Moglichkeit der Umkehr, die das Unheil abzuwenden vermag.

9. Ein folgender Bearbeiter (BE2) schuf 1Kén 19,1-18 sowie 1K6n17,17—
24 und schob diese Erzihlungen zusammen mit der Elischa-Biographie in das
DtrG hinein. Damit verband er Elia- und Elischa-Erzidhlungen enger mit-ein-
ander. Dies erfolgte im 5. Jahrhundert.

10. Weiter kleinere Erginzungen kamen spiter hinzu.

Es wird sich zeigen, wie weit sich diese neue Rekonstruktion der Kompo-
sitionsgeschichte (Uberlieferung und Redaktion) von 1Kén 16 bis 2Kén 10
durchsetzen wird. Nicht alles ist gleich einleuchtend. Fir mich ist z.B. die An-
nahme, der Spruch JHWHs gegen Konig Ahab: «An dem Ort, an dem die
Hunde das Blut Naboths leckten, werden die Hunde auch dein Blut lecken»
(1Ko6n 21,19) hitte schon zur Zeit Ahabs lange vor und unabhingig von der
Nabotherzihlung existiert, schwer nachzuvollziehen, weil ein Eigenname eine
Anekdote, ein Geschehen impliziert, an die der Eigenname in der Erinnerung
geknupft ist (S. 124-143). Aber solche und dhnliche Argumente und Bedenken
werden ihre Plausibilitit oder Schwiche in der Diskussion erweisen.



520 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Das Buch ist sehr sorgfiltig geschrieben, und der Gang der komplexen
Argumentationen erfolgt in groBer Klarheit. Das gibt dieser Dissertation eine
beispielhafte Qualitit, selbst wenn jemand nicht alle ihre Ergebnisse iber-
nehmen mochte. Was ich bedaure, ist erstens der vollstindige Verzicht einer
etwas eingehenderen hermeneutischen Reflexion tber die verschiedenen
Theologien, die die Verfasserin herausarbeitet (vordeuteronomistische, deute-
ronomistische, auf die Bearbeiter zuriickgehende theologische Konzeptionen).
Fir meinen Geschmack hat sich S.O. zu ausschlieBlich in eine rein historische
Betrachtungsweise eingeschlossen. Zweitens fehlt die Untersuchung, ob die
urspringliche Septuaginta (oder im Vergleich mit ihr der massoretische Text)
nicht ebenfalls eine «Bearbeitungsschicht» sein konnte. Diese fehlende Be-
trachtungsweise hat etwas Paradoxes, weil die Verfasserin ja sonst simtliche
Bearbeitungen entdecken will, aber dabei gerade die einzige, wirklich vorhan-
dene, vom massoretischen Text stellenweise abweichende Textform, die der
Septuaginta (hinter der ja, wie heute meistens mit Recht angenommen wird,
eine hebriische Vorlage steht), nicht als literarisches Ganzes ins Auge fal3t, son-
dern rein atomistisch von Fall zu Fall dort betrachtet, wo der massoretische
Text Fragen aufwirft.

AbschlieBend mochte ich noch den kleinen Druck beklagen, der einer
schon ilter gewordenen Leserschaft wirklich nicht entgegenkommt.

ADRIAN Schenker O.P.

Samuel Vollenweider: Horizonte neuntestamentlicher Christologie. Studien 3u Pan-
lus und gur frihchristlichen Theologie. Tibingen: Mohr Siebeck 2002. VIII+425 S.
(WUNT 144). ISBN: 3-16-147791-X.

Es handelt sich um eine Sammlung von 17 Studien, die zumeist in den 1990-er
Jahren entstanden sind. Etwas locker koénnen sie in drei Gruppen eingeteilt
werden, die den drei Hauptteilen entsprechen.

Der erste Hauptteil, bestehend aus sieben Beitrigen, gilt den Anfingen der
Christologie. Die Stichworte der ersten drei Studien sind «Engelchristologie» (3—
27), «Weisheit» (29-51) und «Imago Dei» (53—70). Bereits diese Beitrige zei-
gen deutlich, daf es dem Autor um die Erfassung der religionsgeschichtlichen
Hintergrinde geht, der beste Weg, die Weite und Breite der christologischen
Reflexionen im Neuen Testament aufzuweisen. Dal} sich den drei Beitrigen
Beobachtungen zu Lk 10,18 («Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel
fallen») anschlieBen (71-87), hat durchaus seine Berechtigung. Dieses Wort,
einziger «Visionsbericht» innerhalb der synoptischen Uberlieferung und nicht
an Kreuz und Erhohung Christi gebunden, steht traditionsgeschichtlich in
engstem Zusammenhang mit der Verkiindigung des Reiches Gottes.

Der Beitrag «Diesseits von Golgatha. Zum Verstindnis des Kreuzestodes
Jesu als Suhnopfer» (89-103) ist ebenfalls breit angelegt. Nicht nur wird auf
wesentliche Punkte des «Todesweges Jesu» hingewiesen (90-92), es wird auch
in knapper Form auf die «Vielfalt von Deutungen des Todes Jesu» aufmerk-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 521

sam gemacht (92-94) und «die Reichweite der Aussagen vom Sthnetod Jesu»
aufgezeigt. (94-98). Schwierig gestaltet sich dann der Abschnitt iiber «Mensch-
werdung) und Opfer» (98-103), schwierig u.a. deswegen, weil nicht immer aus-
zumachen ist, wann der Boden exegetischer Analyse verlassen und das weite
und mitunter etwas unvorbereitete Feld der Erbauung betreten wird. Dasselbe
gilt fiir den letzten Abschnitt, der unter dem Titel steht «Die abgriindigen Di-
mensionen des Abendmahls» (103).

Ahnliches ist vom folgenden Beitrag zu sagen: «Ostern — der denkwiirdige
Ausgang einer Krisenerfahrung» (105-123). Die neutestamentlichen Uberliefe-
rungen mit ihren Hintergrinden werden nach ihren theologischen Entfaltun-
gen abgesucht und in den Zusammenhang des eschatologischen Weltbildes ge-
bracht, wobei m.E. dem heutigen Verstehens- und Erfahrungshorizont nicht
immer geniigend Rechnung getragen wird. Den AbschluB3 des ersten Haupt-
teiles bildet der Aufsatz «Antijudaismus im Neuen Testament. Der Anfang ei-
ner unseligen Tradition» (125-140). Die Studie zeugt vom groBen, auch in an-
deren Beitrigen durchscheinenden Engagement des Verfassers im judisch-
christlichen Dialog.

Der zweite Haupttei! der Aufsatzsammlung, ebenfalls sieben Beitrige um-
fassend, ist verschiedenen Themenfeldern der paulinischen Theologie gewidmet.
«Zeit und Gesetz. Erwigungen zur Bedeutung apokalyptischer Denkformen
bei Paulus» (143-162) ist der Titel des ersten, man kdnnte durchaus sagen:
grundlegenden Beitrags. Nach einem wesentlichen und differenzierten Ein-
blick in das, was frithjidische Apokalyptik Gberhaupt meint — ein Unterfan-
gen, das im Gestriipp so vieler Meinungen keine leichte Sache ist —, a3t sich
der «Paradigmenwechsel» bei Paulus, mit allem was er mit sich bringt, neu be-
denken: die christologisch fundierte Konfiguration von Gegenwart und Zu-
kunft, die Rechtfertigungs- und Kreuzestheologie, die Offnung zur Zukunft,
das eschatologische Jetzt mit der entsprechenden neuen Wahrnehmung, die
Integration der Geschichte, die Bedeutung der Gegenwart aufgrund der Anti-
zipation der Zukunft und das daraus sich ergebende Zeitverstindnis.

Es folgen dann zwei Zuginge zur Pneumatologie des Paulus, der eine
eher anthropologisch — «Der Geist Gottes als Selbst der Glaubenden. Ubetle-
gungen zu einem ontologischen Problem in der paulinischen Anthropologie»
(163-192) —, der andere eher ekklesiologisch konzipiert: «Viele Welten und ein
Geist. Uberlegungen zum theologischen Umgang mit dem neuzeitlichen Plu-
ralismus im Blick auf den 1. Korintherbrief» (193-213). Beide Beitrage zeich-
nen sich dadurch aus, dal sie von modernen anthropologischen und gesell-
schaftlichen Fragestellungen Abschnitte aus paulinischen Schriften neu befra-
gen. Der Aufsatz «GroBer Tod und GroBes Leben. Ein Beitrag zum buddhi-
stisch-christlichen Gesprich im Blick auf die Mystik des Paulus» (215-235)
beschiftigt sich mit mystischen Basistexten aus dem paulinischen Schrifttum
(besonders Gal 2,19f. und 2Kor 4,7-18) und konfrontiert sie mit «parallelen»
Aussagen aus dem Buddhismus, um sowohl iiberraschende Ubereinstimmun-
gen als auch Unterschiede herauszuarbeiten. Dieser Beitrag zeigt einmal mehr
die Offenheit des Verfassers gegeniiber heutigen Problemstellungen.



522 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Die nichsten drei Beitrige bilden insofern eine Einheit, als sie sich mit
Themen des Philipperbriefes auseinandersetzen — freilich auf je unterschiedli-
che Art und Weise. Der Beitrag «Die Waagschalen von Leben und Tod. Phil
1,21-26 vor dem Hintergrund der antiken Rhetorik» (237-261) bringt u.a. eine
ganze Reihe antiker Sentenzen nicht nur aus dem griechisch-hellenistischen
Raum, sondern iberhaupt aus der orientalischen Weisheitsliteratur, um dann
im AnschluBB daran Phil 1,21ff. auf dem Hintergrund von 2,6-11 zu lesen, wo-
durch die Metaphorik von Abstieg und Aufstieg ins Spiel gebracht wird: Die
Synkrisis von Leben und Tod steuert in der Tat bereits auf den groBen Hym-
nus von Phil 2,6-11 zu. Damit kommt aber auch schon die Thematik der bei-
den weiteren Beitrige in den Blick: «Der (Raub» der Gottgleichheit. Ein religi-
onsgeschichtlicher Vorschlag zu Phil 2,6(—11)» (263-284) und «Die Metamotz-
phose des Gottessohns. Zum epiphanialen Motivfeld in Phil 2,6-8» (285-306).
Beide Aufsitze bringen aufgrund neuerer religionsgeschichtlicher Beobach-
tungen auch neue Ansitze zur Interpretation des Hymnus, wobei den Gedan-
kengingen nicht immer leicht zu folgen ist.

Der dritte Haupttei/ versammelt drei Beitrige unter dem Titel Zwischen
Apokalyptik und Gnosis. Allen drei ist gemeinsam, dal} sie aktuelle Fragestel-
lungen aufnehmen — das tun die meisten Beitrige dieses Bandes — und dal sie
durch ihr interdisziplinires Engagement auch um grofle Verstindlichkeit in
der Diktion bemuht sind. Die Beitrage sind zum ersten Mal in der Zeitschrift
«Der evangelische Erzieher» (45 [1993]; 47 [1995]) und in der «Zeitschrift fir
Pidagogik und Theologie» (52 [2000]) erschienen. Der erste Beitrag, «Die Be-
schworung der Michte. Uberlegungen zur Botschaft der Johannesapokalypse»
(309-326) darf als kurze und gekonnte «Einfithrung in die Offenbarung des
Johannes» bezeichnet werden. Ich méchte die «Uberlegungen» all jenen drin-
gend empfehlen, die sich mit diesem neutestamentlichen Buch auseinandet-
setzen (mussen). Der zweite Aufsatz beschaftigt sich mit einem Thema, das
immer wieder aktuell ist: «Reinkarnation — ein abendlindisches Etbstiick» (327
—346); er versteht sich gewissermaBen als «Gegenstick» zu demjenigen von
A. Michaels, «Reinkarnation — ein morgenlindisches (Dogmar?», in: EvEtrz 47
(1995) 159-171. Wichtig sind hier die verschiedenen «Herkiinfte» der See-
lenwanderung und ihre verschiedene Resonanz im vorklassischen Griechen-
land und in Indien. Die in diesem Zusammenhang immer wieder ins Spiel ge-
brachten Texte aus dem iltesten Christentum werden umsichtig analysiert; in
den letzten beiden Abschnitten kommt der Autor auf die «Differenz antiker,
neuzeitlicher und ostlicher Seelenwanderungskonzeptionen» und auf das The-
ma «Reinkarnation und Auferstehung» zu sprechen. Fir die Klarheit und Be-
stimmtheit der Ausfithrungen wird man dem Verfasser nur dankbar sein. Der
letzte Beitrag beschiftigt sich ebenfalls mit einem alt-neuen Problem: «Gnosis
in der Moderne? Uberlegungen zu einem spannungsvollen Verhiltnis» (347—
361). Ausgehend von der Frage «Gibt es eine moderne Gnosis?» formuliert
der Verfasser einige allgemeine Thesen zur antiken Gnosis, bespricht dann
drei hauptsichliche Bezugsfelder in unserem Jahrhundert (die Grenzzonen des
kirchlichen Christentums, die moderne Esoterik und die Gnosis-Affinitat der
Neuzeit) und prisentiert dann eine bisher noch nicht formulierte Hypothese:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 523

«Die Konstruktion des Cyberspace als moderne Gnosis». Obwohl der Verfas-
ser eine ganze Reihe von Analogien zwischen moderner Cyberkonstruktion
und alter Gnosis feststellen kann, kommt er auch hier zum Resultat: «Es
spricht wieder ganz Entscheidendes dagegen, hier eine Form «moderner Gno-
sis) zu orten» (360).

Fazit: Der in jeder Hinsicht hervorragend gestaltete Sammelband stellt
Leserinnen und Leser vor eine Fiille ungemein anregender Beobachtungen
und vor z.Z. neue Horizonte neutestamentlicher Christologie und Theologie.
Die Auseinandersetzung mit den einzelnen Beitrigen ist ein zwar nicht immer
leichtes, aber doch lohnendes Unterfangen.

Abgeschlossen wird der Band mit einem 39(!)-seitigen Stellenregister, ei-
nem 9-seitigen Autoren- und Autorinnen- sowie einem 9-seitigen Sach- und
Namenregister.

HERMANN-JOESF VENETZ



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendu

