
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendu

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Riccardo Quinto: «Scholastica». Storia di un concetto. Padova: II Poligrafo
2001. 475 S. (Subsidia Mediaevalia Patavina 2) ISBN: 88-7115-218-2.

1. Das Nomen Scholastik teilt sprachgeschichtlich das Geschick artgleicher
«Kunstbegriffe» (z.B. Mystik), die nur von den ursprünglicheren Adjektiva her
sinn- und sachgerecht verstanden werden können. Seit dem 17. Jahrhundert
wird das substantivierte Nomen verallgemeinernd für die mittelalterliche Schul-
und Geistesgeschichte verwendet, im 18. Jahrhundert erlangte es uniformierende,

plakative Bedeutung und erst um die Wende zum 19. Jahrhundert wurde

die vielseitige Geschichte des Scholastischen neu entdeckt und gewürdigt.
Nur eine wortkundliche Untersuchung, wie sie der wortkundige Gelehrte von
Padua vorgelegt hat, kann die reiche Sprachgeschichte, in der viele
Bestimmungen auf den Nenner des Nomens gebracht wurden, zu Tage fördern. -
Ausgreifend und umsichtig sondiert R. Quinto (im 1. Kap., S. 21—88) den
Sprachgebrauch des Adjektivs «scholastisch» bis zum 13. Jahrhundert, dem
Jahrhundert der sogenannten Scholastik. In der ganzen Bandbreite des
Schulischen, das Lehre und Schüler, Bildung und Erziehung betrifft, kommt die

Wortgeschichte voran. Initiative und Tradition der Gemeinschaft (in Kirche
und Stadt-Gesellschaft) und des Einzelnen bringen die Geschichte des
Scholastischen in der Fülle des subjektiven, objektiven und objektivierten Geistes
voran. Sie drängt vom Artes-Wissen in der Antike zum Wissen der vier Facul-
tates in der Universität des Mittelalters und zum freien, schöpferischen Lehren

in der Neuzeit. Die Schule der Facultates ist nicht mehr das freie Studium
der Artes (scolae im griech. Verständnis!), sondern Pflicht-Übung, Wissens-Befähigung

für den Beruf des Theologen, Juristen, Mediziners. Die Artes-Fakul-
tät leistet notwendige Propädeutik.

Der schulischen Einübung in die Heilsbotschaft («theologia scholastica»)
begegnet im ganzen Mittelalter der Vorbehalt der geistlichen oder monasti-
schen Gotteserkenntis («theologia mystica - spiritualis — monastica»),
angefangen bei Joachim von Fiore (f 1202) über die Franziskanerspiritualen bis zur
Devotio moderna im 14. und 15. Jahrhundert. Diese Opposition wurde
unterschiedlich motiviert und mobilisiert.

Das aufgeklärte und überhebliche «Schul-Wissen» wurde im ganzen
Mittelalter auch von den frühen und späten Humanisten (Johannes von Salesbury

f 1180, Francesco Petrarca f 1374, Erasmus von Rotterdam f 1536) getadelt.
Die exzessive Dialektik und Formalisierung des Schulwissens im Nominalismus

des 14. und 15. Jahrhundert brachte die scholastische Theologie und
Philosophie vollends in das Abseits einer Spiritual und humanistisch geprägten
Geistigkeit und machte vor allem die Theologie in den Augen der Reformatoren

des 15. und 16. Jahrhunderts suspekt. Heinrich Cornelius Agrippa von
Köln (f 1535), Zeitgenosse und Kollege des gelehrten Würzburger Abtes
Johannes Trithemius (f 1516), schrieb 1526 (gedruckt 1531) gegen die Löwener
Schultheologie und unterschied die scholastische Theologie von der «theologia
interpretativa». John Bale (Balaeus) f 1563, Karmelit und anglikanischer Bi-



500 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

schof von Ossory (Irland), setzte der scholastischen Theologie die «theologia
positiva» entgegen. Mit diesen Unterscheidungen wurde (vor Luther!) die
scholastische Theologie ein- und ausgegrenzt. (Franz Ehrles Dictum, Luther
sei der «Totengräber der Scholastik», ist unzutreffend! Anm. des Rezens.)

Martin Luther war ein «scholasticus», ein Mann der Schule; er kannte von
seinem eigenen Lehrer Gabriel Biel (f 1495) her die doppelte Engführung der
spätscholastischen Theologie, den Wegestreit der reales und nominales in den
Schulen und die exzessive Dialektik der Nominalisten. In der Disputatio contra
scholasticam theologiam vom Herbst 1517 nahm er die Kritik an der indoktrinali-
sierten, dialektischen Schultheologie auf und setzte sich entschieden auf der
Grundlage der positiven Theologie der Bibel und der Väter von der scholastischen

Theologie ab. In dieser Kritik war er nicht der erste und einzige Theologe

seiner Zeit, aber durch ihn gewann diese Kritik ein vielfaches Echo. Er
brachte die Schultheologie wieder auf die ursprüngliche Spur der sacra pagina,
derer sich die Schultheologie im 14. und 15. Jahrhundert unter dem Einfluß der
Dialektik und des Nominalismus begeben hatte. Philipp Melanchton (f 1536),
der Systematiker der protestantischen Theologie, ging auf die Anfange der
Schule bei Johannes von Damaskus und Petrus Lombardus zurück und stellte
in den Loci communes (1521) die alte Schultradition wieder her. Erasmus setzte
sich in der Studienreform der Universität Wittenberg auch für die Erneuerung
der aristotelischen Philosophie ein, wies aber die dialektische Überfremdung
der biblischen Gotteslehre (in den Kommentaren des 1. Sentenzenbuches)
zurück. Luthers Kehre in der Schultheologie ist kein Bruch, sondern die kämpferische,

bisweilen höchst polemische Kehre in den Ursprung der Schule.
2. In den ersten drei Kapiteln sondiert R. Quinto die Wortkunde des

Adjektivs «scholasticum», im 4. Kapitel (329—411) konnte er sich der direkten
Auseinandersetzung mit der Schultradition in ihrer Engführung widmen. Die
Auseinandersetzung mit der überkommenen Schultheologie lenkte folgerichtig das

Augenmerk auf die fehlgeleitete Schuldoktrin. Lambert Daneau (Danaeus)

f 1595, calvinistischer Theologe, diskutierte in den Prolegomena seines 1580
in Genf erschienenen Kommentars zum 1. Sentenzenbuch des Petrus Lombardus,

das die Gotteslehre enthält und in der Schultheologie am meisten
dialektisch zugerüstet wurde, die negativen Aspekte der «theologia scholastica»:
begrifflich-dialektisch überfrachtet, problembeladen, spitz- und querelenfindig,

indoktrinalisiert. Der scholastischen Theologie wird das Odium des
verschulten, dialektisch verbohrten Wissens angelastet. Auch der katholische
Theologe Johannes Mair (f 1550), Mitglied des Pariser Kollegs Montaignu,
grenzte in seinem 1516 erschienenen Quästionenkommentar zum 4.
Sentenzenbuch die positive von der scholastischen Theologie ab, die heillos verschult
war. Die positive (systematische) Theologie war ebenso wie die historische
Forschung des 17. Jahrhunderts (Jean Mabillon OSB f 1707) an der Geschichte

der Theologie interessiert und brachte direkt (in der Kritik) oder indirekt
(in der Wertung der positiven Tradition) die Schuldoktrin — als scholastisch
generalisierend — in Verruf. Die objektive Erforschung der Universitätstheologie

(in Paris durch César du Boulay f 1678) konnte diese Grenzziehung
und die Halbierung der Schul- und Geistesgeschichte nicht verhindern. Mit



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 501

«scholastisch» wird nicht mehr die Schule in ihrer ganzen Überlieferung
bezeichnet, sondern nur mehr ein Teil — und dieser als pars deterior geschichtlich
ebenso unrichtig wie für die Beurteilung der Scholastik verfehlt.

Die Historische Forschung (mit den durch die Druckkunst ermöglichten
Texteditionen), in ihrer Folge die textkritische Erforschung der theologischen
(z.B. des Ps.-Dionysius) und der biblischen Überlieferung (durch den Orato-
rianer Richard de Simon f 1712) und die neu aufkommende Religionsphilosophie

(des Baruch de Spinoza f 1677) stellten einzeln und insgesamt die scholastische

Theologie in Frage. Auch der katholische Theologe und Abt Louis
Ellies du Pin (f 1719) ging in seiner französischen (später in englischer, lateinischer

und italienischer Übersetzung erschienenen) Untersuchung über die
Methode des Theologiestudiums scharf ins Gericht mit der scholastischen Theologie,

machte die Doctores scholastici, nach denen er die Geschichte der
Theologie von Abälard über Albert bis Durandus und Gabriel Biel einteilte,
für den Niedergang verantwortlich. Die spanische Scholastik an den neu
gegründeten Universitäten der iberischen Halbinsel im 15. und 16. Jahrhundert
(Juan de Segovio f 1458, Francisco de Vitoria OP f 1546) und die deutsche
Scholastik des 18 Jahrhunderts konnten diese Bewertung der Scholastik nicht
korrigieren. J.H. Eiswich spricht 1720 erstmals von den «Neo-Scholastici».

3. In einem letzten Kapitel fragt R. Quinto nach der Scholastik als

«philosophiegeschichtlicher Kategorie» in der neuzeitlichen philosophiegeschichtlichen
Forschung. Von Maurice de Wulf (f 1947) über Martin Grabmann (f 1949)

bis zu den modernen Historikern (E. Gilson, Van Steenberghen, P. Vignaux,
N. Abbagnano u.a.) wird das Unterscheidende der Scholastik diskutiert. Bei
allen Unterschieden wird dieses in der Einheit, Identität und Systematik der
Lehr- und Denkform gesehen: in der Einheit von Philosophie und Theologie,
in der Selbigkeit der Methode des Lehrens und Lernens und in der Systematik
der literarischen Schuldoktrin — es ist die Einheit in der Spannung der diversen

Schulen, die Selbigkeit der Wahrheitserkenntnis in der Vielfalt der
Denkformen und die systematische Ordnung in den Traktaten und Summen.
Besonderes Augenmerk wandte der Autor dem Unterscheidenden der scholastischen

Philosophie zu, das eh und je sehr kontrovers diskutiert wird. Am Ende
sammelt er in einem Epilog (413—419) den Ertrag seiner mühsamen und
fruchtbaren Arbeit. Die Wortkunde von Scholastik/scholastisch bestimmt nicht
das Nomen; dieses ist in der Geschichte sekundär (mitfolgend). Die Fülle der
Adjektive (und Adverbien) betreffen Schule, Lehrer und Schüler, Lehre und
Literatur. Das Schulische ist die Selbstorganisation und Selbstverwirklichung
des menschlichen Geistes. Das schulische Lehren und Lernen wächst aus der
doppelten (nicht zweifachen) Wurzel des ständigen Umgangs mit der
literarischen Überlieferung (Text) und der Anstrengung des Begriffes. Im dreifachen

Durchgang der Logik, der Naturphilosophie und der Sprachlogik
(Nominalismus) offenbart die Schule im Mittelalter ihre Kraft und ihre Krise.

In einer bemerkenswerten Quellenkunde und Literaturkenntnis hat
R. Quinto die Wortkunde Scholastik/scholastisch vorgestellt. Anhangsweise
hat er zu den einzelnen Kapiteln die einschlägigen Texte (zum Teil aus
Frühdrucken und schwer zugänglichen Editionen) veröffentlicht. Dieser Textser-



502 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

vice verdient alle Anerkennung und regt zur Nacharbeit an. Der leidige Streit
um das Wort sollte der Geschichte angehören. Man braucht das Nomen nicht
zu suchen, aber auch nicht zu meiden. Scholastik bezeichnet das Programm
der Schule und die Anstrengung des Intellekts im ganzen Mittelalter, deren
Glanz und deren Elend. Die interkonfessionelle, «ökumenische» Theologie
hört Scholastik nicht mehr als Reiz- und Streitwort; sie ist eine große Epoche
der gemeinsamen Geschichte. Das Werk und dessen Autor verdienen alle
Acht und Achtung.

Ludwig Hödl

Anonymus (Johann Joachim Müller): De imposturis religionum (De tribus impostori-
bus). Von den Betrügereyen der Religionen (übersetzt und kommentiert von
Johann Christian Edelmann). Kritisch hrsg. und kommentiert von Winfried
Schröder. Stuttgart-Bad Cannstatt: Fromann-Holzboog 1999. (Philosophische
Clandesüna der deutschen Aufklärung, 1/6). ISBN: 3-7728-1931-1.

Was veranlaßt einen Forscher, die Mühe der kritischen Edition eines Textes
auf sich zu nehmen, dessen argumentativen Gehalt er selbst für medioker hält,
ja dem er ein «dürftiges theoretisches Niveau» (S. 64) attestiert? Und was könnte

eine Leserin dazu bewegen, sich diese Edition zum Zwecke des Studiums
zur Hand zu nehmen?

Meist, aber nicht immer, ist es bei einer modernen Edition der edierte
Text selbst, welcher einen interessanten Gegenstand für die Forschung abgibt.
Manchmal, so auch im Falle dieser Manifestation des legendenumwobenen
Traktates über die drei Betrüger handelt es sich vor allem um das
geistesgeschichtliche Umfeld und die Wirkungsgeschichte einer Schrift, welche den
Aufwand einer genauen Rekonstruktion lohnenswert erscheinen läßt.

Wenden wir uns zunächst kurz den edierten Schriften selbst, d.h. dem
Traktat De imposturis religionum breve compendium (S. 99—140) und der beigefügten

deutschsprachigen, kommentierten Paraphrase EXTRACT aus einer von

EVANDER übersetzten und mit Anmerkungen herausgegebenen Handschrift unter
dem Titel Von den Betrügereyen der Religionen (S. 143—229) zu.

Der Autor der ersten Schrift läßt sich zu Anfang aus über die Unklarheit
des Begriffs von Gott, den die Anhänger des Gotteskultes hätten, und streift
von dieser Beobachtung ausgehend in wenigen Zeilen die Gedankenführung
eines kosmologischen Arguments für Gottes Existenz. Die Gelegenheit zur
überzeugenden Auseinandersetzung mit solcherlei systematisch nicht
uninteressanten Argumenten läßt der Autor allerdings aus und begnügt sich mit einer
kurzen Entgegnung, die er offenbar dem Symbolum Sapientiae (einer anonymen
Schrift des 17. Jahrhunderts)entnimmt. Der Herausgeber hat wohl Recht,
wenn er die vorgebrachte Kritik «oberflächlich und unkonzentriert» nennt (S.

99, Fn. 2). Auf wenig mehr als der Autor des lateinischen Textes bezieht sich
derjenige der deutschen Paraphrase; dieser nimmt an anderer Stelle (§ 14, S.

157) auch Bezug auf eine zeitgenössische Darstellung des Leibnizschen
Gottesbeweises, wobei nicht klar wird, ob es sich nur um eine grobe Verkürzung
handelt oder er das Argument und seine Prämissen nicht verstanden hat. Ge-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 503

nerell erschöpft sich die Kritik an den drei monotheistischen Religionen, die
sich vornehmlich auf das Christentum einschießt, in Spötteleien über
bestimmte Glaubensinhalte (z.B. Trinitätslehre und den Glauben an Engel oder
die jungfräuliche Empfängnis), moralischen Vorwürfen (z.B. Brutalität biblischer

Gestalten oder deren Polygamie) und — dem Betrugsmotiv entsprechend —

der Unterstellung niederer Motive einer Reihe von Menschen, die als
Nutznießer der Religion dargestellt werden. Insgesamt wird eine Unterscheidung
zwischen möglichen Motiven von Religionsstiftern und Funktionsträgern
sowie Gläubigen auf der einen Seite und dem Wahrheitsgehalt ihrer Behauptungen

bzw. Glaubensüberzeugungen auf der anderen Seite weitestgehend
vermieden; ein Verfahren, das in der Religionskritik bis auf die heutige Zeit nicht
unüblich ist. Stärkster oder wenigstens interessantester Punkt der Texte ist
vielleicht die Diskussion der Theodizee, welche vom Autor der deutschen
Paraphrase in seinem Kommentar (S. 170—178) ausgeführt ist, wobei religionskritische

Absichten allerdings deutlich ins Hintertreffen geraten. Die Bezugspunkte

für Gedankenführung und Polemik der Schriften verbleiben im Kontext

des 17./18. Jahrhunderts und reichen kaum hinter diesen zurück.
Schon allein an der Begrenztheit des Debattenkontexts hätte ersichtlich

sein können, daß dieser Text De imposturis religionum nicht «die Inkunabel der
Heterodoxiegeschichte (ist), als die er lange galt», wie der Herausgeber und
Kommentator Winfried Schröder schreibt (S. 64). Dennoch bedurfte es offenbar

dessen akribischer und detailreicher Beweisführung in der Einleitung, um
der gelehrten Welt aufzuzeigen, daß es sich mit größter Wahrscheinlichkeit
um die im Jahre 1688 schnell hingeworfene Arbeit des Hamburger Juristen
und Freidenkers Johann Joachim Müller handelt, und nicht um das
wiedergefundene Exemplar eines seit dem Mittelalter im Geheimen überlieferten
Traktats. Müller hatte wohl nicht mehr getan, als eine Schrift, über die in
eingeweihten Kreisen lange gemutmaßt wurde, mit seiner Feder nachzuliefern (S.

64), hatte gewissermaßen den Paratext zu einem Gespensterdiskurs über ein
obskures Objekt der Begierde verfaßt. Ahnlich verhält es sich wahrscheinlich
mit zwei anderen erhaltenen Schriften zur Betrügerthese, die in Frankreich
Ende des 17. bzw. Anfang des 18. Jahrhunderts entstanden (S. 23f.).

Die Vermutungen über die Verbreitung einer Betrugstheorie der Religion
reichen zurück ins 13. Jahrhundert; den ersten schriftlichen Beleg, der den
Vorwurf enthält, eine solche These in die Welt gesetzt zu haben, finden wir
wohl in der Bulle Ascendit de mare bestia Papst Gregors IX. gegen Kaiser Friedrich

II., deren Hintergrund allerdings politische Auseinandersetzungen sind,
für die der Vorwurf der Ketzerei an Friedrichs Adresse nur Munition hefern
sollte. Seither aber machen Gerüchte über Traktate zu Moses, Jesus und
Mohammed als Betrügern die Runde, und immer wieder ist von entsprechenden
Handschriften bzw. in späterer Zeit von Drucken solcher Traktate die Rede.

Merkwürdigerweise jedoch ist keiner von denen, die Hinweise auf Abschriften
oder Drucke dieses «allerschlimmsten Buches» (so eine Formulierung aus dem
18. Jahrhundert von Leonhard Christoph Rühle) geben, in der Lage, etwas aus
dem Inhalt zu referieren oder gar eine genauere Beschreibung zu liefern. An
der Angabe möglicher, gar «wahrscheinlicher» Verfasser mangelt es wiederum



504 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

nicht: Genannt werden etwa Friedrich II. selbst, Alfons X. von Kastilien,
Simon von Tournai, oder in späterer Zeit bevorzugt Denker der Renaissance
wie beispielsweise Boccaccio, Pomponazzi, Giordano Bruno und Campanella.
Alle greifbaren historischen «Berichte» über das Buch zeichnen sich durch ein
wesentliches Manko aus: Überprüfbare Exemplare werden nicht angegeben.
Es ist das Verdienst des Herausgebers Schröder, in detektivischer Arbeit alle
diese Berichte gewissenhaft überprüft zu haben und ihren Hinweisen nachgegangen

zu sein, was sich schon deswegen als schwierig erweisen mußte, weil es

meistenteils um Angaben aus zweiter Hand geht. Wie beinahe zu erwarten -
schon Hugo Grotius hatte die Existenz eines solchen Traktats in Zweifel
gezogen —, Hefen die Nachforschungen ins Leere, und wir müssen mit Schröder
wohl zu dem Schluß gelangen, daß es vor der Abfassung des nun edierten
Textes von Müller nie einen solchen Traktat gegeben hat. Mit unumstößlicher
Sicherheit ausschließen läßt sich nichts, doch ist «angesichts der Intensität der

von zahllosen Gelehrten betriebenen Suche nach dem Betrügerbuch
deren Ergebnislosigkeit ein starkes Indiz dafür» (S. 20).

Im ausführlichen Forschungsbericht über die Literatur zum Betrügertraktat

läßt uns der Autor nicht im Unklaren betreffs abenteuerlicher Abwege
der Forschung; gern verheß man sich auf wenige, oft anerkanntermaßen
zweifelhafte Zeugen oder wählte ohne nachvollziehbare Gründe bestimmte Zeugnisse

als verläßlichste aus. Die Arbeiten Gerickes, im deutschen Sprachraum
wohl die einflußreichsten zum Thema, kann Schröder aus vielerlei Gründen
als unhaltbar erweisen. Auch Niewöhners Mutmaßungen über einen
möglicherweise jüdisch-marranischen Verfasser im späten Mittelalter müssen aufgegeben

werden. Gerade dieses Beispiel mahnt Forscher zur Vorsicht: Wie
schnell geschieht ein Übergang von sicherem Grund zu nicht belegbarer
Spekulation, wenn beliebte Ideen auf beHebte Gestalten oder Umfelder aus der
Historie projiziert werden.

Schröders Arbeit stützt sich zunächst auf eine von ihm unter Verwertung
der bekannten handschriftlichen und gedruckten Textzeugnisse erstmals
vorgelegte kritische Edition der Schrift, die bislang zwar in einigen anderen, doch
mitunter bis zur völligen Unbrauchbarkeit korrumpierten Textfassungen
zugänglich war. Aufgrund paläographischer Befunde - der erste Teil von Müllers
Schrift ist in einem Autograph der Österreichischen Nationalbibliothek Wien
erhalten -, Auswertung von Bezügen im Text, inhalthchen Vergleichen mit
weiteren Schriften Müllers sowie der Erwähnung der Schrift in Zeugnissen
Dritter kann Schröder dann die schon in der älteren Forschung einmal
angebrachte Vermutung einer Autorschaft Müllers bis zur Sicherheit erhärten. Die
Verbreitung des Textes kann Schröder über Deutschland und Frankreich bis
nach England verfolgen, möchte ihren Einfluß auf die geistesgeschichtüche
Entwicklung aber nicht zu hoch veranschlagen. Ein geringer Einfluß ging
wohl auch von der von Schröder ebenfalls im besprochenen Band edierten
deutschsprachigen kommentierten Paraphrase aus, die dem bekannten Rehgi-
onskritiker Johann Christian Edelmann zugeschrieben werden kann. Wiewohl
es sich beim edierten Text nur um einen fehlerhaften Auszug einer sonst nicht
erhaltenen Schrift Edelmanns handelt (er ist nur in einer Abschrift in Wroclaw



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 505

überliefert), läßt sich laut Schröder daraus doch etwas über die Entwicklung
von Edelmanns Denken ablesen: Es sei milder, ja im Vergleich zu früheren
Werken geradezu religiös (S. 74). In der Tat muß Edelmann gegenüber Müller
zumindest eine intensivere Auseinandersetzung mit den Uberzeugungen der
Gläubigen angerechnet werden; häufig korrigiert er ungerechtfertigte Anwürfe
Müllers. Ob ihn dies jedoch schon zu einer Art Alterschristen macht, wie
Schröder zu vermuten scheint?

Wie immer man über die vorliegenden Texte, den Entstehungskontext
oder ihre Autoren auch urteilen mag, so müssen diese Urteile mit dem
Erscheinen von Schröders Edition und Kommentar auf eine Basis gestellt sein,
die nicht mehr verschoben werden kann: Uber die erstmalige Bereitstellung
einer verläßlichen und kritischen Maßstäben entsprechenden Edition hinaus
kann Schröder den Autor des uns bekannten lateinischsprachigen Betrügertraktats

sowie Enstehungszeit und -umstände identifizieren, womit ein Großteil

der älteren Forschungsliteratur als überholt gelten kann. Auch Spekulationen

über die Existenz eines älteren, «verlorenen» Betrügertraktats sollte,
vorbehaltlich der Auffindung bislang unbekannter Texte, die Nahrung entzogen

sein.

Hingewiesen werden soll schließlich noch auf einige in einer Fußnote
versteckten Bemerkungen Schröders zur Methode der Forschung nach verschollenen

Schriftstücken (S. 21, Fn. 41). In Anlehnung an die biologische Subdis-
ziplin mit dem Namen «Kryptozoologie» unterscheidet Schröder drei
Ergebnistypen einer Zeugnisevaluierung in der von ihm so genannten «Kryptobi-
bliographie»: 1. Korrekte Beschreibung eines existenten, doch selten
beobachteten Objekts; 2. Unkorrekte Beschreibung eines existenten Objekts; 3.

Legenden. In diesem Falle sei in der Regel eine Stagnation des Informationsstandes
bei wachsender Zahl von Zeugnissen zu beobachten, so, wie etwa in den

Geschichten um das Monster von Loch Ness. Ein ähnliches Schicksal wie
dieses Monster muß nun der vermutete «mittelalterliche» Betrügertraktat
erleiden. Gewinner dabei ist allerdings weniger die Souvenirindustrie als die
abgeklärte Philosophiegeschichtsschreibung.

Alexander Brungs

Matthias Vorwerk: Biotins Schrift «Über den Geist, die Ideen und das Seiende»:

Enneade V 9 [5]\ Text, Übersetzung, Kommentar. München-Leipzig, K.G.
Saur, 2001. 206 S. (Beiträge zur Altertumskunde Bd. 145). ISBN 3-598-77694-2.

Depuis un certain temps, de nombreuses traductions et des commentaires sur
les traités de Plotin voient le jour. Une importante partie de ces travaux est
publiée en français, de sorte qu'actuellement, nous disposons parfois de
plusieurs nouvelles traductions françaises d'un seul et même traité.

Pourtant, on ne devrait pas perdre de vue les nouveaux travaux en langue
allemande. En effet, là aussi de grands efforts sont continuellement fournis
dans des traductions et commentaires, souvent digne de la grande tradition
philologique allemande. Le présent ouvrage en est un bel exemple.



506 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

Il s'agit d'une traduction et d'un commentaire de l'Ennéade V 9,
cinquième dans l'ordre chronologique des traités de Plotin. Pour ce traité, le
lecteur germanophone disposait jusqu'à présent uniquement de la traduction de
Harder-Beutler-Theiler (Plotins Schriften, I a, 1956). Par ailleurs, l'on ne
disposait, ni en allemand ni dans une autre langue, d'un commentaire de ce traité
(entre temps, une nouvelle traduction française annotée de ce traité est parue,
présentée par F. Franterotta, dans: Plotin, Traités 1-6, GF Flammarion 2002;
l'auteur n'a visiblement pas eu l'occasion à consulter le volume de Vorwerk).

Ce livre (qui est la version légèrement remaniée d'une thèse de doctorat
en philologie classique, soutenue à l'Université de Münster sous la direction
du professeur M. Baltes) est donc une contribution importante pour les recherches

plotiniennes.
Vorwerk indique dans son introduction que son but a été de traduire au

plus proche le texte grec, afin que le lecteur puisse suivre directement le texte
original (17). On est agréablement surpris de constater la grande lisibilité de sa

traduction, à bien des égards plus compréhensible que celle de Harder-Beut-
ler-Theiler.

Le texte grec qui accompagne la traduction (26—53) se fonde sur Yeditio
minor des Ennéades (Henry-Schwyzer, Oxford 1964-1982) et prend également
en considération toutes les corrections entreprises ultérieurement par Henry-
Schwyzer, de même que celles de quelques autres personnes (p.ex. de Cilento,
Harder, Igal). L'apparat critique contient les leçons les plus importantes des

manuscrits, des variantes de textes, de même que des conjectures d'éditions
plus anciennes. Ainsi une documentation complète de l'établissement du texte
est fournie.

Le commentaire (57—183) est structuré selon le plan détaillé du traité
donné par Vorwerk dans l'introduction (19—21). Chaque nouveau paragraphe
est introduit par une brève explication des pensées principales qui lui sont
inhérentes. Vient ensuite un commentaire lemmatisé (depuis les commentaires
de Werner Beierwaltes de quelques traités de Plotin, cette forme de commentaire

des Ennéades est généralement adoptée par les auteurs allemands) qui
traite des questions individuelles, fournit des références à des passages parallèles

dans l'œuvre de Plotin et chez d'autres auteurs anciens et indique de
nombreuses références à des études d'auteurs modernes.

Une bibliographie (185-198) ainsi qu'un index de mots (199-206) constituent

la fin du volume.
Le traité V 9 [5], intitulé par Porphyre Sur l'intellect, les idées et l'être, figure

parmi les 21 premiers traités de Plotin qui, selon le témoignage de Porphyre,
auraient été rédigés à Rome entre les années 253 et 263.

Dans sa très brève esquisse du contenu de ce traité (19), Vorwerk indique
que cet écrit poursuit un thème central de la philosophie de Plotin, à savoir le

rapport de l'intellect (nous) aux idées (qui correspondent aux formes intelligibles)

et au monde sensible. A l'encontre des théories matérialistes de son époque

(des épicuriens et des stoïciens), Plotin cherche à prouver que les idées

sont la cause transcendante et immatérielle des objets du monde sensible.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 507

On aurait souhaité à cette place une présentation plus détaillée des idées

principales du traité, qui montrerait comment cet écrit s'insère parmi les
autres traités de jeunesse de Plotin. Par exemple, il est d'intérêt considérable de

noter que c'est le premier traité dans lequel l'intellect est mis au centre de la

réflexion. Un autre point important est le fait que dans ce traité, l'Un n'est
qu'évoqué de manière accessoire (cf. V 9, 2, 24—27). On pourrait aussi

évoquer que le traité V 4 [7] poursuivra cette réflexion, se présentant comme un
résumé apodictique de notre présent traité (Vorwerk l'évoque plus tard, dans

son commentaire ad locum 173).
Les deux premiers chapitres de YEnnéade V 9 [5] introduisent le traité,

dans l'intention manifeste d'avoir un effet psychagogique sur le lecteur (57). A
travers une typologie anthropologique, Plotin cherche à faire valoir que la
véritable patrie de l'âme se trouve dans le monde intelligible (V 9, 1). Il propose
une méthode de remontée (anagoge) vers l'intelligible (V 9, 2). Vorwerk indique
un bon nombre de passages parallèles chez d'autres auteurs anciens pour
élucider cette typologie et montrer sa teneur doxographique (59—72). L'explication

de la méthode de remontée vers l'intelligible est très réussie et utile (77—

84). Vorwerk y montre en détails comment Plotin s'appuie avant tout sur le
Banquet de Platon. En revanche, la dimension éthique inhérente à ces premiers
chapitres aurait méritée d'être présentée de manière plus détaillée. Par exemple,

le style particulièrement poétique du premier chapitre avec ses références
homériques, soutenu par de nombreux aoristes gnomiques, fait penser à une
sentence délivrant des vérités générales à teneur morale. On a le sentiment que
Plotin vise à atteindre par cette voie ses lecteurs, dans le but de les inciter à le
suivre dans les réflexions qui suivront tout au long du traité. Il veut leur montrer

que ses réflexions sur le monde intelligible sont le fruit du genre de vie le

plus élevé, à savoir de la pensée platonicienne.
Avec le chapitre 3, commence la partie principale du traité. Vorwerk

distingue deux parties centrales: Dans la première partie (V 9, 3—8) la nature de

l'intellect est examinée, dans le but de prouver son statut transcendant par
rapport à l'âme (V 9, 3-4; cf. le commentaire 85-99). L'identité de l'intellect
et des êtres [ta onta) est établie, la particularité étant que malgré cette identité,
les êtres restent néanmoins différencié dans l'intellect (V 9, 5—6; cf. le
commentaire 85—99). Enfin, Plotin montre que l'intellect est également identique
aux idées (ou formes, ta eide)\ l'intellect contient ainsi la totalité des idées (V 9,
7—8; commentaire 118—129).

La deuxième partie (V 9, 9—13) traite de la question de savoir quel est le

contenu des idées inhérentes à l'intellect (cf. le commentaire 130—171). Il établit

que l'intellect est l'univers intelligible (V 9, 9), duquel proviennent les

formes dans le monde sensible (V 9, 10). Le statut de l'idée de l'homme
individuel (V 9, 12) est examiné, ainsi que celui des choses qui ne sont pas visibles
dans le sensible, tel par exemple l'âme incarnée ou les vertus (V 9, 13).
Vorwerk fait remarquer le style sec et scolastique de cette deuxième partie du
traité, dans laquelle les problèmes de la théorie des idées sont abordés; toutefois

il estime que cette partie s'insère bien dans l'ensemble du texte (130).



508 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

Le traité se termine sur un bref exposé de quelques problèmes qui
subsistent (V 9, 14; cf. le commentaire 172—183). Différentes questions au sujet
du rapport entre l'Un et le multiple (l'intellect) sont posées, sans pourtant que
Plotin y réponde. Bien plus, il indique que ce sujet devrait faire l'objet d'un
examen ultérieur (V 9, 14, 1—6). Il constitue de fait le contenu du petit traité V
4 [7] qui suit presque immédiatement après ce traité. Vorwerk établit les quatre

questions posées par Plotin et montre que le traité V 4 [7] y répond
individuellement (173). Ce parallèle est très important et montre bien la grande
proximité de ces deux traités.

En ce qui concerne l'établissement du texte, Vorwerk fait preuve d'une
grande sensibilité aux texte de Plotin. Par exemple, il fait valoir l'importance
de la particule e qui signifie souvent chez Plotin la réponse à une question («ne
faudrait-il pas dire que»). Cela mène Vorwerk à changer à deux reprises la
ponctuation, de sorte qu'une question précède cette particule (V 9, 2, 23—27; 3, 21;
commentaires 82 et 91). On s'aperçoit immédiatement de la pertinence de cette
intervention dans le contexte de l'argumentation.

De manière générale, on constatera l'incontestable difficulté de ce traité
qui touche à de très importants points doctrinaux de la philosophie de Plotin.
Par conséquent, il aurait certainement été utile de proposer au lecteur au
début de ce volume une véritable introduction à la problématique philosophique
du traité, à l'image des excellentes notices explicatives dans le commentaire,
qui permettent au lecteur de suivre aisément le fil argumentatif du traité.

De toute évidence, la traduction et le commentaire sont un véritable outil
de travail, indispensable pour toute étude ultérieure de ce traité.

Alexandrine Schniewind

Aloysius Winter: Der andere Kant. Zur philosophischen Theologie Immanuel Kants.
Mit einem Geleitwort von Norbert Hinske. Hildesheim/Zürich/New York:
Georg Olms Verlag 2000. 600 S. (Europaea memoria: Reihe 1, Studien; Bd.
11). ISBN: 3-487-11081-4.

Im vorliegenden Band legt der Fuldaer Kant-Forscher erstmals seine wichtigsten

zwischen 1975 und 1992 erschienenen Aufsätze zu Kant in Buchform
vor. Es handelt sich um Arbeiten zu unterschiedlichen Themen aus Kants
Religionsphilosophie, die von einem Grundgedanken getragen sind: daß «das

Gesamtwerk Kants religionsphilosophisch orientiert ist» (429). Dieser
Gedanke ist an sich nicht originell, und Winter selbst erwähnt einige Vorfahren.
Schon Nietzsche spricht von Kant als von einem «hinterlistigen Christen» (Göt-
%endämmerung, KSA, Bd. 6, S. 79) und nennt seinen Erfolg «bloß ein[en]
Theologen-Erfolg» (Antichrist, KSA, Bd. 6, S. 177; vgl. Winter, S. 53). Ganz in
diesem Sinne nennt auch Heidegger in seinen Wegmarken die Frage, «ob und wie
und in welchen Grenzen der Satz <Gott ist> als absolute Position möglich sei»,
den «geheime[n] Stachel, der alles Denken der <Kritik der reinen Vernunft)
antreibt und die nachfolgenden Hauptwerke bewegte (Gesamtausgabe, 1. Abt.,
Bd. 9, S. 455; vgl. Winter, S. xvi und 477). Für Georg Picht schließlich ist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 509

Kants Philosophie sogar «insgesamt und in jedem ihrer einzelnen Teile nichts
anderes als Religionsphilosophie» (Kants Religionsphilosophie, Stuttgart 1985, S.

1; vgl. Winter, S. xvif.).
Was Winters Originalität und die Wichtigkeit dieses Buchs ausmacht, ist

der Umstand, daß die Hauptthese des religiösen Grundmotivs spezifiziert und
durch das Aufbieten von abundanter Textevidenz begründet wird. Die einzelnen

Kapitel des Buches dienen dabei der Erörterung der verschiedenen
Facetten des Grundmotivs, die sich in Form von vier Thesen wiedergeben
lassen:

1. Kant ist trotz Indexierung der Kritik der reinen Vernunft durch die
katholische Kirche (1827) und trotz der z.T. stark ablehnenden Haltung einiger
katholischer Autoren (B. Stattler, J. Zallinger) nicht einfach als Gegner des

Katholizismus und schon gar nicht als «Philosoph des Protestantismus» (R.
Eucken, F. Paulsen, J. Kaftan) abzustempeln, sondern vielmehr als Denker
«zwischen den Fronten» (Winter, S. 9) zu verstehen, der zu allen Konfessionen

eine neutrale Distanz wahren will (Kap. 1: «Kant zwischen den
Konfessionen», S. 1—47).

2. Nicht nur Kants Religionsphilosophie (Kap. 8: «Theologiegeschichtliche
und literarische Hintergründe der Religionsphilosophie Kants», S. 425—

476), seine Philosophie insgesamt zeugt von der Rezeption zahlreicher
theologischer Werke (Kap. 5: «Der Gotteserweis aus praktischer Vernunft. Das

Argument Kants und seine Tragfähigkeit vor dem Hintergrund der Vernunftkritik»,

S. 257—343). Winter unterstreicht hier die Rolle einiger weniger
bekannter Autoren wie J.F. Stapfer (S. 440f.), J.S. Semler (S. 441—444), J.J. Spalding

(S. 445f.), J.A. Ernesti (S. 446), W.A. Teller (S. 447), C.W.F. Walch (S.

447), J.F.W. Jerusalem (S. 448f.), C.F. Bahrdt (S. 449), J.A. Eberhard (S. 450),
H.S. Reimarus (S. 451) und C.F. Stäudlin (S. 451), betont aber vor allem Kants
Interesse für englischsprachige Autoren, die ihm in deutscher Übersetzung
vorlagen: R. Boyle (S. 265), F. Gastreil (S. 265), S. Clarke (S. 265f.), T. Burnet
(S. 266), M. Tindal (S. 66f., 146f., 461f.), J. Hawkesworth (S. 465ff.) und
Shaftesbury (S. 471f.).

3. Ein Primat praktischer Fragestellungen, insbesondere der Fragen nach
Gottes Existenz und der Seelenunsterblichkeit, tritt nicht erst mit der Kritik
der praktischen Vernunft auf, sondern läßt sich als eine Konstante in Kants
Schaffen nachweisen, die von den frühesten Schriften bis zum Opus postumum
reicht (Kap. 2: «Theologische Hintergründe der Philosophie Kants», S. 49—

113). Dieser Primat ist für Winter nicht das Ergebnis einer linearen
Entwicklung, in der an einem bestimmten Punkt eine Wende zum Praktischen als

logische Folge eintritt, sondern «das allmähliche Hervortreten einer über lange
Zeit hin parallel verlaufenden Entwicklungslinie», die erst im Anschluß an die

Auseinandersetzungen mit der Aporetik der spekulativen Vernunft sichtbar
wird und den falschen «Eindruck einer Richtungsumkehr erweckt» (Winter, S.

224, Anm. 269). Winter geht es aber auch darum zu zeigen, «daß die Frage
nach der Unsterblichkeit der Seele, eingebettet in ein grundsätzliches
theologisches Interesse, zu dem auch das Gottesproblem gehört, als ein
erstrangiger antreibender Faktor für die Entwicklung der Kantschen
Transzendentalphilosophie anzusehen ist» (S. 248). Diesem Gedanken wird einmal im



510 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

anzusehen ist» (S. 248). Diesem Gedanken wird einmal im Hinblick auf das

Paralogismuskapitel der Kritik der reinen Vernunft (Kap. 4: «Seele als Problem
in der Transzendentalphilosophie Kants unter besonderer Berücksichtigung
des Paralogismus-Kapitels», S. 163—255) und auf die Entste-hung der Kritik
der Urteilskraft (Kap. 6: «Die Kritik der Urteilskraft vor dem Hintergrund der
Kantschen Religionsphilosophie: Perspektiven und Erträge», S. 345-387),
andererseits hinsichtlich der Themen der Transzendenz und der Theologie
nachgegangen. Winter weist diesbezüglich Kants Absicht nach, durch seine

Transzendentalphilosophie die Möglichkeit einer kritikfesten «und keiner
Nachbesserung bedürftigen Theologie» zu gewährleisten, und zeigt daß hiermit

«ein entscheidendes, ja, das entscheidende Grundmotiv seines Denens im
allgemeinen und seiner kritischen Philosophie im besonderen» vorliegt (S.

399) (Kap. 7: «Transzendentale Theologie der Erkenntnis. Ansätze zur
theologischen Rezeption der Kantschen Vernunftkritik», S. 389-424). Kants
philosophisches Denken wird dargestellt als eines, das von den frühen Schriften an
die Transzendenz Gottes unterstellt (477). Dabei steht Kant «mit voller
Uberzeugung auf der Seite des <Theisten»> (405). Die Kritische Phase seines Denkens

zeichnet sich durch ein ständiges Ringen «um die Legitimation eines de-
kerischen Uberstiegs über die Grenzen der Erfahrungserkenntnis» (477) aus,
womit Kant keineswegs eine Abwertung des Ubersinnlichen, sondern im
Gegenteil den «Überschritt ins Übersinnliche» (493) legitimieren will (Kap. 9:

«Transzendenz bei Kant. Über ein verborgenes Grundmotiv seines Denkens»,
S. 477-512).

4. Die Tatsache, daß Kant ein seltener Gottesdienstbesucher war und dem
Gebet bei Tisch abweisend gegenüberstand, beweist nicht nur «nichts»
hinsichtlich Kants Annahme der Möglichkeit einer Gottesverehrung aus innerer,
redlicher Gesinnung. Kant geht an einer Stelle sogar so weit, Gottesfurcht
und Gottesdienst nicht als besondere Handlungen, sondern als «die Form aller
Handlungen» (AA 27.1, S. 328) zu betrachten (Winter, S. 156) (Kap. 3: «Gebet
und Gottesdienst bei Kant: nicht <Gunstbewerbung>, sondern (Form aller
Handlungen), S. 115—161).

Winters Stärken sind seine profunde Kenntnis der Kantschen Texte, ihres
philosophiehistorischen Kontexts sowie der zeitgenössischen Kant-Lexikographie

und die große Erfahrung im Umgang mit den neuesten EDV-Hilfsmitteln

(Indexe, Wortstatistik). Diese erlauben ihm, aus allen Abteilungen der
Kantschen Werke, d.h. auch aus den nachgelassenen Schriften, sowie aus
nahezu unbekannten Autoren des 18. Jahrhunderts Textbelege anzuführen und
so zu einer insgesamt überzeugenden Begründung der Hauptthese von Kants
religiösem Grundmotiv zu gelangen. Diese Kenntnisse werden aber nicht nur
zur Begründung der Hauptthese eingesetzt. Im Laufe seiner Untersuchungen
liefert der Autor produktive Beiträge zu einigen Kontroversen und offenen
Fragen der Kant-Forschung. Er verteidigt erneut (S. 358) seine Deutung des

«höchsten Guts» in der Kritik der praktischen Vernunft als «sekundär» «für die

angemessene Verbindung von Tugend und Glückseligkeit» (S. 358) gegen die
Einwände von G.B. Sala (in: Kant und die Frage nach Gott. Gottesbeweise und
Gottesbeweiskritik in den Schriften Kants, Berlin/New York 1990). In der Kon-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 511

troverse zwischen D. Henrich und J. Schmucker einerseits, P. Laberge und
G. Tonelli andererseits verteidigt er mit ersteren die relative Eigenständigkeit
des «ontotheologischen» Gottesbeweises der Nova Delucidatio gegenüber Leibniz

und anderen Autoren, die zum philosophiehistorischen Hintergrund dieses
Beweises gehören. In dem Austausch zwischen J. Schmucker und N. Hinske
über Datierung und Einordnung der Reflexionen 3716 und 3717 verteidigt er
schließlich die Ergebnisse von Hinskes wortstatistischen Untersuchungen, die

gegen die Annahme sprechen, es handle sich bei den beiden «Berliner
Blättern» um auf die Jahre 1763-68 zu datierende Durchschußseiten von Kants
lange verschollenem Exemplar der dritten Auflage von Baumgartens Metaphysik

(1750), sondern um viel später einzuordnende Schriften. (Die Hoffnung,
diese Datierungsfrage anhand eines von W. Stark in der Bibliothek der Polnischen

Akademie der Wissenschaften in Danzig kürzlich aufgefundenen und
mit Handnotizen Kants versehenen Exemplars der dritten Auflage des Werks
zu lösen, war von kurzer Dauer. Denn die ersten Untersuchungen an diesem
mit leeren Seiten durchschossenen Buch zeigen, daß die «Berliner Blätter»
nicht daraus stammen können und daß es sich hier auch nicht um das Exemplar

handelt, das Kant in der ersten Hälfte der 50er Jahre für seine Vorlesungen

gebraucht hat [freundliche Mitteilung von Prof. Werner Stark, Marburg].)
Winters Buch zeigt durch metikulöses Eindrigen in Kants Texte und

großzügiges Anführen von Belegstellen, wie ernst es Kant war mit der
Behauptung, daß «Gott und die andere Welt [...] das einzige Ziel aller unserer
philosophischen Untersuchungen [ist]» (Metaphysikvorlesung Polity AA 28.1/
301). Ein Verdienst, das aber nicht überall ohne Nachteile für den Leser
gebheben ist. Einige der 2449, oft sehr langen Fußnoten, sind an manchen Stellen

bis zu 3 Seiten vom entsprechenden Fußnotenzeichen entfernt, was die
Lektüre nicht gerade erleichtert. Ein beeindruckendes Verzeichnis der
verwendeten Literatur (65 S.), in dem z.T. kaum bekannte und schwer auffindbare

Werke angeführt sind, beschließt das Buch. Schade diesbezüglich, daß
der Autor für die Neuausgabe in Buchform darauf verzichtet hat, einige wichtige,

inzwischen erschienene Beiträge zu berücksichtigen (K. Ameriks: Kant's
Theory of Mind. An Analysis of the Paralogisms of Pure Reason, 21999; Allen W.
Wood: Kant's Rational Theology, 1978; J. Zammito: The Genesis of Kant's Critique
ofJudgment, 1992).

Alessandro Lazzari

Reinhold Esterbauer: Anspruch und Entscheidung. Zu einer Phänomenologie
der Erfahrung des Heiligen, Stuttgart: Kohlhammer 2002. 324 S. ISBN: 3-17-
017269-7.

Seit einigen Jahren wird wieder verstärkt im Rahmen der Philosophie nach

Religion und religiösen Erscheinungsformen gefragt. Nicht zuletzt die
offensichtlichen Auszehrungstendenzen der spätmodernen Technologiegesellschaften

haben dieses Interesse wieder geweckt und deuten an vielen Stellen auf die
Wiederkehr von Religion und religiösen Fragestellungen hin. In diesen Horizont

läßt sich auch Reinhold Esterbauers Arbeit einfügen, die im September



512 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

2000 fertiggestellt und im Frühjahr 2001 als Habilitationsschrift an der Human-
und Sozialwissenschaftlichen Fakultät der Universität Wien angenommen worden

ist. Gleich zu Beginn seiner in fünf Kapitel unterteilten Schrift stellt
Esterbauer klar, daß «die vorliegende Arbeit der Methode der hermeneutischen
Phänomenologie verpflichtet» (15) ist.

Im Kapitel I: Zur Erfahrung des Heiligen bei Emmanuel Eevinas und Martin
Heidegger (15—112) entfaltet er zunächst Levinas' Reflexion des Heiligen, die

metaphysischer Gnosis entsagt und durch die «Gebundenheit des Ichs an
einen anderen Menschen» (18) ausgesprochen ethischen Charakter trägt. Denn
wichtig ist für Levinas, eine radikale Transzendenz des Heiligen [saint) zu
bewahren, so daß es nicht als sacré verfügbar und mißbrauchbar wird. Jede Sa-

kralisierung sei «Verharmlosung» (33) des Heiligen, in der nicht nur das Heilige,

sondern auch der Mensch verfällt. Esterbauer schließt daraus: «Trennung
ist nach Levinas Heiligkeit» (37). Die Nähe des Heiligen bedeutet dann «die in
der Trennung bestehende Geiselschaft des Ichs» (ebd.). Dadurch aber lasse
sich nach Esterbauer Heiliges nicht mehr erfahren; eine Begegnung mit ihm in
Natur und Kunst sei ausgeschlossen (41).

Heideggers Interpretation des Heiligen setze ganz anders an: Ausgehend
von Hölderin, gerät Heidegger ins Nationale und stilisiert den Dichter als

Führer und Halbgott. Deshalb könne man nach Esterbauer «die phänomenologischen

Analysen Heideggers zum Heiligen nicht ohne Verdacht» (47) lesen.
Doch Esterbauers Hermeneutik des Verdachts fiel in der Durchführung
vielleicht allzu gedämpft aus, so daß etwa die ethische Funktion der ontologi-
schen Ohnmacht des Menschen (62) als Entschuldigung für die Nähe zur
Terminologie des Führerstaates nicht mitbedacht wird oder auch die Geworfen-
heit, der gegenüber das Heilige als Ubermacht erscheint, in ihrem legitimato-
rischem Grundzug nicht kritisch reflektiert wird; das gleiche gilt für die später
unterbliebene Reflexion der gefährlichen Entsprechung von heideggerschem
Halbgott und dem Führer (77f.), die beide im Rahmen einer fatischen Vorsehung

zu verstehen sind. Heideggers nationaler Bezug zum Dichter (bes. 46;
50) sowie dessen Metapher vom letzten Gott (79; 105), der dämmert, hätten
zudem auch vom Ästhetischen her die gefährlichen Konnotationen nahe
gelegt, die mit dem magischen Kreis von Richard Wagners Götterdämmerung
verbunden sind. In diesen wichtigen Einzelmomenten wirkte Esterbauers
Verdacht kaum noch nach. — Zentral bleibt als Bestimmung Heideggers: «Dichtung

ist wesentlich Dichten des Heiligen» (52). Denn die Dichtung erschließt
die Struktur von Transzendenz, die dem Dasein eingeschrieben ist. Nach der

sogenannten Kehre sieht Esterbauer den Philosophen das Ganze der
Bewegungen vom Sein her lesen. Damit mutiert auch der Sinn der Dichtung. Er
liegt jetzt darin, «Bereitschaft» (71) fürs Heilige zu erzeugen. An die Stelle der
Transzendenz rückt «Ek-sistenz» (72) als Hinausstehen in die Unverborgen-
heit des Seins, und da wird der Dichter nun zum Halbgott (74; 86), der
vorausdichtet. Diese Antizipation macht ihn dem Führer gleich (77). Das kritisiert

Esterbauer zwar später, weil es dem Völkischen zu sehr verbunden sei

(95; 109; 111; 282; 288), und doch stellt er nicht das schwere Problem heraus,
das darin liegt, daß diese Zuordnung wieder die prinzipielle Entschuldigung



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 513

der sogenannten Stimmung und Grundstimmung prae, intra et post festum aus
Systemgründen erlaubte. Vor wie nach den Ereignissen wurde die
Grundstimmung dem Heiligen nämlich insofern verbunden, als mit ihm ein neuer
Anfang geschieht (86) und dieser erahnt wird; daß der neue Anfang später so
gedeutet wird, daß er (auch) durch das Vergessen ermöglicht wird (146), läßt
noch einmal mehr die Spur der Kritik vermissen. Denn das Vergessen dient
stets den Tätern von gestern. — Jedenfalls ist der Anfang als Qualität des

Heiligen bei Heidegger das «Stiften als Gründen von Geschichte» (100). Der
Dichter wiederholt ihn als anderen Anfang. Das so erscheinende Heilige ist
Heiles, hat aber auch das Böse an seiner Seite; und wieder zeigt sich, daß im
Unterschied zu Levinas Heidegger dies von aller Ethik freihalten wollte (92)
und Esterbauer den ideologischen Hintersinn dieses Verfahrens nicht
benennt. Dem entspricht auch, daß die «Überdichtung» (101—104; 106f.)
Heideggers über den Weg alter hierarchischer Gliederungen von Heiligem, Gott,
Dichter-Führer und Mensch die Rückwärtswendung seines Denkens zeigt, die
er trotz der Diagnose, seine zeitgenössische Welt sei «heillos» (104), mit den
dürftigen Theoremen faschistischer Geschichtsschau teilt. Daher ist Esterbauers

etwas unscharfe Einschätzung im Gefälle seiner eigenen hermeneutischen
Positionierung zu befragen, ob es denn tatsächlich so sei, daß «die Begriffe
des <Heilen> und des (letzten Gottes), wie die Konzeption des Heiligen bei
Heidegger quasi christliche Motive» (107) enthalten.

Als offene Summe nimmt Esterbauer drei Momente mit, wobei er Levinas
und Heidegger zu vermitteln versucht: das «Moment der Unmittelbarkeit der
Erfahrung des Heiligen» (111), der Betroffenheit der Person und der
Geschichtlichkeit der Erfahrungen des Heiligen.

In Kapitel II: Sondierungen: einzelne Momente der Erfahrung des Heiligen (113-
188) werden zunächst Virtualisierungen reflektiert, die auf soteriologischem
Hintergrund die Verfügbarkeit des in Wahrheit unverfügbaren Heiligen (127;
129; 163) und Wiederholbarkeit der Existenz fingieren und Wirklichkeit ersetzen

sollen (122). — Gegenüber einer in naturwissenschaftlichen Abstraktionen
degradierten Natur, in der Heiliges erlischt, wird über die ökologische
Fragestellung und die in ihr mitthematisierten Sinnpotentiale eine Art von Resakra-
lisierung der Natur angezielt, die entweder neben der naturwissenschaftlichen
Methode oder als deren Erweiterung laufen soll. So könne die «Heiligkeit der
Natur möglichst uneingeschränkt ansichtig werden» (144). Daß in diesen
Kontexten Levinas' kritische Unterscheidung von sacré und saint keine Rolle mehr
spielt, verwundert doch und wirkt daran mit, daß diese Reflexionen nicht allzu
differenziert sind. — Das Fest wieder biete durch seine «verfügte Zeit» (163)
einen Vorschein des Heiligen an. - Auch das Schweigen könne Heiliges
einlassen, was allerdings voraussetze, «daß man etwas zu sagen hat» (167) und
etwas verstehen kann. Stille als «Umschlagort von Atmosphären und als Einsetzung

eines neuen, erst zu erkundenden Sprachraumes mit spezifischer
Sinnstruktur ist Einbruch des Heiligen» (183). «Personale Betroffenheit» (188)
macht diesen Einbruch individuell kenntlich. Damit wird am Schluß dieses

Kapitels auch die betont individuelle Sicht kenntlich, die hier waltet und das

Ereignis des Heiligen in einem zweisamen Zirkel umfängt. Die Gefährlichkeit



514 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

der Erfahrung des Anderen, die Levinas aufgeworfen hat und die ein Schweigen

nach sich ziehen kann, das verstummt, ohne noch reden zu können und
ohne zu verstehen, fallt hier aus und nimmt dieser Spurenlese Esterbauers
ihre Dramatik.

Mit dem Kapitel III: Erfahrung des Hei/igen (189-250) gelangt Esterbauer
stärker ins Eigene. Von R. Schaeffler her ist ihm wichtig zu betonen, daß die

Erfahrung des Heiligen eine Erfahrung mit sich bringt, die vor die «Entscheidung

über die Lebensform» (201; 225) stellt. Denn das Erfahrene ist erfahrbar
als «Anspruch» (202) und als «Vorgabe» (209) einer Instanz. Als nicht Verfügbares

nimmt Esterbauer das Heilige theoretisch nun als «Grenzbegriff» (202;
206) auf, das als Übermacht, Wandel und Entzug erfahrbar wird. Wieder fallen

Geschichtsbezüge zugunsten individualer Perspektiven aus, was seinen
hier darin haben dürfte, daß in diesen Argumentationen Naturbezüge leitend
sind (212; 215) und der geistige Umgang mit Erfahrenem in der Interpretation
als sekundär gegenüber der Erfahrung ausgegeben wird (213); das aber läßt die

Bedeutung und Kraft interpretatorischer Vorgaben unterschätzen, die doch
die Erfahrung auch des Heiligen inchoativ präformieren (228). — Als Erfahrung

des Heiligen nun kann nach Esterbauer nur diejenige angesprochen werden,

die das «Moment der Unterbrechung und das der Aufgabe» (214) kennt.
Dabei ist nach Esterbauer die Form der Erfahrung entscheidend, nicht der
Inhalt. Die Eindringlichkeit der Erfahrung, die Ehrfurcht gebietet, stellt in
entscheidungsbezogene Lebenssituationen, die paradox sind, weil universal und
zeitlich beschränkt (235). Die Antwort des Menschen auf das erfahrene Heilige

sei die adäquate Reaktion auf eben diese Erfahrung, wobei jede neue Erfahrung

des Heiligen und die darauf gegebene Antwort frühere Erfahrungen neu
qualifiziere (242).

Dieses Verhältnis wird in Kapitel IV: Erfahrung und Wirklichkeit (251—267)
vertieft. Dabei ist der Hiatus zwischen Anspruch und Antwort, die sogenannten

«responsive Differenz» (H. Waidenfels; 252) konstitutiv; diese gibt eine
«Itineration von Ansprüchen» (266), die stets neu anfordern und die (Über-)
Macht von Wirklichkeit erfahren lassen, die in Sprache drängt, weil sie sich

zuspricht. «Wirklichkeit erweist sich so als das in der Erfahrung Erfahrene, das

sich selbst zu erfahren gibt, indem es sich so zuspricht, daß es die erfahrende
Person in Anspruch nimmt.» (258) Das aber liege der ethischen Fundierung
Levinas' voraus. «So ist der Anspruch nicht mittels ethischer Kategorien zu
fassen, sondern deren Voraussetzung. Denn erst dadurch, daß sich Wirklichkeit

als Anspruch zuspricht, gelangt der oder die Angesprochene in die
Antwortsituation, in der ethische oder moralische Maßstäbe anwendbar werden»
(263).

Schließlich entwickelt Esterbauer in seinem letzten Kapitel V: Kriteriologie
(268—288) Kriterien für die Erfahrung des Heiligen, in denen er Früheres sammelt

und verdichtet. Als solche Kriterien gelten ihm die Asymmetrie der
Erfahrung, die Vorläufigkeit der Antwort sowie die Betroffenheit der eigenen
Lebensform, die eine «Intensivierung von gewöhnlicher Erfahrung» (274)
einbringt. Gleichzeitig damit wird die Selbstachtung des Menschen gehoben.
Schließlich blickt Esterbauer noch kurz auf die Gefahren der Deformierung



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 515

der Erfahrung des Heiligen in den Religion, betont aber auch, daß die Erfahrung

des Heiligen diese Deformationen zerstören kann, steht sie doch auch

gegen künstlich aufrecht erhaltene Sakralisierung.
Im Ganzen zeigen sich in Esterbauers Arbeit die Schwierigkeiten einer

individuell reduzierten Phänomenologie der Erfahrung des Heiligen, die trotz
grundsätzlicher Kritik den durchgängigen Widerstand gegenüber Theoriekonzepten

und deren impliziten Ideologemen wie bei Heidegger offen läßt; so
wird zwar das Fatische gemieden, wie es in Heideggers Denken leitend war, die

phänomenologische Reduktion aber bewahrt, als stünde sie jenseits von gut
oder böse. Dadurch auch wurde der negative Sinn von Levinas' Nichterfahr-
barkeit des Heiligen verdeckt, der freilich aus ganz anders gelagerten
Kontexten kommt als bei Heidegger. Mit Esterbauers phänomenologischen
Vorgehensweise dürften auch die Redundanzen in der Arbeit zusammenhängen
(ganz markant 38; 149; 165; 228; 264). Sie machen allerdings auch die Stärke
der Arbeit aus. Dadurch entsteht so etwas wie eine philosophische Meditation,
in der nach der Reflexion von themenrelevanten Positionen versucht wird, in
neuen und schon bekannten Anläufen sich der Erfahrung des Heiligen
reflektierend anzunähern. Dem hilft auch, daß Esterbauer den Gang seiner Arbeit
nicht sekundärliterarisch aufgebläht hat. Die Zusammenfassungen am Ende
eines jeden Abschnittes sowie die Zwischenergebnisse am Ende eines jeden
Kapitels bündeln die Gedankenlinien gut. Ein Personen- und Stichwortverzeichnis

erleichtern die detaillierte relecture.

Wolfgang Klaghofer

Ralf Miggelbrink: Der ^ornige Gott. Die Bedeutung einer anstößigen biblischen
Tradition. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2001. 168 S. ISBN: 3-
534-15582-3.

Ralf Miggelbrink (R.M.) ist seit 2001 Professor für systematische Theologie in
Essen. Er wurde 1989 in Münster in katholischer Theologie promoviert und
habilitierte sich für Dogmatik in Innsbruck 1999. In diesem Buch will er die
bleibende Bedeutung des biblischen Themas vom Zorn Gottes für die
systematische oder dogmatische Theologie begründen. Er beweist diese These so,
daß er zunächst den biblischen Sachverhalt erhebt (S. 13—102). Das ist vom
Umfang her gesehen der Hauptteil, der zwei Drittel des Buches füllt. Der
ursprüngliche Sturmgott JHWH offenbarte sich «bei der religiösen Urerfahrung
Israels» des Exodus (S. 13) als zorniger Beschützer der Rechtlosen und Schwachen.

Als solchen haben ihn die vorexilischen Schriftpropheten erfahren
(Arnos, Hosea, Jesaja, Jeremia, Ezechiel; man könnte durchaus Micha, Nahum,
Habakuk, Zefanja miterwähnen!). Bei ihnen will JHWH zornerfüllt sein Volk
wegen der herrschenden Unrechtszustände verstoßen. Zur gleichen Zeit wuchsen

das Deuteronomium und das deuteronomistische Geschichtswerk aus
Kreisen heraus, die in analoger Weise den Zorn des einen Gottes Israels
unlösbar mit dem Ideal einer brüderlichen Gesellschaftsordnung im Volk
verbanden: «Der erfahrene Widerspruch des Einzelnen zur Gesellschaft ist
<Zorn Gottes), Zorn gegen eine Welt, die nicht so ist wie JHWHs Vision vom



516 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

brüderlichen Leben der Kinder Israels» (S. 143). In diesen beiden Teilen des

AT erkennt R.M. den bleibenden Kern der biblischen Aussagen über den
zornigen Gott. In den andern biblischen Büchern ist nicht mehr vom zornigen
Gott die Rede, sondern vom Gericht, das den Zorn ausschließt (apokalypti-
sche-endzeitliche Erwartungen), von Versöhnung (Jona, priesterschriftliche
Opfertheologie), von Tun-Ergehen-Zusammenhang (weisheitliche Schriften).
Im NT erscheint der zornige Gott wieder im Sinne der vor-exilischen
Propheten und des Deuteronomiums bei Johannes dem Täufer, Jesus selbst, Paulus

und in der Apokalypse.
Dieser biblische Befund erfordert eine Reflexion über die Vielgestaltigkeit

(der Verfasser nennt es Widersprüchlichkeit) der biblischen Aussagen und über
die theologische Sprache (S. 41—45, 113-115). Die Bibel und die Theologie
machen gewiß objektive, gültige und überprüfbare Aussagen (das gehört zur Aufgabe

der Theologie), aber im Wesentlichen ist das, was sie sagen, metaphorisch,

und es impliziert das konkrete, persönliche und geschichtliche Verhältnis

der sprechenden, hörenden und verstehenden Menschen zu Gott. Daher
ist der Zorn Gottes keine Seinsaussage über Gott, sondern Aussage über eine
gesellschaftliche Situation, die im Widerspruch zu Gott steht: «Das Theolo-
goumenon vom Zorn Gottes ist die Metapher der politischen Relevanz des

JHWH-Glaubens» (S. 119).
Am Schluß des bibeltheologischen Teils bespricht der Verfasser die Passion

Jesu in ihrem Verhältnis zum Zorn Gottes im Sinne von Raymund Schwager

und René Girard (S. 83—97). Dabei vergleicht er knapp klassische Soterio-
logien (Anselm von Canterbury, Thomas von Aquin, Luther) mit der Deutung
des Todes Jesu als erlösenden Gewaltverzicht im Angesicht des gewalttätigen
Unrechts politischer Machthaber.

Der 2. Teil «Der Zorn Gottes als Problem theologischer Hermeneutik» (S.

103—141) diskutiert das bibeltheologisch gewonnene Ergebnis im Horizont
der Theologiegeschichte. Laktanz vertritt die Position des Zorns als Wesensaussage

über Gott; die klassische Theologie hat eigentlich keinen Platz mehr
für Gottes Zorn und tritt damit in Gegensatz zur Schrift (S. 103—113). Heute
empfiehlt sich eine Sprachphilosophie als Weg zum Verständnis des Zorns
Gottes. Diese Sprachphilosophie sieht in den Metaphern wie eben z. B. Zorn
Gottes «kognitive Provokation(en) des Textrezipienten» (S. 114; 119). Im
Verstehen von biblischen Metaphern kann der Verstehende sich selbst im
«heilsgeschichtlichen Raum zwischen Sünde und Gnade» begreifen (S. 115). Die
Bibel mit ihrer verwirrenden, mannigfaltigen Metaphorik ist «Medium der Gnade,

die wirklich zuvorkommt und sittliches und erkennendes Handeln ermöglicht»

(S. 120), indem sie den Menschen zur Veränderung seiner selbst führt.
In dieser Perspektive verhindert der Zorn Gottes die von den Religionen

und besonders vom Opferkult geschaffene Vernebelung der Gewalt in der
Gesellschaft (René Girard). Denn er «bricht» wegen unschuldiger Opfer los,
die getötet werden, um die gewalttätige Gesellschaft zu stabilisieren (S. 120—

124). Deswegen ist die Rede vom Zorn Gottes unentbehrlich, gerade weil Gott
liebt und rettet. Im 20. Jahrhundert haben Karl Barth, Hans Urs von Balthasar,

Karl Rahner und Raymund Schwager in ganz verschiedener Weise den



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 517

Zorn Gottes als für die Theologie unentbehrlich zu erweisen versucht (S.

134-141).
Im 3. Teil entfaltet der Verfasser die Linien einer Theologie des Zorns

Gottes: «Gottes Zorn und seine dramatische Geschichte mit der Welt» (S.

142-160). Gott offenbart sich als Anwalt der manipulierten Menschen,
zerreißt den über Gewalt und Neid (Mimesis) gebreiteten verhüllenden Schleier,
verjagt stabilisierende, unter dem willkommenen Gewand von Toleranz gegen
verstecktes Unrecht immunisierende Mythen und tritt so in Gegensatz, ja
«Gegnerschaft zur Welt» (S. 148). Das ist sein Zorn, die Kehrseite seiner
leidenschaftlichen Liebe. Das Bild des Gerichtes ist von dem des Zorns
verschieden, weil der Richter nicht zornig ist. Er behebt eschatologisch
Mißstände. Es ist das Ende des Zorns.

Das Werk ist oft in der Weise eines Plädoyers gehalten, was einerseits die
sympathische persönliche Beteiligung des Verfassers an seinem Gegenstand
ausdrückt und andererseits bisweilen ermüdend wirken mag. Es liegt in der
Natur der Sache, daß es viele Fragen aufwirft. Diese liegen auf dem dogmatischen

wie auf dem biblischen Feld. Nicht jedermann wird dem hermeneuti-
schen Prinzip S. 133 zustimmen: «Der Gottesbegriff kann nicht anders

angemessen verwendet werden denn als praktischer Begriff, der die Selbstdeutung
des Subjekts in Bewegung bringt» (Hervorhebung R.M.). Sühnopfer der Bibel
werden als Substitution des Schuldigen durch das Opfertier gedeutet (S. 48ff.,
151). Das ist keineswegs die einzige in der Forschung vertretene Erklärung.
Die wichtige Stelle 2Makk 7,37f., wo das Martyrium als Fürbitte erscheint,
verstände nach R.M. den Zorn Gottes «als Erziehungsmaßnahme», und die
Situation wäre im Verhältnis zu Jesus im Abendmahlssaal ganz anders. M.E.
ist die Bedeutung dieser Stelle unzulässig vermindert. Das «Lösegeld» wird
ohne den entscheidenden profanen alttestamentlichen Hintergrund (Ex 21,30)
erörtert. Vor allem fragt sich, ob der Zorn Gottes in der Bibel nur im Kontext
der Unterdrückung von Armen erscheint; man vergleiche nur Ex 32,10, wo er
wegen des Abfalls von Gott entbrennt, oder Num 11,10, wo die Unbotmäßig-
keit der Israeliten gegen JHWH ihn zum Zorn reizt. Die Beispiele ließen sich
leicht vermehren. Die biblische Basis ist m.E. zu eng. Ich frage mich, ob
Gottes Zorn ohne Bezug zu seiner Heiligkeit theologisch zureichend entfaltet
werden kann. Vielleicht wäre der Zorn Gottes auch als Gegenbegriff zu Gnade

(so vor allem bei Paulus, aber schon im AT) in der Theologie der Gnade zu
vertiefen.

Im Buch sind eine Reihe von sinnstörenden Ungenauigkeiten stehen
geblieben. S. 51 die Priesterschrift kennt durchaus Vergebung für vorsätzliche
Sünden, z.B. Num 5,5-7 und andere Stellen; nur schamlose, öffentliche Sünden

sind unvergebbar, Num 15,30—32. S. 54 rein/unrein ist mit heilig/profan
vermischt; das sind jedoch verschiedene Kategorien; S. 60 sinnentstellender
Druckfehler (Z. 6 von unten). S. 78 Verweis Mk 18,23—25! S. 127, 128 werden
Dieter Becker und Vaclav Havel ohne bibliographische Referenzen zitiert.
S. 58 «salus specificum». — Alles in allem ein mutiger und stimulierender
Versuch, den Zorn Gottes theologisch zu denken.

Adrian Schenker O.P.



518 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Susanne Otto: Jehu, Elia und Elisa. Die Erzählung von der ]ehu-Revolution und
die Komposition der Elia-Elisa-Eryjihlangen. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer
2001. 290 S. (Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament,
152; 8. Folge, H. 12). ISBN: 3-17-016762-2.

Dieses Buch ist die überarbeitete Fassung einer an der protestantischen
theologischen Fakultät der Universität Münster im Jahr 2000 angenommenen
Dissertation, die unter der Leitung von Prof. Rainer Albertz erstellt wurde. Der
Titel zeigt das forschungsleitende Interesse. Es soll die Komposition oder
literarische Entstehungsgeschichte der Prophetenerzählungen lKön 17 bis 2Kön
10 geklärt werden, in deren Mittelpunkt Elia und Elischa (in der vorhegenden
Diss, immer Elisa genannt) stehen. Wie der Uberblick über die Forschungsgeschichte

gleich am Anfang zeigt, S. 11-25, gibt es darüber keinen Konsens.
Offenbar will die Diss, diesen ganzen Problemkreis neu auslegen und - eventuell

- besser lösen als es bisher geschehen ist. Da die untersuchten Erzählungen
Teil des größeren literarischen Werkes Dt 1 bis 2Kön 25 sind, das in der
Forschung «deuteronomistisches Geschichtswerk» (DtrG) heißt, läuft die
Untersuchung gleichzeitig auf eine neue Prüfung der Hypothese des DtrG hinaus.
Es braucht Mut, an eine so vielverhandelte und komplexe Materie mit frischer
Zuversicht in einer Diss, heranzutreten. S.O. referiert seit Martin Noths
grundlegender These vom DtrG 1943 vierzehn monographische Arbeiten über die
literar. Entstehung des Elia-Elischa-Zyklus, mit einer einzigen Ausnahme alles
deutsche Monographien! S. 26f. definiert die Verfasserin ihre Auffassung des

DtrG: Es ist im Sinn Martin Noths ein «weitgehend einheitliches, in der Exilszeit

entstandenes Geschichtswerk» (nach 562 v. Chr.), das mehrere Verfasser
(«eine Gruppe von Deuteronomisten») hatte. Vier Kriterien erlauben es nach
S.O., deuteronomistische (dtr) Texte zu identifizieren: Sprache, Stil, Theologie
und ein spezifischer Geschichtsentwurf, der von der Landnahme zum
babylonischen Exil reicht, und zu welchem insbesondere die Rahmenstücke mit den
Angaben über die Könige Israels und Judas gehören. Theologie und Geschichtsbild

sind dabei «notwendige und hinreichende Kriterien», während Sprache
und Stil «auch von andern Theologengruppen nachahmend übernommen werden

können». S.O. rechnet daher mit zehn nachdeuteronimistischen Bearbeitungen,

die zwar dtr Sprache und Stil gebrauchen, aber sich in Theologie und
Geschichtsbild von der Grundschrift des DtrG trennen.

S.O. geht wie folgt vor: Zuerst arbeitet sie aus der Jehu-Geschichte, 2Kön
9f., die «fest im DtrG verankert ist», S. 27, und aus den dtr «Königsrahmen»
für die Könige Israels in lKön 16 bis 2Kön 10 die dtr Geschichtskonzeption
heraus (Teil II). Anschließend zeigt sie die Ubereinstimmung der Geschichte
von Naboths Weinberg (lKön 21) und von Ahasjas Baalsanrufüng in Ekron
(2Kön 2) mit der Theologie und Geschichtskonzeption des DtrG (Teil III).
Dann wendet sie diese spezifischen Konzeptionen von Theologie und
Geschichte als Unterscheidungskriterium an für die Scheidung zwischen dem
ursprünglichen DtrG und nachdeuteronomistischen Bearbeitungen in den Elia-
Elischa-Erzählungen (Teil IV), während abschließend die Uberlieferungs- und
Redaktionsgeschichte von lKön 16,29 bis 2Kön im Überblick geboten wird
(Ted V).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 519

Das Ergebnis ist in vereinfachenden Zügen das folgende:
1. Die ältesten Eliatraditionen reichen in das 9. Jahrhundert hinauf. Im 8.

Jahrhundert entstanden die Naboth-Geschichte, lKön 21, und die Befragung
des Baal von Ekron, 2Kön 1. Die Erzählung des sog. Gottesurteils auf dem
Karmel, lKön 18, wurde am Ende der Exilszeit (6. Jahrhundert) geschaffen.

2. Die Elischaerzählungen nahmen ihren Anfang im 8. Jahrhundert
(unpolitische Wundergeschichten, 2Kön 2; 4; 6), dazu kamen politische
Wundergeschichten, 2Kön 5; 6; 13, und beide zusammen bildeten noch vor 722 ein
neues Ganzes, eine Biographie Elischas (lKön 19,19ff.; 2Kön 2; 4; 13).

3. Die «Jehu-Revolution» wurde wohl um die Mitte des 8. Jahrhunderts
am Hofe Jerobeams II. verfaßt (2Kön 9; 10).

4. Kriegserzählungen entstanden zuerst in Israel in der zweiten Hälfte des

8. Jahrhunderts (lKön 20; 2Kön 6). Sie wurden mit judäischen Kriegserzählungen

entstanden in den Jahren vor und zu Beginn des Exils, verbunden
(lKön 22).

Diese Erzählungen existierten zunächst als selbständige Texte. (Die hier
referierten Stellenangaben meinen jeweils nur den ursprünglichen Kern der
betreffenden Kapitel, der von S.O. auf die Verse genau bestimmt wird.)

5. Das DtrG nahm um 560 nur die drei Geschichten der «Jehu-Revolu-
tion» (2Kön 9f.), die Baalbefragung in Ekron (2Kön 2) und Naboths Weinberg
(lKön 21) in seine Geschichte auf, weil diese drei Erzählungen seiner Theologie

und Geschichtskonzeption entsprachen (Fremdgötterkult als größte
Bedrohung für Israel, Baalsverehrung ruft der Strafe durch JHWH, geschichts-
mächtiges Wort JHWHs).

7. In der Mitte des 6. Jahrhunderts hat ein Bearbeiter (BK) die
Kriegserzählungen (oben Nr. 4) ins DtrG eingefügt.

8. Ein anderer Bearbeiter (BEI) fügte eine Elia Erzählung (lKön 17f.) ins
DtrG ein, die dieser Bearbeiter selbst geschaffen hatte. Dies geschah im späten

6. Jahrhundert Dieser Bearbeiter unterstreicht im Gegensatz zum DtrG
die Möglichkeit der Umkehr, die das Unheil abzuwenden vermag.

9. Ein folgender Bearbeiter (BE2) schuf lKön 19,1—18 sowie lKönl7,17—
24 und schob diese Erzählungen zusammen mit der Elischa-Biographie in das

DtrG hinein. Damit verband er Elia- und Elischa-Erzählungen enger mit-ein-
ander. Dies erfolgte im 5. Jahrhundert.

10. Weiter kleinere Ergänzungen kamen später hinzu.
Es wird sich zeigen, wie weit sich diese neue Rekonstruktion der

Kompositionsgeschichte (Uberlieferung und Redaktion) von lKön 16 bis 2Kön 10

durchsetzen wird. Nicht alles ist gleich einleuchtend. Für mich ist z.B. die
Annahme, der Spruch JHWHs gegen König Ahab: «An dem Ort, an dem die
Hunde das Blut Naboths leckten, werden die Hunde auch dein Blut lecken»

(lKön 21,19) hätte schon zur Zeit Ahabs lange vor und unabhängig von der
Nabotherzählung existiert, schwer nachzuvollziehen, weil ein Eigenname eine

Anekdote, ein Geschehen impliziert, an die der Eigenname in der Erinnerung
geknüpft ist (S. 124-143). Aber solche und ähnliche Argumente und Bedenken
werden ihre Plausibilität oder Schwäche in der Diskussion erweisen.



520 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

Das Buch ist sehr sorgfältig geschrieben, und der Gang der komplexen
Argumentationen erfolgt in großer Klarheit. Das gibt dieser Dissertation eine

beispielhafte Qualität, selbst wenn jemand nicht alle ihre Ergebnisse
übernehmen möchte. Was ich bedaure, ist erstens der vollständige Verzicht einer
etwas eingehenderen hermeneutischen Reflexion über die verschiedenen
Theologien, die die Verfasserin herausarbeitet (vordeuteronomistische, deute-
ronomistische, auf die Bearbeiter zurückgehende theologische Konzeptionen).
Für meinen Geschmack hat sich S.O. zu ausschließlich in eine rein historische
Betrachtungsweise eingeschlossen. Zweitens fehlt die Untersuchung, ob die

ursprüngliche Septuaginta (oder im Vergleich mit ihr der massoretische Text)
nicht ebenfalls eine «Bearbeitungsschicht» sein könnte. Diese fehlende
Betrachtungsweise hat etwas Paradoxes, weil die Verfasserin ja sonst sämtliche
Bearbeitungen entdecken will, aber dabei gerade die einzige, wirklich vorhandene,

vom massoretischen Text stellenweise abweichende Textform, die der
Septuaginta (hinter der ja, wie heute meistens mit Recht angenommen wird,
eine hebräische Vorlage steht), nicht als literarisches Ganzes ins Auge faßt,
sondern rein atomistisch von Fall zu Fall dort betrachtet, wo der massoretische
Text Fragen aufwirft.

Abschließend möchte ich noch den kleinen Druck beklagen, der einer
schon älter gewordenen Leserschaft wirklich nicht entgegenkommt.

Adrian Schenker O.P.

Samuel Vollenweider: Horizonte neutestamentlicher Christologie. Studien %u Paulus

und %ur frühchristlichen Theologie. Tübingen: Mohr Siebeck 2002. VIII+425 S.

(WUNT 144). ISBN: 3-16-147791-X.

Es handelt sich um eine Sammlung von 17 Studien, die zumeist in den 1990-er
Jahren entstanden sind. Etwas locker können sie in drei Gruppen eingeteilt
werden, die den drei Hauptteilen entsprechen.

Der erste Hauptteil., bestehend aus sieben Beiträgen, gilt den Anfängen der

Christologie. Die Stichworte der ersten drei Studien sind «Engelchristologie» (3—

27), «Weisheit» (29—51) und «Imago Dei» (53—70). Bereits diese Beiträge zeigen

deutlich, daß es dem Autor um die Erfassung der religionsgeschichtlichen
Hintergründe geht, der beste Weg, die Weite und Breite der christologischen
Reflexionen im Neuen Testament aufzuweisen. Daß sich den drei Beiträgen
Beobachtungen zu Lk 10,18 («Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel
fallen») anschließen (71—87), hat durchaus seine Berechtigung. Dieses Wort,
einziger «Visionsbericht» innerhalb der synoptischen Uberlieferung und nicht
an Kreuz und Erhöhung Christi gebunden, steht traditionsgeschichtlich in
engstem Zusammenhang mit der Verkündigung des Reiches Gottes.

Der Beitrag «Diesseits von Golgatha. Zum Verständnis des Kreuzestodes
Jesu als Sühnopfer» (89-103) ist ebenfalls breit angelegt. Nicht nur wird auf
wesentliche Punkte des «Todesweges Jesu» hingewiesen (90—92), es wird auch
in knapper Form auf die «Vielfalt von Deutungen des Todes Jesu» aufmerk-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 521

sam gemacht (92-94) und «die Reichweite der Aussagen vom Sühnetod Jesu»
aufgezeigt. (94—98). Schwierig gestaltet sich dann der Abschnitt über («Menschwerdung)

und Opfer» (98—103), schwierig u.a. deswegen, weil nicht immer
auszumachen ist, wann der Boden exegetischer Analyse verlassen und das weite
und mitunter etwas unvorbereitete Feld der Erbauung betreten wird. Dasselbe

gilt für den letzten Abschnitt, der unter dem Titel steht «Die abgründigen
Dimensionen des Abendmahls» (103).

Ahnliches ist vom folgenden Beitrag zu sagen: «Ostern — der denkwürdige
Ausgang einer Krisenerfahrung» (105-123). Die neutestamentlichen Überlieferungen

mit ihren Hintergründen werden nach ihren theologischen Entfaltungen

abgesucht und in den Zusammenhang des eschatologischen Weltbildes
gebracht, wobei m.E. dem heutigen Verstehens- und Erfahrungshorizont nicht
immer genügend Rechnung getragen wird. Den Abschluß des ersten Hauptteiles

bildet der Aufsatz «Antijudaismus im Neuen Testament. Der Anfang
einer unseligen Tradition» (125—140). Die Studie zeugt vom großen, auch in
anderen Beiträgen durchscheinenden Engagement des Verfassers im
jüdischchristlichen Dialog.

Der yweite Hauptteil der Aufsatzsammlung, ebenfalls sieben Beiträge
umfassend, ist verschiedenen Themenfeldern der paulinischen Theologie gewidmet.
«Zeit und Gesetz. Erwägungen zur Bedeutung apokalyptischer Denkformen
bei Paulus» (143-162) ist der Titel des ersten, man könnte durchaus sagen:
grundlegenden Beitrags. Nach einem wesentlichen und differenzierten
Einblick in das, was frühjüdische Apokalyptik überhaupt meint — ein Unterfangen,

das im Gestrüpp so vieler Meinungen keine leichte Sache ist —, läßt sich
der «Paradigmenwechsel» bei Paulus, mit allem was er mit sich bringt, neu
bedenken: die christologisch fundierte Konfiguration von Gegenwart und
Zukunft, die Rechtfertigungs- und Kreuzestheologie, die Öffnung zur Zukunft,
das eschatologische Jetzt mit der entsprechenden neuen Wahrnehmung, die
Integration der Geschichte, die Bedeutung der Gegenwart aufgrund der
Antizipation der Zukunft und das daraus sich ergebende Zeitverständnis.

Es folgen dann zwei Zugänge zur Pneumatologie des Paulus, der eine
eher anthropologisch - «Der Geist Gottes als Selbst der Glaubenden. Überlegungen

zu einem ontologischen Problem in der paulinischen Anthropologie»
(163—192) —, der andere eher ekklesiologisch konzipiert: «Viele Welten und ein

Geist. Überlegungen zum theologischen Umgang mit dem neuzeitlichen
Pluralismus im Blick auf den 1. Korintherbrief» (193—213). Beide Beiträge zeichnen

sich dadurch aus, daß sie von modernen anthropologischen und
gesellschaftlichen Fragestellungen Abschnitte aus paulinischen Schriften neu befragen.

Der Aufsatz «Großer Tod und Großes Leben. Ein Beitrag zum
buddhistisch-christlichen Gespräch im Blick auf die Mystik des Paulus» (215—235)
beschäftigt sich mit mystischen Basistexten aus dem paulinischen Schrifttum
(besonders Gal 2,19 f. und 2Kor 4,7-18) und konfrontiert sie mit «parallelen»
Aussagen aus dem Buddhismus, um sowohl überraschende Übereinstimmungen

als auch Unterschiede herauszuarbeiten. Dieser Beitrag zeigt einmal mehr
die Offenheit des Verfassers gegenüber heutigen Problemstellungen.



522 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Die nächsten drei Beiträge bilden insofern eine Einheit, als sie sich mit
Themen des Philipperbriefes auseinandersetzen — freilich auf je unterschiedliche

Art und Weise. Der Beitrag «Die Waagschalen von Leben und Tod. Phil
1,21—26 vor dem Hintergrund der antiken Rhetorik» (237-261) bringt u.a. eine

ganze Reihe anüker Sentenzen nicht nur aus dem griechisch-hellenistischen
Raum, sondern überhaupt aus der orientalischen Weisheitsliteratur, um dann
im Anschluß daran Phil 1,21 ff. auf dem Hintergrund von 2,6-11 zu lesen,
wodurch die Metaphorik von Abstieg und Aufstieg ins Spiel gebracht wird: Die
Synkrisis von Leben und Tod steuert in der Tat bereits auf den großen Hymnus

von Phil 2,6—11 zu. Damit kommt aber auch schon die Thematik der beiden

weiteren Beiträge in den Blick: «Der <Raub> der Gottgleichheit. Ein
religionsgeschichtlicher Vorschlag zu Phil 2,6(-ll)» (263-284) und «Die Metamorphose

des Gottessohns. Zum epiphanialen Motivfeld in Phil 2,6-8» (285-306).
Beide Aufsätze bringen aufgrund neuerer religionsgeschichtlicher Beobachtungen

auch neue Ansätze zur Interpretation des Hymnus, wobei den
Gedankengängen nicht immer leicht zu folgen ist.

Der dritte Hauptteil versammelt drei Beiträge unter dem Titel Zwischen

Apokalyptik und Gnosis. Allen drei ist gemeinsam, daß sie aktuelle Fragestellungen

aufnehmen — das tun die meisten Beiträge dieses Bandes — und daß sie
durch ihr interdisziplinäres Engagement auch um große Verständlichkeit in
der Diktion bemüht sind. Die Beiträge sind zum ersten Mal in der Zeitschrift
«Der evangelische Erzieher» (45 [1993]; 47 [1995]) und in der «Zeitschrift für
Pädagogik und Theologie» (52 [2000]) erschienen. Der erste Beitrag, «Die
Beschwörung der Mächte. Überlegungen zur Botschaft der Johannesapokalypse»
(309-326) darf als kurze und gekonnte «Einführung in die Offenbarung des

Johannes» bezeichnet werden. Ich möchte die «Überlegungen» all jenen dringend

empfehlen, die sich mit diesem neutestamentlichen Buch auseinandersetzen

(müssen). Der zweite Aufsatz beschäftigt sich mit einem Thema, das

immer wieder aktuell ist: «Reinkarnation — ein abendländisches Erbstück» (327
—346); er versteht sich gewissermaßen als «Gegenstück» zu demjenigen von
A. Michaels, «Reinkarnation - ein morgenländisches <Dogma>?», in: EvErz 47

(1995) 159—171. Wichtig sind hier die verschiedenen «Herkünfte» der
Seelenwanderung und ihre verschiedene Resonanz im vorklassischen Griechenland

und in Indien. Die in diesem Zusammenhang immer wieder ins Spiel
gebrachten Texte aus dem ältesten Christentum werden umsichtig analysiert; in
den letzten beiden Abschnitten kommt der Autor auf die «Differenz antiker,
neuzeitlicher und östlicher Seelenwanderungskonzeptionen» und auf das Thema

«Reinkarnation und Auferstehung» zu sprechen. Für die Klarheit und
Bestimmtheit der Ausführungen wird man dem Verfasser nur dankbar sein. Der
letzte Beitrag beschäftigt sich ebenfalls mit einem alt-neuen Problem: «Gnosis
in der Moderne? Überlegungen zu einem spannungsvollen Verhältnis» (347—

361). Ausgehend von der Frage «Gibt es eine moderne Gnosis?» formuliert
der Verfasser einige allgemeine Thesen zur antiken Gnosis, bespricht dann
drei hauptsächliche Bezugsfelder in unserem Jahrhundert (die Grenzzonen des

kirchlichen Christentums, die moderne Esoterik und die Gnosis-Affinität der
Neuzeit) und präsentiert dann eine bisher noch nicht formulierte Hypothese:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 523

«Die Konstruktion des Cyberspace als moderne Gnosis». Obwohl der Verfasser

eine ganze Reihe von Analogien zwischen moderner Cyberkonstruktion
und alter Gnosis feststellen kann, kommt er auch hier zum Resultat: «Es

spricht wieder ganz Entscheidendes dagegen, hier eine Form (moderner Gnosis)

zu orten» (360).
Fayit: Der in jeder Hinsicht hervorragend gestaltete Sammelband stellt

Leserinnen und Leser vor eine Fülle ungemein anregender Beobachtungen
und vor z.Z. neue Horizonte neutestamentlicher Christologie und Theologie.
Die Auseinandersetzung mit den einzelnen Beiträgen ist ein zwar nicht immer
leichtes, aber doch lohnendes Unterfangen.

Abgeschlossen wird der Band mit einem 39(!)-seitigen Stellenregister,
einem 9-seitigen Autoren- und Autorinnen- sowie einem 9-seitigen Sach- und
Namenregister.

Hermann-Joesf Venetz


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendu

