Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Einander zuhdren ware schon gut! : Zu Manfred Gerwings Verteidigung
der Theologie Peter Knauers

Autor: Beestermoller, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERHARD BEESTERMOLLER

Finander zuhoren wire schon gut!

Zu Manfred Gerwings Verteidigung der Theologie
Peter Knauers

Anfang 2000 habe ich in dieser Zeitschrift einen kritischen Artikel zur
Theologie meines geschitzten ehemaligen Lehrers Peter Knauer veroffent-
licht.! Dieser Artikel hat offenbar Wellen geschlagen. Jedenfalls sah sich
Manfred Gerwing veranlaflt, auf meine Anfragen zu antworten.? Ich freue
mich, daB} auf diese Weise die Diskussion iiber Knauers Theologie befordert
wird. Allerdings kann ich nicht umhin, mein Bedauern dariiber zu duBlern,
daBl die Diskussion sowohl im Ton als auch in der Sache weder den betei-
ligten Personen noch der Sache, Knauers Theologie, gerecht wird. Offen-
sichtlich haben einige, zu saloppe Formulierungen meines Artikels diese
Entwicklung verursacht. Dies bedauere ich auBBerordentlich!

An dieser Stelle mag sich die Gelegenheit bieten, darzulegen, warum ich
mich dberhaupt so grundlegend mit der Theologie Knauers befasse. Wes-
halb mache ich mir die Mithe, dem Knauerschen Geschopflichkeitsbeweis
bis in dessen letzte Veristelungen nachzugehen und auf den Prifstand zu
stellen? Die Theologie Knauers ist intellektuelles Gebaude von uniiberbiet-
barer Stringenz. Man kann sich in diesem Gebédude ungemein wohnlich ein-
richten. Alle Fragen, alle Zweifel sind entweder entkriftet oder so ent-
schirft, daBl sie den Glauben nicht mehr in Frage stellen. Knauer behauptet
zwar nicht, den Glauben als verniinftig ausweisen zu konnen, wohl aber
samtliche Vernunftgriinde gegen den Glauben entkriften zu konnen.

Mein Problem besteht nun darn, daB3 der Preis fir diese Verteidigung
des Glaubens zu hoch ist. So stringent das Knauersche Denken auch sein
mag, es wird in thm Wirklichkeit in einer Weise reprisentiert, die die Realitit
nicht abbildet. Ich kann die Weise, in der Knauer die Wirklichkeit der Welt
auf den Begriff bringt, nicht mit meinen Erfahrungen zur Deckung bringen.

! Gerhard BEESTERMOLLER, Worauf sollen wir horen? Anmerkungen zur Theolo-
gie Peter Knauers, in: FZPhTh 47 (2000) 246-258 (= 2000).

2 Manfred GERWING, Noch einmal: Worauf sollen wir héren?. Zu Gerhard Bee-
stermollers <Anmerkungen zur Theologie Peter Knauersy, in: FZP5sTh 48 (2001) 455-
469 (= 2001).



486 Einander zuhoren wire schon gut!

Als Student hat mich dies vor die Entscheidung gestellt, entweder mich der
ungeheuren intellektuellen Kraft dieser Theologie zu beugen oder an meinen
Erfahrungen festzuhalten. Aus vielen Gesprichen mit Kommilitonen weill
ich, daB ich in dieser Situation keineswegs allein war. Auf der anderen Seite
konnte ich mich nicht damit begniigen, achselzuckend Knauers Theologie
Knauers Theologie sein zu lassen und meiner Wege zu ziehen. Der Stachel
saB im Fleisch. Ich habe lange gebraucht, um fiir mich jene Weichenstellun-
gen zu erkennen, die dazu fithren, dal Knauers Theologie, wie ich meine,
die Realitit nicht erreicht. Ich habe dies zu Papier gebracht, um anderen,
denen es so ergehen mag wie mir, eine Abkiirzung zu eroffnen.

Daher kam es mir zunichst darauf an, die Diskrepanz zwischen allen
Menschen gemeinsamen Erfahrungen wie die der Liebe zwischen Mann und
Frau und deren Reprisentation in der Theologie Knauers aufzuzeigen. Da-
nach habe ich das Gebdaude der Theologie Knauers an der Stelle auf den
Priifstand gestellt, an der es seine grundlegende Wirklichkeitsberithrung vor-
nimmt und seine Grundbegriffe bildet. Alles andere ist schliissig. Es geht
mir eben darum zu zeigen, dafl das Knauersche Denken in seiner ganzen
Stringenz an der Wirklichkeit vorbeigeht. Selbstverstindlich bin ich dafir
offen, vom Gegenteil iiberzeugt zu werden.

Offensichtlich ist es mir weder gelungen, mein Anliegen zu verdeutli-
chen noch die Struktur meines Artikel transparent zu machen. Ziel dieser
Uberlegungen ist es, meine Kritik noch einmal zu skizzieren, um die Diskus-
sion in sachliche Bahnen zuriickzufiihren. Ich gehe dabei in drei Schritten
vor. In einem ersten Schritt mochte ich Knauers Grundanliegen skizzieren.
Dabei werde ich darauf aufmerksam machen, wo ich Knauer nicht folge. In
einem zweiten Schritt werde ich meine Griinde hietfiir darlegen. In einem
dritten Schritt mochte ich entfalten, in welcher Weise bestimmte Erfahrun-
gen von Wirklichkeit in Knauers Theologie auf den Begriff gebracht werden
und wie diese Aufbereitung hinter der Realitit zuriickbleibt. In den hier
vorliegenden Darlegungen rekapituliere ich meine Uberlegungen sozusagen
in umgekehrter Reihenfolge.

I. Die Architektur der Knanerschen Theologie

Im Zentrum der Theologie von Peter Knauer steht das «Wort Gottes», die
Botschaft, dafl die Welt und mit ithr der Mensch, ja jeder Einzelne in das in-
nertrinitarische Liebesgeschehen hineingenommen ist: Gott liebt mich, liebt
uns, die ganze Welt mit einer Liebe, die nicht an uns thr Mal} nimmt, son-
dern am Sohn, dem innergéttlichen Gegeniiber. Dieses personale Liebesge-
schehen ist der Heilige Geist, der uns erfiillt, wenn wir uns in dieses Ge-
schehen im Glauben hineinnehmen lassen. Um das Frohmachende dieser
Botschaft zu begreifen, mull man sich klar machen, da} der Mensch, wenn
er sich selbst anschaut und in seine Welt blickt, keinen Anlal3 findet, an eine
Zuwendung Gottes zu thm fiir moglich zu halten. Ganz im Gegenteil: Der



Einander zuh6ren wire schon gut! 487

philosophischen, also nicht von der Offenbarung informierten, kritischen
Analyse der Welt muf3 diese als ein Ort der Gottverlassenheit und damit der
Verlorenheit, als «Holle»?, erscheinen.

Folglich steht am Anfang der Theologie Peter Knauers der philosophi-
sche Aufweis, dal} der auf sich selbst gestellten Vernunft die Rede von einer
Zuwendung Gottes zur Welt als duBlerst fragwiirdig erscheinen muB. Die
Philosophie entdeckt gravierende Einwinde gegen die Behauptung, dafi Gott
die Welt liebt. Einer derartigen Behauptung kann nur geglaubt werden, wenn
sie diese Einwinde entkriftet.

Dieser philosophische Aufweis besteht in einem Beweis, fiir den Knauer
in Anspruch nimmt, dafl thm «Denknotwendigkeit» zukommt, «und zwar
nicht nur in seinem Gehalt, sondern auch in seinem Vollzug»®. Ziel dieses
Beweises ist der Nachweis der Geschopflichkeit der Welt. Knauer will zei-
gen, daBl der Versuch, bestimmte Phinomene wie z. B. Verinderlichkeit zu
beschreiben, die die ganze Wirklichkeit durch und durch kennzeichnen, ein
Widerspruchsproblem aufwirft. Wenn man nidmlich derartige Phinomene
beschreiben will, kommt man unweigerlich dazu, der Welt zugleich Identitit
und Nichtidentitit zuzusprechen. Dieses Widerspruchsproblem 1t sich nur
16sen, indem man zwei unterschiedene Hinsichten angibt, die das Zugleich
dieser Aussagen etrlauben: «Die Identitat in der Nichtidentitit ist im <rest/osen
Bezogensein auf .../in restloser Verschiedenheit von ..» begtriindet, wihrend
die Nichtidentitit in der Identitit im <restlosen Verschiedensein von .../in restlo-
sem Bezogensein auf ..» begriindet ist.»® An dieser Stelle folge ich Knauer
nicht. M. E. fithrt der Versuch, die Wirklichkeit zu beschreiben, nicht zu
dem Widerspruchsproblem, wie Knauer es definiert, was ich weiter unten
erlautern werde.

Die Einheit der «ginzlichen Verwiesenheit auf .../in totaler Verschie-
denheit von ..» der Welt impliziert, so Knauer, daf} es keinen iuibergreifen-
den Wirklichkeitsbegriff gibt, der auf Gott und die Welt anwendbar wire,
weil fiir unsere Wirklichkeit eben die bezeichnete Spannungseinheit wesent-
lich ist, dies aber gerade fiir Gott nicht gelten kann, wenn durch die Verwie-
senheit auf ithn in Unterschiedenheit von thm das Problem der Einheit von
Identitit und Nichtidentitit gelost werden soll. Gott 1st also fiir die auf sich
allein gestellte Vernunft der ginzlich Entzogene.

Knauer zieht aus dieser Einsicht zwei Schliisse: Erstens wird so deut-
lich, daB die auf sich gestellte Philosophie in der Welt keinen Anhaltspunkt
ausmachen kann, der der Kritik standhilt, von einer Zuwendung Gottes zu

3 «AuBerhalb des Glaubens — ... — betrachtet erscheint die Welt als ein Bi/d der
Holle. Das letzte Wort iiber alle Wirklichkeit hitten dann Verginglichkeit und Tod»
(Peter KNAUER, Der Glaube kommt vom Héren, Okumenische Fundamentaltheolo-
gie, 6. neubearb. und erw. Aufl, Freiburg 1991, 120; = 1991).

* KNAUER, Der Glaube kommt vom Héren, Graz 1978, 38.

> KNAUER, 1991, 52.



488 Einander zuhoren wire schon gut!

sprechen. Vielmehr wirft zweitens der Geschopflichkeitsbeweis Probleme
auf, die die Rede von einem Interesse Gottes am Menschen problematisch
werden lassen. Beide Schliisse ergeben sich m. E. nicht aus den Primissen.

Der Mensch kann sich schlieBlich nach Knauer der christlichen Bot-
schaft anvertrauen, weil sie die Anfragen der Vernunft an die Rede von
Gottes Liebe entkriften kann. Denn die Botschaft verkiindet gerade, da3
der bestimmende Terminus der Liebe Gottes zur Welt nicht diese ist, son-
dern das innergottliche Gegeniiber. Gott wird somit mit seiner Liebe nicht
Teil der Welt. Damit ist aber erst die Nicht-Widerverniunftigkeit des christli-
chen Glaubens erwiesen. Wirklich glaubwiirdig wird die Botschaft daduzch,
daB sie dem Menschen zugesprochen wird. Gerade die Tatsache, daB das,
was sich kein Mensch hat ausdenken koénnen, ja was der menschlichen Ver-
nunft zunichst vollig problematisch erscheint, dem Menschen von aullen
zugesprochen wird, sozusagen der Ereignischarakter der Botschaft macht
diese glaubwiirdig. Erst beide Punkte zusammen tragen den Sprung in den
Glauben. Es durfte deutlich sein, daBB der Akt des Glaubens, bzw. dessen
Legitimation vor der Vernunft des Menschen die stringente Schliissigkeit der
vorausgehenden Schritte voraussetzt.

II. Riickfragen an Knauers Theologie

Die oben angedeuteten Kritikpunkte sollen nun eingelést werden. Dabei
kann ich mich hier unter Verweis auf meinen Artikel von 2000 auf eine Skiz-
ze beschrinken:

Knauers Aufweis der Geschopflichkeit der Welt setzt voraus, dall man
Phinomene wie Verinderung so beschreibt, wie er es tut: «Die Beschrei-
bung von Verinderung fithrt deshalb zu Aussagen von der Struktur: Das-
selbe ist dasselbe und doch nicht dasselbe). Es handelt sich um ein Zugleich
einander ausschlieBender Gegensitze.»® Die Problematik dieser Argumenta-
tion liegt in dem Wort «Zugleich». Jedes «Zugleich» stellt immer eine
Zeitstrecke dar. Es stellt kein Problem dar, von einem Menschen zu be-
haupten, dall er zugleich in Hamburg und in Miinchen war, wenn dieses
«Zugleich» einen ganzen Tag umfaBt. Das gleiche Argument liB3t sich auf je-
des noch so kleine Zugleich anwenden, da es immer eine Zeitstrecke ab-
deckt. Ein Widerspruchsproblem lige nur dann vor, wenn man die Welt so
beschreiben miiite, dal sie sich zugleich verindert und nicht verindert.’

6 KNAUER, 1978, 31.

7 Daher bleibe ich bei meiner Feststellung: «Es reicht voéllig darauf hinzuweisen,
dal widerspruchsproblematische Beschreibungen hinter der Wirklichkeit zurtickblei-
ben» (2000, 257). Demgegeniliber wendet Gerwing ein: «Ja, fragt sich hier die Leserin,
der Leser der Fundamentaltheologie Knauer erstaunt: Geht es Knauer nicht genau um
diese Widerspruchsproblematik? Knauer will doch gerade angeben, warum die wider-
spruchsproblematische Beschreibung die Wirklichkeit nur unzureichend artikuliert»



Einander zuhoren wire schon gut! 489

Knauer hilt demgegeniiber daran fest: «Geschopflichkeit kann als solche
nicht geglaubt werden, sondern mull dem Wissen zuginglich sein.»®

Aber selbst, wenn diese Kritik ins Leere gehen sollte, stellt sich doch die
Frage, ob der Aufweis der Geschopflichkeit der Welt die These trigt, von
«der Unmoglichkeity zu sprechen, «dal wir konstitutiver Terminus einer
Relation Gottes auf uns wiirden».? «Wire nimlich der Terminus des Bezo-
genseins seinerseits so auf die Welt bezogen, dal} die Welt der konstitutive
Terminus fiir diese Beziehung auf sie wire, dann stellte die Rede von Gott
das gleiche Widerspruchsproblem, das bereits die Rede von weltlicher Wirk-
lichkeit stellt. Nur die Anerkennung eines einseitigen und erst so auch «est/o-
sen Bezogenseins auf .../in rest/oser Verschiedenheit von .., beantwortet das
urspriingliche Widerspruchsproblem.» 1

Alles also, was auf von ithm Verschiedenes in der Weise relativ ist, dal}
der Terminus dieses Bezogenseins konstitutiv fir diese Wirklichkeit ist,
weist nach Knauer jene Merkmale auf, die zu einer widerspruchsproblemati-
schen Beschreibung fiihren. Dieser Satz gilt aber eben nur fir jene Wirk-
lichkeit, wenn man Knauers Aufweis ernstnimmt, die unter unseren Wirklich-
keitsbegriff fillt. Man kann gerade nicht behaupten, dal3 das, auf das alle
Wirklichkeit bezogen ist, sich nicht in einer Weise auf die Welt beziehen
konnte, fiir die die Welt der konstitutive Terminus ist.!!

Gegen diese Kritik 1d8t sich auch nicht einwenden, daBl Knauer nicht
aus dem Gottesbegriff darauf schliee, was Gott konne oder nicht kénne. In

(2001, 469). Nein, nach Knauer ist die Beschreibung der Wirklichkeit als widerspruch-
sproblematisch einzig sachgemiB («Zunichst zeige ich, daB jede Beschreibung weltli-
cher Wirklichkeit ein Widerspruchsproblem stell» [1978, 30]). Gerade dies zwingt zur An-
gabe von zweierlei Hinsichten. Damit wird aber das Widerspruchsproblem, das die
Wirklichkeit unabweisbar aufwirft, gelést. Demgegeniiber behaupte ich, daB Knauer
nicht bewiesen hat, daB die Beschreibung der Wirklichkeit ein Widerspruchsproblem
stellt. Damit entfillt auch die Lésung. — Zu meinem groflen Erstaunen wirft Gerwing
in den letzten Sitzen seines Beitrages die Frage auf: «Und selbst wenn es moglich
wire, den Geschopflichkeitsbeweis Knauers aus den Angeln zu heben. Was wire ge-
wonnen bzw. verloren? DaB die Geschopflichkeit der Welt-Wirklichkeit mit der
menschlichen Vernunft nicht zu erkennen ist?» Hier deutet sich doch eine grundsitzli-
che Differenz zwischen Gerwing und Knauer an. Wenn Gerwing wirklich bereit ist,
die strenge Beweisbarkeit der Geschopflichkeit der Welt dahinzustellen, hat er sich
von der Theologie Knauers gelost. Dann aber wire es schon, von Gerwing zu erfah-
ren, an welcher Stelle und welchen Argumenten er sich von der Theologie Knauers
abwendet. Ein bilchen Knauer gibt es nicht! Darin liegt ja gerade das Faszinosum. Mir
scheint, Gerwing und ich liegen vielleicht in der Sache gar nicht so sehr auseinander.

8 KNAUER, Der Glaube kommt vom Héren, 3. Aufl., Bamberg 1983, 46

? Ebd., 162.

%1991, 52

n Gerwing behauptet, ich wolle an dieser Stelle meiner Argumentation «die These
Knauers, «daB man von Gott nur in logischen Endbegriffen sprechen kann, die kei-
nerlei Konklusionen erlaubems, mit Knauers Argumenten selbst widerlegen» (2001,
466). Nein. Ich will umgekehrt zeigen, daB er selbst gegen diese These verstoBt.



490 Einander zuhotren wire schon gut!

Wirklichkeit sage er nur, dal die Behauptung, die Welt konne konstitutie-
render Terminus einer Relation Gottes auf sie sein, der Anerkennung ihres
«aus dem Nichts Geschaffenseins» widerspriche. Knauer wiirde also «kla-
rerweise von der Welt ans und auf die Welt hin argumentieren»'?, was zulissig
sel.

In dieser Argumentation geht man nimlich davon aus, daf} eine Wirk-
lichkeit a) nur dann konstitutiver Terminus fiir die Relation einer Wirklich-
keit b) auf sie sein kann, wenn a) eine dieser Relation vorgingige Wirklich-
keit besiafle, die konstitutiv fiir die Relation von b) auf a) wire; a) miisse so-
zusagen im Vorhinein zu der Relation von b) auf a) irgendein Sein besitzen,
auf das sich b) beziehen kénne. Da aber die Welt totaliter geschépflich ist,
besitzt sie kein der Relation Gottes auf sie vorgingiges Sein, auf das sich
Gott beziehen konnte. Anders formuliert: Eine Welt, die es nicht gibt, kann
nicht konstitutiver Terminus irgendeiner Relation auf sie sein, also auch nicht
einer Relation Gottes auf sie. Auch in dieser Argumentation wird der an der
geschaffenen Welt gewonnene Relationsbegriff auf das Woraufhin ihres Be-
zogenseins ubertragen.

Ich bleibe also bei meiner Kritik, dal Knauer eine Aussage iiber Gott
macht, die in seinem System unzuldssig ist, nimlich dal das, was fiir alle in-
nerweltlichen Relationen gilt, auch fiir Gott gelten miisse: dall eine Relation
Gottes zur Welt, fir die die Welt konstitutiver Terminus wire, nur moglich
wire, wenn der Welt ein dieser Relation irgendwie vorgingiges Sein zukime.
Das Einzige, was man m. E. sagen kann, ist, dal Gott nicht in einer Weise
auf die Welt bezogen sein kann, die thn zum Geschopf machen und unsere
Geschopflichkeit aufheben wirde. Mehr nicht!

Aber auch selbst dann, wenn meine Argumentation wiederum an Knau-
ers Thesen vorbeigehen sollte, hat Knauer m. E. nicht gezeigt, daB8 die Liebe
Gottes «am Geschaffenen als solchem verborgen (bleibt), solange sie nicht
im Wort dazugesagt wird»'®. Mir ist nicht einsichtig, dal aus dem Aufweis
der Geschopflichkeit der Welt folgt, daB eine Relation Gottes zur Welt am
Geschaffenen verborgen bleibt. Das «Wort Gottes» ist als Menschenwort
eine geschopfliche Wirklichkeit. Dennoch bringt es Kunde von der Liebe
Gottes. Es gibt doch offensichtlich verschiedene Zuginge zur Wirklichkeit.
Am «Wort Gottes» bleibt die Liebe Gottes nicht verborgen. Warum soll sie
dann zwingend an allen anderen Wirklichkeiten verborgen bleiben, nur weil
diese geschaffen sind?!* Warum sollte die Vernunft nicht die gleiche herme-

12 GERWING, 2001, 467.

13 KNAUER, Der Glaube kommt vom Héren, 2., iberarb. Auflage, Frankfurt a.M.
1982, 123.

¥ GERWING behauptet, ich versuche «nachzuweisen, daBl die Liebe Gottes doch
unabhingig vom Glauben an der Wirklichkeit der Welt zu erkennen sei» (2001, 465).
Mir geht es hingegen nur darum darzulegen, daB Knauer m.E. nicht bewiesen hat, daf3



Einander zuh6ren wire schon gut! 491

neutische Offenheit, die von ihr verlangt wird, um das «Wort Gottes» zu
vernehmen, auch der ganzen Wirklichkeit gegeniiber aufbringen? Woher
konnte a priori ausgeschlossen werden, was sie dann vernimmt?'

Aber wenn auch alles bisher Gesagte zuriickgewiesen werden konnte,
bleibt die Knauersche Theologie mit erheblichen Anfragen belastet, auf die
ich bisher noch keine Antwort vernommen habe.

1. Fiir Knauer ist die gesamte Welt, die ganze Menschheit, jeder einzelne
Mensch von Gott mit einer Liebe geliebt, die ithr Mal} nicht am Menschen,
sondern am innergottlichen Gegeniiber nimmt. Heil und Erlésung bestehen
darin, dafl der Mensch im Glauben sich diese Liebe gesagt sein 1at und in
dieses Liebesgeschehen eintritt. Das heilt, den Heiligen Geist empfangen.
Nun stellt sich aber das Problem, daB ein Mensch den Heiligen Geist nur
durch die Verkiindigung des Wortes empfingt:

«Es ist das (Wort Gottes) selbst, von dem her seine Annahme im Glauben

als das Erfiilltsein vom Heiligen Geist zu verstehen ist.

Und es wird auch verstindlich, warum es zur Mitteilung des Heiligen Geistes des

Wortes bedarf- Ontologisch gilt, daB Gottes Liebe zum Menschen nicht am

Menschen selbst und an iberhaupt nichts Geschaffenem ihr MalBl hat.

Deshalb gilt erkenntnismiBig: Man kann diese Liebe Gottes weder an den

eigenen inneren Zustinden noch an sonst etwas Geschaffenem ablesen.

Sie bleibt am Geschaffenen als solchem verborgen, solange sie nicht im

Wort dazugesagt wird. Wo sie aber verkiindet wird, da bringt sie ein neues

Verstindnis aller geschaffenen Wirklichkeit mit sich.»®
Was gilt aber fiir die iibergroe Majoritit der Menschheit, der das «Wort
Gottes» nie oder niemals verstindlich verkiindet wurde, wird und werden
wird? Leben sie in einem eigenartigen Limbus, einerseits von Gott geliebt

eine Zuwendung Gottes zur Welt an ihr ohne Bezug auf den christlichen Glauben
nicht erkennbar sei.

15 Gegen meine Argumentation wendet Gerwing ein: «Knauer ist es ja gerade um
die Schwierigkeit der Rede vom (Wort Gottes» zu tun. Sie ist fiir ihn alles andere als
problemlos moglich und im platten Sinne selbstverstindlich. Erst das Wort Gottes
macht sich als Wort Gottes selbst verstindlich» (2001, 466). Gerwing verkennt hier
mein Argument. Es geht nicht um das Problem, wie angesichts der einseitigen Bezo-
genheit der Welt ein sinnvoller Gebrauch des Terminus «Wort Gottes» moglich sein
soll. Es geht vielmehr darum, daf} ich den Anspruch, von Gottes Wort angesprochen
zu sein, iberhaupt nur wahrnehmen kann, wenn ich ein von Menschen an mich ge-
richtetes Wort nicht nur als eine Wirklichkeit zulasse, die die Merkmale der Geschopf-
lichkeit aufweist, sondern mich dariiber hinaus fiir die Moglichkeit 6ffne, daf} eine in-
haltliche Botschaft an mich gerichtet wird. Warum sollte sich die auf sich selbst ge-
stellte Vernunft aber in der Begegnung mit aller von der christlichen Botschaft ver-
schiedenen Wirklichkeit ausschlieBlich auf die Wahrnehmung von deren einseitiger
Bezogenheit beschrinken? Es konnte doch sein, dafl sich auch hier ein Sinnanspruch
meldet, der wie beim Wort Gottes selbst nicht aufgrund der Tatsache, daf} es sich um
geschopfliche Wirklichkeit handelt, a priori abgewiesen werden kann.

16 1991, 154f.; Hervorhebung von mir.



492 Einander zuhoren wire schon gut!

zu werden, andererseits aber von der Mitteilung des Heiligen Geistes ausge-
schlossen zu sein? Die Erlosung der Menschheit besteht nach Knauer nicht
schon darin, daBl Gott die Menschen liebt, sondern dal3 er seine Liebe dar-
iber hinaus auch offenbart. Wie kann Knauer daran festhalten, dal} die
Menschheit erlost ist, und nicht nur der Teil, den das «Wort Gottes» erreicht
hate?

2. Wie 1aB3t sich verstehen, dafl es auBerhalb des Christentums so viele
Religionen gibt, die eine Zuwendung Gottes zur Welt verkiinden? Fur
Knauer behaupten diese Religionen mehrt, als sie auf sich selbst gestellt mit
guten Griinden abstiitzen konnen. Insofern liefert der christliche Glaube so-
zusagen das Fundament dessen, was sie schon immer geglaubt haben. Wie
ist es aber zu erkliren, dal} diese Religionen, solange sie sich nicht ins Chri-
stentum auflosen, etwas glauben, fiir das sie keinen guten Grund angeben
konnen? Die Tatsache, daf es nicht-christliche Religionen gibt, ist nur, so
mufl man Knauer m. E. interpretieren, als Folge schlechter oder unzurei-
chender Philosophie zu verstehen. Ist das plausibel?

Kommen wir nun zu den Konsequenzen der Theologie Peter Knauers
fiir den gelebten Glauben, die ich fiir problematisch halte.

III. Ebe und Ehelosigkeit: im Herrn

Mit dieser Formulierung «Ehe und Ehelosigkeit: im Herrn» iibernehme ich
eine Uberschrift aus Knauers sogenanntem Katechismus «Unseren Glauben
verstehen»'®. Knauers Uberlegungen sind hier in zwei Abschnitte unterteilt.
Im ersten geht es thm um das rechte Verstindnis christlicher Ehe. Er will
zeigen, wie christlicher Glaube zum unzerbriichlichen Fundament von Ehe
werden kann. Im zweiten Abschnitt geht es um die Gleichrangigkeit' und

7 Diese Anfrage wird keineswegs, wie Gerwing glaubt, dadurch beantwortet, daf
die «gesamte Schopfung, die gesamte Menschheit, auch die Ureinwohner Amerikas, ...
von vornherein «dn Christus geschaffenm (2001, 458) sind. Bei Knauer heift es gar aus-
driicklich: Der «Begriff (Wort Gottes) ... (ist) so zu verstehen, dal er das Ganze des
gottlichen Heilshandelns umfaBt» (1991, 75). Wie steht es dann mit Gottes Heilshan-
deln an denen, die das (Wort Gottes» nicht erreicht?

18 Unseren Glauben verstehen, Wiirzburg 1986, 201-207.

19 Ich hatte in meinem Artikel behauptet, daB es Knauer in diesem Abschnitt um
die «prinzipielle Gleichrangigkeit» (248) von Ehe und Ehelosigkeit als christliche Le-
bensformen geht. Dazu Gerwing: «Doch tatsichlich ist davon bei Knauer iiberhaupt
keine Rede» (2001, 460). Hingegen heil3t es bei Knauer: «(I)n der Geschichte der Kir-
che wurden die evangelischen Rite iiber Jahrhunderte doch als eine Besonderheit fiir
einige wenige aufgefallt. Man meinte etwa, die Ordensleute wiirden Gott ungeteilty
dienen und stiinden deshalb auch mehr in seiner Gunst, wihrend Verheiratete gleich-
sam zwischen Gott und dem Ehepartner (gespalten seien. ... Christlich gilt: (Wollte ich
noch Menschen gefallen, dann wire ich kein Diener Gottes) (Gal 1,10). Das Hauptge-
bot der Gottes- und Nichstenliebe kennt nicht die Moglichkeit, Gott mit geteiltem



Einander zuh6ren wire schon gut! 493

Komplementaritit von Ehe und freiwillig gewihlter Ehelosigkeit. Diese
Darlegungen schlieBen mit einer Uberlegung zur Lebenswahl.

Das Wesen der Ehe besteht darin, so Knauer, «sich nicht an die Schon-
heit oder an den Reichtum, sondern an das Du der oder des anderen (zu
binden)»®. Die Frage ist, worauf sich dieses Ja stiitzen kann. Die «gegen-
wirtige Sympathie» der Brautleute, die sich das Jawort schenken, kann dies
«nicht gentigend begriinden. Denn die Erfahrung zeigt, dall die Sympathie
Krisen unterliegt»?!. Stabilitit und VerlaBlichkeit gewinnt das menschliche Ja
zu einem anderen Menschen, wenn sich die Brautleute «im Herrn» lieben.
Denn dann «bejahen» sich «die Ehepartner ... mit der Liebe, mit der sie sich
selbst und einander von Gott geliebt wissen»®. «Als Sakrament stellt die Ehe
dar, was das tiefste Wesen jeder wahren Gemeinschaft ist, in der auch die
Ehelosen leben: Gott verbindet Menschen miteinander.»?

Was heilt es fiir Knauer, einen Menschen mit der Liebe zu lieben, mit
der man sich selbst und einander von Gott geliebt weill? Das Gemeinte er-
liutert Knauer an einer wahren Begebenheit. Eine Frau fihrt mit ihrem
Kleinkind zur threr Mutter, die dieses Kind noch nie gesehen hat. Die Frau
driickt dem Kind einen BlumenstrauB} in die Hand, klingelt an der Tiir und
versteckt sich. Als sich die Tur o6ffnet, ibetreicht der Kleine den Straufll mit
einem einfachen «Da». In diesem Bild steht das Kind fiir die Menschheit, fir
jeden einzelnen Menschen, Mutter und Tochter fiir Gott-Vater und Gott-
Sohn. Die Hilflosigkeit des Kleinen zeigt unsere Unfahigkeit, von uns aus
eine Beziehung zu Gott aufzubauen. Das Kind wird aber von der Grof83-
mutter mit einer Liebe geliebt, die thr MaB3 nicht an ithm, sondern an der
Mutter, also der Tochter der Gromutter hat. So wie das Kind in die Liebe
von Mutter und Tochter hineingenommen ist, so sind wir in die Liebe von
Gott-Vater und Gott-Sohn hineingenommen. Wir werden mit einer Liebe
geliebt, die nicht an uns ihr Mal} und ihre Grenze hat, sondern am inner-
gottlichen Gegeniiber. Dennoch werden witklich wir geliebt.

Entscheidend ist nun, daBl derjenige, der sich von dieser Liebe ergreifen
1aBt, in diese Liebe einstimmt. Wir antworten dann «dem Vater mit einer
Liebe, die nicht nur unsere eigene ist, sondern die im voraus dazu von sei-
nem eigenen Sohn ausgeht»?!. Dariiber hinaus partizipiert auch unsere Zu-
wendung zu anderen Menschen am innertrinitarischen Liebesgeschehen. Wir
lieben die anderen mit einer Liebe, die ihr bestimmendes Gegeniiber in Gott
selbst hat, obwohl wir wirklich sie lieben. Eine solche Liebe ist unzerbrech-

Herzen zu dienen. ... Dies gilt genauso von der christlichen Ehe wie von der freiwilli-
gen Ehelosigkeit» (205f£.).

2 Unseren Glauben verstehen, 202.

21 Ebd., 203.

Z Ebd., 204.

» Ebd.,, 207.

2 Ebd., 39.



494 Einander zuhéten wire schon gut!

lich, weil sie thr Fundament nicht auf dem schwankenden Grund der Ge-
fithle des oder der Liebenden und der Verginglichkeit besonderer Vorziige
des oder der Geliebten griindet.

Insofern wird auch deutlich, warum die Ehe das darstellt, «was das tief-
ste Wesen jeder wahren Gemeinschaft ist, in der auch die Ehelosen leben:
Gott verbindet Menschen miteinander»®. Denn auch die im Glauben frei-
willig Ehelosen sind anderen Menschen mit der Liebe zugewandt, mit der sie
Gott zugewandt sind. Ehe und Ehelosigkeit sind beides Realisationen christ-
licher Nichstenliebe.

Von daher wird deutlich, wie sich nach Knauer die Lebenswahl eines
jungen Menschen gestaltet. Er ist als Christ dazu berufen, Gott und dem
Nichsten in wahrer Nichstenliebe zu dienen. Dies geschieht in beiden Le-
bensformen. Sub ratione caritatis ist also die Wahl der Lebensform in das Be-
lieben gestellt, denn der beiden Wegen inhirente Sinngehalt ist identisch,
nimlich Gott zu dienen.” Von Gott her sind also beide Wege in gleicher
Weise offen. Das heilt nicht, daB es nicht «sachgemilBle Motive»? gibt, sich
fiir das eine oder das andere zu entscheiden.

Knauer erldutert nicht niher, was unter derartigen Motiven zu verstehen
ist. Offensichtlich denkt er an das konkrete naturale Sosein eines Menschen
einschlieBlich der ithm mitgegebenen Bediirfnisse und Gaben, die bei der
Entscheidung fiir die eine oder andere Lebensform zu beriicksichtigen sind.
Entscheidend ist, daBl der Mensch von Gott hier nicht auf die eine oder an-
dere Lebensform festgelegt, sozusagen auf eine vorgegebene Schiene gesetzt
wird. Der Mensch ist zu der Lebensform berufen, zu der er sich in realisti-
scher Einschitzung seiner Moglichkeiten entscheidet.

Nun zu meinen Rickfragen: Selbstverstindlich teile ich die Anliegen,
dal} erstens der christliche Glaube wesentlich zur Bestindigkeit einer Ehe
beitragen kann, daB Ehe und Ehelosigkeit zwei gleichrangige Lebensformen
darstellen und daBl Berufung nicht im Sinne eines knechtenden Gehorsam zu
verstehen ist. Ich frage mich aber, ob nicht Knauer sowohl das Wesen der
Ehe als auch der Ehelosigkeit als auch das der Berufung verfehlt.

B Ebd., 207.

% Gerwing hilt mir vor: «(N)irgendwo spricht Knauer von einer Beliebigkeit der
Lebensformy (2000, 248). Im Gegenteil: Er sagt ausdriicklich, dafl sich der Mensch zu
einem dieser Wege — Ehe oder Ehelosigkeit — entscheiden mul» (461f). Beliebig heil3t
nicht willkiirlich. Wenn es zum Friihstiick zwei Sorten Marmeladen gibt, ist es in das
Belieben der Friihstiickenden gestellt, welche sie wihlen. Von seiten der Marmela-
desorten gibt es keinen Grund, sich fiir die eine oder die andere zu entscheiden. Es
mag aber durchaus sein, dal jemand eine Erdbeerallergie hat und deshalb die Kir-
schenmarmelade wihlen muB. Dennoch ist es «an sich) beliebig, welche Marmelade ge-
wihlt wird.

27 Unseren Glauben verstehen, 207.



Einander zuh6ren wire schon gut! 495

Zunichst zu Knauers Zuordnung von iibernatiirlicher und natiirlicher
Liebe: Im Anschlul} an Jorg Splett® unterscheide ich zwischen jenen Merk-
malen eines Menschen, die sich irgendwie als Qualititen fassen lassen. Selbst-
verstindlich konnen diese vergehen. Daneben aber gibt es jenen Namen, det
einen Menschen zu diesem Einmaligen macht. Wirkliche Liebe weill um die
Verginglichkeit der Qualititen und haftet sich an den sich im Laufe eines
Lebens durchtragenden Namen des anderen. Das «Ich liebe dich!» nimmt
dieses «Du» in den Blick: «Du und keine(n) andere(n) liebe ich, weil ich zu
dir und keiner/m anderen gehore» In der Liebe finden also Personen zu-
einander, die sich in ihrer je Einmaligkeit auf immer miteinander verbinden
wollen, weil sie fiir einander geschaffen sind. In diesem Sinne «meint» die
naturale Liebe den anderen und nimmt an thm MaB3.®Ich verweise hier auf
die bedenkenswerten Ausfiihrungen von Urs Baumann:

«Beziehungsliebe meint Vorgugsliebe» (176) «Vorzugsliebe» meint diese

Frau, diesen Mann mit Fleisch und Blut, Herz und Verstand, sozusagen mit

Haut und Haaren. Solche Liebe ist nicht tibertragbar, ihr «<Objektr — welch

schreckliches Wort — ist nicht auswechselbar. ... Nur wenn man diese Zu-

sammenhinge beachtet, kann man verstehen, warum Menschen, die sich
einst zugetan waren, in Krisen und Konflikte geraten kénnen, in denen sie
sich psychisch aufferstande befinden, auch nur die einfachsten Schritte noch
aufeinander zuzugehen oder sich wenigstens so zu verhalten, wie sie es

Dritten gegeniiber fiir die selbstverstindliche Pflicht der Nichstenliebe

hielten. Hier zeigt sich die Problematik eines auf Nichstenliebe verkiirz-

ten Liebesverstindnisses: Es uiberfordert nicht nur die betroffenen Paare,
sondern erschwert auch der Kirche, mit Problemsituationen umzugehen.

. Scheinbar geht es lediglich darum, die Einhaltung der Spielregeln
christlicher Nachstenliebe einzufordern. Aber in Wirklichkeit wird Part-
netn in einer zerriitteten Beziehung damit oft Unmdégliches zugemutet:

Sie sollen aus dem Beziehungs-Nichts einer hoffnungslos zerriitteten Le-

bensgemeinschaft jenes Minimum an affektiver Zuneigung cerschaffem,

das ihnen doch als Voraussetzung gerade fehlt, um sich in einer zerbro-

chenen Beziehung wenigstens als Nichste» zu begegnen.»®
Demgegeniiber besteht das Wesen der iibernatiitlichen Liebe nach Knauer
gerade darin, daf} sie sich iiberhaupt nicht am anderen festmacht. Selbstver-
staindlich kann kein Mensch alle Menschen in der gleichen Weise lieben.
Grundsitzlich sind aber aus der Perspektive der iibernatiitlichen Liebe alle
in der gleichen Weise diebban. Wenn also fiir Knauer das Wesen christlicher

2 J6rg SPLETT, «Familie in christlich-philosophischer Sicht», in: Andrea und Ger-
hard Beestermoller (Hgg.), Hilt Gott seine Hand iiber die Liebe?, Miinster 2002, 12—
36 (= 2002).

¥ (Dann sprach Gott, der Herr: Es ist nicht gut, daB der Mensch allein bleibt. Ich
will ihm eine Hilfe machen, die ihm entspricht» (Gen 2,18).

3 Urs BAUMANN, Utopie Partnerschaft: alte Leitbilder — neue Lebensformen,
Diisseldorf 1994,177f.).



496 Einander zuh6ren wire schon gut!

Ehe in der iibernatiirlichen Liebe besteht, dann vollendet die Gnade nicht
die Natur, indem sie der naturalen, sich an der Einmaligkeit des anderen
festmachenden, nicht iibertragbaren Liebe Bestand gibt, sondern diese Liebe
wird sozusagen durch eine Liebe ausgetauscht, mit der im Prinzip jeder an-
dere Mensch geliebt werden kénnte !

Diese Uberlegungen wollen nun nicht so verstanden werden, als ob es
in der Liebe darum gehe, sozusagen einen von Gott mir vorbestimmten
Partner zu finden. Auch hier folge ich wieder Splett*>. Es kommt darauf an,
sich ergreifen zu lassen. In diesem Sich-ergreifen-Lassen kommen Aktivitit
und Passivitit zusammen. Ergreifen und Ergriffen-werden bilden eine Ein-
heit. Einen anderen Menschen lieben bedeutet immer, eine Antwort auf ei-
nen Anruf zu geben. Dieser Anruf geht nicht von allen Menschen in gleicher
Weise aus, so wie er wohl nicht nur von einem und nur einem Menschen er-
geht. Erst im Sich-ergreifen-Lassen werden zwei einmalig fiir einander. Es
ist hier nicht der Ort, weiter zu entfalten, wie denn positiv die Erlésung der
menschlich-naturalen Liebe zu denken ist.** Es geht mir nur darum darzule-
gen, dal m. E. in der Theologie Knauers die Ehe nicht wirklich erlost, son-
dern eher aufgel6st wird.

Ahnliche Probleme habe ich mit Knauers Verstindnis von Berufung.
Die Alternative «Freie Wahl versus Vorbestimmung» greift zu kurz. Auch
hier kommt es darauf an, sich von einer Lebensform ergreifen zu lassen.
Dies aber setzt voraus, dal man wiederum zwischen «Es»-Bestimmungen
und -Ausstattungen eines Menschen und seinem «Selbst» unterscheidet. Bei
der Wahl der Lebensform geht es darum, jene zu ergreifen, die zu meinem
«Ich-Selbst» paBBt. Es geht letztlich um eine Antwort auf einen Anruf, der an
mich auf meinem Lebensweg ergeht. Fiir diese Antwort gibt es einerseits
naturale Unbeliebigkeiten, schlichte Vorgaben in meinem Sosein, iiber die
ich mich nicht ungestraft hinwegsetzen werde. Auf der anderen Seite gibt es
aber durchaus verschiedene passende Antworten auf diesen Anruf. Es
kommt eben alles darauf an, die Erfahrungen meines Lebensweges als Anruf
zu interpretieren, auf den ich zu antworten habe.

Damit stoBt der Gedankengang auf eine tiefere Ebene vor und kehrt
zugleich zum Anfang zuriick. Mul} nicht das, was ich zur Liebe zwischen
Mann und Frau gesagt habe, fiir das Verhiltnis Gott-Mensch a fortiori fest-
gehalten werden? Selbstverstindlich wire auf Gott nicht in Leben und Ster-

3 Insofern bleibe ich bei meiner Anfrage an Knauer, daB ich keinen Grund sehe,
der dagegen steht, daB in seiner Sicht dm Herrny nicht jede(r) jede(n) heiraten konne.
Vor allem sehe ich nicht, warum ich mit dieser Frage «riicksichtslos die Schmerzgrenze
tiberschreite» (Gerwing, 2001, 461).

32 J6rg SPLETT (2002).

3 Ich verweise hier auf den Beitrag, den ich zusammen mit meiner Frau verfaBt
habe: Andrea und Gerhard BEESTERMOLLER, «Hilt Gott seine Hand iiber unsere
Ehe?», in: Hilt Gott seine Hand iiber die Liebe? in: Splett (s. Anm. 28), 84-104.



Einander zuhoren wire schon gut! 497

ben Verlal}, wenn sich seine Liebe zu mir nur an meinen kontingenten Qua-
lititen festmachen wiirde. Aber wie steht es mit meinem Selbst? Was wiire
das fiir eine Liebe, der es eigentlich egal ist, wer ich bin, die den sich hier
und jetzt an diesem Ort Befindlichen genauso lieben wiirde, auch wenn es
ein ganz anderer wire? Was wire das fiir eine Liebe, die mich nicht deshalb
liebt, weil ich ich bin?

Gibt es nicht eine Relation Gott-Ich, in der sich Gott auf den Einzelnen
als solchen bezieht und der Einzelne bestimmender Terminus dieser Bezie-
hung ist? MuBl das «In-Christus-Geschaffen-Sein» wirklich so verstanden
werden, dall Gott uns mit einer Art Einheitsliebe zugewandt 1st? Schon fiir
Menschen gilt: Wenn Eltern ihr Kind lieben, dann sicherlich als ithr Kind.
Aber es ist doch nicht so, dal3 das Mal3 dieser Liebe das andere Elternteil ist.
Je mehr Liebe witklich Liebe ist, geht sie als solche auf anderes Giber. Es ist
eben unsere Liebe, in die wir unsere Kinder hineinnehmen; aber eben so,
daB sich unsere Liebe an diesen selbst ausrichtet. Wenn es eine Liebe Gottes
zu jedem einzelnen Menschen gibt, fiir die jeder Einzelne in seinem Ich-Sein
konstitutiver Terminus ist, ja durch deren Ergreifen er iiberhaupt er selbst
wird, dann mufl m. E. auch tber die Relation Gott—Welt anders gedacht
werden, als dies bei Knauer geschieht. Dal} dies moglich ist, wollte ich in
meinem Artikel gezeigt haben.

Uber meine damaligen ﬁberlegungen hinausgehend, mochte ich noch an
einem anderen Beispiel darlegen, warum ich meine Wirklichkeitserfahrungen
in der Theologie Knauets nur verzerrt wiederfinden kann. So interpretiert
Knauer in «Unseren Glauben verstehen» den Schopfungsbericht.

«Man kann die biblischen Schopfungsberichte leichter verstehen, wenn

man ein Gedankenexperiment macht. Angenommen, es gibe diese Be-

richte noch gar nicht. Was miiten wir tun? Wir brauchten uns nur in un-
serer eigenen Gegenwart umzuschauen und alles aufzuzihlen, was wir se-
hen und was wir erfahten. ... Lachende Menschen und weinende Men-
schen, die einen im Frieden und die anderen im Krieg. ... Und alles das ist
Grund dafur, daB ich von Gott spreche. Ich kann Gott dadurch definie-
ren, daB ich sage: Nichts von alledem kann ohne ihn sein. Und damit ist
mein Schopfungsbericht fertig.»**
Lassen wir einmal simtliche fachwissenschaftlich-exegetischen Uberlegun-
gen zu den Schopfungsberichten beiseite und fragen wir uns, ob es in der
Erfahrung der Wirklichkeit als Schopfung wirklich darum geht, dafl wirklich
alles, Gutes und Boses, ohne Gott nicht wire. Mein Schopfungsbericht ist
ein ganz anderer. Ich wiirde von der Erfahrung berichten, wie ich unseren
iltesten Sohn das erste Mal im Arm hieit. Es gibt Augenblicke, in denen
Gott wieder wie am Schépfungsmorgen durch die Welt wandelt, in denen
noch der frische Tau des Schopfungssonnenaufgangs auf den Dingen liegt.
Diese Erfahrungen sind von einer ungeheuren Wirklichkeitsmichtigkeit und

3 KNAUER, 1986, 23.



498 Einander zuhéren wire schon gut!

vermitteln eine Gutheit von Sein und Welt, die diese Erfahrungen von unse-
ren Alltagserfahrungen und erst recht von unseren Leiderfahrungen deutlich
abheben. Diese Erfahrungen sind nicht einfach nur einmalig schon. Sie
sprechen mich als Person an, bringen mir meine ganze Welt vor mich selbst
und fordern zur Antwort heraus.

Es gibt Erfahrungen, die aufgrund des ihnen inneren Sinngehaltes
«nicht mehr schlecht gemacht werden (kénnen)»®. «In solchen Sinnerfah-
rungen wird mit-erfahren, was das Sinnvolle am Sinn ist und seinen religio-
sen dLogos» ausmacht: das Offenbarwerden eines in sich gerechtfertigten
bzw. sich durch sich selbst (vollzugsimmanent) rechtfertigenden Anspruchs
unbedingter Geltung.»* Es stellt sich die Frage, ob derartige Erfahrungen
nicht beispielsweise zur Dankbarkeit herausfordern; und zwar nicht erst im
Licht des Glaubens, sondern schon aufgrund des ithnen immanenten Anre-
decharakters.

Letztlich geht es mir also um nichts anderes als die Frage aufzuwerfen,
ob in der Theologie Peter Knauers wirklich die Welt, wie wir sie in Glick
und Ungliick erleben, erlést wird, oder ob seine Theologie nicht auf deren
Auflésung hinausliuft. Wenn sich meine Anfragen abweisen lassen, kann ich
dariiber nur von Herzen froh sein. Wie gerne wiirde ich Knauer folgen! Die
Antwort Gerwings hat mich hier aber nicht weitergebracht.

35 Hans-Joachim HOHN, Zerstreuungen. Religion zwischen Sinnsuche und Etleb-
nismarkt, Diisseldorf 19998, 95.
% Ebd., 95.



	Einander zuhören wäre schon gut! : Zu Manfred Gerwings Verteidigung der Theologie Peter Knauers

