
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Einander zuhören wäre schon gut! : Zu Manfred Gerwings Verteidigung
der Theologie Peter Knauers

Autor: Beestermöller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Beestermöller

Einander zuhören wäre schon gut!

Zu Manfred Gerwings Verteidigung der Theologie
Peter Knauers

Anfang 2000 habe ich in dieser Zeitschrift einen kritischen Artikel zur
Theologie meines geschätzten ehemaligen Lehrers Peter Knauer veröffentlicht.1

Dieser Artikel hat offenbar Wellen geschlagen. Jedenfalls sah sich
Manfred Gerwing veranlaßt, auf meine Anfragen zu antworten.2 Ich freue
mich, daß auf diese Weise die Diskussion über Knauers Theologie befördert
wird. Allerdings kann ich nicht umhin, mein Bedauern darüber zu äußern,
daß die Diskussion sowohl im Ton als auch in der Sache weder den
beteiligten Personen noch der Sache, Knauers Theologie, gerecht wird.
Offensichtlich haben einige, zu saloppe Formulierungen meines Artikels diese

Entwicklung verursacht. Dies bedauere ich außerordentlich!
An dieser Stelle mag sich die Gelegenheit bieten, darzulegen, warum ich

mich überhaupt so grundlegend mit der Theologie Knauers befasse. Weshalb

mache ich mir die Mühe, dem Knauerschen Geschöpflichkeitsbeweis
bis in dessen letzte Verästelungen nachzugehen und auf den Prüfstand zu
stellen? Die Theologie Knauers ist intellektuelles Gebäude von unüberbietbarer

Stringenz. Man kann sich in diesem Gebäude ungemein wohnlich
einrichten. Alle Fragen, alle Zweifel sind entweder entkräftet oder so
entschärft, daß sie den Glauben nicht mehr in Frage stellen. Knauer behauptet
zwar nicht, den Glauben als vernünftig ausweisen zu können, wohl aber
sämtliche Vernunftgründe gegen den Glauben entkräften zu können.

Mein Problem besteht nun darin, daß der Preis für diese Verteidigung
des Glaubens zu hoch ist. So stringent das Knauersche Denken auch sein

mag, es wird in ihm Wirklichkeit in einer Weise repräsentiert, die die Realität
nicht abbildet. Ich kann die Weise, in der Knauer die Wirklichkeit der Welt
auf den Begriff bringt, nicht mit meinen Erfahrungen zur Deckung bringen.

1 Gerhard BEESTERMÖLLER, Worauf sollen wir hören? Anmerkungen zur Theologie

Peter Knauers, in: FZPhTh 47 (2000) 246-258 2000).
2 Manfred GERWING, Noch einmal: Worauf sollen wir hören?. Zu Gerhard Bee-

stermöllers (Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers>, in: FZPhTh 48 (2001) 455-
469 2001).



486 Einander zuhören wäre schon gut!

Als Student hat mich dies vor die Entscheidung gestellt, entweder mich der
ungeheuren intellektuellen Kraft dieser Theologie zu beugen oder an meinen
Erfahrungen festzuhalten. Aus vielen Gesprächen mit Kommilitonen weiß
ich, daß ich in dieser Situation keineswegs allein war. Auf der anderen Seite
konnte ich mich nicht damit begnügen, achselzuckend Knauers Theologie
Knauers Theologie sein zu lassen und meiner Wege zu ziehen. Der Stachel
saß im Fleisch. Ich habe lange gebraucht, um für mich jene Weichenstellungen

zu erkennen, die dazu führen, daß Knauers Theologie, wie ich meine,
die Realität nicht erreicht. Ich habe dies zu Papier gebracht, um anderen,
denen es so ergehen mag wie mir, eine Abkürzung zu eröffnen.

Daher kam es mir zunächst darauf an, die Diskrepanz zwischen allen
Menschen gemeinsamen Erfahrungen wie die der Liebe zwischen Mann und
Frau und deren Repräsentation in der Theologie Knauers aufzuzeigen.
Danach habe ich das Gebäude der Theologie Knauers an der Stelle auf den
Prüfstand gestellt, an der es seine grundlegende Wirklichkeitsberührung
vornimmt und seine Grundbegriffe bildet. Alles andere ist schlüssig. Es geht
mir eben darum zu zeigen, daß das Knauersche Denken in seiner ganzen
Stringenz an der Wirklichkeit vorbeigeht. Selbstverständlich bin ich dafür
offen, vom Gegenteil überzeugt zu werden.

Offensichtlich ist es mir weder gelungen, mein Anliegen zu verdeutlichen

noch die Struktur meines Artikel transparent zu machen. Ziel dieser
Überlegungen ist es, meine Kritik noch einmal zu skizzieren, um die Diskussion

in sachliche Bahnen zurückzuführen. Ich gehe dabei in drei Schritten
vor. In einem ersten Schritt möchte ich Knauers Grundanliegen skizzieren.
Dabei werde ich darauf aufmerksam machen, wo ich Knauer nicht folge. In
einem zweiten Schritt werde ich meine Gründe hierfür darlegen. In einem
dritten Schritt möchte ich entfalten, in welcher Weise bestimmte Erfahrungen

von Wirklichkeit in Knauers Theologie auf den Begriff gebracht werden
und wie diese Aufbereitung hinter der Realität zurückbleibt. In den hier
vorliegenden Darlegungen rekapituliere ich meine Überlegungen sozusagen
in umgekehrter Reihenfolge.

I. Die Architektur der Knauerschen Theologie

Im Zentrum der Theologie von Peter Knauer steht das «Wort Gottes», die
Botschaft, daß die Welt und mit ihr der Mensch, ja jeder Einzelne in das in-
nertrinitarische Liebesgeschehen hineingenommen ist: Gott hebt mich, hebt

uns, die ganze Welt mit einer Liebe, die nicht an uns ihr Maß nimmt,
sondern am Sohn, dem innergöttlichen Gegenüber. Dieses personale Liebesgeschehen

ist der Heihge Geist, der uns erfüllt, wenn wir uns in dieses
Geschehen im Glauben hineinnehmen lassen. Um das Frohmachende dieser
Botschaft zu begreifen, muß man sich klar machen, daß der Mensch, wenn
er sich selbst anschaut und in seine Welt bhckt, keinen Anlaß findet, an eine

Zuwendung Gottes zu ihm für möghch zu halten. Ganz im Gegenteil: Der



Einander zuhören wäre schon gut! 487

philosophischen, also nicht von der Offenbarung informierten, kritischen
Analyse der Welt muß diese als ein Ort der Gottverlassenheit und damit der
Verlorenheit, als «Hölle»3, erscheinen.

Folglich steht am Anfang der Theologie Peter Knauers der philosophische

Aufweis, daß der auf sich selbst gestellten Vernunft die Rede von einer
Zuwendung Gottes zur Welt als äußerst fragwürdig erscheinen muß. Die
Philosophie entdeckt gravierende Einwände gegen die Behauptung, daß Gott
die Welt liebt. Einer derartigen Behauptung kann nur geglaubt werden, wenn
sie diese Einwände entkräftet.

Dieser philosophische Aufweis besteht in einem Beweis, für den Knauer
in Anspruch nimmt, daß ihm «Denknotwendigkeit» zukommt, «und zwar
nicht nur in seinem Gehalt, sondern auch in seinem Vollzug»4. Ziel dieses
Beweises ist der Nachweis der Geschöpflichkeit der Welt. Knauer will
zeigen, daß der Versuch, bestimmte Phänomene wie z. B. Veränderlichkeit zu
beschreiben, die die ganze Wirklichkeit durch und durch kennzeichnen, ein
Widerspruchsproblem aufwirft. Wenn man nämlich derartige Phänomene
beschreiben will, kommt man unweigerlich dazu, der Welt zugleich Identität
und Nichtidentität zuzusprechen. Dieses Widerspruchsproblem läßt sich nur
lösen, indem man zwei unterschiedene Hinsichten angibt, die das Zugleich
dieser Aussagen erlauben: «Die Identität in der Nichtidentität ist im <restlosen

Be^ogensein auf .../in restloser Verschiedenheit von ...> begründet, während
die 'Nichtidentität in der Identität im <restlosen Verschiedensein von .../in restlosem

Bezogensein auf ...> begründet ist.»5 An dieser Stelle folge ich Knauer
nicht. M. E. führt der Versuch, die Wirklichkeit zu beschreiben, nicht zu
dem Widerspruchsproblem, wie Knauer es definiert, was ich weiter unten
erläutern werde.

Die Einheit der «gänzlichen Verwiesenheit auf .../in totaler Verschiedenheit

von ...» der Welt impliziert, so Knauer, daß es keinen übergreifenden

Wirklichkeitsbegriff gibt, der auf Gott und die Welt anwendbar wäre,
weil für unsere Wirklichkeit eben die bezeichnete Spannungseinheit wesentlich

ist, dies aber gerade für Gott nicht gelten kann, wenn durch die Verwiesenheit

auf ihn in Unterschiedenheit von ihm das Problem der Einheit von
Identität und Nichtidentität gelöst werden soll. Gott ist also für die auf sich
allein gestellte Vernunft der gänzlich Entzogene.

Knauer zieht aus dieser Einsicht zwei Schlüsse: Erstens wird so deutlich,

daß die auf sich gestellte Philosophie in der Welt keinen Anhaltspunkt
ausmachen kann, der der Kritik standhält, von einer Zuwendung Gottes zu

3 «Außerhalb des Glaubens — — betrachtet erscheint die Welt als ein Bild der

Hölle. Das letzte Wort über alle Wirklichkeit hätten dann Vergänglichkeit und Tod»
(Peter KNAUER, Der Glaube kommt vom Hören, Ökumenische Fundamentaltheologie,

6. neubearb. und erw. Aufl., Freiburg 1991, 120; 1991).
4 KNAUER, Der Glaube kommt vom Hören, Graz 1978, 38.
5 Knauer, 1991, 52.



488 Einander zuhören wäre schon gut!

sprechen. Vielmehr wirft zweitens der Geschöpflichkeitsbeweis Probleme
auf, die die Rede von einem Interesse Gottes am Menschen problematisch
werden lassen. Beide Schlüsse ergeben sich m. E. nicht aus den Prämissen.

Der Mensch kann sich schließlich nach Knauer der christlichen
Botschaft anvertrauen, weil sie die Anfragen der Vernunft an die Rede von
Gottes Liebe entkräften kann. Denn die Botschaft verkündet gerade, daß
der bestimmende Terminus der Liebe Gottes zur Welt nicht diese ist,
sondern das innergöttliche Gegenüber. Gott wird somit mit seiner Liebe nicht
Teil der Welt. Damit ist aber erst die Nicht-Widervernünftigkeit des christlichen

Glaubens erwiesen. Wirklich glaubwürdig wird die Botschaft dadurch,
daß sie dem Menschen zugesprochen wird. Gerade die Tatsache, daß das,

was sich kein Mensch hat ausdenken können, ja was der menschlichen
Vernunft zunächst völlig problematisch erscheint, dem Menschen von außen

zugesprochen wird, sozusagen der Ereignischarakter der Botschaft macht
diese glaubwürdig. Erst beide Punkte zusammen tragen den Sprung in den
Glauben. Es dürfte deutlich sein, daß der Akt des Glaubens, bzw. dessen

Legitimation vor der Vernunft des Menschen die stringente Schlüssigkeit der
vorausgehenden Schritte voraussetzt.

II. Rückfragen an Knauers Theologie

Die oben angedeuteten Kritikpunkte sollen nun eingelöst werden. Dabei
kann ich mich hier unter Verweis auf meinen Artikel von 2000 auf eine Skizze

beschränken:
Knauers Aufweis der Geschöpflichkeit der Welt setzt voraus, daß man

Phänomene wie Veränderung so beschreibt, wie er es tut: «Die Beschreibung

von Veränderung führt deshalb zu Aussagen von der Struktur: <Das-

selbe ist dasselbe und doch nicht dasselbe). Es handelt sich um ein Zugleich
einander ausschließender Gegensätze.»6 Die Problematik dieser Argumentation

hegt in dem Wort «Zugleich». Jedes «Zugleich» stellt immer eine
Zeitstrecke dar. Es stellt kein Problem dar, von einem Menschen zu
behaupten, daß er zugleich in Hamburg und in München war, wenn dieses

«Zugleich» einen ganzen Tag umfaßt. Das gleiche Argument läßt sich auf
jedes noch so kleine Zugleich anwenden, da es immer eine Zeitstrecke
abdeckt. Ein Widerspruchsproblem läge nur dann vor, wenn man die Welt so
beschreiben müßte, daß sie sich zugleich verändert und nicht verändert.7

6 Knauer, 1978, 31.
7 Daher bleibe ich bei meiner Feststellung: «Es reicht völlig darauf hinzuweisen,

daß widerspruchsproblematische Beschreibungen hinter der Wirklichkeit zurückbleiben»

(2000, 257). Demgegenüber wendet Gerwing ein: «Ja, fragt sich hier die Leserin,
der Leser der Fundamentaltheologie Knauer erstaunt: Geht es Knauer nicht genau um
diese Widerspruchsproblematik? Knauer will doch gerade angeben, warum die
widerspruchsproblematische Beschreibung die Wirklichkeit nur unzureichend artikuliert»



Einander zuhören wäre schon gut! 489

Knauer hält demgegenüber daran fest: «Geschöpflichkeit kann als solche
nicht geglaubt werden, sondern muß dem Wissen zugänglich sein.»8

Aber selbst, wenn diese Kritik ins Leere gehen sollte, stellt sich doch die
Frage, ob der Aufweis der Geschöpflichkeit der Welt die These trägt, von
«der Unmöglichkeit» zu sprechen, «daß wir konstitutiver Terminus einer
Relation Gottes auf uns würden».9 «Wäre nämlich der Terminus des

Bezogenseins seinerseits so auf die Welt bezogen, daß die Welt der konstitutive
Terminus für diese Beziehung auf sie wäre, dann stellte die Rede von <Gott>

das gleiche Widerspruchsproblem, das bereits die Rede von weltlicher
Wirklichkeit stellt. Nur die Anerkennung eines einseitigen und erst so auch <restlosen

Bezogenseins auf .../in restloser Verschiedenheit von ...> beantwortet das

ursprüngliche Widerspruchsproblem.» 10

Alles also, was auf von ihm Verschiedenes in der Weise relativ ist, daß
der Terminus dieses Bezogenseins konstitutiv für diese Wirklichkeit ist,
weist nach Knauer jene Merkmale auf, die zu einer widerspruchsproblematischen

Beschreibung führen. Dieser Satz gilt aber eben nur für jene
Wirklichkeit, wenn man Knauers Aufweis ernstnimmt, die unter unseren
Wirklichkeitsbegriff fällt. Man kann gerade nicht behaupten, daß das, auf das alle
Wirklichkeit bezogen ist, sich nicht in einer Weise auf die Welt beziehen
könnte, für die die Welt der konstitutive Terminus ist.11

Gegen diese Kritik läßt sich auch nicht einwenden, daß Knauer nicht
aus dem Gottesbegriff darauf schließe, was Gott könne oder nicht könne. In

(2001, 469). Nein, nach Knauer ist die Beschreibung der Wirklichkeit als

widerspruchsproblematisch einzig sachgemäß («Zunächst zeige ich, daß jede Beschreibung weltlicher

Wirklichkeit ein Widerspruchsproblem stellt» [1978, 30]). Gerade dies zwingt zur
Angabe von zweierlei Hinsichten. Damit wird aber das Widerspruchsproblem, das die
Wirklichkeit unabweisbar aufwirft, gelöst. Demgegenüber behaupte ich, daß Knauer
nicht bewiesen hat, daß die Beschreibung der Wirklichkeit ein Widerspruchsproblem
stellt. Damit entfällt auch die Lösung. - Zu meinem großen Erstaunen wirft Gerwing
in den letzten Sätzen seines Beitrages die Frage auf: «Und selbst wenn es möglich
wäre, den Geschöpflichkeitsbeweis Knauers aus den Angeln zu heben. Was wäre
gewonnen bzw. verloren? Daß die Geschöpflichkeit der Welt-Wirklichkeit mit der
menschlichen Vernunft nicht zu erkennen ist?» Hier deutet sich doch eine grundsätzliche

Differenz zwischen Gerwing und Knauer an. Wenn Gerwing wirklich bereit ist,
die strenge Beweisbarkeit der Geschöpflichkeit der Welt dahinzustellen, hat er sich

von der Theologie Knauers gelöst. Dann aber wäre es schön, von Gerwing zu erfahren,

an welcher Stelle und welchen Argumenten er sich von der Theologie Knauers
abwendet. Ein bißchen Knauer gibt es nicht! Darin liegt ja gerade das Faszinosum. Mir
scheint, Gerwing und ich Hegen vielleicht in der Sache gar nicht so sehr auseinander.

8 KNAUER, Der Glaube kommt vom Hören, 3. Aufl., Bamberg 1983, 46

'Ebd., 162.
10 1991, 52
11 Gerwing behauptet, ich wolle an dieser Stelle meiner Argumentation «die These

Knauers, <daß man von Gott nur in logischen Endbegriffen sprechen kann, die
keinerlei Konklusionen erlauben), mit Knauers Argumenten selbst widerlegen» (2001,
466). Nein. Ich will umgekehrt zeigen, daß er selbst gegen diese These verstößt.



490 Einander zuhören wäre schon gut!

Wirklichkeit sage er nur, daß die Behauptung, die Welt könne konstitutie-
render Terminus einer Relation Gottes auf sie sein, der Anerkennung ihres
«aus dem Nichts Geschaffenseins» widerspräche. Knauer würde also
«klarerweise von der Welt aus und auf die Welt hin argumentieren»12, was zulässig
sei.

In dieser Argumentation geht man nämlich davon aus, daß eine
Wirklichkeit a) nur dann konstitutiver Terminus für die Relation einer Wirklichkeit

b) auf sie sein kann, wenn a) eine dieser Relation vorgängige Wirklichkeit

besäße, die konstitutiv für die Relation von b) auf a) wäre; a) müsse

sozusagen im Vorhinein zu der Relation von b) auf a) irgendein Sein besitzen,
auf das sich b) beziehen könne. Da aber die Welt totaliter geschöpflich ist,
besitzt sie kein der Relation Gottes auf sie vorgängiges Sein, auf das sich
Gott beziehen könnte. Anders formuliert: Eine Welt, die es nicht gibt, kann
nicht konstitutiver Terminus irgendeiner Relation auf sie sein, also auch nicht
einer Relation Gottes auf sie. Auch in dieser Argumentation wird der an der

geschaffenen Welt gewonnene Relationsbegriff auf das Woraufhin ihres
Bezogenseins übertragen.

Ich bleibe also bei meiner Kritik, daß Knauer eine Aussage über Gott
macht, die in seinem System unzulässig ist, nämlich daß das, was für alle
innerweltlichen Relationen gilt, auch für Gott gelten müsse: daß eine Relation
Gottes zur Welt, für die die Welt konstitutiver Terminus wäre, nur möglich
wäre, wenn der Welt ein dieser Relation irgendwie vorgängiges Sein zukäme.
Das Einzige, was man m. E. sagen kann, ist, daß Gott nicht in einer Weise
auf die Welt bezogen sein kann, die ihn zum Geschöpf machen und unsere
Geschöpflichkeit aufheben würde. Mehr nicht!

Aber auch selbst dann, wenn meine Argumentation wiederum an Knauers

Thesen vorbeigehen sollte, hat Knauer m. E. nicht gezeigt, daß die Liebe
Gottes «am Geschaffenen als solchem verborgen (bleibt), solange sie nicht
im Wort dazugesagt wird»13. Mir ist nicht einsichtig, daß aus dem Aufweis
der Geschöpflichkeit der Welt folgt, daß eine Relation Gottes zur Welt am
Geschaffenen verborgen bleibt. Das «Wort Gottes» ist als Menschenwort
eine geschöpfliche Wirklichkeit. Dennoch bringt es Kunde von der Liebe
Gottes. Es gibt doch offensichtlich verschiedene Zugänge zur Wirklichkeit.
Am «Wort Gottes» bleibt die Liebe Gottes nicht verborgen. Warum soll sie

dann zwingend an allen anderen Wirklichkeiten verborgen bleiben, nur weil
diese geschaffen sind?14 Warum sollte die Vernunft nicht die gleiche herme-

12 Gerwing, 2001, 467.
13 KNAUER, Der Glaube kommt vom Hören, 2., Überarb. Auflage, Frankfurt a.M.

1982, 123.
14 GERWING behauptet, ich versuche «nachzuweisen, daß die Liebe Gottes doch

unabhängig vom Glauben an der Wirklichkeit der Welt zu erkennen sei» (2001, 465).
Mir geht es hingegen nur darum darzulegen, daß Knauer m.E. nicht bewiesen hat, daß



Einander zuhören wäre schon gut! 491

neutische Offenheit, die von ihr verlangt wird, um das «Wort Gottes» zu
vernehmen, auch der ganzen Wirklichkeit gegenüber aufbringen? Woher
könnte a priori ausgeschlossen werden, was sie dann vernimmt?15

Aber wenn auch alles bisher Gesagte zurückgewiesen werden könnte,
bleibt die Knauersche Theologie mit erheblichen Anfragen belastet, auf die
ich bisher noch keine Antwort vernommen habe.

1. Für Knauer ist die gesamte Welt, die ganze Menschheit, jeder einzelne
Mensch von Gott mit einer Liebe gehebt, die ihr Maß nicht am Menschen,
sondern am innergöttlichen Gegenüber nimmt. Heil und Erlösung bestehen
darin, daß der Mensch im Glauben sich diese Liebe gesagt sein läßt und in
dieses Liebesgeschehen eintritt. Das heißt, den Heiligen Geist empfangen.
Nun stellt sich aber das Problem, daß ein Mensch den Heiligen Geist nur
durch die Verkündigung des Wortes empfängt:

«Es ist das <Wort Gottes> selbst, von dem her seine Annahme im Glauben
als das Erfülltsein vom Heiligen Geist zu verstehen ist.
Und es wird auch verständlich, warum es gur Mitteilung des Heiligen Geistes des

Wortes bedarf. Ontologisch gilt, daß Gottes Liebe zum Menschen nicht am
Menschen selbst und an überhaupt nichts Geschaffenem ihr Maß hat.
Deshalb gilt erkenntnismäßig: Man kann diese Liebe Gottes weder an den

eigenen inneren Zuständen noch an sonst etwas Geschaffenem ablesen.
Sie bleibt am Geschaffenen als solchem verborgen, solange sie nicht im
Wort dazugesagt wird. Wo sie aber verkündet wird, da bringt sie ein neues
Verständnis aller geschaffenen Wirklichkeit mit sich.»16

Was gilt aber für die übergroße Majorität der Menschheit, der das «Wort
Gottes» nie oder niemals verständlich verkündet wurde, wird und werden
wird? Leben sie in einem eigenartigen Limbus, einerseits von Gott gehebt

eine Zuwendung Gottes zur Welt an ihr ohne Bezug auf den christlichen Glauben
nicht erkennbar sei.

15 Gegen meine Argumentation wendet Gerwing ein: «Knauer ist es ja gerade um
die Schwierigkeit der Rede vom (Wort Gottes) zu tun. Sie ist für ihn alles andere als

problemlos möglich und im platten Sinne selbstverständlich. Erst das Wort Gottes
macht sich als Wort Gottes selbst verständlich» (2001, 466). Gerwing verkennt hier
mein Argument. Es geht nicht um das Problem, wie angesichts der einseitigen Bezo-
genheit der Welt ein sinnvoller Gebrauch des Terminus «Wort Gottes» möglich sein
soll. Es geht vielmehr darum, daß ich den Anspruch, von Gottes Wort angesprochen
zu sein, überhaupt nur wahrnehmen kann, wenn ich ein von Menschen an mich
gerichtetes Wort nicht nur als eine Wirklichkeit zulasse, die die Merkmale der Geschöpf-
lichkeit aufweist, sondern mich darüber hinaus für die Möglichkeit öffne, daß eine
inhaltliche Botschaft an mich gerichtet wird. Warum sollte sich die auf sich selbst
gestellte Vernunft aber in der Begegnung mit aller von der christlichen Botschaft
verschiedenen Wirklichkeit ausschließlich auf die Wahrnehmung von deren einseitiger
Bezogenheit beschränken? Es könnte doch sein, daß sich auch hier ein Sinnanspruch
meldet, der wie beim Wort Gottes selbst nicht aufgrund der Tatsache, daß es sich um
geschöpfliche Wirklichkeit handelt, a priori abgewiesen werden kann.

16 1991, 154f.; Hervorhebung von mir.



492 Einander zuhören wäre schon gut!

zu werden, andererseits aber von der Mitteilung des Heiligen Geistes
ausgeschlossen zu sein? Die Erlösung der Menschheit besteht nach Knauer nicht
schon darin, daß Gott die Menschen hebt, sondern daß er seine Liebe
darüber hinaus auch offenbart. Wie kann Knauer daran festhalten, daß die
Menschheit erlöst ist, und nicht nur der Teil, den das «Wort Gottes» erreicht
hat?17

2. Wie läßt sich verstehen, daß es außerhalb des Christentums so viele
Religionen gibt, die eine Zuwendung Gottes zur Welt verkünden? Für
Knauer behaupten diese Religionen mehr, als sie auf sich selbst gestellt mit
guten Gründen abstützen können. Insofern liefert der christliche Glaube

sozusagen das Fundament dessen, was sie schon immer geglaubt haben. Wie
ist es aber zu erklären, daß diese Religionen, solange sie sich nicht ins
Christentum auflösen, etwas glauben, für das sie keinen guten Grund angeben
können? Die Tatsache, daß es nicht-christliche Religionen gibt, ist nur, so
muß man Knauer m. E. interpretieren, als Folge schlechter oder unzureichender

Philosophie zu verstehen. Ist das plausibel?
Kommen wir nun zu den Konsequenzen der Theologie Peter Knauers

für den gelebten Glauben, die ich für problematisch halte.

III. Ehe und Ehelosigkeit: im Herrn

Mit dieser Formulierung «Ehe und Ehelosigkeit: im Herrn» übernehme ich
eine Überschrift aus Knauers sogenanntem Katechismus «Unseren Glauben
verstehen»18. Knauers Überlegungen sind hier in zwei Abschnitte unterteilt.
Im ersten geht es ihm um das rechte Verständnis christlicher Ehe. Er will
zeigen, wie christlicher Glaube zum unzerbrüchlichen Fundament von Ehe
werden kann. Im zweiten Abschnitt geht es um die Gleichrangigkeit19 und

17 Diese Anfrage wird keineswegs, wie Gerwing glaubt, dadurch beantwortet, daß
die «gesamte Schöpfung, die gesamte Menschheit, auch die Ureinwohner Amerikas,
von vornherein <in Christus geschaffen») (2001, 458) sind. Bei Knauer heißt es gar
ausdrücklich: Der «Begriff <Wort Gottes) (ist) so zu verstehen, daß er das Ganze des

göttlichen Heilshandelns umfaßt» (1991, 75). Wie steht es dann mit Gottes Heilshandeln

an denen, die das <Wort Gottes) nicht erreicht?
18 Unseren Glauben verstehen, Würzburg 1986, 201-207.
19 Ich hatte in meinem Artikel behauptet, daß es Knauer in diesem Abschnitt um

die «prinzipielle Gleichrangigkeit» (248) von Ehe und Ehelosigkeit als christliche
Lebensformen geht. Dazu Gerwing: «Doch tatsächlich ist davon bei Knauer überhaupt
keine Rede» (2001, 460). Hingegen heißt es bei Knauer: «(I)n der Geschichte der Kirche

wurden die evangelischen Räte über Jahrhunderte doch als eine Besonderheit für
einige wenige aufgefaßt. Man meinte etwa, die Ordensleute würden Gott (ungeteilt)
dienen und stünden deshalb auch mehr in seiner Gunst, während Verheiratete gleichsam

zwischen Gott und dem Ehepartner (gespalten) seien. Christlich gilt: (Wollte ich
noch Menschen gefallen, dann wäre ich kein Diener Gottes) (Gal 1,10). Das Hauptgebot

der Gottes- und Nächstenliebe kennt nicht die Möglichkeit, Gott mit geteiltem



Einander zuhören wäre schon gut! 493

Komplementarität von Ehe und freiwillig gewählter Ehelosigkeit. Diese
Darlegungen schließen mit einer Überlegung zur Lebenswahl.

Das Wesen der Ehe besteht darin, so Knauer, «sich nicht an die Schönheit

oder an den Reichtum, sondern an das Du der oder des anderen (zu
binden)»20. Die Frage ist, worauf sich dieses Ja stützen kann. Die «gegenwärtige

Sympathie» der Brautleute, die sich das Jawort schenken, kann dies
«nicht genügend begründen. Denn die Erfahrung zeigt, daß die Sympathie
Krisen unterliegt»21. Stabilität und Verläßlichkeit gewinnt das menschliche Ja
zu einem anderen Menschen, wenn sich die Brautleute «im Herrn» heben.
Denn dann «bejahen» sich «die Ehepartner mit der Liebe, mit der sie sich
selbst und einander von Gott gehebt wissen»22. «Als Sakrament steht die Ehe
dar, was das tiefste Wesen jeder wahren Gemeinschaft ist, in der auch die
Ehelosen leben: Gott verbindet Menschen miteinander.»23

Was heißt es für Knauer, einen Menschen mit der Liebe zu heben, mit
der man sich selbst und einander von Gott gehebt weiß? Das Gemeinte
erläutert Knauer an einer wahren Begebenheit. Eine Frau fährt mit ihrem
Kleinkind zur ihrer Mutter, die dieses Kind noch nie gesehen hat. Die Frau
drückt dem Kind einen Blumenstrauß in die Hand, khngelt an der Tür und
versteckt sich. Als sich die Tür öffnet, überreicht der Kleine den Strauß mit
einem einfachen «Da». In diesem Bild steht das Kind für die Menschheit, für
jeden einzelnen Menschen, Mutter und Tochter für Gott-Vater und Gott-
Sohn. Die Hilflosigkeit des Kleinen zeigt unsere Unfähigkeit, von uns aus
eine Beziehung zu Gott aufzubauen. Das Kind wird aber von der
Großmutter mit einer Liebe gehebt, die ihr Maß nicht an ihm, sondern an der
Mutter, also der Tochter der Großmutter hat. So wie das Kind in die Liebe
von Mutter und Tochter hineingenommen ist, so sind wir in die Liebe von
Gott-Vater und Gott-Sohn hineingenommen. Wir werden mit einer Liebe
gehebt, die nicht an uns ihr Maß und ihre Grenze hat, sondern am inner-
göttlichen Gegenüber. Dennoch werden wirklich wir gehebt.

Entscheidend ist nun, daß derjenige, der sich von dieser Liebe ergreifen
läßt, in diese Liebe einstimmt. Wir antworten dann «dem Vater mit einer
Liebe, die nicht nur unsere eigene ist, sondern die im voraus dazu von
seinem eigenen Sohn ausgeht»24. Darüber hinaus partizipiert auch unsere
Zuwendung zu anderen Menschen am innertrinitarischen Liebesgeschehen. Wir
heben die anderen mit einer Liebe, die ihr bestimmendes Gegenüber in Gott
selbst hat, obwohl wir wirklich sie heben. Eine solche Liebe ist unzerbrech-

Herzen zu dienen. Dies gilt genauso von der christlichen Ehe wie von der freiwilligen

Ehelosigkeit» (205f.).
20 Unseren Glauben verstehen, 202.
21 Ebd., 203.
22 Ebd., 204.
23 Ebd., 207.
24 Ebd., 39.



494 Einander zuhören wäre schon gut!

lieh, weil sie ihr Fundament nicht auf dem schwankenden Grund der
Gefühle des oder der Liebenden und der Vergänglichkeit besonderer Vorzüge
des oder der Gehebten gründet.

Insofern wird auch deutlich, warum die Ehe das darstellt, «was das tiefste

Wesen jeder wahren Gemeinschaft ist, in der auch die Ehelosen leben:
Gott verbindet Menschen miteinander»25. Denn auch die im Glauben
freiwillig Ehelosen sind anderen Menschen mit der Liebe zugewandt, mit der sie

Gott zugewandt sind. Ehe und Ehelosigkeit sind beides Realisationen christlicher

Nächstenhebe.
Von daher wird deutlich, wie sich nach Knauer die Lebenswahl eines

jungen Menschen gestaltet. Er ist als Christ dazu berufen, Gott und dem
Nächsten in wahrer Nächstenhebe zu dienen. Dies geschieht in beiden
Lebensformen. Sub ratione caritatis ist also die Wahl der Lebensform in das
Belieben gestellt, denn der beiden Wegen inhärente Sinngehalt ist identisch,
nämlich Gott zu dienen.26 Von Gott her sind also beide Wege in gleicher
Weise offen. Das heißt nicht, daß es nicht «sachgemäße Motive»27 gibt, sich
für das eine oder das andere zu entscheiden.

Knauer erläutert nicht näher, was unter derartigen Motiven zu verstehen
ist. Offensichtlich denkt er an das konkrete naturale Sosein eines Menschen
einschließlich der ihm mitgegebenen Bedürfnisse und Gaben, die bei der
Entscheidung für die eine oder andere Lebensform zu berücksichtigen sind.
Entscheidend ist, daß der Mensch von Gott hier nicht auf die eine oder
andere Lebensform festgelegt, sozusagen auf eine vorgegebene Schiene gesetzt
wird. Der Mensch ist zu der Lebensform berufen, zu der er sich in realistischer

Einschätzung seiner Möglichkeiten entscheidet.
Nun zu meinen Rückfragen: Selbstverständlich teile ich die Anliegen,

daß erstens der christliche Glaube wesentlich zur Beständigkeit einer Ehe
beitragen kann, daß Ehe und Ehelosigkeit zwei gleichrangige Lebensformen
darstellen und daß Berufung nicht im Sinne eines knechtenden Gehorsam zu
verstehen ist. Ich frage mich aber, ob nicht Knauer sowohl das Wesen der
Ehe als auch der Ehelosigkeit als auch das der Berufung verfehlt.

25 Ebd., 207.
26 Gerwing hält mir vor: «(N)irgendwo spricht Knauer von einer (Beliebigkeit der

Lebensform) (2000, 248). Im Gegenteil: Er sagt ausdrücklich, daß sich der Mensch zu
einem dieser Wege — Ehe oder Ehelosigkeit — entscheiden muß» (461 £). Behebig heißt
nicht willkürlich. Wenn es zum Frühstück zwei Sorten Marmeladen gibt, ist es in das

Beheben der Frühstückenden gestellt, welche sie wählen. Von Seiten der Marmeladesorten

gibt es keinen Grund, sich für die eine oder die andere zu entscheiden. Es

mag aber durchaus sein, daß jemand eine Erdbeerallergie hat und deshalb die
Kirschenmarmelade wählen muß. Dennoch ist es <an sich) beliebig, welche Marmelade
gewählt wird.

27 Unseren Glauben verstehen, 207.



Einander zuhören wäre schon gut! 495

Zunächst zu Knauers Zuordnung von übernatürlicher und natürlicher
Liebe: Im Anschluß an Jörg Splett28 unterscheide ich zwischen jenen Merkmalen

eines Menschen, die sich irgendwie als Qualitäten fassen lassen.
Selbstverständlich können diese vergehen. Daneben aber gibt es jenen Namen, der
einen Menschen zu diesem Einmaligen macht. Wirkliche Liebe weiß um die

Vergänglichkeit der Qualitäten und haftet sich an den sich im Laufe eines
Lebens durchtragenden Namen des anderen. Das «Ich hebe dich!» nimmt
dieses «Du» in den Blick: «Du und keine(n) andere(n) hebe ich, weil ich zu
dir und keiner/m anderen gehöre.» In der Liebe finden also Personen
zueinander, die sich in ihrer je Einmahgkeit auf immer miteinander verbinden
wollen, weil sie für einander geschaffen sind. In diesem Sinne «meint» die
naturale Liebe den anderen und nimmt an ihm Maß.29Ich verweise hier auf
die bedenkenswerten Ausführungen von Urs Baumann:

«Beziehungsliebe meint Vorspgsliebe.» (176) «<Vorzugshebe> meint diese

Frau, diesen Mann mit Fleisch und Blut, Herz und Verstand, sozusagen mit
Haut und Haaren. Solche Liebe ist nicht übertragbar, ihr <Objekt> — welch
schreckhches Wort — ist nicht auswechselbar. Nur wenn man diese
Zusammenhänge beachtet, kann man verstehen, warum Menschen, die sich
einst zugetan waren, in Krisen und Konflikte geraten können, in denen sie

sich psychisch außerstande befinden, auch nur die einfachsten Schritte noch
aufeinander zuzugehen oder sich wenigstens so zu verhalten, wie sie es

Dritten gegenüber für die selbstverständliche Pflicht der Nächstenhebe
hielten. Hier zeigt sich die Problematik eines auf Nächstenliebe verkürzten

Liebesverständnisses: Es überfordert nicht nur die betroffenen Paare,
sondern erschwert auch der Kirche, mit Problemsituationen umzugehen.

Scheinbar geht es lediglich darum, die Einhaltung der Spielregeln
christlicher Nächstenliebe einzufordern. Aber in Wirklichkeit wird Partnern

in einer zerrütteten Beziehung damit oft Unmögliches zugemutet:
Sie sollen aus dem Beziehungs-Nichts einer hoffnungslos zerrütteten
Lebensgemeinschaft jenes Minimum an affektiver Zuneigung <erschaffen>,
das ihnen doch als Voraussetzung gerade fehlt, um sich in einer zerbrochenen

Beziehung wenigstens als <Nächste> zu begegnen.»30

Demgegenüber besteht das Wesen der übernatürlichen Liebe nach Knauer
gerade darin, daß sie sich überhaupt nicht am anderen festmacht. Selbstverständlich

kann kein Mensch alle Menschen in der gleichen Weise heben.
Grundsätzlich sind aber aus der Perspektive der übernatürlichen Liebe alle
in der gleichen Weise <liebbar>. Wenn also für Knauer das Wesen christlicher

28 Jörg SPLETT, «Familie in christlich-philosophischer Sicht», in: Andrea und Gerhard

Beestermöller (Hgg.), Hält Gott seine Hand über die Liebe?, Münster 2002, 12—

36 2002).
29 «Dann sprach Gott, der Herr: Es ist nicht gut, daß der Mensch allein bleibt. Ich

will ihm eine Hilfe machen, die ihm entspricht» (Gen 2,18).
30 Urs BAUMANN, Utopie Partnerschaft: alte Leitbilder - neue Lebensformen,

Düsseldorf 1994,177f.).



496 Einander zuhören wäre schon gut!

Ehe in der übernatürlichen Liebe besteht, dann vollendet die Gnade nicht
die Natur, indem sie der naturalen, sich an der Einmaligkeit des anderen
festmachenden, nicht übertragbaren Liebe Bestand gibt, sondern diese Liebe
wird sozusagen durch eine Liebe ausgetauscht, mit der im Prinzip jeder
andere Mensch gehebt werden könnte.31

Diese Überlegungen wollen nun nicht so verstanden werden, als ob es

in der Liebe darum gehe, sozusagen einen von Gott mir vorbestimmten
Partner zu finden. Auch hier folge ich wieder Splett32. Es kommt darauf an,
sich ergreifen zu lassen. In diesem Sich-ergreifen-Lassen kommen Aktivität
und Passivität zusammen. Ergreifen und Ergriffen-werden bilden eine Einheit.

Einen anderen Menschen heben bedeutet immer, eine Antwort auf
einen Anruf zu geben. Dieser Anruf geht nicht von allen Menschen in gleicher
Weise aus, so wie er wohl nicht nur von einem und nur einem Menschen
ergeht. Erst im Sich-ergreifen-Lassen werden zwei einmahg für einander. Es
ist hier nicht der Ort, weiter zu entfalten, wie denn positiv die Erlösung der
menschlich-naturalen Liebe zu denken ist.33 Es geht mir nur darum darzulegen,

daß m. E. in der Theologie Knauers die Ehe nicht wirklich erlöst,
sondern eher aufgelöst wird.

Ähnliche Probleme habe ich mit Knauers Verständnis von Berufung.
Die Alternative «Freie Wahl versus Vorbestimmung» greift zu kurz. Auch
hier kommt es darauf an, sich von einer Lebensform ergreifen zu lassen.
Dies aber setzt voraus, daß man wiederum zwischen «Es»-Bestimmungen
und -Ausstattungen eines Menschen und seinem «Selbst» unterscheidet. Bei
der Wahl der Lebensform geht es darum, jene zu ergreifen, die zu meinem
«Ich-Selbst» paßt. Es geht letztlich um eine Antwort auf einen Anruf, der an
mich auf meinem Lebensweg ergeht. Für diese Antwort gibt es einerseits
naturale Unbeliebigkeiten, schlichte Vorgaben in meinem Sosein, über die
ich mich nicht ungestraft hinwegsetzen werde. Auf der anderen Seite gibt es

aber durchaus verschiedene passende Antworten auf diesen Anruf. Es
kommt eben alles darauf an, die Erfahrungen meines Lebensweges als Anruf
zu interpretieren, auf den ich zu antworten habe.

Damit stößt der Gedankengang auf eine tiefere Ebene vor und kehrt
zugleich zum Anfang zurück. Muß nicht das, was ich zur Liebe zwischen
Mann und Frau gesagt habe, für das Verhältnis Gott-Mensch a fortiori
festgehalten werden? Selbstverständlich wäre auf Gott nicht in Leben und Ster-

31 Insofern bleibe ich bei meiner Anfrage an Knauer, daß ich keinen Grund sehe,
der dagegen steht, daß in seiner Sicht <im Herrn) nicht jede(r) jede(n) heiraten könne.
Vor allem sehe ich nicht, warum ich mit dieser Frage «rücksichtslos die Schmerzgrenze
überschreite» (Gerwing, 2001, 461).

32 Jörg Splett (2002).
33 Ich verweise hier auf den Beitrag, den ich zusammen mit meiner Frau verfaßt

habe: Andrea und Gerhard BEESTERMÖLLER, «Hält Gott seine Hand über unsere
Ehe?», in: Hält Gott seine Hand über die Liebe? in: Splett (s. Anm. 28), 84-104.



Einander zuhören wäre schon gut! 497

ben Verlaß, wenn sich seine Liebe zu mir nur an meinen kontingenten
Qualitäten festmachen würde. Aber wie steht es mit meinem Selbst? Was wäre
das für eine Liebe, der es eigentlich egal ist, wer ich bin, die den sich hier
und jetzt an diesem Ort Befindlichen genauso heben würde, auch wenn es

ein ganz anderer wäre? Was wäre das für eine Liebe, die mich nicht deshalb
Hebt, weil ich ich bin?

Gibt es nicht eine Relation Gott-Ich, in der sich Gott auf den Einzelnen
als solchen bezieht und der Einzelne bestimmender Terminus dieser Beziehung

ist? Muß das «In-Christus-Geschaffen-Sein» wirklich so verstanden
werden, daß Gott uns mit einer Art Einheitshebe zugewandt ist? Schon für
Menschen gilt: Wenn Eltern ihr Kind heben, dann sicherlich als ihr Kind.
Aber es ist doch nicht so, daß das Maß dieser Liebe das andere Elternteil ist.
Je mehr Liebe wirklich Liebe ist, geht sie als solche auf anderes über. Es ist
eben unsere Liebe, in die wir unsere Kinder hineinnehmen; aber eben so,
daß sich unsere Liebe an diesen selbst ausrichtet. Wenn es eine Liebe Gottes
zu jedem einzelnen Menschen gibt, für die jeder Einzelne in seinem Ich-Sein
konstitutiver Terminus ist, ja durch deren Ergreifen er überhaupt er selbst
wird, dann muß m. E. auch über die Relation Gott—Welt anders gedacht
werden, als dies bei Knauer geschieht. Daß dies möghch ist, wollte ich in
meinem Artikel gezeigt haben.

Über meine damahgen Überlegungen hinausgehend, möchte ich noch an
einem anderen Beispiel darlegen, warum ich meine Wirklichkeitserfahrungen
in der Theologie Knauers nur verzerrt wiederfinden kann. So interpretiert
Knauer in «Unseren Glauben verstehen» den Schöpfungsbericht.

«Man kann die biblischen Schöpfungsberichte leichter verstehen, wenn
man ein Gedankenexperiment macht. Angenommen, es gäbe diese
Berichte noch gar nicht. Was müßten wir tun? Wir bräuchten uns nur in
unserer eigenen Gegenwart umzuschauen und alles aufzuzählen, was wir
sehen und was wir erfahren. Lachende Menschen und weinende
Menschen, die einen im Frieden und die anderen im Krieg. Und alles das ist
Grund dafür, daß ich von Gott spreche. Ich kann Gott dadurch definieren,

daß ich sage: Nichts von alledem kann ohne ihn sein. Und damit ist
mein Schöpfungsbericht fertig.»34

Lassen wir einmal sämtliche fachwissenschaftlich-exegetischen Überlegungen

zu den Schöpfungsberichten beiseite und fragen wir uns, ob es in der
Erfahrung der Wirklichkeit als Schöpfung wirklich darum geht, daß wirklich
alles, Gutes und Böses, ohne Gott nicht wäre. Mein Schöpfungsbericht ist
ein ganz anderer. Ich würde von der Erfahrung berichten, wie ich unseren
ältesten Sohn das erste Mal im Arm hielt. Es gibt Augenblicke, in denen
Gott wieder wie am Schöpfungsmorgen durch die Welt wandelt, in denen
noch der frische Tau des Schöpfungssonnenaufgangs auf den Dingen hegt.
Diese Erfahrungen sind von einer ungeheuren Wirklichkeitsmächtigkeit und

34 Knauer, 1986, 23.



498 Einander zuhören wäre schon gut!

vermitteln eine Gutheit von Sein und Welt, die diese Erfahrungen von unseren

Alltagserfahrungen und erst recht von unseren Leiderfahrungen deutlich
abheben. Diese Erfahrungen sind nicht einfach nur einmalig schön. Sie

sprechen mich als Person an, bringen mir meine ganze Welt vor mich selbst
und fordern zur Antwort heraus.

Es gibt Erfahrungen, die aufgrund des ihnen inneren Sinngehaltes
«nicht mehr schlecht gemacht werden (können)»35. «In solchen Sinnerfahrungen

wird mit-erfahren, was das Sinnvolle am Sinn ist und seinen religiösen

<Logos> ausmacht: das Offenbarwerden eines in sich gerechtfertigten
bzw. sich durch sich selbst (vollzugsimmanent) rechtfertigenden Anspruchs
unbedingter Geltung.»36 Es stellt sich die Frage, ob derartige Erfahrungen
nicht beispielsweise zur Dankbarkeit herausfordern; und zwar nicht erst im
Licht des Glaubens, sondern schon aufgrund des ihnen immanenten
Anredecharakters.

Letztlich geht es mir also um nichts anderes als die Frage aufzuwerfen,
ob in der Theologie Peter Knauers wirklich die Welt, wie wir sie in Glück
und Unglück erleben, erlöst wird, oder ob seine Theologie nicht auf deren
Auflösung hinausläuft. Wenn sich meine Anfragen abweisen lassen, kann ich
darüber nur von Herzen froh sein. Wie gerne würde ich Knauer folgen! Die
Antwort Gerwings hat mich hier aber nicht weitergebracht.

35 Hans-Joachim HÖHN, Zerstreuungen, Religion zwischen Sinnsuche und
Erlebnismarkt, Düsseldorf 19998, 95.

36 Ebd., 95.


	Einander zuhören wäre schon gut! : Zu Manfred Gerwings Verteidigung der Theologie Peter Knauers

