Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Renaissance des Menschen? : Die Herausforderung
humanwissenschatftlicher Erkenntnis und geschichtlicher Erfahrung

Autor: Liebsch, Burkhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760897

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BURKHARD LIEBSCH

Renaissance des Menschen?

Die Herausforderung humanwissenschaftlicher
Erkenntnis und geschichtlicher Erfahrung

Antworten auf die notorische Frage, wer wir sind, kann man stets nur vor-
liufig geben. Streng genommen stehen sie sogar iiber den Tod hinaus aus.
Wer wir gewesen sein werden, enthiillt sich nur einem kiinftigen Gedichtnis.
So lehrt es jedenfalls eine Hermeneutik des Selbst, die die Wer-Frage vor
allem, wenn nicht sogar ausschlieBlich, als eine geschichtliche versteht, wel-
che auf narrativem Wege ihre Antwort finden muBl.! Lassen sich demgegen-
iber Antworten auf die Frage, was wir (als Menschen) sind, auf ein festeres
Fundament griinden? Die neuzeitliche Anthropologie hat diese Erwartung
geweckt — aber sie ist weitgehend enttiuscht worden. Jede anthropologische
Bestimmung menschlichen Seins steht unter dem Vorbehalt einer Selbst-
iberschreitung und eines Uberschrittenwerdens in einer unvorhersehbaren
evolutiondren Zukunft, das eines Tages derart radikal ausfallen konnte, dall
die Menschen sich nicht mehr 1m Spiegel ihres historischen Gedichtnisses
als gleichartige Wesen wiederzuerkennen vermégen. Eine dem Anderen der
Zeit vorgreifende «Theologie der Zukunft» mag sich des Menschen ange-
sichts seiner geoffenbarten letzten Bestimmung noch sicher sein (obgleich
sie zugibt, «ungeschiitzt in das dunkle Wagnis der innerweltlichen Zukunft ge-
hen» zu missen?), doch 7z der Zeit steht die Zukunft des Menschen dahin
und kann auf keine Weise addguat vorweggenommen werden. In dieser Zeit
konnte es sich, paradox gesagt, herausstellen, daBl der Mensch eben das We-
sen ist, das als sich selbst iiberschreitendes oder alsbald von der Evolution
«iiberholtes» keines hat... Damit droht auch der von der sog. «INeuen Politi-
schen Theologie»® erhobene Anspruch zu scheitern, eine Geschichte des

! Vgl. vom Verf. (Hg.), Hermeneutik des Selbst — Im Zeichen des Anderen. Zur
Philosophie Paul Ricceurs, Freiburg/Miinchen 1999.

2 Vgl. Karl RAHNER, Theologie der Zukunft, Miinchen 1971, S. 113; Hervorhebg.
B.L.

3 Der vorliegende Aufsatz ist angeregt worden von der Auseinandersetzung mit
der «gegenwirtigen Humanismusdebatte», die das Ahauser Forum Politische Theologie
im Dezember des Jahres 2001 veranstaltet hat. Im zweiten Teil wird explizit die Leit-



Renaissance des Menschen? 461

Menschen zu denken, dessen Gedichtnis und Zukunft sich in einew Bild von
ihm selbst zusammenfiigen wiirden.* Im folgenden mdchte ich auf einige
Schwierigkeiten eines solchen theologisch-geschichtlichen Denkens auf-
merksam machen, die dann entstehen miissen, wenn es sich explizit auf an-
thropologisches und einer unbestimmten, nicht vorwegzunehmenden Zu-
kunft ausgesetztes Fragen danach einliflt, wer oder was wir, a/s Menschen,
sind. Dabei nehme ich zunichst Bezug auf Kritiker «<humanwissenschaftli-
chen» Denkens wie Foucault, Canguilhem und Plessner (I), um dann zu fra-
gen, ob sich womdglich ein «Humanismus des anderen Menschen» (Le-
vinas), der danach fragt, wer wir vom Anderen ber sind, fiir die Suche nach ei-
nem vermuteten inneren Sinnzusammenhang des Gedichtnisses und der
Zukunft des Menschen besser eignet als die traditionelle anthropologische
Forschung, mit der sich diese Kritiker auseinandergesetzt haben (II). Die
anch gegen diesen Humanismus zu wendende Frage, ob nicht gerade eine radi-
kale Infragestellung der Zukunft des Menschen durch das Gedichtnis die
eigentlich herausfordernde MaBgabe dieses Sinnzusammenhangs darstellt,
markiert den Fluchtpunkt der folgenden Uberlegungen.

Vorweg moéchte ich betonen, dall es im beschrinkten Rahmen dieses
Aufsatzes nicht etwa darum geht, zu einer normativen oder konstruktiven
Besttmmung des Menschen beizutragen, ein inhaltlich richtiges Bild des
Menschen zu entwerfen oder etwa zu eruieren, wo die Grenzen gewisser
Versuche zu zichen wiren, in sein Original einzugreifen. (Entsprechend
«substanzielle» Reflexionen wird man also vermissen.) Vielmehr geht es mir
darum, die geschichtliche Problemstellung selber zu verdeutlichen, die in der er-
kndipfung der Fragen nach Gedichtnis und Zukunft des Menschen zu liegen
scheint. Glaubwiirdig wird man auf die Zukunft des Menschen nur setzen
konnen, wenn man auch deren radikale Infragestellung in Gedichtnis behilt.
Dieses Gedichtnis kann aber gewill nicht einer humanwissenschaftlichen
Forschung obliegen, der sich der Gegenstand Mensch von Anfang an entzo-
gen hat und die sich iiber die Grenzen gegenstindlicher Erkenntnis nicht
Rechenschaft ablegt. Ohnehin weil} sie nichts von einem nicht der wahren
Aussage iber Gegenstinde, sondern nur der wahrhaftigen Begengung anzuver-
trauenden Gedichtnis dessen, woflir der Begriff des Menschen trotz allem
noch stehen kann. Ein — alter oder neuer — Humanismus, der eben darauf
besteht und sich gegen eine wissenschaftliche Vereinnahmung objektiver
Erkenntnis des Menschen wendet, kann sich freilich seinerseits weder auf
gewisse para-wissenschaftliche Erkenntnisse, noch auf eine geschichtlich
unangefochtene Wahrheit berufen. Nicht zuletzt deshalb muB3 er sich mit

frage dieser Auseinandersetzung («Welches Gedichtnis braucht die Zukunft des Men-
schen?») aufgegriffen und die in dieser Frage suggerierte Problemstellung selber zur
Sprache gebracht.

4 Vgl. § 11 in: Johann Baptist METZ, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Stu-
dien zu einer praktischen Fundamentaltheologie, Mainz 41984, S. 177ff.



462 Renaissance des Menschen?

den Wissenschaften, denen der Mensch «abhanden gekommen» zu sein
scheint, und mit der Geschichte ins Gesprich begeben, wenn er sich im un-
ablidssigen Streit um die Frage, wer oder was wir sind, Gehor verschaffen
will. Wenn dieser Streit produktiv zu sein verspricht, so nur deshalb, weil
denkbare Antworten auf diese Frage keiner Disziplin, keiner Wissenschaft,
keiner Philosophie und keiner Theologie a//ein zu Gebote stehen.

L

Foucault hat bekanntlich die vielfach als anst68ig empfundene These ver-
treten, der Mensch habe keine Zukunft, er set vielmehr bereits Vergangen-
heit, erledigt und kein wiirdiges Thema philosophischen Fragens mehr.
Warum wird diese These nicht durch die schlagende (freilich in gewisser
Weise auch naive) Evidenz widetlegt, dal wir uns weitethin als Menschen
verstehen und um uns herum mit Menschen zu tun zu haben glauben? Als
einander begegnende Wesen sind Menschen doch offenbar nicht einfach von
der Bithne der Geschichte verschwunden. Wire es so, dann bediirfte es al-
lerdings der Erklirung, warum sich gewisse Wesen, die man eigentlich an-
ders nennen miifite, nach wie vor (anachronistisch) als Menschen begreifen
und wahrnehmen. So gesehen stellt sich die Frage, ob Foucaults These tber-
haupt auf die Wahrnehmung und auf das lebensweltliche Begreifen von
Menschen als Menschen abgezielt haben kann. Schaut man sich die entspre-
chenden Texte an, in denen vom Tod des Menschen oder von seinem Vet-
schwinden aus der kiinftigen Geschichte die Rede ist, so dringt sich sofort
eine negative Antwort auf diese Frage auf. Foucaults These ist eine histo-
risch-epistemologische. Sie zielt keineswegs (jedenfalls nicht direkt) auf die
lebensweltliche Existenzweise menschlicher Wesen, die gar nicht als solche
zur Diskussion gestellt wird, sondern vielmehr auf die Geschichte der Wis-
senschaften, in denen zu einem bestimmten Zeitpunkt die Rede vom Men-
schen a/s solchems im Sinne eines vorrangigen Objekts der Erkenntnis auf-
taucht, um aufgrund ihrer inneren Aporien sogleich wieder von der ge-
schichtlichen Bithne der modernen Wissenschaften zu verschwinden. In der
Tat stellt sich die auch von Georges Canguilhem, Foucaults Mentor in Sa-
chen Epistemologie, rhetorisch aufgeworfene Frage, warum der Mensch
iiberhaupt ein privilegiertes Objekt sogenannter Humanwissenschaften sein
sollte bzw. warum er sich nicht vielmehr als wissenschaftlich nicht faBbar
erweisen konnen soll. Foucault war davon jedenfalls iiberzeugt, dal der
Mensch als vorrangiges Objekt der Humanwissenschaften lingst aus ihren
Forschungsfeldern verschwunden sei. Aber dieses epistemologische Ereignis
ist demzufolge einem Begriff, nicht etwa realen Wesen widerfahren, die so
schnell nicht aufhoren werden, sich als Menschen zu verstehen, und zwar
selbst dann, wenn ihnen die Wissenschaften kaum mehr bei der Aufklirung



Renaissance des Menschen? 463

dariiber behilflich sein kdnnen, was das eigentlich heiB3t: sich als Menschen
verstehen.’

Nur die neuzeitliche Idee der Etkennbarkeit des Menschen ist es, deten
«Tod» Foucault schliefSlich diagnostiziert. Freilich leben Ideen nicht — es set
denn dadurch, daBl Menschen ihnen in ihrem Leben einen hohen Stellenwert
einriumen und sich nach ihnen richten. So weit nach einschligigen For-
schungen — ich nenne hier nur Werner Krauss und Sergio Moravia — die
Rede vom Menschen auch zuriickreichen mag, es ist kaum zu bestreiten, dal3
erst die Neuzeit in diesem Sinne das epistemologische Projekt einer umfas-
senden Erkenntnis des Menschen als solchen auf die Tagesordnung gesetzt
hat.® Und es ist eine innere Aporetik dieses Projekts, auf die Foucault mehrfach,
vor allem in Les mots et Jes choses (1966), aufmerksam gemacht hat. «In dem
wissenschaftlichen Diskurs, den der Mensch [!] seit dem 17. Jahrhundert
fithrte, erschien im Laufe des 18. Jahrhunderts ein neues Objekt: der
Menschy. Mit dem Menschen war die Moglichkeit zur Entstehung der Hu-
manwissenschaften gegeben. Zugleich entstand eine Art Ideologie oder ein
allgemeines philosophisches Thema: der unveriullerliche Wert des Men-
schen. [...] Der Mensch erschien als mogliches Objekt der Wissenschaft [...]
und zugleich als das Wesen, das Erkenntnis erst moglich macht. Der
Mensch gehorte also einerseits als mogliches Objekt zum Gegenstandsbe-
reich der Erkenntnis und galt zugleich in grundsitzlicher Weise als Aus-
gangspunkt jeglicher Erkenntnis.»’ Als Subjekt-Objekt der Erkenntnis ent-

3 Uniibersehbar beerbt Foucault freilich das traditionelle, vor allem von der Phi-
nomenologie Husserls angeregte Fragen nach dem Verhiltnis zwischen Lebenswelt
und Wissenschaft, wenn er etwa die Biologie so versteht, daB} in ihr die Erfahrung des
Lebens sich «in Erkenntnisobjekte verwandelt» wiederfindet und daB sie insofern ih-
rerseits Anlal dazu gibt, sich im Spiegel der biologischen Wissenschaft ggfs. anders
und auf ganz neue Weise zu verstehen, um sich im Lichte der wissenschaftlichen Er-
fahrung radikal in Frage zu stellen. So gesehen ruht diese Wissenschaft nach wie vor
auf der Lebens-Erfahrung auf und prigt sie auch wieder, wenn die Resultate ihrer Ar-
beit den engeren Bereich des epistemologischen Terrains verlassen und in die Lebens-
welt derer einsickern, die ihr Selbstverstindnis an den MaBgaben biologischer Er-
kenntnisse ausrichten. Ob die Biologie, so wie wir sie heute kennen, tatsichlich die
Lebens-Erfahrung ohne weiteres in Erkenntnisobjekte verwandelt (und ob hier nicht
massive Reduktionen im Spiel sind), erscheint indessen gerade hinsichtlich der von
Foucault angefithrten Beispiele (wie etwa die «Grenzerfahrungy der Uberschreitung)
als iiberaus fraglich. Vgl. Michel FOUCAULT, Dits et écrits, T. 4, Paris 1994, S. 41-95;
dt.: Der Mensch ist ein Erfahrungstier, Frankfurt a.M. 1996, bes. S. 51ff., 70, 84f.

§ Vgl. Werner KRAUSS, Zur Anthropologie des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a.M.,
Berlin 1987, S. 23f.,; Sergio MORAVIA, Beobachtende Vernunft. Philosophie und An-
thropologie in der Aufklirung, Frankfurt a.M., Berlin, Wien 1977, S. 63f.

7 Michel FOUCAULT, Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Bd. 1, 1954—1969,
Frankfurt a.M. 2001, S. 778. Vgl. ebd., S. 698. Bezeichnenderweise spielt der von
Foucault eher en passant ins Spiel gebrachte Begriff des (absoluten) Wertes des Men-
schen im Zusammenhang mit seiner Diagnose des «T'odes des Menschen» so gut wie



464 Renaissance des Menschen?

zog sich der Mensch paradoxerweise im Moment seines Auftauchens in der
Geschichte. Diese Doppel-Idee erwies sich in Foucaults Lesart als von An-
fang an wissenschaftlich nicht einlosbar.

So gesehen 1st die Aufregung, die um Foucaults These (und um seine
vermeintliche Rehabilitierung eines menschlichen Subjekts in spateren
Schriften) entstanden ist, kaum zu verstehen. Denn prima facie ist gar nicht
einzusehen, warum die Rede vom Menschen partout epistemologisch einge-
lost werden sollte. Hat das, wofir dieser Begriff steht, nicht ohnehin einen
wesentlich praktischen Sinn? Die von Foucault nur gestreifte Rede von ei-
nem (absoluten) Wert des Menschen bezieht sich auf seine Wiirde und
Selbstzweckhaftigkeit. Das Leben von Wesen, die als «Zweck an sich selbst»
existieren, entzieht sich aber der Erkenntnis; es ist als solches nicht empirisch
gegeben, sondern kann nur durch die Herausforderung an die Adresse An-
derer bezeugt werden, dieses Leben unbedingt zu achten.® In der Annahme
dieser Herausforderung liegt der praktische Sinn der Rede von Menschen als
Mafigabe der Menschlichkeit. Diese kann aber ebenso wenig wie das, was sie
uns abverlangt, als etwas Beweisbates gelten. Von einer Bezeugung des
Menschlichen weil} wiederum die Erkenntnis des Menschen nichts. Sie 1ifit
nichts ahnen von einem anderen, praktischen Wahrheitsregister jenseits oder
diesseits der epistemischen Wahrheit dessen, was sich iiber den Menschen
als Erkenntnisgegenstand aussagen 1at. Sollte sich also die Idee einer an-
thropologischen Erkennbarkeit des Menschen als in sich aporetisch erwei-
sen, miifite man keineswegs auch jeden Gedanken an eine zu bezeugende
Wahrheit des Menschlichen aufgeben. Wie auch immer es vor dem Hinter-
grund einer katastrophalen Geschichte um diese Wahrheit bestellt sein mag,
mit dem Schicksal einer Anthropologie ist sie jedenfalls nicht auf Gedeih
und Verderb verkniipft.

Insofern empfiehlt es sich, jener These mit der Gelassenheit zu begeg-
nen, die schon Georges Canguilhem anmahnte: «Mull man denn — wie einige
der meines Erachtens besten Koépfe unserer Zeit es allem Anschein nach
getan haben — die Nerven verlieren, nur weil auf den letzten Seiten des Bu-
ches [Les mots et les choses] aus dem Platz des Konigs der des Toten oder zu-
mindest der eines Sterbenden wird, der seinem Ende gleich nah ist wie sei-
nen Anfingen, oder besser: dem durchaus qgiingeren Datum seiner Erfin-
dung (S. 389, 462); nur weil uns gesagt wird, dall der Mensch weder das il-
teste noch das dauerhafteste Problem [ist], dem das menschliche Wissen

keine Rolle. Damit erfihrt diese These von vornherein eine epistemologische Veren-
gung, und ihre praktischen Implikationen geraten aus dem Blickfeld.

8 Zum Begriff der Bezeugung vgl. Paul RICEUR, Das Selbst als ein Anderer, Min-
chen 1996, sowie vom Verf., «Selbstheit und Bezeugung. Soi-méme comme un auntre als
Antwort auf Sein und Zeit», in: Andris BREITLING/Stefan ORTH/Birgit SCHAAFF
(Hgg.), Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricceurs Ethik, Wiirzburg
1999, S. 157-177.



Renaissance des Menschen? 465

sich gegeniibergesehen hat? (ibid.) [...] Etleben wit etwa noch die Griindung
einer Liga fiir das Menschenrecht auf Subjekt- und Objektstatus in der Phi-
losophie, unter der Parole: Humanisten aller Parteien, veteinigt euch?»’ Ge-
wiB} ist Foucaults These aber anzufechten.'” Vor allem 18t sie jede Relativie-
rung des fraglichen Subjekt-Objekt-Status auf andere, nicht-epistemologi-
sche Begriindungen der Rede vom Menschen vermissen. Infolge dessen ver-
kiirzt sie die Geschichte der Rede vom Menschen. Dazu nur einige Hin-
weise.

Im Gegensatz zu anderen Autoren wie etwa Cabanis, fiir den der «phy-
sische Mensch» und der «moralische Mensch», der sich selbst besttmmt,
zwel zwar differenzierte, ontologisch aber homogene und innerlich ver-
kniipfte Pole bildeten'!, hat Kant bekanntlich nicht nur die «physiologische»
von der «pragmatischen» Anthropologie unterschieden (und getrennt), son-
dern das, was der Mensch frei, d. h. in pragmatischer Hinsicht «aus sich
selbst macht», definitiv nicht-anthropologisch begriindet. Ganz unabhingig
von «naturgeschichtlichen» Uberlegungen in seinen Aufsitzen iiber die
«Menschenrasse» bestimmt Kant den Menschen als freies Wesen, das etwas
aus sich machen kann und muB, in der Grundlegung sur Metaphysik der Sitten
(1785) gerade nicht von einer spezifisch menschlichen «Eigenschaft» her.!?
Vielmeht betont er ausdricklich, dall es hinsichtlich der menschlichen
Selbstbestimmung gar nicht darauf ankomme, sie «aus einer besonderen Eigen-
schaft der menschlichen Natur ableiten zu wollen.»'® Als selbstbestimmt multen
vielmehr apriori alle verniinftigen, intelligiblen Wesen gelten und «allein
darumy auch Menschen. Was den Menschen als freies Wesen zum Menschen
macht, ist fiir Kant gerade keine anthropologisch einholbare Erkenntnis.
Doch ist dieses Wesen gebunden an einen je-meinigen, empirischen Leib,

9 Georges CANGUILHEM, «Tod des Menschen oder Ende des Cogito?», in: DERS.,
Michel FOUCAULT, Der Tod des Menschen im Denken des Lebens, Tiibingen 1988, S.
17-51, hier: S. 19. Die Seitenangaben im Text beziehen sich auf Michel FbUCAULT,
Les mots et les choses, Paris1966 (dt. Die Ordnung der Dinge, Frankfurt .M. 1974).

10 Ubrigens nicht zuletzt auch unter Rekurs auf die Schriften Canguilhems (s. bes.
La Conscience de la vie, Paris 1975, sowie Etudes d’histoire et de philosophie des scien-
ces, Paris 1979), die liber weite Strecken der frithen Phinomenologie Merleau-Pontys
nahe stehen, von der sich freilich Foucault spitestens gegen Ende der 50er Jahre mit
Nachdruck «verabschiedet» zu haben behauptet. Vgl. dagegen vom Verf., «Abgebro-
chene Beziehungen: Merleau-Ponty und Foucault iiber Ontogenese und Geschichten;
Teil I in: Philosophisches Jabrbuch 101 (1994), Heft 1, S. 200-217; Teil II in: Philosoph:-
sches Jahrbuch 101 (1994), Heft 2, S. 178-194.

" Vgl. Sergio MORAVIA, Beobachtende Vernunft, S. 51 (s. Anm. 6).

2 Von einer solchen Eigenschaft spricht Kant in der Schrift iiber den Streit der
Fakultiten, vgl. Werkausgabe (Hg. W. Weischedel), Frankfurt a.M. 1977, Bd. XI, S. 344.

3 Immanuel KANT, Grundlegung der Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe,
Bd. IV, S. 425f.



466 Renaissance des Menschen?

mit dem es eine duale Einheit bilden soll."* Und Kant hat durchaus schon in
Betracht gezogen, dall man eines Tages in die physische Konstitution des
Menschen so eingreifen konnte, daf3 schlieflich nicht mehr anzugeben wire,
«on welchem Originale die Natur ausgegangen sei, oder wie weit es mit der
Abinderung derselben gehen konne, und, da der Menschen Einbildung
keine Grenzen kennt, in welche Fratzengestalt die Gattungen und Arten
zuletzt noch verwildern dirften». Kant will kein «Experiment» (keine ins
Original «hineinpfuschende Kiinstelei») mit der Substanz der Anlagen der
Gattung zulassen.” Der Grund liegt darin, dal ihm offenbar eine enge Ver-
bindung des menschlichen Wesens mit der Leiblichkeit vorschwebt, die ins
Gebiet der physiologischen Anthropologie fillt. Greift man unter dieser
Voraussetzung in die Physis ein, kann davon auch das, was den Menschen
als Menschen ausmacht, nicht unbetroffen bleiben. LieBe man es also zu,
daf} eine urspriinglich nicht vorgesehene Anlage «erblich gemacht» wird, so
wire es denkbar, dal3 man in die Bestimmung des Menschen eingriffe.'® Man
lieBe es auf diese Weise zu, dall von den originiren Anlagen und Bestim-
mungen der Gattung nicht gedeckte neue Moglichkeiten kiinftiger Bestim-
mungen ins Spiel kimen, die nicht linger jeder Mensch mit allen anderen
teilen wiirde. So droht sich ein neuer Mensch, det nur noch dem Namen
nach einer ist, und der «Tod» der urspriinglichen Bestimmung des Menschen
abzuzeichnen. Die Grenze zwischen natiitlichem Bestimmtsein und freier
Selbstbestimmung erscheint durchlissig und kénnte durchbrochen werden.
Nicht aufgrund seines ungeklirten Status als Subjekt und Gegenstand der
Erkenntnis, sondern aufgrund einer moglicherweise in jede natiirliche Be-
stimmtheit eingreifenden Selbstbestimmung scheint hier der Mensch prak-
tisch bedroht. Er bedroht sich selbst, indem er sich zu einer unvorhergese-
henen Zukunft bestimmt, in der seine urspriingliche Natur moglicherweise
nicht mehr wiederzuerkennen sein wird. Wenn diese Moglichkeit nicht be-
stritten werden kann, dann kennen wir uns in gewisser Weise schon jetzt
nicht mehr: Was vorliufig noch Mensch heillt, wire dann nichts als das Vor-
stadium eines Anderen.

Dal3 der Mensch «von Natur aus nichts» sei und dal3 er infolge dessen
«alles aus sich» heraus werden miisse, ist ein beliebter, vielfach wiederholter
Topos der Anthropologie des 18. Jahrhunderts. In der Regel war aber zu-

14 Auf dieser Linie liegt die an Kant ankniipfende, aber iiber ihn hinausgehende
Idee einer Versohnung von Natur und Freiheit, wie sie etwa Ricceur in Anlehnung an
Ravaissons Lehre der Gewohnheit und an den aristotelischen Begriff des bios zu be-
griinden versuchte; vgl. Paul RICEUR, «Nature et libertén, in: Ferdinand ALQUIE et al,,
Existence et nature, Paris 1962, S. 125-137, hier: S. 132f.

13 Vgl. Immanuel KANT, «Bestimmung des Begriffs einer Menschenrasse», in: Wer-
kausgabe (Hg. W. Weischedel), Bd. XI, Frankfurt .M. 1977, S. 63-82, hier: S. 72.

16 Bei Kant flieBt die Rede von Anlagen und von einer Natur (bzw. Bestimmung)
des Menschen, die nur religios gedeckt ist, immer wieder ineinander.



Renaissance des Menschen? 467

nichst keineswegs gemeint, dafl die Natur oder das Wesen (die Bestimmung)
des Menschen kraft seiner Selbstbestimmung liquidiert oder in der Selbstbe-
stimmung aufgehoben werden sollte. Der Selbstbestimmung sollte nur das
ganze Spektrum empirischer Moglichkeiten des Selbstseins im Rahmen einer
vorgezeichneten Wesensbestimmung iiberlassen sein. Erst im 19. Jahrhun-
dert wird man sich diese Bestimmung als eine biologisch determinierte vor-
stellen und nach Méglichkeiten eines gezielten Eingriffs in die entsprechend
reduzierte Natur des Menschen forschen."” Ungeachtet einer weit zuriickrei-
chenden Geschichte der Idee der Menschenziichtung, der Entdeckung der
Vererbungsginge und der Mechanismen der genetischen Reproduktion lernt
erst unsere Gegenwart, den Code der Natur en defai/ zu lesen und thn umzu-
schreiben.!® In einem bestimmten Sinne scheint damit in der Tat der Mensch
der Vergangenheit anzugehéren: Seine Bestimmung ist thm nicht linger ge-
geben; er kann in sie eingreifen, um schlieSlich seine Natur ganz zur abhin-
gigen Variablen seiner Selbstbestimmung zu machen. In einer anderen Les-
art kommt der Mensch gerade dadurch erst jetzt zu sich selbst, daB3 er sich
nicht mehr als schicksalhaft gegeben erfihrt, sondern seine kontingente Ge-
gebenheit nur mehr als Aufforderung dazu begreifen muB, sich gu machen.
Darin lige also die Zukunft des Menschen: sich auf unvorhergesehene
Weise selbst zu formen, um jegliche Determination durch die Vergangenheit
zuriickzuweisen. Die Erkenntnis der Bio-Logie scheint nun fiir eine
technomorphe Selbstbestimmung alle erforderlichen Mittel bereitzustellen.
So verlieren die gingigen anthropologischen Theoreme, mit denen das
anthropologische Denken seit dem 18. Jahrhundert der eigentlichen Zu-
kiinftigkeit des Menschen Rechnung zu tragen suchte, allen Anschein der
Harmlosigkeit.!”” Der Mensch lebt nicht nur «nicht festgestellt», «nstinktent-
sichert», von Natur aus «riskanty, aufgrund seiner Mangel «kompensations-
bedurftign, «petfektibel» und «bildsam»; er liefert sich in seiner Selbstbe-
stimmung nicht nur einer fruchtbaren Zukunftsoffenbeit aus, in der sich sein
Wesen entfalten wird. Er greift vielmehr aktiv in seine Natur ein und damit
zugleich der Zukunft vor, 1n der er nicht auf Verwirklichung eines vor-gege-
benen Wesens hofft, sondern seine naturale Vor-Gegebenheit gerade zu de-
struieren sucht. Euphemistisch kaschiert der Begriff der Offenheit, was eher
als technischer Abbruch und Wiederaufbau denn als Entfaltung sich dar-
stellt. Daraus zieht Plessner, der selbet oft noch mit der Kategorie ge-
schichtlicher Offenheit des Menschen operiert, die Konsequenz, daf} offen-
bar auch dem Menschen und der Menschlichkeit — «von (Menschen> er-

7 Zur Frage, ab wann {iberhaupt von einer «Biologie» zu reden ist, vgl. Reinhard
LOw, Philosophie des Lebendigen, Frankfurt a.M. 1980, S. 76ff.

18 Vgl. Hans BLUMENBERG, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a.M. 1986, Kap.
XXII; Friedrich VOGEL, Humangenetik, Berlin, Heidelberg, New York 1989, Kap. 1.

¥ Vgl. Giinther BUCK, «Selbsterhaltung und Historizitit», in: Hans EBELING (Hg.),
Subjektivitit und Selbsterhaltung, Frankfurt a.M. 1977, S. 208-302.



468 Renaissance des Menschen?

oberte Kategorien» — durch die geschichtliche Offenheit selbst bereits «das
Schicksal alles Geschaffenen bereitet ist, unterzugehen».?® Der anthropologi-
sche Bescheid, dal der Mensch von Natur aus nichts sei, kann folglich futu-
ristisch gewendet werden: Er ist nur das, was er aus sich gemacht haben
wird.”! Erst durch eine unvorhersehbare kiinftige Geschichte werden wir er-
fahren, was wir sind.”? Und diese Zukunft wird retrograd die Vorgeschichte,
die zu ihr gefiithrt haben wird, umzuschreiben zwingen. Aus einer vor-gege-
benen Natur oder Bestimmung wird sie sich nicht extrapolieren lassen.
Dieser anthropologische Futurismus erscheint heute, wo es moglich zu
werden beginnt, in die genetische Natur des Menschen gezielt einzugreifen,
in ganz neuem Licht. Die fragliche Offenheit der Zukunft beunruhigt weni-
ger als Unbestimmtheit moglicher (oder auch blockierter) diverser Entfal-
tungspotenziale denn als Projektionsfolie einer Technik, die auch den Men-
schen von Grund auf zu re-formieren verspricht und dabei den einen bio-
technische Macht iiber die anderen in die Hinde spielt. Der Gedanke, an
den man soziologisch bereits gewdhnt war, ohne ihn allzu wértlich zu neh-
men, dal3 nimlich soziale Systeme sich «teproduzieren» oder «reproduziert»
werden, gewinnt nun eine beirrende Aktualitit. Weit entfernt, sich als Er-
gebnis einer subjektlosen Autopoiese von selbst einzustellen, kann die Re-
produktion, angefangen bei der Existenz sozialer Wesen selber, im Grenzfall
technisch besorgt werden. Infolge dessen geraten einige traditionelle Unter-
scheidungen durcheinander. Die Zukunft sozialer Wesen, denen man an-
thropologisch eben noch eine unvorhersehbare Zukiinftigkeit attestiert
hatte, erscheint als bio-technisch priformierbar. IThre Natur, die einst als
Herausforderung zur Selbstbesttmmung begriffen worden war, wird nun
womoglich von Anderen bestimmbar. Die Grenze zwischen pragmatischer
und physiologischer Anthropologie verschwimmt ebenso wie die zwischen
Hetero- und Autonomie. Werden kiinftig soziale Wesen nur noch die im
Zuge eines umgeschriebenen genetischen Codes bereits fremd-bestimmte
Geschichte nachguleben haben, die thnen bio-technisch versierte Akteure der
Reproduktion vorgezeichnet haben?? Leben, das bislang als bedingungslos

20 Helmuth PLESSNER, «Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthro-
pologie der geschichtlichen Weltansicht» [1931], in: Zwischen Philosophie und Gesell-
schaft, Frankfurt a.M. 1979, S. 298.

2l Helmuth PLESSNER, Die Frage nach der Conditio humana, Frankfurt a.M. 1976,
S. 69.

22 Vgl. Helmuth PLESSNER, Mit anderen Augen, Stuttgart 1982, S. 55. Auf den er-
sten Blick hat es hier den Anschein, als konnte Plessner mit Foucaults Parole vom
«Tod des Menscheny tlibereinstimmen.

B Fir Ruffié gelangen wir deshalb nicht iiber ein «inachévement définitif» hinaus,
wihrend ein «soif de plus-étren, der so alt ist wie die Gattung selbst, sie immerfort
tiber alle eidetischen Bestimmungen hinaustreibt; vgl. Jacques RUFFIE, De la biologie a
la culture, Paris 1976, S. 313, 412, 569.

2 Vgl. Hans JONAS, Technik, Medizin und Ethik, Frankfurt 2.M. 1987, Kap. 8.



Renaissance des Menschen? 469

gegeben und geschenkt verstanden wurde und Eltern zu ebenso bedin-
gungsloser Aufnahme ihrer Nachkommen verpflichtete, konnte kiinftig kri-
tisch auf seine Ubereinstimmung mit einem wiinschenswerten Design hin
uberprift werden, das, bio-technisch gesehen, zu berechtigten, auf dem je-
weiligen bio-technischen Stand basierenden Erwartungen AnlaB gibt. Weder
Kinder, die den Plan nicht etfillen, noch verantwortliche Bio-Techniker
mochte man sich als Adressaten enttiuschter Erwartungen vorstellen...

Es mag sein, dal} sich Laien in diesem Zusammenhang stark iibertrie-
bene Vorstellungen von den realen bio-technischen Mdglichkeiten machen,
die sich derzeit in der Privention schwerster Krankheiten bewiahren, nicht in
der Konstruktion wiinschenswerter Nachkommen. Tatsichlich hat die blof3e
Moglichkeit, Screening-Methoden prinatal einzusetzen, den Schleier des Nicht-
wissens uber die Zukunft, die man Nachkommen in fritheren Zeiten wie in
einem groflem IV a-bangue-Spiel zugemutet hat, ein fiir alle Mal zerrissen. Je-
des Kind, das kiinftig unter vorhersehbaren schwersten Folgen unnétig zu
leiden hat, &dnnte riickfragen, warum man thm das zugemutet hat. (Das heil}t
natiitlich nicht, da etwa jede Behinderung an sich eine untragbare
subjektive «Zumutung» bedeutet”, sondern daf} sie als vorhersehbare ihren
fritheren Widerfahrnischarakter, der sie anzunehmen zwang ##»d thre Annah-
me ermoglichte, teilweise einbiiflt, so dal3 diejenigen, die sie Anderen zumu-
ten, unweigerlich unter besonderen Rechtfertigungsdruck geraten, den sie im
Vorgriff auf die denkbaren Riuckfragen der Nachkommen antizipieren kén-
nen.) Hier sind nicht nur «reproduktionsmedizinische» Fragen im Spiel; viel-
mehr geht es in Vorgriffen reproduktionsmedizinischer und bio-technischer
Art darum, ob man sich unter threr Zuhilfenahme iiberhaupt noch zur Zu-
kunft Anderer a/s Anderer ins Verhaltnis zu setzen vermag. Zum kontrafak-
tischen Sinn der Elternschaft gehorte es in unserer gegenwirtigen Kultur
bislang wesentlich, sich auf die Zukunft eines oder einer Anderen ohne Vor-
behalt einzulassen. Und sie verlangte implizit das im Prinzip uneinge-
schrinkte Versprechen ab, fir die Zukunft des oder der Anderen Sorge zu
tragen.? Allen Ansinnen zum Trotz, irgendwie in den Nachkommen fort-

% Fliichtige Leser seien darauf aufmerksam gemacht, daB hier nicht etwa von «Zu-
mutungen» fir Unbetroffene die Rede ist.

% Auch hier sind Desiderate festzustellen. Wenn man etwa Kant folgen méchte,
der feststellt, das Kind (das ihm zunichst bloB als zu versorgende «Sache» erscheint)
musse als kiinftige Person gelten (von deren «Erzeugung [als] eines mit Freiheit be-
gabten Wesens durch eine physische Operation» man sich gar keinen Begriff machen
konne), dann bleibt doch die Frage zu kliren, ob sich das Versprechen der Fiirsorge
nur auf die Zukunft einer anderen Person bezieht, wie etwa R. Spaemann meint. Da-
von ist bei Levinas, auf den auch Spaemann sich gelegentlich bezieht, gar nicht die
Rede. Vgl. Robert SPAEMANN, Personen. Versuche liber den Unterschied zwischen
cetwas) und gemand, Stuttgart 1996, S. 136, wo der bei Levinas zentrale Gedanke eines
radikal auBer-ordentlichen Anspruchs des Anderen gestreift wird, der allerdings nicht
mit dem Anspruch einer als Selbst identifizierbaren Person gleichzusetzen ist. Vgl



470 Renaissance des Menschen?

leben oder sie als Erben auf eine Fortsetzung des Eigenen verpflichten zu
wollen, kann ein Generationenverhiltnis der Filiation niemals einer Repro-
duktion gleichkommen?® — es sei denn die Nachkommen wiren nicht linger
Andere, sondern blofe Nachbilder, vom gleichen Typ oder «Schlagy. Tat-
sichlich miissen aber alle Hoffnungen, in den Nachkommen nur etwas We-
sensgleiches zu reproduzieren, als Reduktionen ihrer Anderbeit gelten.?® Mit
Aristoteles muBl man zwar sagen, daf3 in der Tat Menschen einen Menschen
zeugen — bzw. genauer: dafl zwei Menschen einen Anderen zeugen. Das ist
der erwartungsgemilBle generative Normalfall.? Doch ist daraus nicht ohne
weiteres zu schlieBen, der Sinn oder die Absicht der Generation sei es, einen
Menschen hervorzubringen und vom Menschen konne in diesem Zusam-
menhang nur im Sinne des biologischen Artbegriffs die Rede sein, der fiir
Aristoteles mit dem Wesen zusammenfillt.*® Bereits vor der Geburt, wo man
sich nicht einmal sicher ist, ab wann man von der Existenz eines Menschen
(geschweige denn eines personalen Wesens) reden kann, ist der Anspruch
eines (oder einer) Anderen im Spiel, von dem (oder von der) wir vorlaufig
nur wissen konnen, dal} er (oder sie) sich auf dem Weg dazu befindet, etwas
(etn Mensch) oder jemand (eine Person) zu werden, wonach wir mit Was-
oder Wer-Fragen fragen kénnen. Der oder die empfangene Andere wird nur
kiinftig «jemand» sein konnen, und zwar nach Maligabe eines Selbstseins,
dem nicht vorzugreifen ist. Das Ereignis der Empfingnis stiftet nur die An-
kunft eines Anderen, dessen eigene Lebensgeschichte erst erweisen mul,
wer er oder sie ist. Selbst wenn die Lebensgeschichte des Anderen an ihr
Ende gekommen ist und die Geschichte der Person als ein Nekrolog nach-
erzihlbar wird, geht der iiberlebte Andere niemals 1n seiner narrativen oder

jetzt auch die Debatte in der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie Nr. 50 (2002),
S. 105ff.

27 Es ist freilich ein offenes Problem, zu kliren, warum Reproduktion und Filiation
nicht zur Deckung kommen. Fiir die moderne Biologie geniigt es offenbar anzuneh-
men, daBl organisches Leben sich in dem Sinne reproduziert, daB es genetische Infor-
mation weitergeben kann — unter der Randbedingung der Mutagenese und unter der
Voraussetzung eines funktionierenden Metabolismus. Zusammen genommen geniigen
diese Bedingungen, um ein biologisches System zur Selektion zu pridestinieren. Aber
diese betrifft nur die (ggfs. abgewandelte) Selbigkeit eines organischen Substrats, nie-
mals ein Selbst, wie es im Zuge einer generativen Filiation zur Welt kommt. Vgl. Man-
fred EIGEN, «Was bleibt von der Biologie des 20. Jahrhunderts?», in: Michael P.
MURPHY/Luke A. J. O’NEILL (Hgg.), Was ist Leben? Die Zukunft der Biologie. Eine
alte Frage in neuem Licht — 50 Jahre nach Erwin Schrédinger, Heidelberg, Berlin, Ox-
ford 1997, S. 15-34, hier: S. 20, sowie Jan PATOCKA, Ketzerische Essais zur Philoso-
phie der Geschichte, Stuttgart 1988, S. 44f.

% Vgl. Emmanuel LEVINAS, Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg/Miinchen 1987,
S. 390ff.

# Vgl. Reinhard LOW, Philosophie des Lebendigen (s. Anm. 17), S. 34ff.

30 Vgl. Klaus OEHLER, Ein Mensch zeugt einen Menschen, Frankfurt a.M. 1963, S.
37ff.



Renaissance des Menschen? 471

personalen Identitit auf. Das ist Levinas’ Uberzeugung.®® Mit noch mehr
Recht konnte er behaupten, dal3 wir, lingst bevor eine solche Geschichte in
Gang kommt, nimlich mit Einsetzen der Schwangerschaft, zum «Nach-
kommen» als Anderem ein (einseitiges, asymmetrisches) Verhiltnis haben,
das sich noch nicht auf einen Menschen oder gar auf ein personales Wesen
beziehen kann. Dieses Verhiltnis 1aBt sich weder aufheben noch gar elimi-
nieren, sondern nur liberformen durch ein dem Sinn wie der Zeit nach spi-
teres Verhiltnis zum werdenden Menschen und zur Geschichte eines perso-
nalen Selbst. Levinas’ Insistieren auf einem unaufhebbaren, insofern radika-
len ethischen Anspruch des Anderen, der sich im Fall des «Nachkommen»
als unbedingtes Anrecht auf seine Aufnahme in die Gemeinschaft der schon
Lebenden fassen lif3t, enthebt uns aber nicht der Aufgabe, diese Rede vom
Anderen mit der Frage zu verkniipfen, was denn ein Mensch ist (und wo
menschliches Leben beginnt und endet) und we¢r der oder die Andere im
Sinne personaler Existenz jeweils ist. Nur wenn diese Verknipfung® von
Anderheit, menschlicher und personaler Existenz aufgewiesen wird, besteht
die Chance, unverkiirzt deutlich zu machen, was eigentlich Filiationen, in
denen zwei Menschen einen Anderen zeugen und in die Gemeinschaft der
Lebenden aufnehmen, von bloB reproduktiven Generationsprozessen unter-
scheidet. Allzu sehr liBt man sich bislang das Verstindnis dieser Prozesse
von Wissenschaften wie der Medizin vorgeben, so daBl unkenntlich zu wer-
den droht, welche Reduktionen etwa ein «reproduktionsmedizinisches»
Denken impliziert, auf dessen Basis sich gar kein ethisches Verhiltnis zur
Zukunft Anderer begriinden 1i3t. Wie ein solches Verhiltnis aber womoglich
beschadigt wird, wenn generative Lebensprozesse als bloB reproduktive auf-
gefaBt werden, kann uns freilich eine radikalisierte Ethik wie die von Le-
vinas nicht sagen, wenn sie sich vom Gesprich mit den Humanwissen-
schaften fern hilt. Ungeachtet mancher Riickgriffe auf eine Phinomenologie
familialer Sittlichkeit, auf Levinas’ Ethik der Vaterschaft und der Muttet-
schaft oder auf Theorien geschlechtlicher Differenz, aus denen sich immez-
hin Gesprichsangebote entwickeln lieBen, liegt das Nachdenken iiber Gene-
rationenverhiltnisse derart brach, daBl man sich iiber den prinzipiellen Un-
terschied von Reproduktion und Filiation ebenso wenig Klarheit verschafft
wie uber die konkrete Bedeutung dieses Unterschieds in humanwissen-

S Vgl. vom Verf., Geschichte im Zeichen des Abschieds, Minchen 1996, S. 213ff.
und Teil IIIL.

32 Fiir eine Biologie, Anthropologie oder Medizin, die lediglich einen Organismus
zur Welt kommen sieht, dem ggfs. noch spezielle («menschliche» oder «personale») Ei-
genschaften zuzusprechen sind, kann diese triadische Problemstellung nicht einmal
Gestalt annehmen. Das gilt in gewisser Weise auch fiir Hans Jonas, der zwischen einer
Philosophie des Organismus und einer Gattungsethik schwankt, in der das Gesicht ei-
nes Anderen nicht auftaucht. Vgl. Hans JONAS, Technik, Medizin und Ethik, S. 72f. (s.
Anm. 24), wo Jonas selbst von «Gesichtslosigkeit» spricht. Es ist nicht abwegig, diesen
Begriff hier in dem starken Sinne zu verstehen, den Levinas ihm verliehen hat.



472 Renaissance des Menschen?

schaftlichen Diskursen, in denen die menschliche Generativitit und ihre
bio-technische Rationalisierung zur Diskussion steht. Zwar wird in den Aus-
einandersetzungen mit Reproduktionsmedizin und Bio-Technik vielfach
dunkel bewuflit, dal} sie eine (allzu oft hysterisch ausgemalte) bedrohliche,
aber unvorhersehbare Zukunft des Menschen anbahnen konnten; doch wo
genau und inwiefern diese Moglichkeiten eine kritische, angeblich die gene-
rative Zukunft des Menschen in Frage stellende Schwelle zu tiberschreiten
drohen, erfahren wir bislang nicht. Ob sie etwa auf eine neuartige Sichtweise
der Fruchtbarkeit der Gattung hinauslaufen konnte, die sich kaum mehr mit
dem Gedanken einer Filiation vereinbaren 1a3t, in der ohne jeden Vorgriff
Andere zur Welt gebracht werden, um bedingungslos Aufnahme zu finden,
steht dahin.

Damit konnte sich Plessner bestitigt sehen in seiner Einschitzung, da3
jede anthropologische Bestimmung dessen, was angeblich wesentlich oder
unverzichtbar den Menschen ausmacht oder in Zukunft ausmachen mul,
unter Geschichtsvorbehalt steht.®® Erfahren wir nicht witklich erst im nach-
traglichen Widerspruch zu Eingriffen in die menschliche Natur, d. h. auf dem
Wege mehr oder weniger bestimmter Negation, was oder wer wir sind? Erst
die konkreten Moglichkeiten der Bio-Technik zwingen den sonst allzu
phantastischen, der literarischen Phantasie iiberlassenen Gedanken, wir
konnten Reproduktionen Anderer sein (oder Andere konnten Reproduktio-
nen unserer selbst sein), Etnst zu nehmen und die Gegenprobe zu machen,
um zu ermitteln, inwiefern und aus welchen Griinden dieser Gedanke als
unannehmbar erscheint. So kann im Widerspruch zum Gedanken einer tech-
nisch angeleiteten Reproduktion gezeugter Wesen erst deutlich werden, was
eigentlich zum (kontrafaktischen) Sinn einer Filiation gehort, die der Zu-
kunft Anderer nicht vorgreift, sondern sie freigibt. So erfahren wir etwas
iiber Selbstsein — oder was unerlafllich dazu gehort, praktisch in der Weise
eines solchen Seins zu existieren. Die Hermeneutik des Selbst lehrt ohnehin,
daB3 es keinen direkten, unvermittelten Weg zu einem adiquaten Selbstver-
staindnis geben kann.?* Die Leit- und Kernfrage dieser Hermeneutik, die Fra-
ge danach namlich, wer wir sind, fihrt vielfach erst auf dem Umweg iiber
Infragestellungen weiter, die man sich unter kontingenten, iiberraschenden
Umstinden zuzieht. In den einschligigen Schriften dieser Hermeneutik fin-
den sich indessen bestenfalls ansatzweise Spuren des Problems, ob sich die
Frage, wer wir sind, nicht ersetzen lieBe durch die ganz anders gelagerte Fra-
ge, was wir sind (sich reprodugierende Lebewesen etwa, wie uns die Biologie
einflistert).3® Der Orf dieser Infragestellung sind heute — im Gegensatz zur

3% Vgl. Helmuth PLESSNER, Mit anderen Augen, S. 55ff. (s. Anm. 22).

* Vgl. oben Anm. 1.

3 Mit diesen polemischen Uberlegungen will ich nicht in Abrede stellen, daBl die
Wer- und die Was-Frage tatsichlich eng zusammengeh6ren, wie vor allem Riceeur ge-
zeigt hat in Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996. Gerade Ricceur hat im iibrigen



Renaissance des Menschen? 473

Einschiatzung Foucaults — weniger die epistemologisch verselbstindigten so-
genannten Wissenschaften vom Leben, die ihren eigenen Gang gehen, ohne
daB} ithnen ein Selbst begegnete, als vielmehr die Lebenswelt, in die die Re-
sultate dieser Disziplinen zuriickwirken, um subkutan in das Selbstverstind-
nis der Menschen einzudringen. Am Ende vergessen diese, dal} sie zwar a/s
Reproduktionsmechanismen aufgefallt werden konnen, daBl sie aber keine
solche Mechanismen sind.* Der zweifelhafte Triumph dieser Wissenschaften
wiirde allerdings in dem Fall ginzlich ins Ideologische umschlagen, wenn
man auf diese Weise vergille, dal sie sich ihrerseits nur einer Suspendierung
(Canguilhem) lebensweltlichen Selbstverstindnisses verdanken. Das alte
phinomenologische Thema der Herkunft der Wissenschaft aus der «verges-
senen» Lebenswelt, wie es Hussetl anhand der Geometrie entwickelt hatte,
ist aktueller denn je.*” Allerdings sollte das nicht zu dem Kurzschlu} ver-
leiten, diesseits der Wissenschaften sei im Rekurs auf Selbsterfahrung etwa
ohne weiteres das Vergessen der Lebenswelt aufzuheben. Wenn gerade die
Wissenschaften vom Leben (/ife sciences) weit mehr noch als einst die Physik
oder die Mathematik die Lebenswelt «kolonialisieren», so steht uns die Le-
benswelt doch nicht unvermittelt als Reservoir einer Erinnerung zur Ver-
fiigung, durch die man sich der fraglichen Zukunft des Menschen versichern
konnte.® Diese Problematik habe ich an anderer Stelle entwickelt.® Im

an seinen eigenen frilhen Arbeiten zur Hermeneutik des Selbst spiter bemingelt, in
ihnen werde die Wer-Frage allzu sehr auf einen Charakter beispielsweise bezogen,
nach dem man scheinbar gleichsinnig mit der Frage fragen kann, was fiir ein Mensch
jemand ist. Die Antwort 1iBt aber vielfach die Selbstheit in einer quasi-dinglichen Sel-
bigkeit gerinnen, wie sie auch reidentifizierbaren Objekten zukommt. Gerade den kar-
dinalen Unterschied von Selbigkeit und Selbstheit arbeitet Ricceur erst viel spiter her-
aus. Vgl. Paul RICGEUR, Le volontaire et I'involontaire, Paris 1950.

% Vgl. Maurice MERLEAU-PONTY, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin
1966, S. 5.

3 Es ist ein Desiderat, dieses Thema im Hinblick auf die sog. /ife sciences neu auf-
zuwerfen.

3 Immerhin ist den auBerordentlich restriktiven und reduktiven Bestimmungen
des «Lebens» aus biologischer Sicht doch ein erheblicher, aber zweifelhafter Erfolg zu
bescheinigen. An der reduktiven Erblast biologischen Denkens dndert sich nicht viel,
wenn man zu den klassischen Bestimmungen der Sensibilitit, der Irritabilitit und der
Reproduktionsfihigkeit noch gewisse Spezifika hinzusetzt, die besonders «organisches»
Lebens kennzeichnen (wie die Zielverfolgung). Als Gegenstand einer Wissenschaft
vom Leben heutigen Zuschnitts kann man sich Leben als «Vermégen, nach Gesetzen
des Begehrungsvermogens zu handeln» (Kant) kaum vorstellen — noch weniger den
Wunsch ... Das ist so nebensichlich nicht, wenn es darum geht, die Verkiirzungen zu
erkennen, die im Begriff einer scheinbar bedenkenlos auch auf menschliches Leben
anzuwendenden Biologie liegen kénnten. Vgl. Reinhard LOW, Philosophie des Leben-
digen (s. Anm. 17), S. 54, 91ff., 277.

¥ Vgl. den Aufsatz «Wissenschaft des Sinns? Phinomenologie versus cgalileische)
Psychologie oder Uber die vergangene Zukunft einer nicht eingeldsten Programmatik»,



474 Renaissance des Menschen?

folgenden mochte ich auf eine andere, nidmlich politisch-theologische
Wendung der Frage nach dem Menschen eingehen, die dem Geddchtnis zu-
mutet, diese Frage sowohl gegen die Wissenschaften als auch gegen eine ih-
nen sich unterwerfende Lebenswelt wach zu halten.

II.

Die Frage danach, «welches Gedichtnis die Zukunft des Menschen
braucht»®, erweist sich bei niherem Hinsehen als ein iiberaus sperriges Pro-
blem mit allzu vielen Unbekannten. Was immer wir iiber den Menschen wis-
sen mogen, seine Zuk#nft kennen wir nicht. Abgesehen davon, dall der
menschlichen Gattung aus zwingenden kosmologischen Griinden das (aller-
dings nicht terminierte) Ende bereits verhingt ist, 1a3t sich Uber die ausste-
hende Zukunft des Menschen mit Gewissheit nichts sagen, auch nicht, dafl er
keine hat, weil er sich — wie viele meinen — als unfahig erweist, die wesent-
lich von thm selbst aufgeworfenen Probleme zu bewiltigen. Ob es sich wirk-
lich so verhilt, steht dahin.

Offenbar geht es 1n der Frage danach, welches Gedichtnisses die Zu-
kunft des Menschen bedarf, weniger um die ausstehende, unbestimmte
Zukunft, der wir nicht vorgreifen kdnnen, als vielmehr um die der Zukunft
zugewandte Bestimmung des Menschen, die sich womoglich auf das Ge-
dichtnis stitzen mull. Wenn es vielversprechender erscheint, umwillen der
Zukunft des Menschen das Gedichtnis in Anspruch zu nehmen, so stellt
sich die Frage, welches Gedichtnis gemeint sein kann. Sollte sich ein Ge-
dichtnis benennen lassen, das ungeachtet der Offenheit der Zukunft die Zu-
kunft des Menschen zu sichern verspriche? So wiirden wir von der frag-
lichen Zukunft des Menschen her darauf abzielen, welches Gedichtnis sie
erfordert. Das Gedichtnis — womoglich gar das d/feste Gedichtnis des Men-
schen, das ihm seine Zukunft vorzeichnete*! — sollte insofern selber Erin-
nerung der Zukunft, d. b. der Bestimmung des Menschen sein. Nur so wiirde
nicht vergessen, worum es ihm als Gedichtnis eigentlich gehen miif3te:
Nicht darum nimlich, irgendwelche Daten, Ereignisse oder vergangene Zei-
ten zu erinnern, sondern darum, in der Erinnerung von Daten, Ereignissen
und Zeiten nicht die Zukunft des Menschen zu vergessen. Weniger das be-
reits Zuriickliegende, Vergangene gewisser Ereignisse oder Zeiten, als viel-
mehr diese g# erinnernde Zukunft wiirde also den Sinn dieses Gedichtnisses

in: Regula GIULIANI (Hg.), Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, Miinchen
2000, S. 143-177.

4 Wie eingangs angekiindigt, greifen die sich anschlieBenden Uberlegungen diese
Frage des Ahauser Forums Politische Theologie auf, ohne sich aber auf diesen kontin-
genten AnlaB zu reduzieren.

41 Auf die Geschichte dieses Gedichtnisses kann hier nicht einmal in Ansitzen ein-
gegangen werden; vgl. Aleida ASSMANN, Zeit und Tradition, Kéln 1999.



Renaissance des Menschen? 475

bestimmen, nach dem man fragt. Es wiirde sich wesentlich nicht um eine
Erinnerung «zuriick», sondern um eine die Zukunft bestimmende Erinnerung
«nach vorne» handeln, um mit Kierkegaard zu sprechen.

Dem Gedichtnis wire so die Erinnerung an die Zakunft des Menschen zu
verdanken, deren faktische Gestalt sich unserer Einsicht unumginglich ent-
zieht. Insofern muB die Zukunft als offen gelten. Es sei denn, man verfiigt
uber Einsicht in eine im vorhinein wenn schon nicht faktisch, dann wenig-
stens ithrem Sinn nach erfiillte Zukunft.* Ist die Zukunft ithrem Sinn nach
bereits erfiillt und antizipierbar, so mull die Gegenwart in gewisser Weise
zur Vergangenheit dieser Zukunft werden. Nicht nur unsere jetzige Gegen-
wart mit ithrem bestimmten historischen Zeitindex, sondern jede vergangene
und jede kiinftige Gegenwart wire bereits von der letzten Zukunft iiberholt
und lieBe sich auf diese Weise im vorhinein als deren Vergangenheit begrei-
fen. Wenn die Zukunft in diesem Sinne aber bereits erfiillt 1st, dann fragt es
sich, warum sie Gibethaupt eines Gedichtnisses bediitfen sollte.

Die Fragestellung «Welches Gedichtnis braucht die Zukunft des Men-
schen?» suggeriert, dal es die fragliche Zukunft ohne das Gedichtnis des
Menschen moglicherweise gar nicht geben kann. Die Zukunft des Menschen
hitte gewissermaBen nur Zukunft aufgrund dieses Gedichtnisses. So gese-
hen wire die Zukunft des Menschen nicht immer schon ungefihrdet erfiillt;
sie vollzége sich vielmehr kraft des Gedichtnisses. Dank des Gedichtnisses
ereignete sich die Zu-Kunft der Zukunft des Menschen. Was aber ist der
Mensch? Bei der Suche nach einer iiberzeugenden Antwort auf diese Frage
helfen uns die Wissenschaften vom Menschen wie gesagt kaum weiter.

So wie das Leben lingst nicht mehr Gegenstand der Biologie ist®, so
wie die Seele nirgends mehr als Forschungsproblem psychologischer Empi-
rie begegnet, so laBt sich keine einzige Wissenschaft mehr nennen, als deren
Objekt der Mensch als solcher gelten kénnte. Bis heute kaschiert der Begriff
Anthropologie mehr schlecht als recht diese nicht erst Foucault aufgefallene
Misere. So schrieb Helmuth Plessner in seiner 1935 zuerst erschienenen
Schrift Das Schicksal des deutschen Geistes im Aunsgang seiner biirgerlichen Epoche,
die heute unter dem Titel der zweiten, 1959 gedruckten Auflage Die verspdtete
Nation bekannt ist: «Das 19. Jahrhundert hat die Tendenz zur Entlarvung,
weil ithm der religiose Halt an der Offenbarung verloren gegangen ist. Nur
sucht es den Halt an der neuen Wahrheit nicht in einem Jenseits hinter den
Dingen, sondern diesseits der Dinge, vor ithnen, im Menschen. [...] Auf der
Suche nach dem verborgenen Diesseits arbeiten sich die zersetzenden Wissen-
schaften Schicht um Schicht tiefer an das Wesen des Menschen heran, weil
sie hier den letzten und wahren Halt erhoffen, der durch die Entzauberung

42 Vgl. Karl RAHNER, Theologie der Zukunft, S. 34ff., 110 (s. Anm. 2).
# Vgl. Frangois JACOB, La Logique du vivant, Paris 1970; Georges CANGUILHEM,
«Logique du vivant et histoire de la biologie», in: Sciences 71 (1971), S. 20-25.



476 Renaissance des Menschen?

der christlichen Religion verloren ging»* Der zweifelhafte Erfolg dieset
Bemiihung ist freilich datin zu sehen, daB3 auf diese Weise die Rede vom
Wesen des Menschen selber zersetzt wurde. Keine Humanwissenschaft ver-
spricht noch, ihren Sinn einzul6sen.

Wenige Jahre spiter (ab 1962, um genau zu sein®) hat sich denn auch
Levinas bereits deutlich von der Erwartung geldst, den sogenannten Hu-
manwissenschaften sei es zuzumuten, die Wahrheit iiber den Menschen het-
auszufinden. Haben sich diese Wissenschaften nicht epistemologisch ver-
selbstindigt, um ihre eigenen Probleme zu verfolgen? Hat es iberhaupt
Sinn, angesichts dieser Entwicklung enttiuscht zu sein, weil sie uns nichts
iiber das Wesen des Menschen zu verraten verspricht? Mull man nicht ge-
rade dieses vorlidufig endgiiltige Ergebnis der Humanwissenschaften endlich
akzeptieren, dal die Menschen, die sie etfunden haben, um endlos neue
Fragen der Forschung aufzuwerfen, nicht als deren Objekte auftreten kon-
nen und daB sie sich demzufolge nicht mit Hilfe der Humanwissenschaften
dartiber werden Klarheit verschaffen konnen, was (oder wer) sie sind?*

Dieser Befund, dall die Humanwissenschaften uns nicht bei der Suche
nach Antworten auf diese Frage weiterhelfen werden, ist zum Problem des
kulturellen Gedichtnisses geworden, dessen Teil diese Wissenschaften sind,
insoweit ihre Ergebnisse und Perspektiven in das dffentliche Leben einge-
drungen sind. Besonders an der Wirkungsmichtigkeit der Biologie liele sich
das zeigen. Vor allem deren viel beachtete genetische Forschungszweige sug-
gerieren zwar gewisse menschliche Selbstbilder, indem sie Menschen im Prin-
zip wie alle iibrigen Lebewesen als selbstreproduktive Mechanismen auffas-
sen, mit dem Unterschied allerdings, dall Menschen Andere genetisch um-
programmieren konnen. Gerade in diesem vermeintlich kardinalen Unter-
schied zeigt sich aber die aus biologischer Sicht grundlegendere Gemein-
samkeit: Wir sind, wie alle Lebewesen auch, als reproduktive Uberlebensformen
zu verstehen.¥” Wie problematisch diese Sichtweise ist, wird erst deutlich,

# Helmuth PLESSNER, Die verspitete Nation. Uber die Verfithrbarkeit des biirger-
lichen Geistes, Frankfurt a.M. 1974, S. 105.

45 Vgl. bes. die beiden Aufsitze «Die Bedeutung und der Sinn» und «Humanismus
und An-archie» in: Emmanuel LEVINAS, Humanismus des anderen Menschen, Ham-
burg 1989. Der erste Aufsatz wurde zuerst 1964, der zweite 1968 verdffentlicht.

% Deshalb ist mit der Geschichte der Humanwissenschaften in der Dimension des
kulturellen Geddichinisses wesentlich der Eindruck des Verschwindens des Menschen aus
ihnen verbunden. Auf dieses kulturelle Gedichtnis liBt sich sicherlich am ehesten die
Frage beziehen, ob es einen «humanen» Sinn hat bzw. wie es mit der «Zukunft des Men-
schen» zusammenhingt. Im kulturellen Gedichtnis verdichten sich nicht nur unzihlige
Erfahrungen einzelner oder ganzer Generationen, deren geschichtliche Horizonte weit
iiber ihren aktuellen Erfahrungsraum hinaus reichen. Zum kulturellen Gedichtnis
gehoren wesentlich auch die einmal Wissenschaften vom Menschen genannten Diszi-
plinen.

#1 Vgl. Frangois JACOB, Die Maus, die Fliege und der Mensch, Berlin 1997.



Renaissance des Menschen? 477

wenn Eltern auf dieser Basis thre zu erwartenden Kinder als neu program-
mierbare Reproduktionen ihrer selbst zu sehen lernen. Dal3 ein Generati-
onszusammenhang der Filiation (Patocka; s.0.) nicht auf einen genetischen
ReproduktionsprozeB zu reduzieren ist, ist vielen noch intuitiv klar. Wo aber
genau der entscheidende Unterschied liegt und welche Bedeutung er fiir uns
haben sollte, ist viel schwerer anzugeben. Die Biologie und die Reprodukti-
onsmedizin lassen uns jedenfalls mit diesem Problem im Stich. So werden
wir wieder auf vor-wissenschaftliches Leben zuriickgeworfen, wenn wir wis-
sen wollen, was Menschen wesentlich ausmacht und wo fiir sie die Grenzen
eines vom Paradigma der Reproduktion her gedachten Selbstverstindnisses
liegen.

Das hat auch Levinas in seiner Auseinandersetzung mit verschiedenen
Spielarten des Anti-Humanismus so gesehen, ohne aber wieder auf die blo3e
menschliche Selbsterfahrung zu setzen. Wenn Levinas einen «Humanismus
des anderen Menschen»® konzipiert, so nicht etwa im direkten Zugriff auf
ein verfugbates anthropologisches Wissen, das Antwort geben wiirde auf die
Frage, was oder wer wir sind, und auch nicht im unvermittelten Riickgriff
auf ein altes Gedachtnis, das uns die Zukunft des Menschen (oder vielmehr
seinet Menschlichkeit) verblirgen wiirde. Vielmehr gerade von der radikal-
sten Infragestellung des Menschen durch ihn selbst 1aBt er sich bei der For-
schung danach leiten, welcher Humanismus sich noch verteidigen lassen
konnte. Wenn sich, so sagt er, nach dieser Infragestellung des Menschen
durch den Menschen iiberhaupt noch etwas von thm retten laf3t, dann wird
es nicht sein Inneres, sein Eigentlichstes oder auch nur seine Unverletzlich-
keit sein. Denn all das hat sich als antastbar erwiesen. Uberlebt hat dieses
Desaster nur die Gabe der Verantwortung, die uns der Andere auch dann
gibt, wenn er uns nicht zugehort, wenn er uns fremd bleibt, wenn wir thm
oder er uns als radikaler Feind begegnet. Diese Gabe soll auch dem indiffe-
rentesten Befehlstiter immer schon zuvor gekommen sein und ithm die
Moglichkeit verwehrt haben, sich von der Verantwortung angesichts des
Anderen zu absolvieren.* Sie soll der schrecklichsten und der gleichgiiltig-
sten Gewalt widerstanden haben. Selbst in der hermetischen Welt der Lager
soll sich die absolute Unméglichkeit restloser Zerstorung der Gabe der Ver-
antwortung gezeigt haben. Mit anderen Worten: Man kann diese Verant-
wortung verachten oder ignorieren, um sich scheinbar indifferent zu ihr
verhalten. Aber man kann im unumginglich nachtriglichen Verhalten zu
dieser Gabe die wvorgingige ethische Bestimmung zur Nicht-Indifferenz ange-
sichts des Anderen dadurch nicht aus der Welt schaffen. Angesichts des
Anderen, der jeder andere sein kann, wird jene Gabe jedem Verhalten zu

# Ich beziehe mich vor allem auf das gleichnamige, bereits zitierte Buch (s. Anm.
45; vgl. bes. S. 62ff., 90).

# Vgl. vom Verf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg/Miinchen
1999.



478 Renaissance des Menschen?

thm bereits vorangegangen sein. Was das Verbrechen uberlebt hat, ist nicht
bloB ein bestimmter Begriff des Menschen, sondern die Bestimmung zur
Verantwortung fir den Anderen — wer auch immer er sei. Wenn nun jeder
andere dieser Andere sein kann, selbst dann, wenn uns weder sozial noch
politisch oder rechtlich etwas mit thm verbindet, so ergibt sich doch aus der
Erinnerung des Verbrechens nicht einfach per bestimmte Negation, wie
menschliche Lebensformen einzurichten sind, die der hier reklamierten ra-
dikalen Verantwortung fiir den Anderen gerecht zu werden versprichen. In-
sofern bleiben wir im Unklaren dariiber, wie sich das Gedachtnis, dem Le-
vinas im Sinne eines Humanismus des anderen Menschen von dessen radi-
kalster Negation her zuarbeitet, fir die Zukunft des Menschen als tragfihig
erweisen soll.®

Ebenso schwer wiegt der Zweifel daran, ob sich ein solches Gedichtnis
witklich denken 1aBt. Hat sich nicht gerade das ka/ture/le Gedichtnis auf eu-
ropiischem Boden vollig iiberfordert gezeigt von der Frage, ob es der radi-

0 Die Bedeutung der hier hervorgehobenen Problemstellung wire durch genaue
Parallelen in der so ganz anders ansetzenden Ethik der Zukunftsverantwortung von
Hans Jonas zu bestitigen (Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt a.M. 31982.). Anders
als Levinas setzt Jonas mit einem unbedingten Anspruch der Gattung auf kiinftige Exi-
stenz ein, fir die wir Verantwortung tragen sollen (S. 86f., 187; Technik, Medizin,
Ethik [s. Anm. 24], S. 74); aber er leitet den Sinn der Verantwortung von einem «ar-
chetypischen» Paradigma, von der Verantwortung der Eltern fiir ithre Kinder, ab (Das
Prinzip Verantwortung, S. 175-178, Viertes Kapitel III, IV, VII), um dann eine «sinn-
gemiBe Erweiterung» der Verantwortung auf den Horizont der Gattung vorzuschlagen
(ebd., S. 242). Doch antwortet die «paradigmatische» Verantwortung dem Anspruch
eines «Einzigen» in seiner Einzigkeit (ebd., S. 241), wihrend die Gattungs-Verantwor-
tung sich unabsehbar Vielen und einer «stetigen Zufuhr von Andersheit» stellen mul3
(ebd., S. 49, 252, 316), die die «Explosion» der Bevélkerungen heraufbeschwort und
bio-politische Malnahmen dringlich erscheinen liB3t. So erfihrt unter der Hand die Re-
de vom Anspruch des (bzw. der) Anderen auf unsere Verantwortung offenkundig eine
erhebliche, noch zu wenig bedachte Sinnverinderung. Dennoch traut Jonas der Erin-
nerung an den Anspruch des «einzigen» Anderen zu, den Sinn fiir die Verantwortung
angesichts der Zukunft Unbekannter zu schirfen, die uns niemals von Angesicht zu
Angesicht gegeniiber treten werden. Insofern stellen sich strukturell dieselben Ver-
mittlungsprobleme zwischen der Verantwortung fiir den Anderen einerseits, von der
das «Gedichtnis des Menschen» inspiriert sein soll, und der Zukunft der menschlichen
Gattung andererseits. — Die Parallelen lieBen sich noch weiter ziehen: auch Jonas kann
den (von ihm als «seinsimmanent» eingestuften) Anspruch des Anderen nicht mit ei-
nem biologisch-organischen Lebensbegriff und mit einer darasf aufgebauten Anthropolo-
gie verkniipfen. Blofles Leben scheint ihm eine ginzlich indifferente Sache zu sein (Tech-
nik, Medizin, Ethik, S. 39, 82); wohingegen der zur Nicht-Indifferenz angesichts des
und der Anderen bestimmende Anspruch scheinbar keiner Anthropologie bedarf, die
etwa ein verinderliches Sein des Menschen verzeichnete (Das Prinzip Verantwortung,
S. 382f.). Witd aber nicht die Stirke einer (ungeachtet Jonas’ Ankniipfung an eine
«philosophische Biologie») derart vom «Leben» sich unabhingig machenden Argumen-
tation mit ihrer Schwiche in der Auseinandersetzung mit projektierten bio-technischen
Eingriffen in das menschliche Leben erkauft?



Renaissance des Menschen? 479

kalsten Infragestellung des Menschen durch den Menschen Rechnung tragen
kann? Diese Infragestellung, die er in Auschwitz erkannt hat, hat Levinas
zwar auszuloten versucht, doch eine Antwort auf die Frage, ob sich eine
vom Gedichtnis gestiitzte Geschichtlichkeit auch nur denken liBt, die die
Herausforderung durch dieses Ereignis anzunehmen vermochte, ist er schul-
dig geblieben. Die Ethik einer unhintergehbaren, radikalen Verantwortung
hat Levinas dem kulturellen Gedichtnis nicht einzuschreiben versucht. Im
Gegenteil: Die Geschichte wird in seinen Schriften mehrfach als bloB3 ne-
krologische, vor allem der Identitit der Uberlebenden verpflichtete Ver-
anstaltung herabgesetzt; und immer wieder bestreitet er in seinen Texten,
das Gedichtnis sei der Alteritit des Anderen gewachsen. Weder dem Ge-
dichtnis noch der Geschichte mochte er offenbar die Rolle zutrauen, einer
die Zukunft des Menschen rettenden Ethik im Sinne eines Humanismus des
Anderen zu dienen.

Wenn aber kein Gedichtnis diesen Humanismus von der Erfahrung sei-
ner extremsten Vetleugnung her bezeugt, kann sich diese Ethik dann wirk-
lich fir die Zukunft des Menschen engagieren? Auf diese fiir sein eigenes
Anliegen zentrale Frage gibt Levinas keine befriedigende Antwort. Uberdies
kann die ethische Etfahrung, die sein Werk zur Geltung bringen sollte, nicht
als Wissen gelten, das im Modus des Gedichtnisses einfach weiterzugeben
wire. Sie ist nur zu begeugen. Wenn irgendwo die Zukunft des Menschen sich
ereignet, dann hier, in der iibernommenen Verantwortung fiir den Anderen
und die Anderen, lehrt uns Levinas. Aber daff es sich so verhilt, bedarf das
nicht der Begesgung in einem nicht nur individuellen Gedichtnis? Bliebe die
ethische Erfahrung andernfalls nicht allzu sehr auf das Hier und Jetzt derer
beschrinkt, die sie aktuell machen, ohne &#/ture// zur Geltung zu kommen?
Zwar mag sich die Zukunft des Menschen stets von neuem vom Anderen
her ereignen (wovon Levinas uns iiberzeugen mochte), doch miilite sie ei-
gentiimlich kraftlos bleiben, wenn sie sich keinem Gedachtnis mitteilte.

Wie sich diese Zukunft vom Anderen her und ein kulturelles Gedachtnis
zusammen denken lieen, ist eine offene Frage. Immerhin sind in den letz-
ten Jahren verschiedene Versuche einer Wiederanniherung von Ethik und
Geschichte festzustellen, die aber nicht dariiber hinwegtiuschen sollten, auf
wie diinnem Eis sie sich bewegen. Vor allem scheint mir der Begriff detr Be-
zeugung allzu oft zu leichtfertig in Anspruch genommen zu werden. Wir alle
haben dramatische Fille politischer Mirtyrer vor Augen, die behaupteten,
fir eine erst zu verwirklichende Wahrheit zu sterben und dafiir Tausende zu
opfern bereit waren. Hier gehen Bezeugung und Menschenverachtung Hand
in Hand. Man macht es sich zu leicht, meine ich, wenn man dieses Anti-
Zeugnis, dem eine eigene politische Aussagekraft nicht so ohne weiteres ab-
zusprechen ist, als Beleidigung einer Religion, aller Religiositit oder Gottes
selbst abstempelt. Scheinbar bezeugt es doch die Wahrheit gerade dessen,
was ein Humanismus des anderen Menschen sich anzunehmen weigert: dal3
einer dem anderen eine indifferente Todfeindschaft erkliren kann, um ihn



480 Renaissance des Menschen?

«zur Holle zu schicken» — wie in New York geschehen. Wird sich auch ange-
sichts dieser, ihren Schatten tédlicher Gewalt bereits weit in die Zukunft
vorauswerfenden Herausforderung ein Humanismus des Anderen bewih-
ren? Wird er es verhindern konnen, dall man die Tdter und ihre Hintermin-
ner in ein dehumanisiertes Jenseits verweist, mit dem man «nichts gemein-
sam habeny» will?>!

Die Zukunft des Menschen wird — wenn es sie gibt — nur lebendig blei-
ben, wenn man auch die Geschichte der Dehumanisierungen im Gedichtnis
behilt, die so oft schon diese Zukunft zu zertrimmern drohten. Gerade das
Gedichtnis nimlich konfrontiert uns mit der Frage, ob die Zukunft des
Menschen, die man beschwort, auch angesichts des radikalen Feindes sich
ereignet, mit dem man jegliche menschliche Gemeinsamkeit zu leugnen
neigt, weil er diese Zukunft zu zerstoren gewillt scheint. Mit schlichten
Worten hat Marie Luise Kaschnitz dies unter dem Titel «Metaphysik» zum
Ausdruck gebracht: «Es gibt Menschen, die ohne Metaphysik oder, um es
deutlicher zu sagen, ohne Gott nicht auskommen koénnen. Sie verlangen
nichts von ithm und stellen thn nicht zur Rede, eine sinnliche Vorstellung
(alter Vater) haben sie schon lange nicht meht. Sie suchen ihn nicht in der
Kirche, aber auch nicht im Wald. Am ehesten noch in den Augen ihrer
Mitmenschen. Auch in den Augen derer, die ithn leugnen? Gerade in diesen,
ja»’? Vor aktuellem Hintergrund méchte man hinzufigen: auch in den Au-
gen derer, die «verblendet» fiir einen anderen Gott Zeugnis abzulegen glau-
ben.

Wem sollen wir Glauben schenken? Demjenigen, der jede Gemeinsam-
keit mit der terroristischen Gewalt leugnet (um sie in ein nicht-menschliches
Jenseits zu verweisen) oder dem Zeugnis derer, die selbst in iht noch die
Spur des Anderen zu entziffern suchen? Will diese Gewalt nicht zum Aus-
druck bringen, daBl es diese Gemeinsamkeit nicht gibt? Wer sich diesen
SchluB3 #icht aufzwingen lassen will ##d an der Zukunft des Menschen fest-
halten mochte, wird sich der harten Probe eines Gedachtnisses unterziehen
missen, welches uns — in der Verantwortung fiir den Anderen, selbst fur
den irgsten Feind — mit der eindringlichen Infragestellung der Zukunft des
Menschen durch ihn selbst konfrontiert. Nur unter dem Druck dieser Probe
witd die Rede von einem — sei es neuen, sei es alten — Humanismus vor dem
Riickfall in eine fragwiirdige Emphase zu bewahren sein.”

51 Vgl. dazu den in Verbindung mit Christian Geulen und Anne von der Heiden
herausgegebenen Band Vom Sinn der Feindschaft, Berlin 2002.

52 Marie Luise KASCHNITZ, Steht noch dahin, Frankfurt a.M. 51979, S. 64.

53 Es fragt sich, ob gegenwirtige Ansitze zu einer «(Neuen Politischen Theologie»
diese Probe wirklich bestehen, wenn sie einer anamnetischen, im Lichte der Bestim-
mung des Menschen «befreienden Erinnerung» nicht auch eine fillige Erinnerung an
eine radikale Freiheit zur Seite stellen, die sich von eben dieser Bestimmung zu l6sen
versucht hat. Vgl. Johann Baptist METZ, «Anamnetische Vernunft. Anmerkungen eines



Renaissance des Menschen? 481

Die bisherigen Uberlegungen lassen sich in fiinf Thesen zusammenfassen:

1. Nur wenn die Zukunft des Menschen nicht bereits erfiillt ist, ist sie
auf unser Gedichtnis der Bestzmmung des Menschen angewiesen.

2. Im Horizont des &u#/turellen Gedichtnisses sagen uns indessen nicht
die Humanwissenschaften, was der Mensch ist, sie kiinden vielmehr seit lan-
gem vom Verschwinden des Menschen und verweisen auf den vor-wissen-
schaftlichen Menschen zuriick, ohne dall wir uns aber unvermittelt auf die
menschliche Selbsterfahrung berufen kénnten.

3. Als Menschen diesseits der Wissenschaften entgehen wir nicht der
radikalen Infragestellung durch die Gewalt-Geschichte des 20. Jahrhunderts,
die exzessiv die Zukunft des Menschen negiert zu haben scheint.

4. Selbst wenn dieser Infragestellung ein sogenannter Humanismus des
anderen Menschen standgehalten haben sollte, wie Levinas glaubt, bleibt
doch fraglich, wie dieser ein kulturelles Gedachtnis inspirieren kann.

5. So bewegen wir uns in gewisser Weise im Kreis: Die offene, nicht
schon im Vorgriff erfiillte Zukunft des Menschen bedarf des Gedichtnisses.
Im Horizont dieses Gedachtnisses wird aber sowohl dieser Humanismus als
auch dessen radikale Infragestellung bezeugt. Die fragliche Zukunft des Men-
schen kann es demnach nur im Lichte dieses abgriindigen Zwiespalts geben.>

Das geschichtliche, kulturelle Gedichtnis vor allem mul} die Erwartung
enttiuschen, es konne ohne weiteres zur Erinnerung der Zukunft (als der
Bestimmung) des Menschen verhelfen. Denn einerseits hilt es auch die Ver-
suche ithrer Leugnung in Erinnerung und liBt sich andererseits nur schwer
mit einem Humanismus des anderen Menschen verkniipfen, der einerseits
zwar dieser Leugnung widerstanden haben soll, der sich andererseits aber
der viel beschworenen «Identititsstiftung» im Gedichtnis der Uberlebenden

Theologen zur Krise der Geisteswissenschaften», in: Axel HONNETH/Thomas MC
CARTHY/Claus OFFE/Albrecht WELLMER (Hgg.), Zwischenbetrachtungen. Im ProzeB
der Aufklirung, Frankfurt a.M. 1989, S. 733ff. — Allzu schnell wird vielfach eine «re-
zeptive» Erinnerung von «den» (welchen?) Leidenden, Toten oder gar «Besiegten» fiir
eine kollektive Identititssicherung in Anspruch genommen, ohne eine unaufhebbare
Fremdheit sowohl des Erlittenen als auch derer in Betracht zu ziehen, die untergegan-
gen sind. Und bleibt nicht jede «partikulare» Identitit notorisch hinter einer
universalen Vernunft zuriick, die sich im Spiegel des Erinnerten, noch des drgstens
Leidens, in ithrem geschichtlichen Sinn bestitigt finden soll? Ein derartiger Kurzschluf3
von Erinnerung, geschichtlicher Vernunft und eschatologischer Hoffanung, die selbst
fiir das ungerechteste Leiden zu entschidigen verspricht, hat selbst etwas Gewaltsames.

 In dieser Perspektive geniigt es nicht, mit Kant einen «croyance rationelle» an
den Menschen zu bemiihen, jedenfalls dann nicht, wenn nicht gezeigt wird, wie dieser
(auf ein «rationales Postulat» gestiitzte) Glaube an die Zukunft des Menschen selber
der geschichtlichen Erfahrung ausgesetzt ist; vgl. Paul RICEUR, «Que signifie <huma-
nismer?», in: Comprendre 15 (1956), S. 84-92, hier: S. 87f., wo nicht blof} rezeptiv-wie-
derholenden Reprisen der okzidentalen Traditionen das Wort geredet wird, die eher
einer «Nach-Stiftung» ihrer Urspringe (Husserl) oder sogar eines «Vergessens» (Mer-
leau-Ponty) als Voraussetzung ihrer Erneuerung bediirfen.



482 Renaissance des Menschen?

widersetzt.® Dariiber hinaus ist unklar, wie dieser Humanismus in gegen-
wirtigen Debatten um eine biologisch zu manipulierende Zukunft des Men-
schen zum Tragen kommen kann. Zwar hat er an eine unhintergehbare Be-
stimmung des Menschen zur Verantwortung fiir den Anderen erinnert und
beansprucht auf diese Weise, in die Zukunft zu weisen; doch hat dieser
Humanismus den Anspruch des Anderen, von dem her er diese radikale
Verantwortung denkt, erklirtermallen so weit dem Sein und dem «inner-
weltlich» Seienden entriickt, daBB er jede Antwort auf die konkrete Frage
schuldig bleibt, wer oder was denn ein Mensch ist. Weder zur Frage der
Selbstheit (die betrifft, a/s wer sich jemand versteht) noch zum Problem der
Selbigkeit (die betrifft, was etwas oder jemand ist) nimmt er im einzelnen
Stellung. Er hilft uns also nicht bei der Frage weiter, wo etwa das Leben ei-
nes Menschen, fir das er diese Verantwortung auftrigt, in genetischer Pet-
spektive endet und wo es beginnt. Weil diese Fragen offen bleiben, droht
der a/s Forderung formulierte Anspruch, dieser Verantwortung unbedingt ge-
recht zu werden, zu einer Leerformel zu werden. Ist der Fotus ein solches
Wesen, das uns diese Verantwortung von sich aus auftrigt? Ist det Zeit-
punkt der Nidation der entscheidende, von dem an davon auszugehen ist,
daB wir es (wenigstens der Moglichkeit nach) mit dem Leben eines Men-
schen zu tun haben? Diese viel diskutierten Fragen verlangen nach einer
Antwort, die besagt, unter welchen Gesichtspunkten wir vom Leben eines
Menschen ausgehen koénnen.® Nur unter dieser Voraussetzung liele sich
dann auch sagen, wo und wie genau die wnmverfiigbare Verantwortung ange-
sichts des anderen Menschen verletzt zu werden droht. Wird die Ethik des
Humanismus des anderen Menschen nicht mit einer im weitesten Sinne an-
thropologischen Beschreibung der Erscheinungsweise des Anderen als
Mensch verkniipft, dann kann jedenfalls kein auf diesen Humanismus sich
stiittzendes Gedichtnis einer menschlichen Zukunft zur Geltung verhelfen,
in der man gerade die biologisch determinierte Erscheinung des Menschen
zu manipulieren unternimmt. Die eigentliche Brisanz dieses Unternehmens,
das zu Unverfiigbarem kein Verhiltnis mehr hat, kann nicht deutlich wez-
den, wenn man die Ethik des Anderen, die das Gedichtnis der Bestimmung
des Menschen wach halten soll, von den Problemen der wissenschaftlichen
Rede vollig fern hilt, wie es bislang weitgehend geschieht. Diese Rede, so

5 Erstaunlicherweise ist die von Levinas vorgebrachte radikale Kritik von Erinne-
rung, Gedichtnis und Geschichte bei vielen Apologeten der Verantwortung «fiir den
Anderen» noch kaum wahrgenommen worden. Anders ist es kaum zu erkliren, wie un-
vermittelt vielfach die Beschwérung geschichtlicher Identitit «angesichts von Au-
schwitz» etwa mit einer Berufung auf Levinas zusammengeht.

56 Was nicht besagen soll, der auBer-ordentliche Anspruch des Anderen richte sich
seinerseits nach unseren Definitionen. Wire es so, dann wiirde er sich unserer «Sicht-
weise» der Dinge fiigen und wiire folglich gerade nicht das, als was Levinas ithn heraus-
gearbeitet hat: ein Anspruch, der jeder nachtriglichen Aneignung zuvor kommt und
uns insofern fremd bleibt.



Renaissance des Menschen? 483

wie sie lebensweltlich das menschliche Selbstverstindnis immer durchgrei-
fender zu prigen scheint, verlangt lingst selber nach einem Dialog mit einer
Philosophie, die die fragliche Zukunft des Menschen nicht nur in einer erin-
nerungswiirdigen Vergangenheit sucht, die sich vielmehr riickhaltlos einzu-
lassen hitte auf die gegenwirtige Erfahrung, daBl wir uns selbst abhanden zu
kommen scheinen, weil eine unerhort erfolgreiche Wissenschaft iiber ihre
Utopien kiinftiger Selbstbestimmung jedes Unverfiigbare vergifit.

Von der Unverfiigbarkeit jener Gabe aber haben wir kein objektives
Wissen, das sich iiber ein gegenstindlich gedachtes menschliches Objekt ge-
winnen lieBe, mit dem sich die Humanwissenschaften in ithrer Geschichte
befal3t zu haben scheinen. Unverfiigbare Verantwortung gibt es nur nach
MaBgabe der Erfahrung dessen, daB man einander anspricht und in An-
spruch nimmt.*” Auch der «Humanismus des anderen Menschen», der das
betont hat, begibt sich nicht etwa in Konkurrenz mit einem anthropologi-
schen Wissen, das uns mit der Auskunft abspeist, wir seien paradoxe Wesen,
denen «Wesentliches mangelt»;® vielmehr 1dBt er sich von der radikalsten In-
fragestellung der Verantwortung herausfordern, die uns erinnerlich ist. Die
Annahme dieser Herausforderung 1Bt jenes anthropologische Theorem des
18. Jahrhunderts, demzufolge «der Mensch von Natur aus nichts» sei, in ei-
nem ganz anderen Licht erscheinen. So «unbestimmt» der Mensch als Lebe-
wesen auch immer sein mag, praktisch zu einem Nichts droht er erst darch
den Anderen zu werden — im Zuge einer Vernichtungsanstrengung, die mit
der Demiitigung einsetzt, durch die jemand seiner unumschrinkten Souve-
rinitit Ausdruck verleiht, indem er sein Opfer zu einem nichtswiirdigen
Subjekt macht, von dem keinerlei Anspruch mehr ausgeht und dem keinerlei
Anspruch mehr zusteht. Der extremste Versuch, sich zu einer solchen Sou-
verdnitit zu ermichtigen, bedurfte eines radikalen Mordes, dessen praktische,
«moralische Unmoglichkeit» Levinas unablissig beschwort. Der Mord kann
nicht aus der Welt schaffen, wogegen er verstof3t. Sei es als Anspruch auf
die Verantwortung des Andetren, sei es als womoglich ur-altes Gebot, nicht
(und in keiner Weise) zu toten, ist aber das, was sich jener Souverinitit wi-
dersetzt, der humanwissenschaftlichen Forschung verschlossen. Insofern er-

57 Vgl. zum Erfahrungsbezug bei Levinas vom Verf., «Von der Phinomenologie
der Offenheit zur Ethik der Verwundbarkeit. Merleau-Ponty und Levinas auf den Spu-
ren einer An-Archie der Subjektivitit», in: Reto L. FETZ/Roland HAGENBUCHLE/
Peter SCHULZ (Hgg.), Geschichte und Vorgeschichte der modernen Subjektivitit Bd.
2, Berlin, New York 1998, S. 1248-1276.

%8 Hans BLUMENBERG, Witklichkeiten, in denen wir leben, Stuttgart 1981, S. 124.
Ungeachtet dieses Bescheids ist die humanwissenschaftliche Forschung immer wieder
einer Phinomenologie des Anspruchs (und des Antwortgebens auf den Anspruch des
Anderen) auf der Spur gewesen, wobei freilich ein weiter, nicht von vornherein ethisch
engzufihrender Begriff des Anspruchs ins Spiel kommt, wie im AnschluB an die bio-
logisch-anthropologischen Forschungen Kurt Goldsteins gezeigt wird von Bernhard
WALDENFELS: Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994.



484 Renaissance des Menschen?

scheint auch die alarmierte Reaktion gegen eine Biologisierung menschlichen
Selbstverstindnisses, die man auf dem Weg zu einer unbeschrinkten Selbst-
ermichtigung und insofern auf dem Weg zu einem neuen Menschen sieht,
als verfehlt, so gute historische Griinde sie auch immer haben mag. Infolge
einer unumginglichen Suspendierung oder «Einklammerung» (epoché) «le-
bensweltlichen» Selbstverstindnisses kann die moderne Biologie nicht um-
hin, all das, was uns mit den iibrigen Lebewesen verbindet, zu vergegen-
stindlichen. Nicht die Biologie (wie auch Foucault in gewisser Weise glau-
ben machen will), sondern erst das Vergessen dieser Suspendierung ist der
Anfang vom Ende des Menschen als einer andere in Anspruch nehmenden,
lebendigen Realitit. Der theoretischen Reduktion auf ein belebtes Objekt,
das sich in Ontogenese und Phylogenese reproduziert und eher zufillig auch
evolutionir verindert, folgt dann eine massive praktische Reduktion, die be-
deutet, dal Menschen einander als Reproduktionsmechanismen zu betrach-
ten lernen.® Die praktische Brisanz einer solchen Reduktion hilft freilich
weder ein alle eidetischen Konstanten auflésendes anthropologisches Wis-
sen noch eine Wesens-Nostalgie zu etkennen, die verspricht, riickwirts ge-
wandt ein unanfechtbares praktisches Sein des Menschen zu rehabilitieren.
Die Anfechtbarkeit des praktischen menschlichen Lebens und selbst jener
Unverfiigbarkeit ist unbestreitbar geschichtliche Wirklichkeit. Insofern wird
die geschichtliche Erfahrung zur eigentlichen Herausforderung des Fragens
nach der Zusammengehorigkeit der Zukunft und des Gedichtnisses des
Menschen. Und zwar um so mehr, wie ihr weder eine souverine Berufung
auf Wissenschaften, denen thr Objekt abhanden gekommen ist, noch auf ein
womdglich ur-altes Gedichtnis zur Sprache verhilft, das eine von keinem
geschichtlichen Ereignis wirklich angefochtene urspriingliche Bestimmung
des Menschen in Erinnerung ruft.

 Vgl. Armin GRUNWALD/Mathias GUTMANN/Eva M. NEUMANN-HELD (Hgg),
On Human Nature, Berlin, Heidelberg 2002.



	Renaissance des Menschen? : Die Herausforderung humanwissenschaftlicher Erkenntnis und geschichtlicher Erfahrung

