
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Renaissance des Menschen? : Die Herausforderung
humanwissenschaftlicher Erkenntnis und geschichtlicher Erfahrung

Autor: Liebsch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Liebsch

Renaissance des Menschen?

Die Herausforderung humanwissenschaftlicher
Erkenntnis und geschichtlicher Erfahrung

Antworten auf die notorische Frage, wer wir sind, kann man stets nur
vorläufig geben. Streng genommen stehen sie sogar über den Tod hinaus aus.
Wer wir gewesen sein werden, enthüllt sich nur einem künftigen Gedächtnis.
So lehrt es jedenfalls eine Hermeneutik des Selbst, die die Wer-Frage vor
allem, wenn nicht sogar ausschließlich, als eine geschichtliche versteht, welche

auf narrativem Wege ihre Antwort finden muß.1 Lassen sich demgegenüber

Antworten auf die Frage, was wir (als Menschen) sind, auf ein festeres
Fundament gründen? Die neuzeitliche Anthropologie hat diese Erwartung
geweckt — aber sie ist weitgehend enttäuscht worden. Jede anthropologische
Bestimmung menschlichen Seins steht unter dem Vorbehalt einer
Selbstüberschreitung und eines Überschrittenwerdens in einer unvorhersehbaren
evolutionären Zukunft, das eines Tages derart radikal ausfallen könnte, daß
die Menschen sich nicht mehr im Spiegel ihres historischen Gedächtnisses
als gleichartige Wesen wiederzuerkennen vermögen. Eine dem Anderen der
Zeit vorgreifende «Theologie der Zukunft» mag sich des Menschen
angesichts seiner geoffenbarten letzten Bestimmung noch sicher sein (obgleich
sie zugibt, «ungeschützt in das dunkle Wagnis der innerweltlichen Zukunft
gehen» zu müssen2), doch in der Zeit steht die Zukunft des Menschen dahin
und kann auf keine Weise adäquat vorweggenommen werden. In dieser Zeit
könnte es sich, paradox gesagt, herausstellen, daß der Mensch eben das Wesen

ist, das als sich selbst überschreitendes oder alsbald von der Evolution
«überholtes» keines hat... Damit droht auch der von der sog. «Neuen Politischen

Theologie»3 erhobene Anspruch zu scheitern, eine Geschichte des

Vgl. vom Verf. (Hg.), Hermeneutik des Selbst - Im Zeichen des Anderen. Zur
Philosophie Paul Ricceurs, Freiburg/München 1999.

2 Vgl. Karl RAHNER, Theologie der Zukunft, München 1971, S. 113; Hervorhebg.
B.L.

3 Der vorliegende Aufsatz ist angeregt worden von der Auseinandersetzung mit
der «gegenwärtigen Humanismusdebatte», die das Ahauser Forum Politische Theologie
im Dezember des Jahres 2001 veranstaltet hat. Im zweiten Teil wird explizit die Leit-



Renaissance des Menschen? 461

Menschen zu denken, dessen Gedächtnis und Zukunft sich in einem Bild von
ihm selbst zusammenfügen würden.4 Im folgenden möchte ich auf einige
Schwierigkeiten eines solchen theologisch-geschichtlichen Denkens
aufmerksam machen, die dann entstehen müssen, wenn es sich explizit auf
anthropologisches und einer unbestimmten, nicht vorwegzunehmenden
Zukunft ausgesetztes Fragen danach einläßt, wer oder was wir, als Menschen,
sind. Dabei nehme ich zunächst Bezug auf Kritiker «humanwissenschaftlichen»

Denkens wie Foucault, Canguilhem und Plessner (I), um dann zu
fragen, ob sich womöglich ein «Humanismus des anderen Menschen» (Le-
vinas), der danach fragt, wer wir vom Anderen her sind, für die Suche nach
einem vermuteten inneren Sinnzusammenhang des Gedächtnisses und der
Zukunft des Menschen besser eignet als die traditionelle anthropologische
Forschung, mit der sich diese Kritiker auseinandergesetzt haben (II). Die
auch gegen diesen Humanismus zu wendende Frage, ob nicht gerade eine radikale

Infragestellung der Zukunft des Menschen durch das Gedächtnis die
eigentlich herausfordernde Maßgabe dieses Sinnzusammenhangs darstellt,
markiert den Fluchtpunkt der folgenden Überlegungen.

Vorweg möchte ich betonen, daß es im beschränkten Rahmen dieses
Aufsatzes nicht etwa darum geht, zu einer normativen oder konstruktiven
Bestimmung des Menschen beizutragen, ein inhaltlich richtiges Bild des
Menschen zu entwerfen oder etwa zu eruieren, wo die Grenzen gewisser
Versuche zu ziehen wären, in sein Original einzugreifen. (Entsprechend
«substanzielle» Reflexionen wird man also vermissen.) Vielmehr geht es mir
darum, die geschichtliche Problemstellung selber zu verdeutlichen, die in der
Verknüpfung der Fragen nach Gedächtnis und Zukunft des Menschen zu hegen
scheint. Glaubwürdig wird man auf die Zukunft des Menschen nur setzen
können, wenn man auch deren radikale Infragestellung in Gedächtnis behält.
Dieses Gedächtnis kann aber gewiß nicht einer humanwissenschaftlichen
Forschung obliegen, der sich der Gegenstand Mensch von Anfang an entzogen

hat und die sich über die Grenzen gegenständlicher Erkenntnis nicht
Rechenschaft ablegt. Ohnehin weiß sie nichts von einem nicht der wahren

Aussage über Gegenstände, sondern nur der wahrhaftigen Bezeugung
anzuvertrauenden Gedächtnis dessen, wofür der Begriff des Menschen trotz allem
noch stehen kann. Ein — alter oder neuer — Humanismus, der eben darauf
besteht und sich gegen eine wissenschaftliche Vereinnahmung objektiver
Erkenntnis des Menschen wendet, kann sich freilich seinerseits weder auf
gewisse para-wissenschaftliche Erkenntnisse, noch auf eine geschichtlich
unangefochtene Wahrheit berufen. Nicht zuletzt deshalb muß er sich mit

frage dieser Auseinandersetzung («Welches Gedächtnis braucht die Zukunft des

Menschen?») aufgegriffen und die in dieser Frage suggerierte Problemstellung selber zur
Sprache gebracht.

4 Vgl. § 11 in: Johann Baptist METZ, Glaube in Geschichte und Gesellschaft.
Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie, Mainz 41984, S. 177ff.



462 Renaissance des Menschen?

den Wissenschaften, denen der Mensch «abhanden gekommen» zu sein

scheint, und mit der Geschichte ins Gespräch begeben, wenn er sich im
unablässigen Streit um die Frage, wer oder was wir sind, Gehör verschaffen
will. Wenn dieser Streit produktiv zu sein verspricht, so nur deshalb, weil
denkbare Antworten auf diese Frage keiner Disziplin, keiner Wissenschaft,
keiner Philosophie und keiner Theologie allein zu Gebote stehen.

I.

Foucault hat bekanntlich die vielfach als anstößig empfundene These
vertreten, der Mensch habe keine Zukunft, er sei vielmehr bereits Vergangenheit,

erledigt und kein würdiges Thema philosophischen Fragens mehr.
Warum wird diese These nicht durch die schlagende (freilich in gewisser
Weise auch naive) Evidenz widerlegt, daß wir uns weiterhin als Menschen
verstehen und um uns herum mit Menschen zu tun zu haben glauben? Als
einander begegnende Wesen sind Menschen doch offenbar nicht einfach von
der Bühne der Geschichte verschwunden. Wäre es so, dann bedürfte es

allerdings der Erklärung, warum sich gewisse Wesen, die man eigentlich
anders nennen müßte, nach wie vor (anachronistisch) als Menschen begreifen
und wahrnehmen. So gesehen stellt sich die Frage, ob Foucaults These
überhaupt auf die Wahrnehmung und auf das lebensweltliche Begreifen von
Menschen als Menschen abgezielt haben kann. Schaut man sich die
entsprechenden Texte an, in denen vom Tod des Menschen oder von seinem
Verschwinden aus der künftigen Geschichte die Rede ist, so drängt sich sofort
eine negative Antwort auf diese Frage auf. Foucaults These ist eine histo-
risch-epistemologische. Sie zielt keineswegs (jedenfalls nicht direkt) auf die
lebensweltliche Existenzweise menschlicher Wesen, die gar nicht als solche

zur Diskussion gestellt wird, sondern vielmehr auf die Geschichte der
Wissenschaften, in denen zu einem bestimmten Zeitpunkt die Rede vom
Menschen als solchem im Sinne eines vorrangigen Objekts der Erkenntnis
auftaucht, um aufgrund ihrer inneren Aporien sogleich wieder von der
geschichtlichen Bühne der modernen Wissenschaften zu verschwinden. In der
Tat stellt sich die auch von Georges Canguilhem, Foucaults Mentor in
Sachen Epistemologie, rhetorisch aufgeworfene Frage, warum der Mensch
überhaupt ein privilegiertes Objekt sogenannter Humanwissenschaften sein
sollte bzw. warum er sich nicht vielmehr als wissenschaftlich nicht faßbar
erweisen können soll. Foucault war davon jedenfalls überzeugt, daß der
Mensch als vorrangiges Objekt der Humanwissenschaften längst aus ihren
Forschungsfeldern verschwunden sei. Aber dieses epistemologische Ereignis
ist demzufolge einem Begriff, nicht etwa realen Wesen widerfahren, die so
schnell nicht aufhören werden, sich als Menschen zu verstehen, und zwar
selbst dann, wenn ihnen die Wissenschaften kaum mehr bei der Aufklärung



Renaissance des Menschen? 463

darüber behilflich sein können, was das eigentlich heißt: sich als Menschen
verstehen.5

Nur die neuzeitliche Idee der Erkennbarkeit des Menschen ist es, deren
«Tod» Foucault schließlich diagnostiziert. Freilich leben Ideen nicht — es sei

denn dadurch, daß Menschen ihnen in ihrem Leben einen hohen Stellenwert
einräumen und sich nach ihnen richten. So weit nach einschlägigen
Forschungen — ich nenne hier nur Werner Krauss und Sergio Moravia — die
Rede vom Menschen auch zurückreichen mag, es ist kaum zu bestreiten, daß

erst die Neuzeit in diesem Sinne das epistemologische Projekt einer
umfassenden Erkenntnis des Menschen als solchen auf die Tagesordnung gesetzt
hat.6 Und es ist eine innere Aporetik dieses Projekts, auf die Foucault mehrfach,
vor allem in Les mots et les choses (1966), aufmerksam gemacht hat. «In dem
wissenschaftlichen Diskurs, den der Mensch [!] seit dem 17. Jahrhundert
führte, erschien im Laufe des 18. Jahrhunderts ein neues Objekt: der
(Mensch). Mit dem Menschen war die Möglichkeit zur Entstehung der
Humanwissenschaften gegeben. Zugleich entstand eine Art Ideologie oder ein
allgemeines philosophisches Thema: der unveräußerliche Wert des
Menschen. [...] Der Mensch erschien als mögliches Objekt der Wissenschaft [...]
und zugleich als das Wesen, das Erkenntnis erst möglich macht. Der
Mensch gehörte also einerseits als mögliches Objekt zum Gegenstandsbereich

der Erkenntnis und galt zugleich in grundsätzlicher Weise als

Ausgangspunkt jeglicher Erkenntnis.»7 Als Subjekt-Objekt der Erkenntnis ent-

5 Unübersehbar beerbt Foucault freilich das traditionelle, vor allem von der
Phänomenologie Husserls angeregte Fragen nach dem Verhältnis zwischen Lebenswelt
und Wissenschaft, wenn er etwa die Biologie so versteht, daß in ihr die Erfahrung des
Lebens sich «in Erkenntnisobjekte verwandelt» wiederfindet und daß sie insofern
ihrerseits Anlaß dazu gibt, sich im Spiegel der biologischen Wissenschaft ggfs. anders
und auf ganz neue Weise zu verstehen, um sich im Lichte der wissenschaftlichen
Erfahrung radikal in Frage zu stellen. So gesehen ruht diese Wissenschaft nach wie vor
auf der Lebens-Erfahrung auf und prägt sie auch wieder, wenn die Resultate ihrer
Arbeit den engeren Bereich des epistemologischen Terrains verlassen und in die Lebenswelt

derer einsickern, die ihr Selbstverständnis an den Maßgaben biologischer
Erkenntnisse ausrichten. Ob die Biologie, so wie wir sie heute kennen, tatsächlich die
Lebens-Erfahrung ohne weiteres in Erkenntnisobjekte verwandelt (und ob hier nicht
massive Reduktionen im Spiel sind), erscheint indessen gerade hinsichtlich der von
Foucault angeführten Beispiele (wie etwa die «Grenzerfahrung» der Überschreitung)
als überaus fraglich. Vgl. Michel FOUCAULT, Dits et écrits, T. 4, Paris 1994, S. 41-95 ;
dt.: Der Mensch ist ein Erfahrungstier, Frankfurt a.M. 1996, bes. S. 51ff., 70, 84f.

6 Vgl. Werner KRAUSS, Zur Anthropologie des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a.M.,
Berlin 1987, S. 23f.; Sergio MORAVIA, Beobachtende Vernunft. Philosophie und
Anthropologie in der Aufklärung, Frankfurt a.M., Berlin, Wien 1977, S. 63f.

7 Michel FOUCAULT, Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Bd. 1, 1954—1969,
Frankfurt a.M. 2001, S. 778. Vgl. ebd., S. 698. Bezeichnenderweise spielt der von
Foucault eher en passant ins Spiel gebrachte Begriff des (absoluten) Wertes des
Menschen im Zusammenhang mit seiner Diagnose des «Todes des Menschen» so gut wie



464 Renaissance des Menschen?

zog sich der Mensch paradoxerweise im Moment seines Auftauchens in der
Geschichte. Diese Doppel-Idee erwies sich in Foucaults Lesart als von
Anfang an wissenschaftlich nicht einlösbar.

So gesehen ist die Aufregung, die um Foucaults These (und um seine
vermeintliche Rehabilitierung eines menschlichen Subjekts in späteren
Schriften) entstanden ist, kaum zu verstehen. Denn prima facie ist gar nicht
einzusehen, warum die Rede vom Menschen partout epistemologisch eingelöst

werden sollte. Hat das, wofür dieser Begriff steht, nicht ohnehin einen
wesentlich praktischen Sinn? Die von Foucault nur gestreifte Rede von
einem (absoluten) Wert des Menschen bezieht sich auf seine Würde und
Selbstzweckhaftigkeit. Das Leben von Wesen, die als «Zweck an sich selbst»

existieren, entzieht sich aber der Erkenntnis; es ist als solches nicht empirisch
gegeben, sondern kann nur durch die Herausforderung an die Adresse
Anderer bezeugt werden, dieses Leben unbedingt zu achten.8 In der Annahme
dieser Herausforderung hegt der praktische Sinn der Rede von Menschen als

Maßgabe der Menschlichkeit. Diese kann aber ebenso wenig wie das, was sie

uns abverlangt, als etwas Beweisbares gelten. Von einer Bezeugung des
Menschlichen weiß wiederum die Erkenntnis des Menschen nichts. Sie läßt
nichts ahnen von einem anderen, praktischen Wahrheitsregister jenseits oder
diesseits der epistemischen Wahrheit dessen, was sich über den Menschen
als Erkenntnisgegenstand aussagen läßt. Sollte sich also die Idee einer
anthropologischen Erkennbarkeit des Menschen als in sich aporetisch erweisen,

müßte man keineswegs auch jeden Gedanken an eine zu bezeugende
Wahrheit des Menschlichen aufgeben. Wie auch immer es vor dem Hintergrund

einer katastrophalen Geschichte um diese Wahrheit bestellt sein mag,
mit dem Schicksal einer Anthropologie ist sie jedenfalls nicht auf Gedeih
und Verderb verknüpft.

Insofern empfiehlt es sich, jener These mit der Gelassenheit zu begegnen,

die schon Georges Canguilhem anmahnte: «Muß man denn — wie einige
der meines Erachtens besten Köpfe unserer Zeit es allem Anschein nach

getan haben — die Nerven verlieren, nur weil auf den letzten Seiten des
Buches [Les mots et les choses] aus dem Platz des Königs der des Toten oder
zumindest der eines Sterbenden wird, der seinem Ende gleich nah ist wie
seinen Anfängen, oder besser: dem durchaus (jüngeren Datum) seiner (Erfindung)

(S. 389, 462); nur weil uns gesagt wird, daß der Mensch weder das
älteste noch das dauerhafteste Problem [ist], dem das menschliche Wissen

keine Rolle. Damit erfährt diese These von vornherein eine epistemologische Verengung,

und ihre praktischen Implikationen geraten aus dem Blickfeld.
8 Zum Begriff der Bezeugung vgl. Paul RlCCEUR, Das Selbst als ein Anderer, München

1996, sowie vom Verf., «Selbstheit und Bezeugung. Soi-même comme un autre als
Antwort auf Sein und Zeit», in: Andris BREITLING/Stefan ORTH/Birgit SCHAAFF

(Hgg.), Das herausgeforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricoeurs Ethik, Würzburg
1999, S. 157-177.



Renaissance des Menschen? 465

sich gegenübergesehen hat>? (ibid.) [...] Erleben wir etwa noch die Gründung
einer Liga für das Menschenrecht auf Subjekt- und Objektstatus in der
Philosophie, unter der Parole: Humanisten aller Parteien, vereinigt euch?»9 Gewiß

ist Foucaults These aber anzufechten.10 Vor allem läßt sie jede Relativierung

des fraglichen Subjekt-Objekt-Status auf andere, nicht-epistemologi-
sche Begründungen der Rede vom Menschen vermissen. Infolge dessen
verkürzt sie die Geschichte der Rede vom Menschen. Dazu nur einige
Hinweise.

Im Gegensatz zu anderen Autoren wie etwa Cabanis, für den der
«physische Mensch» und der «moralische Mensch», der sich selbst bestimmt,
zwei zwar differenzierte, ontologisch aber homogene und innerlich
verknüpfte Pole bildeten11, hat Kant bekanntlich nicht nur die «physiologische»
von der «pragmatischen» Anthropologie unterschieden (und getrennt),
sondern das, was der Mensch frei, d. h. in pragmatischer Hinsicht «aus sich
selbst macht», definitiv nicht-anthropologisch begründet. Ganz unabhängig
von «naturgeschichtlichen» Überlegungen in seinen Aufsätzen über die
«Menschenrasse» bestimmt Kant den Menschen als freies Wesen, das etwas
aus sich machen kann und muß, in der Grundlegung %ur Metaphysik der Sitten

(1785) gerade nicht von einer spezifisch menschlichen «Eigenschaft» her.12

Vielmehr betont er ausdrücklich, daß es hinsichtlich der menschlichen
Selbstbestimmung gar nicht darauf ankomme, sie «aus einer besonderen Eigenschaft

der menschlichen Natur ableiten zu wollen.»13 Als selbstbestimmt müßten
vielmehr apriori alle vernünftigen, intelligiblen Wesen gelten und «allein
darum» auch Menschen. Was den Menschen als freies Wesen zum Menschen
macht, ist für Kant gerade keine anthropologisch einholbare Erkenntnis.
Doch ist dieses Wesen gebunden an einen je-meinigen, empirischen Leib,

9 Georges CANGUILHEM, «Tod des Menschen oder Ende des Cogito?», in: DERS.,
Michel FOUCAULT, Der Tod des Menschen im Denken des Lebens, Tübingen 1988, S.

17—51, hier: S. 19. Die Seitenangaben im Text beziehen sich auf Michel FOUCAULT,
Les mots et les choses, Parisl966 (dt. Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1974).

10 Übrigens nicht zuletzt auch unter Rekurs auf die Schriften Canguilhems (s. bes.
La Conscience de la vie, Paris 1975, sowie Etudes d'histoire et de philosophie des sciences,

Paris 1979), die über weite Strecken der frühen Phänomenologie Merleau-Pontys
nahe stehen, von der sich freilich Foucault spätestens gegen Ende der 50er Jahre mit
Nachdruck «verabschiedet» zu haben behauptet. Vgl. dagegen vom Verf., «Abgebrochene

Beziehungen: Merleau-Ponty und Foucault über Ontogenese und Geschichte»;
Teil I in: Philosophisches Jahrbuch 101 (1994), Heft 1, S. 200—217; Teil II in: Philosophisches

Jahrbuch 101 (1994), Heft 2, S. 178-194.
11 Vgl. Sergio MORAVIA, Beobachtende Vernunft, S. 51 (s. Anm. 6).
12 Von einer solchen Eigenschaft spricht Kant in der Schrift über den Streit der

Fakultäten, vgl. Werkausgabe (Hg. W. Weischedel), Frankfurt a.M. 1977, Bd. XI, S. 344.
13 Immanuel KANT, Grundlegung der Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe,

Bd. IV, S. 425f.



466 Renaissance des Menschen?

mit dem es eine duale Einheit bilden soll.14 Und Kant hat durchaus schon in
Betracht gezogen, daß man eines Tages in die physische Konstitution des

Menschen so eingreifen könnte, daß schließlich nicht mehr anzugeben wäre,
«von welchem Originale die Natur ausgegangen sei, oder wie weit es mit der
Abänderung derselben gehen könne, und, da der Menschen Einbildung
keine Grenzen kennt, in welche Fratzengestalt die Gattungen und Arten
zuletzt noch verwildern dürften». Kant will kein «Experiment» (keine ins
Original «hineinpfuschende Künstelei») mit der Substanz der Anlagen der
Gattung zulassen.15 Der Grund hegt darin, daß ihm offenbar eine enge
Verbindung des menschlichen Wesens mit der Leiblichkeit vorschwebt, die ins
Gebiet der physiologischen Anthropologie fällt. Greift man unter dieser

Voraussetzung in die Physis ein, kann davon auch das, was den Menschen
als Menschen ausmacht, nicht unbetroffen bleiben. Ließe man es also zu,
daß eine ursprünglich nicht vorgesehene Anlage «erblich gemacht» wird, so
wäre es denkbar, daß man in die Bestimmung des Menschen eingriffe.16 Man
ließe es auf diese Weise zu, daß von den originären Anlagen und
Bestimmungen der Gattung nicht gedeckte neue Möglichkeiten künftiger
Bestimmungen ins Spiel kämen, die nicht länger jeder Mensch mit allen anderen
teilen würde. So droht sich ein neuer Mensch, der nur noch dem Namen
nach einer ist, und der «Tod» der ursprünglichen Bestimmung des Menschen
abzuzeichnen. Die Grenze zwischen natürlichem Bestimmtsein und freier
Selbstbestimmung erscheint durchlässig und könnte durchbrochen werden.
Nicht aufgrund seines ungeklärten Status als Subjekt und Gegenstand der
Erkenntnis, sondern aufgrund einer möglicherweise in jede natürliche
Bestimmtheit eingreifenden Selbstbestimmung scheint hier der Mensch praktisch

bedroht. Er bedroht sich selbst, indem er sich zu einer unvorhergesehenen

Zukunft bestimmt, in der seine ursprüngliche Natur möglicherweise
nicht mehr wiederzuerkennen sein wird. Wenn diese Möglichkeit nicht
bestritten werden kann, dann kennen wir uns in gewisser Weise schon jetzt
nicht mehr: Was vorläufig noch Mensch heißt, wäre dann nichts als das
Vorstadium eines Anderen.

Daß der Mensch «von Natur aus nichts» sei und daß er infolge dessen
«alles aus sich» heraus werden müsse, ist ein beliebter, vielfach wiederholter
Topos der Anthropologie des 18. Jahrhunderts. In der Regel war aber zu-

14 Auf dieser Linie liegt die an Kant anknüpfende, aber über ihn hinausgehende
Idee einer Versöhnung von Natur und Freiheit, wie sie etwa Ricceur in Anlehnung an
Ravaissons Lehre der Gewohnheit und an den aristotelischen Begriff des bios zu
begründen versuchte; vgl. Paul RICCEUR, «Nature et liberté», in: Ferdinand ALQUIÉ et ab,
Existence et nature, Paris 1962, S. 125—137, hier: S. 132f.

15 Vgl. Immanuel KANT, «Bestimmung des Begriffs einer Menschenrasse», in:
Werkausgabe (Hg. W. Weischedel), Bd. XI, Frankfurt a.M. 1977, S. 63-82, hier: S. 72.

16 Bei Kant fließt die Rede von Anlagen und von einer Natur (bzw. Bestimmung)
des Menschen, die nur religiös gedeckt ist, immer wieder ineinander.



Renaissance des Menschen? 467

nächst keineswegs gemeint, daß die Natur oder das Wesen (die Bestimmung)
des Menschen kraft seiner Selbstbestimmung liquidiert oder in der
Selbstbestimmung aufgehoben werden sollte. Der Selbstbestimmung sollte nur das

ganze Spektrum empirischer Möglichkeiten des Selbstseins im Rahmen einer
vorgezeichneten Wesensbestimmung überlassen sein. Erst im 19. Jahrhundert

wird man sich diese Bestimmung als eine biologisch determinierte
vorstellen und nach Möglichkeiten eines gezielten Eingriffs in die entsprechend
reduzierte Natur des Menschen forschen.17 Ungeachtet einer weit zurückreichenden

Geschichte der Idee der Menschenzüchtung, der Entdeckung der
Vererbungsgänge und der Mechanismen der genetischen Reproduktion lernt
erst unsere Gegenwart, den Code der Natur en detail zu lesen und ihn
umzuschreiben.18 In einem bestimmten Sinne scheint damit in der Tat der Mensch
der Vergangenheit anzugehören: Seine Bestimmung ist ihm nicht länger
gegeben; er kann in sie eingreifen, um schließlich seine Natur ganz zur abhängigen

Variablen seiner Selbstbestimmung zu machen. In einer anderen Lesart

kommt der Mensch gerade dadurch erst jetzt zu sich selbst, daß er sich
nicht mehr als schicksalhaft gegeben erfährt, sondern seine kontingente
Gegebenheit nur mehr als Aufforderung dazu begreifen muß, sich %u machen.

Darin läge also die Zukunft des Menschen: sich auf unvorhergesehene
Weise selbst zu formen, um jegliche Determination durch die Vergangenheit
zurückzuweisen. Die Erkenntnis der Bio-Logie scheint nun für eine

technomorphe Selbstbestimmung alle erforderlichen Mittel bereitzustellen.
So verlieren die gängigen anthropologischen Theoreme, mit denen das

anthropologische Denken seit dem 18. Jahrhundert der eigentlichen
Zukünftigkeit des Menschen Rechnung zu tragen suchte, allen Anschein der
Harmlosigkeit.19 Der Mensch lebt nicht nur «nicht festgestellt», «instinktentsichert»,

von Natur aus «riskant», aufgrund seiner Mängel «kompensationsbedürftig»,

«perfektibel» und «bildsam»; er liefert sich in seiner
Selbstbestimmung nicht nur einer fruchtbaren ZukunftsOffenheit aus, in der sich sein
Wesen entfalten wird. Er greift vielmehr aktiv in seine Natur ein und damit
zugleich der Zukunft vor, in der er nicht auf Verwirklichung eines vor-gege-
benen Wesens hofft, sondern seine naturale Vor-Gegebenheit gerade zu de-
struieren sucht. Euphemistisch kaschiert der Begriff der Offenheit, was eher
als technischer Abbruch und Wiederaufbau denn als Entfaltung sich
darstellt. Daraus zieht Plessner, der selber oft noch mit der Kategorie
geschichtlicher Offenheit des Menschen operiert, die Konsequenz, daß offenbar

auch dem Menschen und der Menschlichkeit — «von (Menschen) er-

17 Zur Frage, ab wann überhaupt von einer «Biologie» zu reden ist, vgl. Reinhard
LÖW, Philosophie des Lebendigen, Frankfurt a.M. 1980, S. 76ff.

18 Vgl. Hans BLUMENBERG, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a.M. 1986, Kap.
XXII; Friedrich VOGEL, Humangenetik, Berlin, Heidelberg, New York 1989, Kap. 1.

19 Vgl. Günther BUCK, «Selbsterhaltung und Historizität», in: Hans EßELING (Hg.),
Subjektivität und Selbsterhaltung, Frankfurt a.M. 1977, S. 208-302.



468 Renaissance des Menschen?

oberte Kategorien» - durch die geschichtliche Offenheit selbst bereits «das

Schicksal alles Geschaffenen bereitet ist, unterzugehen».20 Der anthropologische

Bescheid, daß der Mensch von Natur aus nichts sei, kann folglich
futuristisch gewendet werden: Er ist nur das, was er aus sich gemacht haben
wird.21 Erst durch eine unvorhersehbare künftige Geschichte werden wir
erfahren, was wir sind.22 Und diese Zukunft wird retrograd die Vorgeschichte,
die zu ihr geführt haben wird, umzuschreiben zwingen. Aus einer vor-gege-
benen Natur oder Bestimmung wird sie sich nicht extrapolieren lassen.23

Dieser anthropologische Futurismus erscheint heute, wo es möglich zu
werden beginnt, in die genetische Natur des Menschen gezielt einzugreifen,
in ganz neuem Licht. Die fragliche Offenheit der Zukunft beunruhigt weniger

als Unbestimmtheit möglicher (oder auch blockierter) diverser
Entfaltungspotenziale denn als Projektionsfolie einer Technik, die auch den
Menschen von Grund auf zu re-formieren verspricht und dabei den einen
biotechnische Macht über die anderen in die Hände spielt. Der Gedanke, an
den man soziologisch bereits gewöhnt war, ohne ihn allzu wörtlich zu
nehmen, daß nämlich soziale Systeme sich «reproduzieren» oder «reproduziert»
werden, gewinnt nun eine beirrende Aktualität. Weit entfernt, sich als

Ergebnis einer subjektlosen Autopoiese von selbst einzustellen, kann die
Reproduktion, angefangen bei der Existenz sozialer Wesen selber, im Grenzfall
technisch besorgt werden. Infolge dessen geraten einige traditionelle
Unterscheidungen durcheinander. Die Zukunft sozialer Wesen, denen man
anthropologisch eben noch eine unvorhersehbare Zukünftigkeit attestiert
hatte, erscheint als bio-technisch präformierbar. Ihre Natur, die einst als

Herausforderung zur Selbstbestimmung begriffen worden war, wird nun
womöglich von Anderen bestimmbar. Die Grenze zwischen pragmatischer
und physiologischer Anthropologie verschwimmt ebenso wie die zwischen
Hetero- und Autonomie. Werden künftig soziale Wesen nur noch die im
Zuge eines umgeschriebenen genetischen Codes bereits fremd-bestimmte
Geschichte nachzuleben haben, die ihnen bio-technisch versierte Akteure der
Reproduktion vorgezeichnet haben?24 Leben, das bislang als bedingungslos

20 Helmuth PLESSNER, «Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropologie

der geschichtlichen Weltansicht» [1931], in: Zwischen Philosophie und Gesellschaft,

Frankfurt a.M. 1979, S. 298.
21 Helmuth PLESSNER, Die Frage nach der Conditio humana, Frankfurt a.M. 1976,

S. 69.
22 Vgl. Helmuth PLESSNER, Mit anderen Augen, Stuttgart 1982, S. 55. Auf den

ersten Blick hat es hier den Anschein, als könnte Plessner mit Foucaults Parole vom
«Tod des Menschen» übereinstimmen.

23 Für Ruffié gelangen wir deshalb nicht über ein «inachèvement définitif» hinaus,
während ein «soif de plus-être», der so alt ist wie die Gattung selbst, sie immerfort
über alle eidetischen Bestimmungen hinaustreibt; vgl. Jacques RUFFIÉ, De la biologie à

la culture, Paris 1976, S. 313, 412, 569.
24 Vgl. HansJONAS, Technik, Medizin und Ethik, Frankfurt a.M. 1987, Kap. 8.



Renaissance des Menschen? 469

gegeben und geschenkt verstanden wurde und Eltern zu ebenso
bedingungsloser Aufnahme ihrer Nachkommen verpflichtete, könnte künftig
kritisch auf seine Ubereinstimmung mit einem wünschenswerten Design hin
überprüft werden, das, bio-technisch gesehen, zu berechtigten, auf dem
jeweiligen bio-technischen Stand basierenden Erwartungen Anlaß gibt. Weder
Kinder, die den Plan nicht erfüllen, noch verantwortliche Bio-Techniker
möchte man sich als Adressaten enttäuschter Erwartungen vorstellen...

Es mag sein, daß sich Laien in diesem Zusammenhang stark übertriebene

Vorstellungen von den realen bio-technischen Möglichkeiten machen,
die sich derzeit in der Prävention schwerster Krankheiten bewähren, nicht in
der Konstruktion wünschenswerter Nachkommen. Tatsächlich hat die bloße
Möglichkeit, Screening-Methoden pränatal einzusetzen, den Schleier des
Nichtwissens über die Zukunft, die man Nachkommen in früheren Zeiten wie in
einem großem Va-banque-Spizl zugemutet hat, ein für alle Mal zerrissen.
Jedes Kind, das künftig unter vorhersehbaren schwersten Folgen unnötig zu
leiden hat, könnte rückfragen, warum man ihm das zugemutet hat. (Das heißt
natürlich nicht, daß etwa jede Behinderung an sich eine untragbare
subjektive «Zumutung» bedeutet25, sondern daß sie als vorhersehbare ihren
früheren Widerfahrnischarakter, der sie anzunehmen zwang und ihre Annahme

ermöglichte, teilweise einbüßt, so daß diejenigen, die sie Anderen zumuten,

unweigerlich unter besonderen Rechtfertigungsdruck geraten, den sie im
Vorgriff auf die denkbaren Rückfragen der Nachkommen antizipieren
können.) Hier sind nicht nur «reproduktionsmedizinische» Fragen im Spiel;
vielmehr geht es in Vorgriffen reproduktionsmedizinischer und bio-technischer
Art darum, ob man sich unter ihrer Zuhilfenahme überhaupt noch zur
Zukunft Anderer als Anderer ins Verhältnis zu setzen vermag. Zum kontrafaktischen

Sinn der Elternschaft gehörte es in unserer gegenwärtigen Kultur
bislang wesentlich, sich auf die Zukunft eines oder einer Anderen ohne
Vorbehalt einzulassen. Und sie verlangte implizit das im Prinzip
uneingeschränkte Versprechen ab, für die Zukunft des oder der Anderen Sorge zu
tragen.26 Allen Ansinnen zum Trotz, irgendwie in den Nachkommen fort-

25 Flüchtige Leser seien darauf aufmerksam gemacht, daß hier nicht etwa von
«Zumutungen» für Unbetroffene die Rede ist.

26 Auch hier sind Desiderate festzustellen. Wenn man etwa Kant folgen möchte,
der feststellt, das Kind (das ihm zunächst bloß als zu versorgende «Sache» erscheint)
müsse als künftige Person gelten (von deren «Erzeugung [als] eines mit Freiheit
begabten Wesens durch eine physische Operation» man sich gar keinen Begriff machen
könne), dann bleibt doch die Frage zu klären, ob sich das Versprechen der Fürsorge
nur auf die Zukunft einer anderen Person bezieht, wie etwa R. Spaemann meint.
Davon ist bei Levinas, auf den auch Spaemann sich gelegentlich bezieht, gar nicht die
Rede. Vgl. Robert SPAEMANN, Personen. Versuche über den Unterschied zwischen
<etwas> und (jemand), Stuttgart 1996, S. 136, wo der bei Levinas zentrale Gedanke eines
radikal außer-ordendichen Anspruchs des Anderen gestreift wird, der allerdings nicht
mit dem Anspruch einer als Selbst identifizierbaren Person gleichzusetzen ist. Vgl.



470 Renaissance des Menschen?

leben oder sie als Erben auf eine Fortsetzung des Eigenen verpflichten zu
wollen, kann ein Generationenverhältnis der Filiation niemals einer
Reproduktion gleichkommen27 — es sei denn die Nachkommen wären nicht länger
Andere, sondern bloße Nachbilder, vom gleichen Typ oder «Schlag».
Tatsächlich müssen aber alle Hoffnungen, in den Nachkommen nur etwas
Wesensgleiches zu reproduzieren, als Reduktionen ihrer Anderheit gelten.28 Mit
Aristoteles muß man zwar sagen, daß in der Tat Menschen einen Menschen

zeugen — bzw. genauer: daß zwei Menschen einen Anderen zeugen. Das ist
der erwartungsgemäße generative Normalfall.29 Doch ist daraus nicht ohne
weiteres zu schließen, der Sinn oder die Absicht der Generation sei es, einen
Menschen hervorzubringen und vom Menschen könne in diesem
Zusammenhang nur im Sinne des biologischen Artbegriffs die Rede sein, der für
Aristoteles mit dem Wesen zusammenfällt.30 Bereits vor der Geburt, wo man
sich nicht einmal sicher ist, ab wann man von der Existenz eines Menschen
(geschweige denn eines personalen Wesens) reden kann, ist der Anspruch
eines (oder einer) Anderen im Spiel, von dem (oder von der) wir vorläufig
nur wissen können, daß er (oder sie) sich auf dem Weg dazu befindet, etwas
(ein Mensch) oder jemand (eine Person) zu werden, wonach wir mit Was-
oder Wer-Fragen fragen können. Der oder die empfangene Andere wird nur
künftig «jemand» sein können, und zwar nach Maßgabe eines Selbstseins,
dem nicht vorzugreifen ist. Das Ereignis der Empfängnis stiftet nur die
Ankunft eines Anderen, dessen eigene Lebensgeschichte erst erweisen muß,
wer er oder sie ist. Selbst wenn die Lebensgeschichte des Anderen an ihr
Ende gekommen ist und die Geschichte der Person als ein Nekrolog
nacherzählbar wird, geht der überlebte Andere niemals in seiner narrativen oder

jetzt auch die Debatte in der Deutschen Zeitschrift für Philosophie Nr. 50 (2002),
S. 105ff.

27 Es ist freilich ein offenes Problem, zu klären, warum Reproduktion und Filiation
nicht zur Deckung kommen. Für die moderne Biologie genügt es offenbar anzunehmen,

daß organisches Leben sich in dem Sinne reproduziert, daß es genetische
Information weitergeben kann - unter der Randbedingung der Mutagenese und unter der
Voraussetzung eines funktionierenden Metabolismus. Zusammen genommen genügen
diese Bedingungen, um ein biologisches System zur Selektion zu prädestinieren. Aber
diese betrifft nur die (ggfs. abgewandelte) Selbigkeit eines organischen Substrats,
niemals ein Selbst, wie es im Zuge einer generativen Filiation zur Welt kommt. Vgl. Manfred

EIGEN, «Was bleibt von der Biologie des 20. Jahrhunderts?», in: Michael P.

MURPHY/Luke A. J. O'NEILL (Hgg.), Was ist Leben? Die Zukunft der Biologie. Eine
alte Frage in neuem Licht — 50 Jahre nach Erwin Schrödinger, Heidelberg, Berlin,
Oxford 1997, S. 15—34, hier: S. 20, sowie Jan PATOCKA, Ketzerische Essais zur Philosophie

der Geschichte, Stuttgart 1988, S. 44f.
28 Vgl. Emmanuel LEVINAS, Totalität und Unendlichkeit, Freiburg/München 1987,

S. 390ff.
29 Vgl. Reinhard LÖW, Philosophie des Lebendigen (s. Anm. 17), S. 34ff.
30 Vgl. Klaus OEHLER, Ein Mensch zeugt einen Menschen, Frankfurt a.M. 1963, S.

37ff.



Renaissance des Menschen? 471

personalen Identität auf. Das ist Levinas' Überzeugung.31 Mit noch mehr
Recht könnte er behaupten, daß wir, längst bevor eine solche Geschichte in
Gang kommt, nämlich mit Einsetzen der Schwangerschaft, zum
«Nachkommen» als Anderem ein (einseitiges, asymmetrisches) Verhältnis haben,
das sich noch nicht auf einen Menschen oder gar auf ein personales Wesen
beziehen kann. Dieses Verhältnis läßt sich weder aufheben noch gar
eliminieren, sondern nur überformen durch ein dem Sinn wie der Zeit nach
späteres Verhältnis zum werdenden Menschen und zur Geschichte eines personalen

Selbst. Levinas' Insistieren auf einem unaufhebbaren, insofern radikalen

ethischen Anspruch des Anderen, der sich im Fall des «Nachkommen»
als unbedingtes Anrecht auf seine Aufnahme in die Gemeinschaft der schon
Lebenden fassen läßt, enthebt uns aber nicht der Aufgabe, diese Rede vom
Anderen mit der Frage zu verknüpfen, was denn ein Mensch ist (und wo
menschliches Leben beginnt und endet) und wer der oder die Andere im
Sinne personaler Existenz jeweils ist. Nur wenn diese Verknüpfung32 von
Anderheit, menschlicher und personaler Existenz aufgewiesen wird, besteht
die Chance, unverkürzt deutlich zu machen, was eigentlich Filiationen, in
denen zwei Menschen einen Anderen zeugen und in die Gemeinschaft der
Lebenden aufnehmen, von bloß reproduktiven Generationsprozessen
unterscheidet. Allzu sehr läßt man sich bislang das Verständnis dieser Prozesse

von Wissenschaften wie der Medizin vorgeben, so daß unkenntlich zu werden

droht, welche Reduktionen etwa ein «reproduktionsmedizinisches»
Denken impliziert, auf dessen Basis sich gar kein ethisches Verhältnis zur
Zukunft Anderer begründen läßt. Wie ein solches Verhältnis aber womöglich
beschädigt wird, wenn generative Lebensprozesse als bloß reproduktive
aufgefaßt werden, kann uns freilich eine radikalisierte Ethik wie die von
Levinas nicht sagen, wenn sie sich vom Gespräch mit den Humanwissenschaften

fern hält. Ungeachtet mancher Rückgriffe auf eine Phänomenologie
familialer Sittlichkeit, auf Levinas' Ethik der Vaterschaft und der Mutterschaft

oder auf Theorien geschlechtlicher Differenz, aus denen sich immerhin

Gesprächsangebote entwickeln ließen, hegt das Nachdenken über
Generationenverhältnisse derart brach, daß man sich über den prinzipiellen
Unterschied von Reproduktion und Filiation ebenso wenig Klarheit verschafft
wie über die konkrete Bedeutung dieses Unterschieds in humanwissen-

31 Vgl. vom Verf., Geschichte im Zeichen des Abschieds, München 1996, S. 213ff.
und Teil III.

32 Für eine Biologie, Anthropologie oder Medizin, die lediglich einen Organismus
zur Welt kommen sieht, dem ggfs. noch spezielle («menschliche» oder «personale»)
Eigenschaften zuzusprechen sind, kann diese triadische Problemstellung nicht einmal
Gestalt annehmen. Das gilt in gewisser Weise auch für Hans Jonas, der zwischen einer
Philosophie des Organismus und einer Gattungsethik schwankt, in der das Gesicht
eines Anderen nicht auftaucht. Vgl. Hans JONAS, Technik, Medizin und Ethik, S. 72f. (s.

Anm. 24), wo Jonas selbst von «Gesichtslosigkeit» spricht. Es ist nicht abwegig, diesen

Begriff hier in dem starken Sinne zu verstehen, den Levinas ihm verliehen hat.



472 Renaissance des Menschen?

schaftlichen Diskursen, in denen die menschliche Generativität und ihre
bio-technische Rationalisierung zur Diskussion steht. Zwar wird in den
Auseinandersetzungen mit Reproduktionsmedizin und Bio-Technik vielfach
dunkel bewußt, daß sie eine (allzu oft hysterisch ausgemalte) bedrohliche,
aber unvorhersehbare Zukunft des Menschen anbahnen könnten; doch wo
genau und inwiefern diese Möglichkeiten eine kritische, angeblich die
generative Zukunft des Menschen in Frage stellende Schwelle zu überschreiten
drohen, erfahren wir bislang nicht. Ob sie etwa auf eine neuartige Sichtweise
der Fruchtbarkeit der Gattung hinauslaufen könnte, die sich kaum mehr mit
dem Gedanken einer Filiation vereinbaren läßt, in der ohne jeden Vorgriff
Andere zur Welt gebracht werden, um bedingungslos Aufnahme zu finden,
steht dahin.

Damit könnte sich Plessner bestätigt sehen in seiner Einschätzung, daß

jede anthropologische Bestimmung dessen, was angeblich wesentlich oder
unverzichtbar den Menschen ausmacht oder in Zukunft ausmachen muß,
unter Geschichtsvorbehalt steht.33 Erfahren wir nicht wirklich erst im
nachträglichen Widerspruch zu Eingriffen in die menschliche Natur, d. h. auf dem
Wege mehr oder weniger bestimmter Negation, was oder wer wir sind? Erst
die konkreten Möglichkeiten der Bio-Technik zwingen den sonst allzu
phantastischen, der Uterarischen Phantasie überlassenen Gedanken, wir
könnten Reproduktionen Anderer sein (oder Andere könnten Reproduktionen

unserer selbst sein), Ernst zu nehmen und die Gegenprobe zu machen,
um zu ermitteln, inwiefern und aus welchen Gründen dieser Gedanke als

unannehmbar erscheint. So kann im Widerspruch zum Gedanken einer
technisch angeleiteten Reproduktion gezeugter Wesen erst deuthch werden, was
eigentlich zum (kontrafaktischen) Sinn einer Fihation gehört, die der
Zukunft Anderer nicht vorgreift, sondern sie freigibt. So erfahren wir etwas
über Selbstsein - oder was unerläßhch dazu gehört, praktisch in der Weise
eines solchen Seins zu existieren. Die Plermeneutik des Selbst lehrt ohnehin,
daß es keinen direkten, unvermittelten Weg zu einem adäquaten Selbstverständnis

geben kann.34 Die Leit- und Kernfrage dieser Hermeneutik, die Frage

danach nämUch, wer wir sind, führt vielfach erst auf dem Umweg über
Infragestellungen weiter, die man sich unter kontingenten, überraschenden
Umständen zuzieht. In den einschlägigen Schriften dieser Hermeneutik
finden sich indessen bestenfalls ansatzweise Spuren des Problems, ob sich die

Frage, wer wir sind, nicht ersetzen ließe durch die ganz anders gelagerte Frage,

was wir sind (sich reproduzierende Lebewesen etwa, wie uns die Biologie
einflüstert).35 Der Ort dieser Infragestellung sind heute — im Gegensatz zur

33 Vgl. Helmuth PLESSNER, Mit anderen Augen, S. 55ff. (s. Anm. 22).
34 Vgl. oben Anm. 1.
35 Mit diesen polemischen Überlegungen will ich nicht in Abrede stellen, daß die

Wer- und die Was-Frage tatsächlich eng zusammengehören, wie vor allem Ricoeur
gezeigt hat in Das Selbst als ein Anderer, München 1996. Gerade Ricceur hat im übrigen



Renaissance des Menschen? 473

Einschätzung Foucaults - weniger die epistemologisch verselbständigten
sogenannten Wissenschaften vom Leben, die ihren eigenen Gang gehen, ohne
daß ihnen ein Selbst begegnete, als vielmehr die Lebenswelt, in die die
Resultate dieser Disziplinen zurückwirken, um subkutan in das Selbstverständnis

der Menschen einzudringen. Am Ende vergessen diese, daß sie zwar als

Reproduktionsmechanismen aufgefaßt werden können, daß sie aber keine
solche Mechanismen sind?6 Der zweifelhafte Triumph dieser Wissenschaften
würde allerdings in dem Fall gänzlich ins Ideologische umschlagen, wenn
man auf diese Weise vergäße, daß sie sich ihrerseits nur einer Suspendierung

(Canguilhem) lebensweltlichen Selbstverständnisses verdanken. Das alte

phänomenologische Thema der Herkunft der Wissenschaft aus der «vergessenen»

Lebenswelt, wie es Husserl anhand der Geometrie entwickelt hatte,
ist aktueller denn je.37 Allerdings sollte das nicht zu dem Kurzschluß
verleiten, diesseits der Wissenschaften sei im Rekurs auf Selbsterfahrung etwa
ohne weiteres das Vergessen der Lebenswelt aufzuheben. Wenn gerade die
Wissenschaften vom Leben (life sciences) weit mehr noch als einst die Physik
oder die Mathematik die Lebenswelt «kolonialisieren», so steht uns die
Lebenswelt doch nicht unvermittelt als Reservoir einer Erinnerung zur
Verfügung, durch die man sich der fraglichen Zukunft des Menschen versichern
könnte.38 Diese Problematik habe ich an anderer Stelle entwickelt.39 Im

an seinen eigenen frühen Arbeiten zur Hermeneutik des Selbst später bemängelt, in
ihnen werde die Wer-Frage allzu sehr auf einen Charakter beispielsweise bezogen,
nach dem man scheinbar gleichsinnig mit der Frage fragen kann, was für ein Mensch
jemand ist. Die Antwort läßt aber vielfach die Selbstheit in einer quasi-dinglichen Sel-

bigkeit gerinnen, wie sie auch reidentifizierbaren Objekten zukommt. Gerade den
kardinalen Unterschied von Selbigkeit und Selbstheit arbeitet Ricoeur erst viel später heraus.

Vgl. Paul RlCŒUR, Le volontaire et l'involontaire, Paris 1950.
36 Vgl. Maurice MERLEAU-PONTY, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin

1966, S. 5.
37 Es ist ein Desiderat, dieses Thema im Hinblick auf die sog. life sciences neu

aufzuwerfen.
38 Immerhin ist den außerordentlich restriktiven und reduktiven Bestimmungen

des «Lebens» aus biologischer Sicht doch ein erheblicher, aber zweifelhafter Erfolg zu
bescheinigen. An der reduktiven Erblast biologischen Denkens ändert sich nicht viel,
wenn man zu den klassischen Bestimmungen der Sensibilität, der Irritabüität und der
Reproduktionsfähigkeit noch gewisse Spezifika hinzusetzt, die besonders «organisches»
Lebens kennzeichnen (wie die Zielverfolgung). Als Gegenstand einer Wissenschaft
vom Leben heutigen Zuschnitts kann man sich Leben als «Vermögen, nach Gesetzen
des Begehrungsvermögens zu handeln» (Kant) kaum vorstellen - noch weniger den
Wunsch Das ist so nebensächlich nicht, wenn es darum geht, die Verkürzungen zu
erkennen, die im Begriff einer scheinbar bedenkenlos auch auf menschliches Leben
anzuwendenden Biologie liegen könnten. Vgl. Reinhard LÖW, Philosophie des Lebendigen

(s. Anm. 17), S. 54, 91 ff., 277.
39 Vgl. den Aufsatz «Wissenschaft des Sinns? Phänomenologie versus <galileische>

Psychologie oder Uber die vergangene Zukunft einer nicht eingelösten Programmatik»,



474 Renaissance des Menschen?

folgenden möchte ich auf eine andere, nämlich politisch-theologische
Wendung der Frage nach dem Menschen eingehen, die dem Gedächtnis

zumutet, diese Frage sowohl gegen die Wissenschaften als auch gegen eine
ihnen sich unterwerfende Lebenswelt wach zu halten.

II.

Die Frage danach, «welches Gedächtnis die Zukunft des Menschen
braucht»40, erweist sich bei näherem Flinsehen als ein überaus sperriges
Problem mit allzu vielen Unbekannten. Was immer wir über den Menschen wissen

mögen, seine Zukunft kennen wir nicht. Abgesehen davon, daß der
menschlichen Gattung aus zwingenden kosmologischen Gründen das (allerdings

nicht terminierte) Ende bereits verhängt ist, läßt sich über die ausstehende

Zukunft des Menschen mit Gewissheit nichts sagen, auch nicht, daß er
keine hat, weil er sich — wie viele meinen - als unfähig erweist, die wesentlich

von ihm selbst aufgeworfenen Probleme zu bewältigen. Ob es sich wirklich

so verhält, steht dahin.
Offenbar geht es in der Frage danach, welches Gedächtnisses die

Zukunft des Menschen bedarf, weniger um die ausstehende, unbestimmte
Zukunft, der wir nicht vorgreifen können, als vielmehr um die der Zukunft
zugewandte Bestimmung des Menschen, die sich womöglich auf das
Gedächtnis stützen muß. Wenn es vielversprechender erscheint, umwillen der
Zukunft des Menschen das Gedächtnis in Anspruch zu nehmen, so stellt
sich die Frage, welches Gedächtnis gemeint sein kann. Sollte sich ein
Gedächtnis benennen lassen, das ungeachtet der Offenheit der Zukunft die
Zukunft des Menschen zu sichern verspräche? So würden wir von der
fraglichen Zukunft des Menschen her darauf abzielen, welches Gedächtnis sie

erfordert. Das Gedächtnis - womöglich gar das älteste Gedächtnis des
Menschen, das ihm seine Zukunft vorzeichnete41 — sollte insofern selber

Erinnerung der Zukunft, d. h. der Bestimmung des Menschen sein. Nur so würde
nicht vergessen, worum es ihm als Gedächtnis eigentlich gehen müßte:
Nicht darum nämlich, irgendwelche Daten, Ereignisse oder vergangene Zeiten

zu erinnern, sondern darum, in der Erinnerung von Daten, Ereignissen
und Zeiten nicht die Zukunft des Menschen zu vergessen. Weniger das
bereits Zurückliegende, Vergangene gewisser Ereignisse oder Zeiten, als
vielmehr diese %u erinnernde Zukunft würde also den Sinn dieses Gedächtnisses

in: Regula GIULIANI (Hg.), Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, München
2000, S. 143-177.

40 Wie eingangs angekündigt, greifen die sich anschließenden Überlegungen diese

Frage des Ahauser Forums Politische Theologie auf, ohne sich aber auf diesen kontin-
genten Anlaß zu reduzieren.

41 Auf die Geschichte dieses Gedächtnisses kann hier nicht einmal in Ansätzen
eingegangen werden; vgl. Aleida ASSMANN, Zeit und Tradition, Köln 1999.



Renaissance des Menschen? 475

bestimmen, nach dem man fragt. Es würde sich wesentlich nicht um eine

Erinnerung «zurück», sondern um eine die Zukunft bestimmende Erinnerung
«nach vorne» handeln, um mit Kierkegaard zu sprechen.

Dem Gedächtnis wäre so die 'Erinnerung an die Zukunft des Menschen zu
verdanken, deren faktische Gestalt sich unserer Einsicht unumgänglich
entzieht. Insofern muß die Zukunft als offen gelten. Es sei denn, man verfügt
über Einsicht in eine im vorhinein wenn schon nicht faktisch, dann wenigstens

ihrem Sinn nach erfüllte Zukunft.42 Ist die Zukunft ihrem Sinn nach
bereits erfüllt und antizipierbar, so muß die Gegenwart in gewisser Weise

zur Vergangenheit dieser Zukunft werden. Nicht nur unsere jetzige Gegenwart

mit ihrem bestimmten historischen Zeitindex, sondern jede vergangene
und jede künftige Gegenwart wäre bereits von der letzten Zukunft überholt
und ließe sich auf diese Weise im vorhinein als deren Vergangenheit begreifen.

Wenn die Zukunft in diesem Sinne aber bereits erfüllt ist, dann fragt es

sich, warum sie überhaupt eines Gedächtnisses bedürfen sollte.
Die Fragestellung «Welches Gedächtnis braucht die Zukunft des

Menschen?» suggeriert, daß es die fragliche Zukunft ohne das Gedächtnis des

Menschen möglicherweise gar nicht geben kann. Die Zukunft des Menschen
hätte gewissermaßen nur Zukunft aufgrund dieses Gedächtnisses. So gesehen

wäre die Zukunft des Menschen nicht immer schon ungefährdet erfüllt;
sie vollzöge sich vielmehr kraft des Gedächtnisses. Dank des Gedächtnisses

ereignete sich die Zu-Kunft der Zukunft des Menschen. Was aber ist der
Mensch? Bei der Suche nach einer überzeugenden Antwort auf diese Frage
helfen uns die Wissenschaften vom Menschen wie gesagt kaum weiter.

So wie das Leben längst nicht mehr Gegenstand der Biologie ist43, so
wie die Seele nirgends mehr als Forschungsproblem psychologischer Empirie

begegnet, so läßt sich keine einzige Wissenschaft mehr nennen, als deren

Objekt der Mensch als solcher gelten könnte. Bis heute kaschiert der Begriff
Anthropologie mehr schlecht als recht diese nicht erst Foucault aufgefallene
Misere. So schrieb Helmuth Plessner in seiner 1935 zuerst erschienenen
Schrift Das Schicksal des deutschen Geistes im Ausgang seiner bürgerlichen Epoche,
die heute unter dem Titel der zweiten, 1959 gedruckten Auflage Die verspätete
Nation bekannt ist: «Das 19. Jahrhundert hat die Tendenz zur Entlarvung,
weil ihm der religiöse Halt an der Offenbarung verloren gegangen ist. Nur
sucht es den Halt an der neuen Wahrheit nicht in einem Jenseits hinter den

Dingen, sondern diesseits der Dinge, vor ihnen, im Menschen. [...] Auf der
Suche nach dem verborgenen Diesseits arbeiten sich die zersetzenden
Wissenschaften Schicht um Schicht tiefer an das Wesen des Menschen heran, weil
sie hier den letzten und wahren Halt erhoffen, der durch die Entzauberung

42 Vgl. Karl RAHNER, Theologie der Zukunft, S. 34ff., 110 (s. Anm. 2).
43 Vgl. François JACOB, La Logique du vivant, Paris 1970; Georges CANGUILHEM,

«Logique du vivant et histoire de la biologie», in: Sciences 71 (1971), S. 20-25.



476 Renaissance des Menschen?

der christlichen Religion verloren ging.»44 Der zweifelhafte Erfolg dieser

Bemühung ist freilich darin zu sehen, daß auf diese Weise die Rede vom
Wesen des Menschen selber zersetzt wurde. Keine Humanwissenschaft
verspricht noch, ihren Sinn einzulösen.

Wenige Jahre später (ab 1962, um genau zu sein45) hat sich denn auch
Levinas bereits deutlich von der Erwartung gelöst, den sogenannten
Humanwissenschaften sei es zuzumuten, die Wahrheit über den Menschen
herauszufinden. Haben sich diese Wissenschaften nicht epistemologisch
verselbständigt, um ihre eigenen Probleme zu verfolgen? Hat es überhaupt
Sinn, angesichts dieser Entwicklung enttäuscht zu sein, weil sie uns nichts
über das Wesen des Menschen zu verraten verspricht? Muß man nicht
gerade dieses vorläufig endgültige Ergebnis der Humanwissenschaften endlich
akzeptieren, daß die Menschen, die sie erfunden haben, um endlos neue
Fragen der Forschung aufzuwerfen, nicht als deren Objekte auftreten können

und daß sie sich demzufolge nicht mit Hilfe der Humanwissenschaften
darüber werden Klarheit verschaffen können, was (oder wer) sie sind?46

Dieser Befund, daß die Humanwissenschaften uns nicht bei der Suche
nach Antworten auf diese Frage weiterhelfen werden, ist zum Problem des

kulturellen Gedächtnisses geworden, dessen Teil diese Wissenschaften sind,
insoweit ihre Ergebnisse und Perspektiven in das öffentliche Leben
eingedrungen sind. Besonders an der Wirkungsmächtigkeit der Biologie ließe sich
das zeigen. Vor allem deren viel beachtete genetische Forschungszweige
suggerieren zwar gewisse menschliche Selbstbilder, indem sie Menschen im Prinzip

wie alle übrigen Lebewesen als selbstreproduktive Mechanismen auffassen,

mit dem Unterschied allerdings, daß Menschen Andere genetisch
umprogrammieren können. Gerade in diesem vermeintlich kardinalen Unterschied

zeigt sich aber die aus biologischer Sicht grundlegendere Gemeinsamkeit:

Wir sind, wie alle Lebewesen auch, als reproduktive Überlebensformen

zu verstehen.47 Wie problematisch diese Sichtweise ist, wird erst deutlich,

44 Helmuth PLESSNER, Die verspätete Nation. Über die Verführbarkeit des bürgerlichen

Geistes, Frankfurt a.M. 1974, S. 105.
45 Vgl. bes. die beiden Aufsätze «Die Bedeutung und der Sinn» und «Humanismus

und An-archie» in: Emmanuel LEVINAS, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg

1989. Der erste Aufsatz wurde zuerst 1964, der zweite 1968 veröffentlicht.
46 Deshalb ist mit der Geschichte der Humanwissenschaften in der Dimension des

kulturellen Gedächtnisses wesentlich der Eindruck des Verschwindens des Menschen aus
ihnen verbunden. Auf dieses kulturelle Gedächtnis läßt sich sicherlich am ehesten die
Frage beziehen, ob es einen «humanen» Sinn hat bzw. wie es mit der «Zukunft des
Menschen» zusammenhängt. Im kulturellen Gedächtnis verdichten sich nicht nur unzählige
Erfahrungen einzelner oder ganzer Generationen, deren geschichtliche Horizonte weit
über ihren aktuellen Erfahrungsraum hinaus reichen. Zum kulturellen Gedächtnis
gehören wesentlich auch die einmal Wissenschaften vom Menschen genannten
Disziplinen.

47 Vgl. François JACOB, Die Maus, die Fliege und der Mensch, Berlin 1997.



Renaissance des Menschen? 477

wenn Eltern auf dieser Basis ihre zu erwartenden Kinder als neu programmierbare

Reproduktionen ihrer selbst zu sehen lernen. Daß ein
Generationszusammenhang der Filiation (Patocka; s.o.) nicht auf einen genetischen
Reproduktionsprozeß zu reduzieren ist, ist vielen noch intuitiv klar. Wo aber

genau der entscheidende Unterschied hegt und welche Bedeutung er für uns
haben sollte, ist viel schwerer anzugeben. Die Biologie und die Reproduktionsmedizin

lassen uns jedenfalls mit diesem Problem im Stich. So werden
wir wieder auf vor-wissenschaftliches Leben zurückgeworfen, wenn wir wissen

wollen, was Menschen wesentlich ausmacht und wo für sie die Grenzen
eines vom Paradigma der Reproduktion her gedachten Selbstverständnisses
Hegen.

Das hat auch Levinas in seiner Auseinandersetzung mit verschiedenen
Spielarten des Anti-Humanismus so gesehen, ohne aber wieder auf die bloße
menschliche Selbsterfahrung zu setzen. Wenn Levinas einen «Humanismus
des anderen Menschen»48 konzipiert, so nicht etwa im direkten Zugriff auf
ein verfügbares anthropologisches Wissen, das Antwort geben würde auf die

Frage, was oder wer wir sind, und auch nicht im unvermittelten Rückgriff
auf ein altes Gedächtnis, das uns die Zukunft des Menschen (oder vielmehr
seiner Menschlichkeit) verbürgen würde. Vielmehr gerade von der radikalsten

Infragestellung des Menschen durch ihn selbst läßt er sich bei der
Forschung danach leiten, welcher Humanismus sich noch verteidigen lassen

könnte. Wenn sich, so sagt er, nach dieser Infragestellung des Menschen
durch den Menschen überhaupt noch etwas von ihm retten läßt, dann wird
es nicht sein Inneres, sein Eigentlichstes oder auch nur seine Unverletzlichkeit

sein. Denn all das hat sich als antastbar erwiesen. Uberlebt hat dieses

Desaster nur die Gabe der Verantwortung, die uns der Andere auch dann
gibt, wenn er uns nicht zugehört, wenn er uns fremd bleibt, wenn wir ihm
oder er uns als radikaler Feind begegnet. Diese Gabe soll auch dem
indifferentesten Befehlstäter immer schon zuvor gekommen sein und ihm die

Möglichkeit verwehrt haben, sich von der Verantwortung angesichts des

Anderen zu absolvieren.49 Sie soll der schrecklichsten und der gleichgültigsten

Gewalt widerstanden haben. Selbst in der hermetischen Welt der Lager
soll sich die absolute Unmöglichkeit restloser Zerstörung der Gabe der

Verantwortung gezeigt haben. Mit anderen Worten: Man kann diese

Verantwortung verachten oder ignorieren, um sich scheinbar indifferent zu ihr
verhalten. Aber man kann im unumgänglich nachträglichen Verhalten zu
dieser Gabe die vorgängige ethische Bestimmung zur Nicht-Indifferenz
angesichts des Anderen dadurch nicht aus der Welt schaffen. Angesichts des

Anderen, der jeder andere sein kann, wird jene Gabe jedem Verhalten zu

48 Ich beziehe mich vor allem auf das gleichnamige, bereits zitierte Buch (s. Anm.
45; vgl. bes. S. 62ff., 90).

49 Vgl. vom Verf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg/München
1999.



478 Renaissance des Menschen?

ihm bereits vorangegangen sein. Was das Verbrechen überlebt hat, ist nicht
bloß ein bestimmter Begriff des Menschen, sondern die Bestimmung zur
Verantwortung für den Anderen — wer auch immer er sei. Wenn nun jeder
andere dieser Andere sein kann, selbst dann, wenn uns weder sozial noch
politisch oder rechtlich etwas mit ihm verbindet, so ergibt sich doch aus der

Erinnerung des Verbrechens nicht einfach per bestimmte Negation, wie
menschliche Lebensformen einzurichten sind, die der hier reklamierten
radikalen Verantwortung für den Anderen gerecht zu werden versprächen.
Insofern bleiben wir im Unklaren darüber, wie sich das Gedächtnis, dem Le-
vinas im Sinne eines Humanismus des anderen Menschen von dessen
radikalster Negation her zuarbeitet, für die Zukunft des Menschen als tragfähig
erweisen soll.50

Ebenso schwer wiegt der Zweifel daran, ob sich ein solches Gedächtnis
wirklich denken läßt. Hat sich nicht gerade das kulturelle Gedächtnis auf
europäischem Boden völlig überfordert gezeigt von der Frage, ob es der radi-

50 Die Bedeutung der hier hervorgehobenen Problemstellung wäre durch genaue
Parallelen in der so ganz anders ansetzenden Ethik der Zukunftsverantwortung von
Hans Jonas zu bestätigen (Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt a.M. 31982.). Anders
als Levinas setzt Jonas mit einem unbedingten Anspruch der Gattung auf künftige
Existenz ein, für die wir Verantwortung tragen sollen (S. 86f., 187; Technik, Medizin,
Ethik [s. Anm. 24], S. 74); aber er leitet den Sinn der Verantwortung von einem
«archetypischen» Paradigma, von der Verantwortung der Eltern für ihre Kinder, ab (Das
Prinzip Verantwortung, S. 175-178, Viertes Kapitel III, IV, VII), um dann eine
«sinngemäße Erweiterung» der Verantwortung auf den Horizont der Gattung vorzuschlagen
(ebd., S. 242). Doch antwortet die «paradigmatische» Verantwortung dem Anspruch
eines «Einzigen» in seiner Einzigkeit (ebd., S. 241), während die Gattungs-Verantwor-
tung sich unabsehbar Vielen und einer «stetigen Zufuhr von Andersheit» stellen muß
(ebd., S. 49, 252, 316), die die «Explosion» der Bevölkerungen heraufbeschwört und
bio-politische Maßnahmen dringlich erscheinen läßt. So erfährt unter der Hand die Rede

vom Anspruch des (bzw. der) Anderen auf unsere Verantwortung offenkundig eine
erhebliche, noch zu wenig bedachte Sinnveränderung. Dennoch traut Jonas der
Erinnerung an den Anspruch des «einzigen» Anderen zu, den Sinn für die Verantwortung
angesichts der Zukunft Unbekannter zu schärfen, die uns niemals von Angesicht zu
Angesicht gegenüber treten werden. Insofern stellen sich strukturell dieselben
Vermittlungsprobleme zwischen der Verantwortung für den Anderen einerseits, von der
das «Gedächtnis des Menschen» inspiriert sein soll, und der Zukunft der menschlichen
Gattung andererseits. - Die Parallelen ließen sich noch weiter ziehen: auch Jonas kann
den (von ihm als «seinsimmanent» eingestuften) Anspruch des Anderen nicht mit
einem biologisch-organischen Lebensbegriff und mit einer darauf aufgebauten Anthropologie

verknüpfen. Bloßes Leben scheint ihm eine gänzlich indifferente Sache zu sein (Technik,

Medizin, Ethik, S. 39, 82); wohingegen der zur Nicht-Indifferenz angesichts des

und der Anderen bestimmende Anspruch scheinbar keiner Anthropologie bedarf, die
etwa ein veränderliches Sein des Menschen verzeichnete (Das Prinzip Verantwortung,
S. 382f.). Wird aber nicht die Stärke einer (ungeachtet Jonas' Anknüpfung an eine

«philosophische Biologie») derart vom «Leben» sich unabhängig machenden Argumentation

mit ihrer Schwäche in der Auseinandersetzung mit projektierten bio-technischen
Eingriffen in das menschliche Leben erkauft?



Renaissance des Menschen? 479

kalsten Infragestellung des Menschen durch den Menschen Rechnung tragen
kann? Diese Infragestellung, die er in Auschwitz erkannt hat, hat Levinas
zwar auszuloten versucht, doch eine Antwort auf die Frage, ob sich eine

vom Gedächtnis gestützte Geschichtlichkeit auch nur denken läßt, die die

Herausforderung durch dieses Ereignis anzunehmen vermöchte, ist er schuldig

gebheben. Die Ethik einer unhintergehbaren, radikalen Verantwortung
hat Levinas dem kulturellen Gedächtnis nicht einzuschreiben versucht. Im
Gegenteil: Die Geschichte wird in seinen Schriften mehrfach als bloß
nekrologische, vor allem der Identität der Überlebenden verpflichtete
Veranstaltung herabgesetzt; und immer wieder bestreitet er in seinen Texten,
das Gedächtnis sei der Alterität des Anderen gewachsen. Weder dem
Gedächtnis noch der Geschichte mochte er offenbar die Rolle zutrauen, einer
die Zukunft des Menschen rettenden Ethik im Sinne eines Humanismus des

Anderen zu dienen.
Wenn aber kein Gedächtnis diesen Humanismus von der Erfahrung seiner

extremsten Verleugnung her bezeugt, kann sich diese Ethik dann wirklich

für die Zukunft des Menschen engagieren? Auf diese für sein eigenes
Anliegen zentrale Frage gibt Levinas keine befriedigende Antwort. Überdies
kann die ethische Erfahrung, die sein Werk zur Geltung bringen sollte, nicht
als Wissen gelten, das im Modus des Gedächtnisses einfach weiterzugeben
wäre. Sie ist nur zu bezeugen. Wenn irgendwo die Zukunft des Menschen sich

ereignet, dann hier, in der übernommenen Verantwortung für den Anderen
und die Anderen, lehrt uns Levinas. Aber daß es sich so verhält, bedarf das

nicht der Bezeugung in einem nicht nur individuellen Gedächtnis? Bliebe die
ethische Erfahrung andernfalls nicht allzu sehr auf das Hier und Jetzt derer
beschränkt, die sie aktuell machen, ohne kulturell zur Geltung zu kommen?
Zwar mag sich die Zukunft des Menschen stets von neuem vom Anderen
her ereignen (wovon Levinas uns überzeugen möchte), doch müßte sie

eigentümlich kraftlos bleiben, wenn sie sich keinem Gedächtnis mitteilte.
Wie sich diese Zukunft vom Anderen her und ein kulturelles Gedächtnis

zusammen denken ließen, ist eine offene Frage. Immerhin sind in den letzten

Jahren verschiedene Versuche einer Wiederannäherung von Ethik und
Geschichte festzustellen, die aber nicht darüber hinwegtäuschen sollten, auf
wie dünnem Eis sie sich bewegen. Vor allem scheint mir der Begriff der

Bezeugung allzu oft zu leichtfertig in Anspruch genommen zu werden. Wir alle
haben dramatische Fälle politischer Märtyrer vor Augen, die behaupteten,
für eine erst zu verwirklichende Wahrheit zu sterben und dafür Tausende zu
opfern bereit waren. Hier gehen Bezeugung und Menschenverachtung Hand
in Hand. Man macht es sich zu leicht, meine ich, wenn man dieses
AntiZeugnis, dem eine eigene politische Aussagekraft nicht so ohne weiteres
abzusprechen ist, als Beleidigung einer Religion, aller Religiosität oder Gottes
selbst abstempelt. Scheinbar bezeugt es doch die Wahrheit gerade dessen,
was ein Humanismus des anderen Menschen sich anzunehmen weigert: daß
einer dem anderen eine indifferente Todfeindschaft erklären kann, um ihn



480 Renaissance des Menschen?

«zur Hölle zu schicken» - wie in New York geschehen. Wird sich auch
angesichts dieser, ihren Schatten tödlicher Gewalt bereits weit in die Zukunft
vorauswerfenden Herausforderung ein Humanismus des Anderen bewähren?

Wird er es verhindern können, daß man die Täter und ihre Hintermänner

in ein dehumanisiertes Jenseits verweist, mit dem man «nichts gemeinsam

haben» will?51

Die Zukunft des Menschen wird — wenn es sie gibt — nur lebendig bleiben,

wenn man auch die Geschichte der Dehumanisierungen im Gedächtnis
behält, die so oft schon diese Zukunft zu zertrümmern drohten. Gerade das

Gedächtnis nämlich konfrontiert uns mit der Frage, ob die Zukunft des

Menschen, die man beschwört, auch angesichts des radikalen Feindes sich

ereignet, mit dem man jegliche menschliche Gemeinsamkeit zu leugnen
neigt, weil er diese Zukunft zu zerstören gewillt scheint. Mit schlichten
Worten hat Marie Luise Kaschnitz dies unter dem Titel «Metaphysik» zum
Ausdruck gebracht: «Es gibt Menschen, die ohne Metaphysik oder, um es

deutlicher zu sagen, ohne Gott nicht auskommen können. Sie verlangen
nichts von ihm und stellen ihn nicht zur Rede, eine sinnliche Vorstellung
(alter Vater) haben sie schon lange nicht mehr. Sie suchen ihn nicht in der
Kirche, aber auch nicht im Wald. Am ehesten noch in den Augen ihrer
Mitmenschen. Auch in den Augen derer, die ihn leugnen? Gerade in diesen,
ja.»52 Vor aktuellem Hintergrund möchte man hinzufügen: auch in den Augen

derer, die «verblendet» für einen anderen Gott Zeugnis abzulegen glauben.

Wem sollen wir Glauben schenken? Demjenigen, der jede Gemeinsamkeit

mit der terroristischen Gewalt leugnet (um sie in ein nicht-menschliches
Jenseits zu verweisen) oder dem Zeugnis derer, die selbst in ihr noch die
Spur des Anderen zu entziffern suchen? Will diese Gewalt nicht zum
Ausdruck bringen, daß es diese Gemeinsamkeit nicht gibt? Wer sich diesen
Schluß nicht aufzwingen lassen will und an der Zukunft des Menschen
festhalten möchte, wird sich der harten Probe eines Gedächtnisses unterziehen
müssen, welches uns — in der Verantwortung für den Anderen, selbst für
den ärgsten Feind — mit der eindringlichen Infragestellung der Zukunft des

Menschen durch ihn selbst konfrontiert. Nur unter dem Druck dieser Probe
wird die Rede von einem — sei es neuen, sei es alten — Humanismus vor dem
Rückfall in eine fragwürdige Emphase zu bewahren sein.53

51 Vgl. dazu den in Verbindung mit Christian Geulen und Anne von der Heiden
herausgegebenen Band Vom Sinn der Feindschaft, Berlin 2002.

52 Marie Luise KASCHNITZ, Steht noch dahin, Frankfurt a.M. 51979, S. 64.
53 Es fragt sich, ob gegenwärtige Ansätze zu einer «Neuen Politischen Theologie»

diese Probe wirklich bestehen, wenn sie einer anamnetischen, im Lichte der Bestimmung

des Menschen «befreienden Erinnerung» nicht auch eine fällige Erinnerung an
eine radikale Freiheit zur Seite stellen, die sich von eben dieser Bestimmung zu lösen
versucht hat. Vgl. Johann Baptist METZ, «Anamnetische Vernunft. Anmerkungen eines



Renaissance des Menschen? 481

Die bisherigen Überlegungen lassen sich in fünf Thesen zusammenfassen:
1. Nur wenn die Zukunft des Menschen nicht bereits erfüllt ist, ist sie

auf unser Gedächtnis der Bestimmung des Menschen angewiesen.
2. Im Horizont des kulturellen Gedächtnisses sagen uns indessen nicht

die Humanwissenschaften, was der Mensch ist, sie künden vielmehr seit

langem vom Verschwinden des Menschen und verweisen auf den
vor-wissenschaftlichen Menschen zurück, ohne daß wir uns aber unvermittelt auf die
menschliche Selbsterfahrung berufen könnten.

3. Als Menschen diesseits der Wissenschaften entgehen wir nicht der
radikalen Infragestellung durch die Gewalt-Geschichte des 20. Jahrhunderts,
die exzessiv die Zukunft des Menschen negiert zu haben scheint.

4. Selbst wenn dieser Infragestellung ein sogenannter Humanismus des

anderen Menschen standgehalten haben sollte, wie Levinas glaubt, bleibt
doch fraglich, wie dieser ein kulturelles Gedächtnis inspirieren kann.

5. So bewegen wir uns in gewisser Weise im Kreis: Die offene, nicht
schon im Vorgriff erfüllte Zukunft des Menschen bedarf des Gedächtnisses.
Im Horizont dieses Gedächtnisses wird aber sowohl dieser Humanismus als

auch dessen radikale Infragestellung bezeugt. Die fragliche Zukunft des
Menschen kann es demnach nur im Lichte dieses abgründigen Zwiespalts geben.54

Das geschichtliche, kulturelle Gedächtnis vor allem muß die Erwartung
enttäuschen, es könne ohne weiteres zur Erinnerung der Zukunft (als der
Bestimmung) des Menschen verhelfen. Denn einerseits hält es auch die
Versuche ihrer Leugnung in Erinnerung und läßt sich andererseits nur schwer
mit einem Humanismus des anderen Menschen verknüpfen, der einerseits

zwar dieser Leugnung widerstanden haben soll, der sich andererseits aber
der viel beschworenen «Identitätsstiftung» im Gedächtnis der Überlebenden

Theologen zur Krise der Geisteswissenschaften», in: Axel HONNETH/Thomas MC
CARTHY/Claus OFFE/Albrecht WELLMER (Hgg.), Zwischenbetrachtungen. Im Prozeß
der Aufklärung, Frankfurt a.M. 1989, S. 733ff. - Allzu schnell wird vielfach eine
«rezeptive» Erinnerung von «den» (welchen?) Leidenden, Toten oder gar «Besiegten» für
eine kollektive Identitätssicherung in Anspruch genommen, ohne eine unaufhebbare
Fremdheit sowohl des Erlittenen als auch derer in Betracht zu ziehen, die untergegangen

sind. Und bleibt nicht jede «partikulare» Identität notorisch hinter einer
universalen Vernunft zurück, die sich im Spiegel des Erinnerten, noch des ärgstens
Leidens, in ihrem geschichtlichen Sinn bestätigt finden soll? Ein derartiger Kurzschluß
von Erinnerung, geschichtlicher Vernunft und eschatologischer Hoffnung, die selbst
für das ungerechteste Leiden zu entschädigen verspricht, hat selbst etwas Gewaltsames.

54 In dieser Perspektive genügt es nicht, mit Kant einen «croyance rationelle» an
den Menschen zu bemühen, jedenfalls dann nicht, wenn nicht gezeigt wird, wie dieser
(auf ein «rationales Postulat» gestützte) Glaube an die Zukunft des Menschen selber
der geschichtlichen Erfahrung ausgesetzt ist; vgl. Paul RICŒUR, «Que signifie
(humanisme)?», in: Comprendre 15 (1956), S. 84—92, hier: S. 87f., wo nicht bloß rezeptiv-wie-
derholenden Reprisen der okzidentalen Traditionen das Wort geredet wird, die eher
einer «Nach-Stiftung» ihrer Ursprünge (Husserl) oder sogar eines «Vergessens»
(Merleau-Ponty) als Voraussetzung ihrer Erneuerung bedürfen.



482 Renaissance des Menschen?

widersetzt.55 Darüber hinaus ist unklar, wie dieser Humanismus in
gegenwärtigen Debatten um eine biologisch zu manipulierende Zukunft des
Menschen zum Tragen kommen kann. Zwar hat er an eine unhintergehbare
Bestimmung des Menschen zur Verantwortung für den Anderen erinnert und
beansprucht auf diese Weise, in die Zukunft zu weisen; doch hat dieser
Humanismus den Anspruch des Anderen, von dem her er diese radikale
Verantwortung denkt, erklärtermaßen so weit dem Sein und dem
«innerweltlich» Seienden entrückt, daß er jede Antwort auf die konkrete Frage
schuldig bleibt, wer oder was denn ein Mensch ist. Weder zur Frage der
Selbstheit (die betrifft, als wer sich jemand versteht) noch zum Problem der
Selbigkeit (die betrifft, was etwas oder jemand ist) nimmt er im einzelnen
Stellung. Er hilft uns also nicht bei der Frage weiter, wo etwa das Leben
eines Menschen, für das er diese Verantwortung aufträgt, in genetischer
Perspektive endet und wo es beginnt. Weil diese Fragen offen bleiben, droht
der als Forderung formulierte Anspruch, dieser Verantwortung unbedingt
gerecht zu werden, zu einer Leerformel zu werden. Ist der Fötus ein solches
Wesen, das uns diese Verantwortung von sich aus aufträgt? Ist der
Zeitpunkt der Nidation der entscheidende, von dem an davon auszugehen ist,
daß wir es (wenigstens der Möglichkeit nach) mit dem Leben eines
Menschen zu tun haben? Diese viel diskutierten Fragen verlangen nach einer
Antwort, die besagt, unter welchen Gesichtspunkten wir vom Leben eines
Menschen ausgehen können.56 Nur unter dieser Voraussetzung ließe sich
dann auch sagen, wo und wie genau die unverfügbare Verantwortung
angesichts des anderen Menschen verletzt zu werden droht. Wird die Ethik des

Humanismus des anderen Menschen nicht mit einer im weitesten Sinne
anthropologischen Beschreibung der Erscheinungsweise des Anderen als
Mensch verknüpft, dann kann jedenfalls kein auf diesen Humanismus sich
stützendes Gedächtnis einer menschlichen Zukunft zur Geltung verhelfen,
in der man gerade die biologisch determinierte Erscheinung des Menschen
zu manipulieren unternimmt. Die eigentliche Brisanz dieses Unternehmens,
das zu Unverfügbarem kein Verhältnis mehr hat, kann nicht deutlich werden,

wenn man die Ethik des Anderen, die das Gedächtnis der Bestimmung
des Menschen wach halten soll, von den Problemen der wissenschaftlichen
Rede völlig fern hält, wie es bislang weitgehend geschieht. Diese Rede, so

55 Erstaunlicherweise ist die von Levinas vorgebrachte radikale Kritik von Erinnerung,

Gedächtnis und Geschichte bei vielen Apologeten der Verantwortung «für den
Anderen» noch kaum wahrgenommen worden. Anders ist es kaum zu erklären, wie
unvermittelt vielfach die Beschwörung geschichtlicher Identität «angesichts von
Auschwitz» etwa mit einer Berufung auf Levinas zusammengeht.

56 Was nicht besagen soll, der außer-ordentliche Anspruch des Anderen richte sich
seinerseits nach unseren Definitionen. Wäre es so, dann würde er sich unserer «Sichtweise»

der Dinge fügen und wäre folglich gerade nicht das, als was Levinas ihn
herausgearbeitet hat: ein Anspruch, der jeder nachträglichen Aneignung zuvor kommt und
uns insofern fremd bleibt.



Renaissance des Menschen? 483

wie sie lebensweltlich das menschliche Selbstverständnis immer durchgreifender

zu prägen scheint, verlangt längst selber nach einem Dialog mit einer
Philosophie, die die fragliche Zukunft des Menschen nicht nur in einer
erinnerungswürdigen Vergangenheit sucht, die sich vielmehr rückhaltlos einzulassen

hätte auf die gegenwärtige Erfahrung, daß wir uns selbst abhanden zu
kommen scheinen, weil eine unerhört erfolgreiche Wissenschaft über ihre
Utopien künftiger Selbstbestimmung jedes Unverfügbare vergißt.

Von der Unverfügbarkeit jener Gabe aber haben wir kein objektives
Wissen, das sich über ein gegenständlich gedachtes menschliches Objekt
gewinnen ließe, mit dem sich die Humanwissenschaften in ihrer Geschichte
befaßt zu haben scheinen. Unverfügbare Verantwortung gibt es nur nach
Maßgabe der Erfahrung dessen, daß man einander anspricht und in
Anspruch nimmt.57 Auch der «Humanismus des anderen Menschen», der das

betont hat, begibt sich nicht etwa in Konkurrenz mit einem anthropologischen

Wissen, das uns mit der Auskunft abspeist, wir seien paradoxe Wesen,
denen «Wesentliches mangelt»;58 vielmehr läßt er sich von der radikalsten
Infragestellung der Verantwortung herausfordern, die uns erinnerlich ist. Die
Annahme dieser Herausforderung läßt jenes anthropologische Theorem des
18. Jahrhunderts, demzufolge «der Mensch von Natur aus nichts» sei, in
einem ganz anderen Licht erscheinen. So «unbestimmt» der Mensch als

Lebewesen auch immer sein mag, praktisch zu einem Nichts droht er erst durch
den Anderen zu werden — im Zuge einer Vernichtungsanstrengung, die mit
der Demütigung einsetzt, durch die jemand seiner unumschränkten Souveränität

Ausdruck verleiht, indem er sein Opfer zu einem nichtswürdigen
Subjekt macht, von dem keinerlei Anspruch mehr ausgeht und dem keinerlei
Anspruch mehr zusteht. Der extremste Versuch, sich zu einer solchen
Souveränität zu ermächtigen, bedurfte eines radikalen Mordes, dessen praktische,
«moralische Unmöglichkeit» Levinas unablässig beschwört. Der Mord kann
nicht aus der Welt schaffen, wogegen er verstößt. Sei es als Anspruch auf
die Verantwortung des Anderen, sei es als womöglich ur-altes Gebot, nicht
(und in keiner Weise) zu töten, ist aber das, was sich jener Souveränität
widersetzt, der humanwissenschaftlichen Forschung verschlossen. Insofern er-

57 Vgl. zum Erfahrungsbezug bei Levinas vom Verf., «Von der Phänomenologie
der Offenheit zur Ethik der Verwundbarkeit. Merleau-Ponty und Levinas auf den Spuren

einer An-Archie der Subjektivität», in: Reto L. FETZ/Roland HAGENBÜCHLE/
Peter SCHULZ (Hgg.), Geschichte und Vorgeschichte der modernen Subjektivität Bd.
2, Berlin, New York 1998, S. 1248—1276.

58 Hans BLUMENBERG, Wirklichkeiten, in denen wir leben, Stuttgart 1981, S. 124.

Ungeachtet dieses Bescheids ist die humanwissenschaftliche Forschung immer wieder
einer Phänomenologie des Anspruchs (und des Antwortgebens auf den Anspruch des

Anderen) auf der Spur gewesen, wobei freilich ein weiter, nicht von vornherein ethisch
engzuführender Begriff des Anspruchs ins Spiel kommt, wie im Anschluß an die
biologisch-anthropologischen Forschungen Kurt Goldsteins gezeigt wird von Bernhard
WALDENFELS: Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994.



484 Renaissance des Menschen?

scheint auch die alarmierte Reaktion gegen eine Biologisierung menschlichen
Selbstverständnisses, die man auf dem Weg zu einer unbeschränkten
Selbstermächtigung und insofern auf dem Weg zu einem neuen Menschen sieht,
als verfehlt, so gute historische Gründe sie auch immer haben mag. Infolge
einer unumgänglichen Suspendierung oder «Einklammerung» (epochê)

«lebensweltlichen» Selbstverständnisses kann die moderne Biologie nicht umhin,

all das, was uns mit den übrigen Lebewesen verbindet, zu
vergegenständlichen. Nicht die Biologie (wie auch Foucault in gewisser Weise glauben

machen will), sondern erst das Vergessen dieser Suspendierung ist der
Anfang vom Ende des Menschen als einer andere in Anspruch nehmenden,
lebendigen Realität. Der theoretischen Reduktion auf ein belebtes Objekt,
das sich in Ontogenese und Phylogenese reproduziert und eher zufällig auch
evolutionär verändert, folgt dann eine massive praktische Reduktion, die
bedeutet, daß Menschen einander als Reproduktionsmechanismen zu betrachten

lernen.59 Die praktische Brisanz einer solchen Reduktion hilft freilich
weder ein alle eidetischen Konstanten auflösendes anthropologisches Wissen

noch eine Wesens-Nostalgie zu erkennen, die verspricht, rückwärts
gewandt ein unanfechtbares praktisches Sein des Menschen zu rehabilitieren.
Die Anfechtbarkeit des praktischen menschlichen Lebens und selbst jener
Unverfügbarkeit ist unbestreitbar geschichtliche Wirklichkeit. Insofern wird
die geschichtliche Erfahrung zur eigentlichen Herausforderung des Fragens
nach der Zusammengehörigkeit der Zukunft und des Gedächtnisses des

Menschen. Und zwar um so mehr, wie ihr weder eine souveräne Berufung
auf Wissenschaften, denen ihr Objekt abhanden gekommen ist, noch auf ein

womöglich ur-altes Gedächtnis zur Sprache verhilft, das eine von keinem
geschichtlichen Ereignis wirklich angefochtene ursprüngliche Bestimmung
des Menschen in Erinnerung ruft.

59 Vgl. Armin GRUNWALD/Mathias GüTMANN/Eva M. NEUMANN-HELD (Hgg.),
On Human Nature, Berlin, Heidelberg 2002.


	Renaissance des Menschen? : Die Herausforderung humanwissenschaftlicher Erkenntnis und geschichtlicher Erfahrung

