
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Heidegger et la philosophie médiévale : À propos d'un nouvel annuaire
philosophique

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Heidegger et la philosophie médiévale

A propos d'un nouvel annuaire philosophique

Si laphilosophie s'invente,
l'histoire de la philosophie s'apprend.

Etienne Gilson,
Constantes philosophiques de l'être,

Paris 1983, 205.

Signée par les deux éditeurs Costantino Esposito et Pasquale Porro, la
préface de ce premier numéro d'un nouveau périodique philosophique qui
porte le titre «Quaestio. Annuaire d'histoire de la métaphysique»1 donne des

indications utiles sur le projet visant à la reconstruction de quelques
concepts-clefs et de certains thèmes majeurs de la tradition métaphysique qui
est envisagée autant dans ses origines grecques que dans son développement

contemporain:
Questa prospettiva è quella che di fatto caratterizza dal punto di vista
metodologico l'intero progetto di «Quaestio», con la scelta di dedicare la
sezione monografica di ciascun numéro alla ricostruzione di alcuni terni,
concetti e problemi non secondo una storia già preciostituita, ma pres-
tando attenzione al loro stesso costituirsi come tradizione e come storia.
Il nostro tentativo intende cosi evitare, nei limiti del possibile, tanto ogni
ipostatizzazione délia «metafisica» come oggetto assolutamente atempo-
rale, quanto i rischi di un puro divertissement ermeneutico che per altra
via fïnisca ugualmente con il sacrificare la storicità di ciô viene interpréta

to (XI).
Dans le texte liminaire il est précisé par ailleurs qu'une attention particulière
sera donnée au passage de la pensée médiévale à l'âge classique. On peut dès

lors s'étonner que le premier volume d'une entreprise ainsi définie soit
consacré au thème: Heidegger et la pensée médiévale. Le contenu du volume
justifie cependant largement ce choix, car il s'agit d'un ouvrage où l'histoire de

1
Quaestio. Annuario di storia délia metafisica, 1/2001, Heidegger e I medievali,

Atti del Colloquio Internazionale Cassino 10-13 maggio 2000, a cura di Costantino
ESPOSITO/Pasquale PORRO, Brepols Publishers, Turnhout 2001, XII+552 pages. Il
convient de signaler que le volume comporte également une section «Varia. Note Cro-
nache Recensioni» avec quelques recensions et comptes rendus de Colloques (481—

539). Un index utile des noms clôt l'ouvrage.



Heidegger et la philosophie médiévale 427

la métaphysique joue un rôle prépondérant. Si ce titre provoque, néanmoins
chez moi, une forte réticence, cela peut principalement s'expliquer par deux
raisons. On est d'abord enclin à croire que tout à été dit sur ce sujet, que
l'on songe par exemple au volume récemment publié sous le titre «Heidegger

und das Mittelalter»2, ou encore au numéro spécial de la Revue Thomiste
sur Saint Thomas et l'ontothéologie3. La bibliographie très utile qui accompagne

les études rassemblées dans ce gros volume énumère déjà 94 titres
uniquement sur Thomas et Heidegger et je suis convaincu que cette
bibliographie n'est pas encore complète4. Il est ensuite tout de même embarrassant

et gênant de consacrer un volume au rapport avec la pensée médiévale
d'un philosophe qui a déclaré sans ambages et sans aucune forme de
précaution dans un cours universitaire de l'année 1929/1930 qu'il n'existe au
fond aucune philosophie au moyen âge: «weil es im Grunde keine Philosophie

des Mittelalters gibt»5. Cette déclaration péremptoire, rhétorique et
professorale apparaît cependant sous un nouveau jour lorsqu'on la confronte
avec ce que le même auteur a écrit dans une lettre du 13 décembre 1915
demandant le renouvellement d'une bourse, à savoir qu'il entend vouer «le
travail de recherche de sa vie à la diffusion du patrimoine de la scolastique»6. Il
répète presque littéralement le même projet de vie un peu plus tard dans le

curriculum vitae qui accompagne son dossier d'habilitation7. On se rend dès
lors assez rapidement compte, déjà en feuilletant le dossier qui est présenté

par Costantino Esposito et Pasquale Porro, que de nombreuses questions se

posent encore à propos du sujet annoncé et l'on comprend assez vite que le
thème retenu doit être abordé avec précaution et acribie. S'il est vrai, et il
convient de le signaler d'emblée pour éviter tout malentendu, que tout n'est
pas nouveau dans ce volume, il est incontestable que quelques-unes des études

méritent que l'on s'y arrête un moment et qu'on les soumette, en raison
de leur qualité, à une analyse critique.

2 H. VETTER (éd.), Heidegger und das Mittelalter. Wiener Tagungen zur Phänomenologie

- 1997, Frankfurt 1999.
3 Revue Thomiste 95 (1995).
4 «Heidegger e i medievali. Una bibliografia» di Annalisa CAPTO/Costantino ESPOSITO,

463-477.
5 Ce passage est cité p. 446 par P. PORRO (Grundbegriffe der Metaphysik. Welt —

Endlichkeit — Einsamkeit, Gesamtausgabe, Bd. 29/30, hrsg. von F.-W. von Herrmann,
Frankfurt 1983, 68-69: «Weil das eigentliche Philosophieren als das vollkommen freie
Fragen des Menschen für das Mittelalter nicht möglich ist, sondern in ihm ganz andere

Haltungen wesentlich sind, weil es im Grunde keine Philosophie des Mittelalters gibt,
deshalb ist die Übernahme der Aristotelischen Metaphysik nach den beiden
gekennzeichneten Richtungen von vornherein so gestaltet, dass eine Dogmatik nicht nur des

Glaubens, sondern auch der Ersten Philosophie selbst entsteht.»
6 II s'agit d'une lettre du 13 décembre 1915, cf. H. OTT, Martin Heidegger. Unterwegs

zu einer Biographie, Frankfurt 1988, 80.
7

Vgl. OTT, Martin Heidegger, 98.



428 Heidegger et la philosophie médiévale

Heidegger et les auteurs médiévaux

Le thème proposé, Heidegger et la pensée médiévale, recouvre à vrai dire
divers problèmes qui sont certes liés mais qu'il convient, dans une approche
critique, de distinguer soigneusement. La première thématique concerne la

possible influence de la pensée médiévale sur Martin Heidegger. Il faut être

plus précis: il s'agit de s'interroger sur les lectures médiévales de Heidegger,
sur les sujets de ses cours et analyser son œuvre sous l'angle de la présence
des auteurs médiévaux. Plusieurs études ont choisi cette perspective, je

pense ici à celle de A. Grossmann sur le rapport à Luther8, celle de Orlando
Todisco sur Heidegger et Duns Scot9 et encore celle de Annalisa Caputo10

sur l'interprétation de la grammatica speculativa. Dans cette même catégorie, il
faut placer l'article de M. von Herrmann sur les cours de Heidegger dédiés à

Augustin et en particulier sur les livres X et XI des Confessions". Cette étude
de l'éditeur de Heidegger suit de très près les style et la démarche du
philosophe, ce qui irrite parfois le lecteur. Bien que cet article utilise certains
matériaux encore inédits, notamment la conférence sur le livre XI que Heidegger

a prononcé en 1930 à l'abbaye de Beuron, l'intérêt de ce long article est
limité car il me semble que d'un point de vue méthodique, une simple
reprise des thèses heideggeriennes qui ne risque pas d'évaluation critique du
travail d'interprétation et qui ne discute en aucune façon les travaux qui
existent déjà sur ce sujet, dans le cas présent ceux d'Esposito12 et de Flasch13,
n'intéressera que la petite communauté des adeptes déjà convaincus du
maître de Messkirch!

Heidegger et la néoscolastique

De ce premier ensemble, il est opportun de distinguer le domaine consacré à

l'influence de l'école néoscolastique sur le jeune Heidegger. L'importante

8 «Heidegger und Luther», 193-209.
9 «Il carattere oggettivo dell'ente scotista nella lettura di Martin Heidegger», 245—

273.
10 «Razionalismo e irrazionalismo nell'interpretazione heideggeriana délia (Grammatica

speculativa»), 275—301.
11 «Die <Confessiones> des Heiligen Augustinus im Denken Heideggers», 113-146.
12 C. ESPOSITO, «Heidegger und Augustinus», in: H. Schäfer (éd.), Annäherungen

an Martin Heidegger, Festschrift H. Ott zum 65. Geburtstag, Frankfurt 1996, 275-309;
mais encore: («Quaestio mihi factus sum>. Heidegger di fronte ad Agostino», in: L. Ali-
ci/R. Piccolomini/A. Pieretti, Ripensare Agostino: interiorità e intenzionalità, Atti del
IV Seminario Internazionale del Centro di Studi Agostiniani di Perugia, Roma 1993,
229-259.

13 Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confessiones.
Historisch-philosophische Studie, Frankfurt 1993, 51-63.



Heidegger et la philosophie médiévale 429

biographie de Heinrich Ott14 permet de voir plus clair dans ce domaine,
mais il reste sans doute du travail à faire. Bernhard Casper, s'inspirant du
célèbre passage dans «Unterwegs zur Sprache» où Heidegger avoue que sans
le passé théologique il n'aurait jamais trouvé le chemin de sa pensée15,
souhaite montrer à ses lecteurs comment le jeune Heidegger, en se libérant
progressivement du contexte néo-scolastique de l'Université de Freiburg a

découvert son propre questionnement16. Toutefois, selon Casper, il serait
possible d'identifier une sorte d'obsession fondamentale qui est à l'œuvre dès

les premiers pas de Heidegger en philosophie, préoccupation que l'auteur
appelle «volonté du fondement»17. La démonstration ne convainc cependant
guère car — peut-on demander — quelle démarche philosophique ne pourrait
être décrite par une généralité de ce genre? Et cela d'autant plus que l'auteur
ne peut guère appuyer son hypothèse heuristique sur une base textuelle
suffisamment large. Ce travail montre, une fois de plus, qu'un certain discours

philosophique qui ne cache pas son mépris pour les contingences historiques18,

risque, parce trop prétentieux et pas assez documenté, de se perdre
dans des considérations diffuses et bien trop générales. Le travail de Franco
Volpi19 est beaucoup plus sérieux et instructif puisque l'auteur suit une
indication donnée par Heidegger lui-même dans les remarques autobiographiques

qui portent le titre «Mon chemin vers la phénoménologie». Dans ce

texte, Heidegger rappelle que deux philosophes ont particulièrement
influencé son interrogation ontologique, à savoir Franz Brentano et Cari Braig.
Volpi montre, de manière assez méticuleuse, comment la lecture de l'opuscule

sur le sens multiple de l'étant de Brentano a pu orienter le jeune
Heidegger vers une interrogation sur le «sens originaire» et fondamental de l'être
(cf. 43) tandis que les cours de Braig et en particulier son livre sur l'être
(Vom Sein, Abriss der Ontologie, Freiburg 1896), désignant l'ontologie

14 Cf. l'ouvrage mentionné à la note 6.
15 II s'agit des deux phrases «Ohne diese theologische Herkunft wäre ich nie auf

den Weg des Denkens gelangt. Herkunft aber bleibt Zukunft», dans: Unterwegs zur
Sprache, Pfullingen 1959, 96.

16 «Das theologisch-scholastische Umfeld und der anti-idolische Grundzug des

Denkens des jungen Heidgger», 11—22. L'auteur ne cite pas un ouvrage qui, à mon
sens, traite d'un sujet très voisin: Philippe CAPELLE, Philosophie et théologie, dans: La
pensée de Martin Heidegger, 2e édition, Paris 2001.

17 «Mir kam es darauf an, deutlich zu machen, inwiefern Heideggers Konfrontation
mit der seine theologische Herkunft bestimmenden Scholastik, durch die sein eigener
Denkweg stigmatisiert wurde - aber vielleicht auch zu dem Eigensten herausgefordert
— im Zusammenhang mit dem Verlangen nach dem Grunde steht, der sich selbst in Wahrheit

als der Grund entbirgt» (22).
18 Voir à ce sujet (11): «Dabei ist freilich zu fragen, ob man mit derart festgestellten
Fakten auch schon die Bedeutung erschlossen hat... »
19 «Le fonti del problema dell'essere nel giovane Heidegger: Franz Brentano et Carl

Braig», 39—52.



430 Heidegger et la philosophie médiévale

comme une science fondamentale (Fundamentalwissenschaft, 48), l'aurait
incité à approfondir la question du concept d'être, «concept unique mais articulé

de multiples manières». Volpi cite opportunément dans ce contexte un
passage très éclairant de Bonaventure dont Heidegger a pu prendre connaissance

à travers le livre mentionné de Braig où le docteur franciscain compare

l'être à la lumière qui est elle-même invisible mais qui rend visible20.

Mieux encore que Volpi, Richard Schaeffler avait, en son temps, interprété
ce passage dans un opuscule instructif sur Heidegger et la théologie catholique,

en parlant de la condition non-objectale de toute connaissance des

objets pour indiquer ce qui sans être un objet rend présent tous les objets et
qui est la condition invisible de toute visibilité21, et je suis de l'avis que
Schaeffler (et après lui Volpi) avait raison de rapprocher ce passage de la

manière dont Heidegger concevra la relation entre l'être et les étants.

Comparaisons et confrontations

Un troisième groupe d'articles pourrait s'intituler comparaisons et confrontations,

car il s'agit dans ce cas d'études où l'on recherche moins à déterminer
la possible influence de certains auteurs sur Heidegger que de comparer d'un
point de vue proprement philosophique certaines dimensions de la philosophie

heideggerienne avec les démarches et les arguments d'autres penseurs
ou d'autres écoles de pensée. Maître Eckhart joue dans ce contexte un rôle

important puisque deux articles traitent de lui22, mais il convient également
de rendre attentif à l'étude intéressante de Stefano Poggi23 sur le rapport du
jeune Heidegger avec la mystique. On doit ici rendre attentif à l'étude très
fouillée de C. Esposito sur Heidegger et Suarez24, mais pour ma part, je
voudrais m'arrêter un peu plus longuement sur le travail de Jean-François Courtine

qui porte le titre limpide «Heidegger et Thomas d'Aquin» (213—233).
Dans ses prolégomènes méthodiques l'auteur précise qu'une véritable
confrontation entre la philosophie des deux auteurs comporterait nécessairement

trois points, à savoir une discussion sur la notion de métaphysique, un
débat sur la différence ontologique et une recherche sur la causalité. Dans

20 Voir à ce propos 51, il s'agit d'un passage extrait de l'Itinerarium mentis in Deum

V, 3.
21 Frömmigkeit des Denkens? Martin Heidegger und die katholische Theologie,

Darmstadt 1978, 3-10. L'auteur parle de «ungegenständliche Bedingung allen
gegenstandsbezogenen Denkens» (7).

22 Vincenzo VlTIELLO, «Abgeschiedenheit, Gelassenheit, Angst. Tra Eckhart e

Heidegger», 305-316; Giusi STRUMMIELLO, «Got(t)heit: la Deità in Eckhart e Heidegger»,
339-359.

23 «La medievistica tedesca tra Ottocento et Novecento, la mistica e il giovane
Heidegger», 23-38.

24 «Heidegger, Suarez et la storia dell'ontologia», 407-430.



Heidegger et la philosophie médiévale 431

cet article, Courtine ne traite que de la première problématique, mais il montre

la marche à suivre d'un point de vue méthodique. L'étude de Courtine
excelle par sa précision philologique, sa perspicacité philosophique et une
dose adéquate d'ironie. En décortiquant trois textes (deux rédigés avant
1930 et un dernier datant de 1941), l'auteur montre que Heidegger possède
une notion complètement figée et réductrice de ce qu'est la métaphysique
médiévale. La fine analyse de Courtine démontre ce fait notamment à

travers la présentation que Heidegger donne dans son cours de 1929/30 sur les

concepts fondamentaux de la métaphysique (Grundbegriffe des Metaphysik)
où il interprète le prologue du commentaire de la Métaphysique de Thomas.
Heidegger ht le texte à travers une grille préétablie et ne fait qu'appliquer au
texte un schéma herméneutique préexistant. Le commentateur Courtine
avoue sans détour être «un peu désarmé devant cette accumulation de

contre-vérités, devant une ignorance aussi butée» (223) et il est vrai que les trois
thèses principales que l'on découvre au fil de la lecture des textes de

Heidegger sont assez déconcertantes: il y a d'abord la réduction du «métaphysique»

au «suprasensible» (218), il y a ensuite l'identification d'une attitude
fondamentale, qui serait commune à toute la scolastique et que l'on peut
résumer de la manière suivante: «Au moyen âge, il n'y a pas, et il peut pas y
avoir, déclare Heidegger, de <philosopher>, car un tel philosopher est dépourvu

de sens dans l'horizon du christianisme ou mieux de la <dogmatique
chrétienne») (221). Heidegger déclare d'ailleurs lui-même: «l'existence entière de
la métaphysique est a priori déterminée par l'orientation sur la théologie au
sens chrétien» (cité 227). On ne peut qu'acquiescer pleinement à l'impératif
énoncé par Courtine lorsqu'il demande d'interroger le scénario de l'oubli de

l'être à la lumière de l'histoire (217)25. Ce n'est pas sans un certain humour
que l'auteur termine son article, en rappelant une boutade très judicieuse de
Gilson que j'ai mise en exergue à cette notice (232). Mais il y a une autre
suggestion inattendue que fait Courtine au terme de son étude: Ne
comprendrait-on pas mieux Heidegger, demande-t-il, si on le traduisait en latin?
L'article se termine par un bref texte de Heidegger traduit en latin scolastique.

Le résultat est étonnant, très étonnant26.

25 L'auteur approfondit cette dimension de son étude dans «Métaphysique et on-
tothéologie» (dans: La métaphysique. Son histoire, sa critique, ses enjeux, édité par
Jean-Marc NARBONNE/Luc LANGLOIS, Paris-Montréal 1999, 137—157). La conclusion
de cette magnifique réflexion mérite d'être citée (157): «Si l'on veut continuer de penser

avec, mais aussi après Heidegger, je crois qu'il importe d'examiner de manière his-
torico-critique la construction de son concept de métaphysique; d'élargir résolument et
de différencier le concept de métaphysique, de renoncer pour commencer à l'unité
destinale-historiale de ladite constitution ontothéologiqe.»

26 Voici un échantillon (233): «Id quod proprie est (das was eigentlich ist), non est
simpliciter hoc aut hoc (ist keineswegs dieses oder jenes Seiendes). Id quod proprie et
vere est, sive in Est manet et essentiatur ipsum solum esse est (d.h. eigens im Ist wohnt
und west, ist einzig das Sein).»



432 Heidegger et la philosophie médiévale

Analyses méta-critiques

Un dernier groupe d'études réunit des analyses méta-critiques27 puisqu'il
s'agit cette fois de porter un regard critique sur la vision heideggerienne de

l'histoire de la métaphysique. Cette partie de l'annuaire est, à mon avis, de

loin la plus importante et la plus fructueuse et les trois études dont je vais à

présent parler constituent un réel apport à la discussion philosophique et
historique autour des questions philosophiques que l'on peut poser à partir
de la démarche de Heidegger. Ces questions concernent surtout sa philosophie

et sa vision de l'histoire, et partant, sa conception de l'avenir de la
philosophie.

Un historien de la pensée néoplatonicienne est amené à faire deux
constatations lorsqu'il procède à une évaluation critique de la manière dont
Heidegger interprète le destin de la métaphysique occidentale. D'abord il
remarquera le rôle mineur que joue cette école de pensée dans l'œuvre du
philosophe de la Forêt Noire. Ensuite, et cela est bien plus grave, il devra,
conscient de la richesse de la tradition métaphysique du néoplatonisme,
conclure que la lecture heideggerienne de l'histoire de la métaphysique est
«réductrice» et «nivelante». Tels sont, en effet les deux adjectifs que Jean-Marc
Narbonne emploie pour qualifier la démarche de Heidegger dans son étude

«Heidegger et le néoplatonisme» (55-82). Son verdict sur la compétence
heideggerienne en matière de néoplatonisme est sans appel: nous sommes en
présence d'une «banalisation» (60) dont l'erreur fondamentale consiste à

ramener la «dénivellation hénologique» à l'«horizontalité ontique» (61 et 62).
Et Narbonne de conclure que l'analyse du néoplatonisme proposée incidemment

«ne rend pas justice à la réalité et la complexité des faits» (76). A vrai
dire, cette constatation n'est qu'à moitié surprenante et malgré sa nouveauté,
elle ne constitue de fait pas l'aspect le plus intéressant de cette contribution.
Le questionnement que cette diagnose critique et méta-critique fait naître
s'avère particulièrement suggestif et fécond. Si je comprends bien l'argumentation

de Narbonne, il ne suffit pas de tenter de se soustraire à l'onto-théo-
logisme métaphysique, mais il faudra «interroger les conditions mêmes à partir

desquelles» la critique heideggerienne est construite: «nous voulons sug-

27 II n'est pas possible de traiter de toutes les études réunies dans ce riche volume.
Je mentionne celles dont il n'est pas explicitement question dans cette brève notice:
Mario RUGGENINI, «Veritas e aletheia. La Grecia, Roma e l'origine délia metafïsica
cristiano-medioevale», 83—112; Eugenio MAZZARELLA, «Heidegger e la possibilité di
una filosofia cristiana», 149—160; Adriano FABRIS, «Heidegger e il rapporto tra <sapere>
e <fede>. Alcuni momenti del confronto con le radici scolastiche», 161—173; Andreas
SPEER, «Im Horizont der Weisheit: Philosophie als Denken aus dem Anfang bei Martin

Heidegger», 175—191; Paola-Ludovika CORIANDO, «Das thomanische <summum ens>

in ereignisphänomenologischer Sicht», 235—243; Fausto PELLECCHIA, «Heidegger e

Anselmo di Canterbury», 317-337; Sabine BECK, «Mittelalter <en vogue>. Ein Gedicht
Rilkes mit Heidegger gelesen», 361—375.



Heidegger et la philosophie médiévale 433

gérer que tenter d'échapper au cadre onto-théo-logique est vain — ou trop
court — sauf à inverser en même temps le regard et à montrer les faiblesses
et les apories de l'alternative que cette critique prétend offrir» (79), ce qui
reviendrait à dévoiler — en instaurant une pensée de la dénivellation et de la

verticalité - les déficiences de l'horizontalité ontico-ontologique qui caractérise

l'heideggerianisme (cf. 79). Le long article d'Olivier Boulnois, intitulé
«Heidegger, l'ontothéologie et les structures médiévales de la métaphysique»
(379-406) rejoint l'interrogation de Narbonne puisque l'auteur se pose la

question du statut de la notion d'ontothéologie dont il analyse, pour
commencer, les trois significations fondamentales dans l'œuvre du philosophe de

Freiburg avec l'intention de montrer, au bout du compte, qu'il est nécessaire
d'historiciser le schéma ontothéologique. «Au vu des récents travaux
concernant l'histoire de la métaphysique au Moyen-Age, il semble donc utile de
faire la contre-épreuve des métaphysiques médiévales pour tester l'hypothèse

de Heidegger. L'unification systématique de la métaphysique en un
seul concept cède alors la place à l'extraordinaire diversité des métaphysiques

médiévales» (389). Il est toutefois possible selon l'auteur de ramener
cette multiplicité à une trinité qu'il convient de désigner par les termes de

protologie, de katholou-protologie et de katholou-tinologie. La première de ces

figures de la métaphysique est celle qui est à la recherche du premier et l'identifie

avec Dieu. De cette figure essentiellement théologique, Boulnois distingue

la théo-ontologie pour laquelle le sujet de la métaphysique est l'étant en
général mais où l'être se dit per prius du premier: «le principiel est ipso facto
l'universel, puisqu'il est un principe universel» (397). Pour cette raison il est
judicieux d'appeler ce type de métaphysique katholou-protologique. Lorsque
l'on fait, en revanche, prédominer «le principe d'unité du concept d'étant»,
on obtient le troisième paradigme qui intègre Dieu dans le sujet de la
métaphysique et qui trouve son accomplissement chez Duns Scot où la métaphysique

générale doit précéder la métaphysique spéciale, à savoir la théologie.
Cette vue synthétique de la métaphysique médiévale amène Boulnois à mieux
formuler les tâches de l'historien qui doit, par son travail, tenter d'identifier
les continuités et les discontinuités. Je partage le refus de la réduction hei-
deggerienne de toute la métaphysique à un seul paradigme d'où l'une des
conclusion de Boulnois: «notre examen montre que la métaphysique médiévale

n'obéit pas à une constitution organique, à une finalité unique» (405).
Et il en résulte immédiatement que l'interprétation heideggerienne de l'hi-
toire de la philosophie est incomplète (405) et l'auteur note à juste titre
l'absence du complexe des interprétations arabes (405). Si le postulat d'une
subversion historique du concept de l'ontothéologie et même de la métaphysique

est incontestablement justifié, je crois cependant qu'il est indispensable
de faire un pas de plus dans cette direction en mettant en jeu l'idée

même que Dieu et l'être constituent les deux déterminations fondamentales
de la métaphysique. Heidegger est sur ce point, et avec lui la majorité des ses

interprètes et critiques, victime d'une réduction simplificatrice de la méta-



434 Heidegger et la philosophie médiévale

physique à l'une de ses formes qui occulte une autre dimension, qui cependant

est déjà présente chez Aristote lorsqu'il identifie par exemple la
philosophie première avec la science des premiers principes. De plus, je crois que
l'identification de la question de l'être avec le problème fondamental de la

métaphysique — et sur ce point capital les vues de Heidegger et de Gilson se

rejoignent — représente un appauvrissement de la métaphysique qui occulte
le fait que même pour un Thomas d'Aquin la question du rapport entre
l'être et l'esprit est tout aussi importante que le problème de l'être lui-même,
sans parler des métaphysiques qui, comme celle de Thierry de Freiberg par
exemple, mettent en question la «royauté indétrônable» de l'être (pour
reprendre une expression lévinassienne) non pas à partir de l'hénologie mais

en termes d'une théorie de l'intellect. Et que dire de Nicolas de Cues?

Les conclusions que tire Pasquale Porro de son examen de l'influence
qu'aurait exercé Heidegger sur l'étude de la philosophie médiévale28 sont à la
fois nuancées et innovatrices. Avec une grande lucidité, Porro montre
d'abord ce que fut la vision de la métaphysique médiévale du jeune
chercheur et comment est née non seulement l'idée d'une destruction phénoménologique

d'Aristote mais encore cette conviction lourde de conséquence
selon laquelle la vision créationniste du monde, qui ferme toute interrogation

authentiquement ontologique, serait déjà préparée par la conception
technomorphe de l'étant chez Aristote. Selon l'analyse pénétrante de Porro,
la conception heideggerienne de la métaphysique médiévale n'est pas seulement

réductrice dans la mesure où elle est, en tant que philosophie
chrétienne, un projet impossible, mais encore et surtout parce que le moment
médiéval de la métaphysique n'est que l'actualisation d'une virtualité inscrite
dans la nature même du projet métaphysique d'Aristote, actualisation qui
n'atteindra son éclosion plénière que durant la modernité, lorsque la
conception de l'étant comme présence manifestera sa vraie nature. Or, telles
sont les conclusions inspiratrices de Porro, la lecture réductrice de l'histoire
de la métaphysique médiévale, par le détour d'une critique de la critique, rend
possible une autre perception de la métaphysique médiévale. Porro évoque
quatre perspectives: en premier heu le dépassement de l'opposition entre
mystique et scolastique (suggéré par Heidegger lui-même au terme de son
habilitation); en second lieu Heidegger invite par son insistance sur le

processus de traduction des termes et les mutations philosophiques qu'elles
impliquent à être plus attentif à la terminologie scolastique. Probablement plus
important que ces deux premiers points dont la mise en œuvre n'a nullement
besoin de la stimulation heideggerienne, est un troisième aspect souligné par
Porro: en présentant une vision unitaire, réductrice et homogène du destin
de la métaphysique occidentale, Heidegger provoque une interrogation sur la
véritable place de la métaphysique médiévale dans une perspective diachronique et

28 «Heidegger, la fîlosofia medievale, la medievistica contemporanea», 431-461.



Heidegger et la philosophie médiévale 435

macroscopique de la philosophie occidentale. Porro pense finalement que la

critique heideggerienne offre l'opportunité de libérer l'étude de la métaphysique

médiévale de beaucoup d'hypothèques et de présupposés idéologiques
et confessionnels: nous sommes dès lors sollicités à «studiare storicamente la

metafïsica medievale» (461), ce qui veut dire de concevoir cette étude

comme une expérience intellectuelle qui mérite d'être considéré en tant que
telle.

Je ne puis que souscrire à ces conclusions, mais la lecture attentive non
seulement de l'article de Porro mais encore de l'ensemble de ce volume
riche et varié se heurte à une difficulté majeure qu'à mon avis l'on ne saurait
négliger. Si l'on suit l'indication par laquelle Porro termine son étude et si
l'on jette un regard véritablement historique sur la métaphysique médiévale,
on est immédiatement frappé par l'importance que l'apport de la pensée
musulmane et juive a joué dans le développement et la croissance de cette branche

de la philosophie. Il suffit d'y penser pour se rendre immédiatement

compte de la pertinence, de la justesse et de l'importance de cette remarque.
Or, et cela est patent, toute cette dimension est absente dans la grande fresque

de l'histoire de la métaphysique que peint maintes fois Heidegger. Que
signifie ce silence qui, d'un point de vue historique, culturel et même politique,

est une occultation et qui fait apparaître sous un nouveau jour les

injonctions incessantes d'un retour aux origines grecques de la philosophie?
On est autorisé à se poser la question si cette volonté délibérée et obstinée
de construire une histoire occidentale de la métaphysique n'est point l'aspect
le plus néfaste, le plus déplorable de l'interprétation de l'histoire que
Heidegger a légué à la postérité. Plusieurs auteurs de ce volume réclament une
déconstruction historique de la construction heideggerienne de l'histoire de la

philosophie. Le volume en question ouvre quelques pistes pour une telle
entreprise, mais la question reste, celle de la répulsion heideggerienne pour
le métissage. Une étrange obsession de la pureté l'a rendu aveugle au fait
fascinant que la métaphysique occidentale est l'enfant barbare et bâtard mais

vigoureux d'un formidable métissage.29

29 Personne n'a mieux plaidé cette cause qu'Alain DE LIBERA dans son ouvrage engagé
et remarquable: Penser au Moyen Age, Paris 1991. Cet essai admirable montre bien

que l'élimination des préjugés ethnocentristes fait partie des tâches de l'historien de la
philosophie.


	Heidegger et la philosophie médiévale : À propos d'un nouvel annuaire philosophique

