Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Heidegger et la philosophie médiévale : A propos d'un nouvel annuaire
philosophique

Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUEDI IMBACH

Heidegger et la philosophie médiévale

A propos d’un nouvel annuaire philosophique

Si la philosophie s’invente,
Phistoire de la philosophie s’apprend.
Etienne Gilson,

Constantes philosophiques de I’étre,
Paris 1983, 205.

Signée par les deux éditeurs Costantino Esposito et Pasquale Porro, la pré-
face de ce premier numéro d’un nouveau périodique philosophique qui
porte le titre «Quaestio. Annuaire d’histoire de la métaphysique»' donne des
indications utiles sur le projet visant a la reconstruction de quelques con-
cepts-clefs et de certains themes majeurs de la tradition métaphysique qui
est envisagée autant dans ses origines grecques que dans son développe-
ment contemporain:
Questa prospettiva € quella che di fatto caratterizza dal punto di vista
metodologico I'intero progetto di «Quaestio», con la scelta di dedicare la
sezione monografica di ciascun numero alla ricostruzione di alcuni temi,
concetti e problemi non secondo una storia gia preciostituita, ma pres-
tando attenzione al loro stesso costituirsi come tradizione e come storia.
Il nostro tentativo intende cosi evitare, nei limiti del possibile, tanto ogni
ipostatizzazione della «metafisica» come oggetto assolutamente atempo-
rale, quanto 1 rischi di un puro divertissement ermeneutico che per altra
via finisca ugualmente con il sacrificare la storicita di cio viene interpre-
tato (XI).
Dans le texte liminaire il est précisé par ailleurs qu’une attention particuliere
sera donnée au passage de la pensée médiévale a I'age classique. On peut des
lots s’étonner que le premier volume d’une entreprise ainsi définie soit
consacté au théme: Heidegger et la pensée médiévale. Le contenu du volume jus-
tifie cependant largement ce choix, car il s’agit d’'un ouvrage ou I'histoire de

A QOwnaestio. Annuario di storia della metafisica, 1/2001, Heidegger e I medievali,
Atti del Colloquio Internazionale Cassino 10-13 maggio 2000, a cura di Costantino
ESPOSITO/Pasquale PORRO, Brepols Publishers, Turnhout 2001, XII+552 pages. Il
convient de signaler que le volume comporte également une section «Varia. Note Cro-
nache Recensioni» avec quelques recensions et comptes rendus de Colloques (481—
539). Un index utile des noms clot ouvrage.



Heidegger et la philosophie médiévale 427

la métaphysique joue un role prépondérant. Si ce titre provoque, néanmoins
chez moi, une forte réticence, cela peut principalement s’expliquer par deux
raisons. On est d’abord enclin a croire que tout a été dit sur ce sujet, que
I'on songe par exemple au volume récemment publié sous le titre «Heideg-
ger und das Mittelalter»?, ou encore au numéro spécial de la Revue Thomiste
sur Saint Thomas et 'ontothéologie®. La bibliographie trés utile qui accom-
pagne les études rassemblées dans ce gros volume énumeére déja 94 titres
uniquement sur Thomas et Heidegger et je suis convaincu que cette biblio-
graphie n’est pas encore compléte’. Il est ensuite tout de méme embarras-
sant et génant de consacrer un volume au rapport avec la pensée médiévale
d’un philosophe qui a déclaré sans ambages et sans aucune forme de pré-
caution dans un cours universitaire de I'année 1929/1930 qu’il n’existe au
fond aucune philosophie au moyen age: «weil es im Grunde keine Philoso-
phie des Mittelalters gibt»’. Cette déclaration péremptoire, thétorique et pro-
fessorale apparait cependant sous un nouveau jour lorsqu’on la confronte
avec ce que le méme auteur a écrit dans une lettre du 13 décembre 1915 de-
mandant le renouvellement d’une bourse, a savoir qu’il entend vouer «le tra-
vail de recherche de sa vie a la diffusion du patrimoine de la scolastique»®. Il
répéte presque littéralement le méme projet de vie un peu plus tard dans le
curriculum vitae qui accompagne son dossier d’habilitation’. On se rend dés
lors assez rapidement compte, déja en feuilletant le dossier qui est présenté
par Costantino Esposito et Pasquale Porro, que de nombreuses questions se
posent encore a propos du sujet annoncé et 'on comprend assez vite que le
théme retenu doit étre abordé avec précaution et acribie. S$’il est vrai, et il
convient de le signaler d’emblée pour éviter tout malentendu, que tout n’est
pas nouveau dans ce volume, il est incontestable que quelques-unes des étu-
des méritent que I'on s’y arréte un moment et qu'on les soumette, en raison
de leur qualité, a une analyse critique.

2 H. VETTER (éd.), Heidegger und das Mittelalter. Wiener Tagungen zur Phinome-
nologie — 1997, Frankfurt 1999.

3 Revue Thomiste 95 (1995).

4 «Heidegger e i medievali. Una bibliografia» di Annalisa CAPTO/Costantino ESPO-
SITO, 463-477.

3 Ce passage est cité p. 446 par P. PORRO (Grundbegriffe der Metaphysik. Welt —
Endlichkeit — Einsamkeit, Gesamtausgabe, Bd. 29/30, hrsg. von F.-W. von Herrmann,
Frankfurt 1983, 68-69: «Weil das eigentliche Philosophieren als das vollkommen freie
Fragen des Menschen fiir das Mittelalter nicht méglich ist, sondern in thm ganz andere
Haltungen weseqtlich sind, weil es im Grunde keine Philosophie des Mittelalters gibt,
deshalb ist die Ubernahme der Aristotelischen Metaphysik nach den beiden gekenn-
zeichneten Richtungen von vornherein so gestaltet, dass eine Dogmatik nicht nur des
Glaubens, sondern auch der Ersten Philosophie selbst entsteht.»

6 11 s’agit d’une lettre du 13 décembre 1915, cf. H. OTT, Martin Heidegger. Unter-
wegs zu einer Biographie, Frankfurt 1988, 80.

7 Vgl. OTT, Martin Heidegger, 98.



428 Heidegger et la philosophie médiévale

Heidegger et les antenrs médiévanx

Le théme proposé, Heidegger et la pensée médiévale, recouvre a vrai dire
divers problémes qui sont certes liés mais qu’il convient, dans une approche
critique, de distinguer soigneusement. La premiére thématique concerne la
possible influence de la pensée médiévale sur Martin Heidegger. Il faut étre
plus précis: il s’agit de s’interroger sur les lectures médiévales de Heidegger,
sur les sujets de ses cours et analyser son ceuvre sous I'angle de la présence
des auteurs médiévaux. Plusieurs études ont choisi cette perspective, je
pense ici a celle de A. Grossmann sur le rappozrt a Luther8, celle de Otlando
Todisco sur Heidegger et Duns Scot’ et encore celle de Annalisa Caputo’
sur Pinterprétation de la grammatica speculativa. Dans cette méme catégorie, il
faut placer I'article de M. von Herrmann sur les cours de Heidegger dédiés a
Augustin et en particulier sur les livres X et XI des Confessions'!. Cette étude
de I'éditeur de Heidegger suit de tres pres les style et la démarche du philo-
sophe, ce qui itrite parfois le lecteur. Bien que cet article utilise certains ma-
tériaux encore inédits, notamment la conférence sur le livre XI que Heideg-
ger a prononcé en 1930 a Pabbaye de Beuron, I'intérét de ce long article est
limité car i1l me semble que d’un point de vue méthodique, une simple re-
prise des théses heideggeriennes qui ne risque pas d’évaluation critique du
travail d’interprétation et qui ne discute en aucune fagon les travaux qui
existent déja sur ce sujet, dans le cas présent ceux d’Esposito’? et de Flasch®,
n’intéressera que la petite communauté des adeptes déja convaincus du
maitre de Messkirch!

Heidegger et la néoscolastique

De ce premier ensemble, il est opportun de distinguer le domaine consacré a
Iinfluence de I’école néoscolastique sur le jeune Heidegger. L'importante

8 (Heidegger und Luthem, 193-209.

? (I carattere oggettivo dell’ente scotista nella lettura di Martin Heidegger, 245—
273.

1% «Razionalismo e irrazionalismo nell’interpretazione heideggeriana della «Gram-
matica speculativaw, 275-301.

1 «(Die «Confessiones) des Heiligen Augustinus im Denken Heideggers», 113-146.

12 C. ESPOSITO, «Heidegger und Augustinus», in: H. Schifer (éd.), Anniherungen
an Martin Heidegger, Festschrift H. Ott zum 65. Geburtstag, Frankfurt 1996, 275-309;
mais encore: «Quaestio mihi factus sumy. Heidegger di fronte ad Agostino, in: L. Ali-
ci/R. Piccolomini/A. Pieretti, Ripensare Agostino: interioritd e intenzionalita, Atti del
IV Seminario Internazionale del Centro di Studi Agostiniani di Perugia, Roma 1993,
229-259.

13 Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confessiones. Histo-
risch-philosophische Studie, Frankfurt 1993, 51-63.



Heidegger et la philosophie médiévale 429

biographie de Heinrich Ott!* permet de voir plus clair dans ce domaine,
mais 1l reste sans doute du travail a faire. Bernhard Casper, s’insptrant du
célebre passage dans «Unterwegs zur Sprache» ou Heidegger avoue que sans
le passé théologique il n’aurait jamais trouvé le chemin de sa pensée’®, sou-
haite montrer a ses lecteurs comment le jeune Heidegger, en se libérant pro-
gressivement du contexte néo-scolastique de 'Université de Freiburg a dé-
couvert son propre questionnement's. Toutefois, selon Casper, il serait pos-
sible d’identifier une sorte d’obsession fondamentale qui est a I’ceuvre des
les premiers pas de Heidegger en philosophie, préoccupation que I'auteur
appelle «volonté du fondement»'. La démonstration ne convainc cependant
guére car — peut-on demander — quelle démarche philosophique ne pourrait
étre décrite par une généralité de ce genre? Et cela d’autant plus que 'auteur
ne peut guére appuyet son hypotheése heuristique sur une base textuelle suf-
fisamment large. Ce travail montre, une fois de plus, qu'un certain discours
philosophique qui ne cache pas son mépris pour les contingences histori-
ques’®, risque, parce trop prétentieux et pas assez documenté, de se perdre
dans des considérations diffuses et bien trop générales. Le travail de Franco
Volpi® est beaucoup plus sérieux et instructif puisque 'auteur suit une indi-
cation donnée par Heidegger lui-méme dans les remarques autobiographi-
ques qui portent le titre «Mon chemin vers la phénoménologie». Dans ce
texte, Heidegger rappelle que deux philosophes ont particulierement in-
fluencé son interrogation ontologique, a savoir Franz Brentano et Carl Braig.
Volpi montre, de maniére assez méticuleuse, comment la lecture de 'opus-
cule sur le sens multiple de I’étant de Brentano a pu orienter le jeune Hei-
degger vers une interrogation sur le «sens originaire» et fondamental de I’étre
(cf. 43) tandis que les cours de Braig et en particulier son livre sur I’étre
(Vom Sein, Abriss der Ontologie, Freiburg 1896), désignant I'ontologie

4 Cf. 'ouvrage mentionné i la note 6.

15 11 s’agit des deux phrases «Ohne diese theologische Herkunft wire ich nie auf
den Weg des Denkens gelangt. Herkunft aber bleibt Zukunft», dans: Unterwegs zur
Sprache, Pfullingen 1959, 96.

16 «Das theologisch-scholastische Umfeld und der anti-idolische Grundzug des
Denkens des jungen Heidgger», 11-22. L’auteur ne cite pas un ouvrage qui, 2 mon
sens, traite d’un sujet trés voisin: Philippe CAPELLE, Philosophie et théologie, dans: La
pensée de Martin Heidegger, 2e édition, Paris 2001.

7 «Mir kam es darauf an, deutlich zu machen, inwiefern Heideggers Konfrontation
mit der seine theologische Herkunft bestimmenden Scholastik, durch die sein eigener
Denkweg stigmatisiert wurde — aber vielleicht auch zu dem Eigensten herausgefordert
— im Zusammenhang mit dem Verlangen nach dem Grunde steht, der sich selbst in Wahr-
heit als der Grund entbirgt» (22).

18 Voir i ce sujet (11): «Dabeti ist freilich zu fragen, ob man mit derart festgestell-
ten Fakten auch schon die Bedeutung erschlossen hat ... »

19 «Le fonti del problema dell’essere nel giovane Heidegger: Franz Brentano et Carl
Braigy, 39-52.



430 Heidegger et la philosophie médiévale

comme une science fondamentale (Fundamentalwissenschaft, 48), 'aurait in-
cité a approfondir la question du concept d’étre, «concept unique mais arti-
culé de multiples manieres». Volpi cite opportunément dans ce contexte un
passage trés éclairant de Bonaventure dont Heidegger a pu prendre connais-
sance i travers le livre mentionné de Braig ou le docteur franciscain com-
pate I’étre 2 la lumiére qui est elle-méme invisible mais qui rend visible®.
Mieux encore que Volpi, Richard Schaeffler avait, en son temps, interprété
ce passage dans un opuscule instructif sur Heidegger et la théologie catholi-
que, en parlant de la condition non-objectale de toute connaissance des ob-
jets pour indiquer ce qui sans €tre un objet rend présent tous les objets et
qui est la condition invisible de toute visibilité”, et je suis de l'avis que
Schaeffler (et aprés lui Volpi) avait raison de rapprocher ce passage de la
maniére dont Heidegger concevra la relation entre I’étre et les étants.

Comparaisons et confrontations

Un troisiéme groupe d’articles poutrait s’intituler comparaisons et confronta-
tions, car il s’agit dans ce cas d’études ou I'on recherche moins a déterminer
la possible influence de certains auteurs sur Heidegger que de comparer d’un
point de vue proprement philosophique certaines dimensions de la philoso-
phie heideggerienne avec les démarches et les arguments d’autres penseurs
ou d’autres écoles de pensée. Maitre Eckhart joue dans ce contexte un role
important puisque deux articles traitent de lui®?, mais il convient également
de rendre attentif 4 'étude intéressante de Stefano Poggi® sur le rapport du
jeune Heidegger avec la mystique. On doit ici rendre attentif a 'étude trés
fouillée de C. Esposito sur Heidegger et Suarez?, mais pour ma part, je vou-
drais m’arréter un peu plus longuement sur le travail de Jean-Frangois Cout-
tine qui porte le titre limpide «Heidegger et Thomas d’Aquin» (213-233).
Dans ses prolégomeénes méthodiques I'auteur précise qu'une véritable con-
frontation entre la philosophie des deux auteurs comporterait nécessaire-
ment trois points, 4 savoir une discussion sur la notion de métaphysique, un
débat sur la différence ontologique et une recherche sur la causalité. Dans

2 Voir 4 ce propos 51, il s’agit d’un passage extrait de Itinerarium mentis in Deum
v, 3.

2 Frommigkeit des Denkens? Martin Heidegger und die katholische Theologie,
Darmstadt 1978, 3—10. L’auteur parle de «ungegenstindliche Bedingung allen gegen-
standsbezogenen Denkens» (7).

2 Vincenzo VITIELLO, «Abgeschiedenheit, Gelassenheit, Angst. Tra Eckhart e Hei-
degger», 305-316; Giusi STRUMMIELLO, «Got(t)heit: la Deita in Eckhart e Heidegger»,
339-359.

B (La medievistica tedesca tra Ottocento et Novecento, la mistica e il giovane
Heidegger», 23-38.

24 (Heidegger, Suarez et la storia dell’ontologia», 407-430.



Heidegger et la philosophie médiévale 431

cet article, Courtine ne traite que de la premiére problématique, mais il mon-
tre la marche a suivre d’un point de vue méthodique. L’étude de Courtine
excelle par sa précision philologique, sa perspicacité philosophique et une
dose adéquate d’ironie. En décortiquant trois textes (deux rédigés avant
1930 et un dernier datant de 1941), 'auteur montre que Heidegger possede
une notion complétement figée et réductrice de ce qu’est la métaphysique
médiévale. La fine analyse de Courtine démontre ce fait notamment a tra-
vers la présentation que Heidegger donne dans son cours de 1929/30 sur les
concepts fondamentaux de la métaphysique (Grundbegriffe des Metaphysik)
ou il interpréte le prologue du commentaire de la Métaphysique de Thomas.
Heidegger lit le texte a travers une grille préétablie et ne fait qu’appliquer au
texte un schéma herméneutique préexistant. Le commentateur Courtine
avoue sans détour étre «un peu désarmé devant cette accumulation de con-
tre-vérités, devant une ignorance aussi butée» (223) et il est vrai que les trois
théses principales que 'on découvre au fil de la lecture des textes de Hei-
degger sont assez déconcertantes: il y a d’abord la réduction du «métaphy-
sique» au «suprasensible» (218), 1l y a ensuite I'identification d’une attitude
fondamentale, qui serait commune a toute la scolastique et que I'on peut ré-
sumer de la maniére suivante: «Au moyen age, il n’y a pas, et il peut pas y
avolr, déclare Heidegger, de philosophen, car un tel philosopher est dépour-
vu de sens dans ’horizon du christianisme ou mieux de la (dogmatique chré-
tiennem (221). Heidegger déclare d’ailleurs lui-méme: «’existence entiére de
la métaphysique est @ priors déterminée par l'orientation sur la théologie au
sens chrétien» (cité 227). On ne peut qu’acquiescer pleinement a 'impératif
énoncé par Courtine lorsqu’il demande d’interroger le scénario de /Joubli de
/'étre 4 la lumiére de 'histoire (217)%. Ce n’est pas sans un certain humour
que 'auteur termine son article, en rappelant une boutade trés judicieuse de
Gilson que j’ai mise en exergue a cette notice (232). Mais il y a une autre
suggestion inattendue que fait Courtine au terme de son étude: Ne com-
prendrait-on pas mieux Heidegger, demande-t-il, si on le traduisait en latin?
L’article se termine par un bref texte de Heidegger traduit en latin scolasti-
que. Le résultat est étonnant, trés étonnant?®.

B L’auteur approfondit cette dimension de son étude dans «Métaphysique et on-
tothéologie» (dans: La métaphysique. Son histoire, sa critique, ses enjeux, édité par
Jean-Marc NARBONNE/Luc LANGLOIS, Paris-Montréal 1999, 137-157). La conclusion
de cette magnifique réflexion mérite d’étre citée (157): «Si 'on veut continuer de pen-
ser avec, mais aussi aprés Heidegger, je crois qu’il importe d’examiner de maniére his-
torico-critique la construction de son concept de métaphysique; d’élargir résolument et
de différencier le concept de métaphysique, de renoncer pour commencer a I'unité
destinale-historiale de ladite constitution ontothéologiqe.»

% Voici un échantillon (233): «Id quod proprie est (das was eigentlich ist), non est
simpliciter hoc aut hoc (ist keineswegs dieses oder jenes Seiendes). Id quod proprie et
vere est, sive in Est manet et essentiatur ipsum solum esse est (d.h. eigens im Ist wohnt
und west, ist einzig das Sein).»



432 Heidegger et la philosophie médiévale

Analyses méta-critiques

Un dernier groupe d’études réunit des analyses méta-critiques? puisqu’il
s’agit cette fois de porter un regard critique sur la vision heideggerienne de
Ihistoire de la métaphysique. Cette partie de 'annuaire est, 2 mon avis, de
loin la plus importante et la plus fructueuse et les trois études dont je vais a
présent parler constituent un réel apport a la discussion philosophique et
historique autour des questions philosophiques que 'on peut poser a partir
de la démarche de Heidegger. Ces questions concernent surtout sa philoso-
phie et sa vision de 'histoire, et partant, sa conception de ’avenir de la phi-
losophie.

Un historien de la pensée néoplatonicienne est amené a faire deux
constatations lorsqu’il procéde a une évaluation critique de la maniere dont
Heidegger interprete le destin de la métaphysique occidentale. D’abord 1l re-
matquera le r6le mineur que joue cette école de pensée dans I'ceuvre du phi-
losophe de la Forét Noire. Ensuite, et cela est bien plus grave, il devra, con-
scient de la richesse de la tradition métaphysique du néoplatonisme, con-
clure que la lecture heideggerienne de I’histoire de la métaphysique est «ré-
ductrice» et «ntvelante». Tels sont, en effet les deux adjectifs que Jean-Marc
Narbonne emploie pour qualifier la démarche de Heidegger dans son étude
«Heidegger et le néoplatonisme» (55-82). Son verdict sur la compétence hei-
deggerienne en matiére de néoplatonisme est sans appel: nous sommes en
présence d’'une «banalisation» (60) dont l'erreur fondamentale consiste a
ramener la «dénivellation hénologique» a I'chorizontalité ontiquey (61 et 62).
Et Narbonne de conclure que 'analyse du néoplatonisme proposée incidem-
ment «ne rend pas justice a la réalité et la complexité des faits» (76). A vrai
dire, cette constatation n’est qu’a moitié surprenante et malgré sa nouveauté,
elle ne constitue de fait pas I'aspect le plus intéressant de cette contribution.
Le questionnement que cette diagnose critique et méta-critique fait naitre
s’avere particulierement suggestif et fécond. Si je comprends bien 'argumen-
tation de Narbonne, il ne suffit pas de tenter de se soustraire a I’'onto-théo-
logisme métaphysique, mais il faudra «nterroger les conditions mémes a par-
tir desquelles» la critique heideggerienne est construite: «<nous voulons sug-

21 11 n’est pas possible de traiter de toutes les études réunies dans ce riche volume.
Je mentionne celles dont il n’est pas explicitement question dans cette bréve notice:
Mario RUGGENINI, «Veritas e aletheia. La Grecia, Roma e I'origine della metafisica
cristiano-medioevale», 83-112; Eugenio MAZZARELLA, «Heidegger e la possibilita di
una filosofia cristiana», 149-160; Adriano FABRIS, «Heidegger e il rapporto tra <saperes
e (ede». Alcuni momenti del confronto con le radici scolastiche», 161-173; Andreas
SPEER, «Im Horizont der Weisheit: Philosophie als Denken aus dem Anfang bei Mar-
tin Heidegger», 175-191; Paola-Ludovika CORIANDO, «Das thomanische «<summum ens
in ereignisphinomenologischer Sicht», 235-243; Fausto PELLECCHIA, «Heidegger e
Anselmo di Canterbury», 317-337; Sabine BECK, «Mittelalter «en voguer. Ein Gedicht
Rilkes mit Heidegger gelesen», 361-375.



Heidegger et la philosophie médiévale 433

gérer que tenter d’échapper au cadre onto-théo-logique est vain — ou trop
court — sauf 2 inverser en méme temps le regard et 2 montrer les faiblesses
et les apories de l'alternative que cette critique prétend offrir» (79), ce qui
reviendrait a dévoiler — en instaurant une pensée de la dénivellation et de la
verticalité — les déficiences de 'horizontalité ontico-ontologique qui carac-
térise I’heideggerianisme (cf. 79). Le long article d’Olivier Boulnois, intitulé
«Heidegger, I'ontothéologie et les structures médiévales de la métaphysiquen»
(379-406) rejoint I'interrogation de Narbonne puisque l'auteur se pose la
question du statut de la notion d’ontothéologie dont il analyse, pour com-
mencer, les trois significations fondamentales dans I’ceuvre du philosophe de
Freiburg avec 'intention de montrer, au bout du compte, qu’il est nécessaire
d’historiciser le schéma ontothéologique. «Au vu des récents travaux con-
cernant ’histoire de la métaphysique au Moyen-Age, il semble donc utile de
faire la contre-épreuve des métaphysiques médiévales pour tester ’hypo-
thése de Heidegger. L'unification systématique de la métaphysique en un
seul concept céde alors la place a I'extraordinaire diversité des métaphysi-
ques médiévales» (389). Il est toutefois possible selon Pauteur de ramener
cette multiplicité a une trinité qu’il convient de désigner par les termes de
protelogie, de katholou-protologiec et de katholon-tinologie. La premiére de ces fi-
gures de la métaphysique est celle qui est a la recherche du premier et I'iden-
tifie avec Dieu. De cette figure essentiellement théologique, Boulnois distin-
gue la théo-ontologie pour laquelle le sujet de la métaphysique est 'étant en
général mais ou I'étre se dit per prius du premier: «le principiel est ipso facto
Puniversel, puisqu’il est un principe universel» (397). Pour cette raison il est
judicieux d’appeler ce type de métaphysique katholou-protologique. Lorsque
Pon fait, en revanche, prédominer «le principe d’unité du concept d’étanty,
on obtient le troisiéme paradigme qui intégre Dieu dans le sujet de la méta-
physique et qui trouve son accomplissement chez Duns Scot ou la métaphy-
sique générale doit précéder la métaphysique spéciale, a savoir la théologie.
Cette vue synthétique de la métaphysique médiévale améne Boulnois a2 mieux
formuler les taches de I’historien qui doit, par son travail, tenter d’identifier
les continuités et les discontinuités. Je partage le refus de la réduction hei-
deggerienne de toute la métaphysique a4 un seul paradigme d’ou l'une des
conclusion de Boulnois: «notre examen montre que la métaphysique médié-
vale n’obéit pas 4 une constitution organique, a une finalité unique» (405).
Et il en résulte immédiatement que l'interprétation heideggerienne de I’hi-
toire de la philosophie est incompléte (405) et I'auteur note a juste titre I’ab-
sence du complexe des interprétations arabes (405). Si le postulat d’une sub-
version historique du concept de 'ontothéologie et méme de la métaphy-
sique est incontestablement justifié, je crois cependant qu’il est indispensa-
ble de faire un pas de plus dans cette direction en mettant en jeu I'idée
méme que Dieu et 'étre constituent les deux déterminations fondamentales
de la métaphysique. Heidegger est sur ce point, et avec lui la majorité des ses
interprétes et critiques, victime d’une réduction simplificatrice de la méta-



434 Heidegger et la philosophie médiévale

physique a 'une de ses formes qui occulte une autre dimension, qui cepen-
dant est déja présente chez Aristote lorsqu’il identifie par exemple la philo-
sophie premiére avec la science des premiers principes. De plus, je crois que
I'identification de la question de I’étre avec le probléeme fondamental de la
métaphysique — et sur ce point capital les vues de Heidegger et de Gilson se
rejoignent — représente un appauvrissement de la métaphysique qui occulte
le fait que méme pour un Thomas d’Aquin la question du rapport entre
’étre et Pesprit est tout aussi importante que le probléme de I’étre lui-méme,
sans parler des métaphysiques qui, comme celle de Thierty de Freiberg par
exemple, mettent en question la «royauté indétronable» de I'étre (pour re-
prendre une expression lévinassienne) non pas a partir de I’hénologie mais
en termes d’une théorie de I'intellect. Et que dire de Nicolas de Cues?

Les conclusions que tite Pasquale Porro de son examen de Pinfluence
qu’aurait exercé Heidegger sur I'étude de la philosophie médiévale® sont a la
fois nuancées et innovatrices. Avec une grande lucidité, Porro montre
d’abord ce que fut la vision de la métaphysique médiévale du jeune cher-
cheur et comment est née non seulement I'idée d’une destruction phénomé-
nologique d’Aristote mais encore cette conviction lourde de conséquence
selon laquelle la vision créationniste du monde, qui ferme toute interroga-
tion authentiquement ontologique, serait déja préparée par la conception
technomorphe de I’étant chez Aristote. Selon I'analyse pénétrante de Porro,
la conception heideggerienne de la métaphysique médiévale n’est pas seule-
ment réductrice dans la mesure ou elle est, en tant que philosophie chré-
tienne, un projet impossible, mais encore et surtout parce que le moment
médiéval de la métaphysique n’est que P’actualisation d’une virtualité inscrite
dans la nature méme du projet métaphysique d’Aristote, actualisation qui
n’atteindra son éclosion pléniére que durant la modernité, lorsque la con-
ception de I’étant comme présence manifestera sa vraie nature. Or, telles
sont les conclusions inspiratrices de Porro, la lecture réductrice de I’histoire
de la métaphysique médiévale, par le détour d™une critigue de la critigue, rend
possible une autre perception de la métaphysique médiévale. Potro évoque
quatre perspectives: en premier lieu le dépassement de 'opposition entre
mystique et scolastique (suggéré par Heidegger lui-méme au terme de son
habilitation); en second lieu Heidegger invite par son insistance sur le pro-
cessus de traduction des termes et les mutations philosophiques qu’elles im-
pliquent 4 étre plus attentif 2 la terminologie scolastique. Probablement plus
important que ces deux premiers points dont la mise en ceuvre n’a nullement
besoin de la stimulation heideggerienne, est un troisiéme aspect souligné par
Porto: en présentant une vision unitaire, réductrice et homogeéne du destin
de la métaphysique occidentale, Heidegger provoque une interrogation sur la
véritable place de la métaphysique médiévale dans une perspective diachronique et

% (Heidegger, la filosofia medievale, la medievistica contemporanear, 431-461.



Heidegger et la philosophie médiévale 435

macroscopique de la philosophie occidentale. Porro pense finalement que la
critique heideggerienne offre I'opportunité de libérer I’étude de la métaphy-
sique médiévale de beaucoup d’hypothéques et de présupposés idéologiques
et confessionnels: nous sommes dés lors sollicités a «studiare storicamente la
metafisica medievale» (461), ce qui veut dire de concevoir cette étude
comme une expérience intellectuelle qui mérite d’étre considéré en tant que
telle.

Je ne puis que souscrire a ces conclusions, mais la lecture attentive non
seulement de l'article de Porro mais encore de ’ensemble de ce volume ri-
che et varié se heurte a une difficulté majeure qu’a mon avis I'on ne saurait
négliger. S1 'on suit 'indication par laquelle Porro termine son étude et si
Pon jette un regard véritablement historique sur la métaphysique médiévale,
on est immédiatement frappé par 'importance que 'apport de la pensée mu-
sulmane et juive a joué dans le développement et la croissance de cette bran-
che de la philosophie. Il suffit d’y penser pour se rendre immédiatement
compte de la pertinence, de la justesse et de 'importance de cette remarque.
Ot, et cela est patent, toute cette dimension est absente dans la grande fres-
que de Ihistoire de la métaphysique que peint maintes fois Heidegger. Que
signifie ce silence qui, d'un point de vue historique, culturel et méme politi-
que, est une occultation et qui fait apparaitre sous un nouveau jour les in-
jonctions incessantes d’un retour aux origines grecques de la philosophie?
On est autorisé a se poser la question si cette volonté délibérée et obstinée
de construire une histoire occidentale de la métaphysique n’est point I"aspect
le plus néfaste, le plus déplorable de I'interprétation de I’histoire que Hei-
degger a légué a la postérnté. Plusieurs auteurs de ce volume réclament une
déconstruction historigue de la construction heideggerienne de Ihistoire de la
philosophie. Le volume en question ouvre quelques pistes pour une telle
entreprise, mais la question reste, celle de la répulsion heideggerienne pour
le métissage. Une étrange obsession de la pureté I'a rendu aveugle au fait fas-
cinant que la métaphysique occidentale est 'enfant barbare et bitard mais
vigoureux d’'un formidable métissage.?

2 Personne n’a mieux plaidé cette cause qu’Alain DE LIBERA dans son ouvrage engagé
et remarquable: Penser au Moyen Age, Paris 1991. Cet essai admirable montre bien
que P’élimination des préjugés ethnocentristes fait partie des tiches de I’historien de la
philosophie.



	Heidegger et la philosophie médiévale : À propos d'un nouvel annuaire philosophique

