Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Choisir entre I'éthique du devoir et I'éthique des vertus? : Morale et
vertu chez Kant

Autor: Cordonier, Valérie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VALERIE CORDONIER

Choisir entre ’éthique du devoir et
’éthique des vertus?

Morale et vertu chez Kant

«La vertu est un théme négligé dans I’éthique moderne et Kant est 'un
des responsables»: cette opinion est encore partagée actuellement, sur-
tout chez les auteurs préonant un retour de la vertu par le biais de la mo-
rale aristotélicienne!. Depuis la seconde moité du siecle passé certains
penseurs d’orientation analytique, puis dés les années septante les théori-
ciens de I’éthique «des vertus» entendent faire de la vertu une des clés de
la morale?. Mais avait-elle vraiment disparu des théories éthiques a I’épo-
que moderne? Etant donné que la vertu englobe les qualités d’un étre
capable d’agir moralement, il semble @ priori peu concevable d’élaborer
un modéle éthique faisant complétement abstraction d’une telle notion.
Quoi qu’il en soit, la question des vertus représente pour 'bistoire de
I’éthique une ligne de démarcation entre deux tendances® d’une part une

! «Virtue is a neglected topic in modern ethics (...) and (...) Kant is one of the
culprits.» (J.B. SCHNEEWIND, «The Misfortunes of Virtue», R. CRISP/M. SLOTE [éds],
Virtue Ethics, Oxford 1997, 178-9). Je remercie les Professeurs Jean-Claude Wolf et
Dominic O’Meara ainsi qu’Alexandrine Schniewind et Philippe Geinoz pour leurs sug-
gestions.

2 Voir M. SLOTE, From Morality to Virtue, New-York/Oxford 1992; R. HURST-
HOUSE, «Normative Virtue Ethics», R. CRISP, How Should One Liver Essays on the
Virtues, Oxford 1996, 19-36; R. CRISP/M. SLOTE (1997), 1-25; K.P. RIPPE/P. SCHA-
BER (éds), Tugendethik, Stuttgart 1998; E. ANSCOMBE, «Modern Moral Philosophy»,
Philosophy 33 (1958), 1-19; PH. FOOT, Virtues and Vices and Other Essays in Moral
Philosophy, Berkeley 1978. Le présent article utilise les termes «éthique» et «morale»
comme synonymes.

3 M. BARON/P. PETTIT (éds), Three Methods of Ethics: a Debate, Blackwell 1997;
M. BARON, «The Ethics of Duty/Ethics of Virtue Debate and Its Relevance to Edu-
cational Theory», Educational Theory 35 (1985), 136, fait remonter cette distinction a
H.A. PRITCHARD, Moral Obligation, Oxford 1949. Si Kant est conscient de l'origina-
lit¢ de son propre systéme et se démarque explicitement des courants qu’il qualifie
d’eudémonistes, c’est sans doute E. Anscombe qui, en forgeant le terme de consequentia-
lism, marque la premiére prise de conscience nette et explicite d’une telle distinction.



400 Choisir entre ’éthique du devoir et I’éthique des vertus?

éthique des vertus, d’orientation eudémoniste et conséquentialiste, presque
unanimement adoptée dans I’Antiquité et remise en valeur au XXe siecle
dans le monde anglo-saxon; d’autre part une éthique du devoir, faisant de
I'obligation le ressort essentiel de ’évaluation des actes.

Les morales de type eudémoniste auxquelles se rattache I’éthique des
vertus® visent prioritairement le perfectionnement et le bonheur de
I'agent. Cette approche, aussi assimilée aux courants téléologiques, consi-
dére que les options fondamentales du sujet moral et son orientation a
long terme font partie intégrante de I’éthique, voire en constituent le cri-
tére essentiel’. Les courants de tendance déontologique en revanche, lais-
sant les conséquences de I'acte en sourdine, mettent ’accent sur chaque
action dans sa consistance individuelle, reconnaissent sa conformité par
rapport au devoir comme seul critére éthique et tendent a négliger la
vertu.

Une telle alternative, présupposée par un bon nombre d’études ac-
tuelles, laisse entendre non seulement que ’éthique des vertus se définit
par une opposition a toute forme de déontologisme, mais encore que la
primauté accordée au devoir dans un systéme éthique exclut du méme
coup toute préoccupation eudémoniste. Par ailleurs, la place de Kant
dans ce schéma historiographique fait I'objet de considérations diverses.
La plupart des interprétes estiment que sa conception de 'impératif caté-
gorique reléve d’une vision strictement déontologique. Selon certains,
Kant a perdu le sens de la vertu et conduit ainsi la pensée moderne a
formuler les exigences éthiques sous l'angle exclusif des obligations®.
Face a cette interprétation, d’autres auteurs situent I’éthique kantienne en

4 Le lien entre éthique des vertus et eudémonisme ne fait pas 'unanimité: voir
M. STOCKER, «The Schizophrenia of modern moral philosophy», R. CRISP/M. SLOTE
(1997), 66-78. A vrai dire, I’éthique des vertus peut aussi bien s’inscrire dans une pers-
pective déontologique qu’eudémoniste. C’est toutefois du coté de I'eudémonisme que
se situent la plupart des théoriciens de I’éthique des vertus.

5 Le terme d’eudémonisme a été forgé par Kant. Voir F. SCHROTER, La critique
kantienne de ’eudémonisme, Berne 1992, 19-37; J. ANNAS, The Morality of Happi-
ness, New-York/Oxford 1993; M.C. NUSSBAUM, The Fragility of Goodness. Luck and
Ethics in Greek Tragedy and Philosophy, Cambridge 1986, surtout 235-378. A. KEN-
NY, «Happiness», J. FEINBERG (éd.), Moral Concepts, Oxford 1970, 43-52, distingue
’obligation (ought to) moderne de la recommandation (would to) donnée par I’éthique
ancienne.

6 A. MCINTYRE, Apreés la vertu. Etude de théorie morale, trad. L. Bury, Paris 1997,
228; J.B. SCHNEEWIND (1997), 179; J. ANNAS (1993), 52, n. 12; R. CRISP, «Modern
Moral Philosophy and the Virtues», R. CRISP (1996), 1-18. De maniére assez sympto-
matique, ].—M. VAYSSE, Le vocabulaire de Kant, Paris 1998, réserve plusieurs paragra-
phes i la notion de loi mais n’en consacre aucun a la vertu.



Choisir entre 'éthique du devoir et 'éthique des vertus? 401

continuité avec la tradition ancienne pour en valoriser certains aspects
comme le perfectionnement de soi, la vertu ou le bonheur’.

La difficulté a situer Kant dans 'une ou 'autre branche de ce schéma
historiographique — forgé pourtant sous son inspiration — porte a croire
que cette opposition n’est pas aussi tranchée qu’il n’y parait. Il se peut
d’ailleurs que la formulation méme du probléme rende la question inso-
luble, dans la mesure ou il ne s’agit pas nécessairement d’une alternative.
Aussi cet article ne vise-t-il pas a trancher le débat, mais cherche a com-
prendre la définition de la vertu chez Kant et la fonction qu’elle assume
dans son éthique et son anthropologie?. Si la vertu ne figure pas au pro-
gramme de la Critigue de la Raison Pratigue ni des Fondements de la Méta-
physique des Meaurs, elle joue un role important dans la Métaphysique des
Meurs, dont la seconde partie intitulée Tugendlehre fournit par ce biais des
indications sur 'orientation générale de la morale kantienne. La mani¢re
dont Kant y congoit la vertu permet de situer sa morale par rapport a la
distinction historiographique entre eudémonisme et déontologisme, de
remettre en cause les présupposés sur lesquels se fonde cette opposition
et d’entrevoir ainsi des arguments systématiques en faveur d’une conci-
liation entre ces deux tendances éthiques.

La Section I de cet article parcourt la seconde partie de la Métaphysi-
que des Maurs pour cerner la définition et le role de la vertu chez Kant.
Certaines analogies entre les démarches kantienne et stoicienne sont sou-
lignées a cette occasion®. La Section II évalue la vertu kantienne sous
P'angle d’une comparaison avec I’éthique aristotélicienne!®. Aristote n’est

7 O. O’NEILL, «Kant after Virtue», Inguiry 26 (1983), 387-405 rattache Kant
I’éthique des vertus; cf. O. O’NEILL, «Kant’s Virtue», R. CRISP (1996), 77-97. R.B. LOU-
DEN (1986), 473, 482 suit O’Neill, précisant que Kant conjugue les avantages des deux
éthiques. C’est aussi 'avis de D. WEINSTOCK, «Kant et I’éthique de la vertu», de
E. MOUTSOPOULOS (éd.), Droit et vertu chez Kant, Paris 1998, 152-154 et de M. LE-
QUAN, La philosophie morale de Kant, Paris 2001. Voir S. ENGSTROM/]. WHITING
(éds), Aristotle, Kant, and the Stoics. Rethinking Happiness and Duty, Cambridge 1996.

8 Le terme «anthropologie» est entendu ici au sens large, faisant référence 2 un en-
semble de conceptions, systématisées ou non, que se fait tel penseur a propos de la
nature et de la vie humaines. En ce sens les liens entre éthique et anthropologie sem-
blent incontournables.

% L’éthique stoicienne a été interprétée soit (par T. Irwin et A.A. Long notamment)
comme eudémoniste soit (par M. Forschner) comme «prékantienne» (voir J. ANNAS
[1993], 162). M. CANTO-SPERBER, Dictionnaire d’Ethique et de philosophie morale,
Paris 1996, s. v. «devoir», 403-430, rattache la notion de devoir a la conception stoi-
cienne des kadfjkovta.

10 Cette derniére est présentée a partir de /’Ethique a Nicomagque (ci-dessous: EN).
Voir aussi N. SHERMAN, The Fabric of Character. Aristotle’s Theory of Virtue, Ox-
ford 1989.



402 Choisir entre ’éthique du devoir et I’éthique des vertus?

pris en compte que dans la mesure ou il fournit une caisse de résonance
laissant percevoir, par mode de contraste ou d’harmonie, a la fois les ac-
cents caractéristiques de la pensée kantienne et certaines similarités avec
I'eudémonisme classique ou ’éthique actuelle des vertus.

I. La notion kantienne de vertu

La genése de la pensée kantienne, dont il faut tenir compte en lisant la
Meétaphysique des Meaurs, s’avére particulierement significative a propos de
la vertu. Cette notion correspond en effet 2 une évolution de la pensée
kantienne au sein méme de la période critique. Si le Fondement de la Méta-
physigue des Meurs'l, I'une des premiéres grandes synthéses philosophi-
ques de Kant, contient en germe les grands thémes de son éthique, la
Métaphysique des Maurs y apporte des éléments nouveaux, dont une théo-
rie explicite de la vertu morale.

1. La vertu dans les premiéres wuvres critiques

Apres avoir recensé les jugements moraux de la conscience commune, le
Fondement de la Métaphysique des Menrs en fournit une interprétation systé-
matique. Sans prétendre renouveler le domaine de la morale, Kant pro-
pose une formulation rationnelle des principes éthiques. Ainsi, parce
qu’il recherche des régles morales universelles dépassant la contingence
de l'acte pour répondre 7# abstracto 2 la question «Que dois-je faire?», le
Fondement n’accorde aucun role a la vertu'? Celle-ci ne trouve place dans
aucune des formulations de la maxime de moralité’®. Dans cette ceuvre

" Le Fondement de la Métaphysique des Meurs (1785), puis la Critique de la Raison
Pratique (1788) furent complétés par la Métaphysigue des Meurs (1795), éditée par Kant
avant de cesser son enseignement. Voir: Métaphysique des Meaurs, introd. et trad. A.
Philonenko, Part. 2, Paris 1968; trad. A. Renaut, vol. 2, Paris 1994 (ci-dessous: MM);
Fondements de la Métaphysique des Meurs, trad., intr. et notes V. Delbos, Paris 1984
(FMM); Critique de la Raison Pratigue, trad. A. Gibelin, Paris 1974 (CRP); La Religion
dans les Limites de la Simple Raison, trad. A. Gibelin, Paris 1983 (RLSR); Anthropologie
d'un Point de vue Pragmatique, trad. M. Foucault, Paris 1970 (APP). Les textes de Kant
sont cités en traduction (celle d’A. Philonenko pour la Métaphysique des Meurs); aprés le
numéro des pages de la traduction sont mentionnées celles de I’édition allemande de
I’Académie de Berlin (AK); les simples renvois se contentent de mentionner cette édi-
tion.

12 L’unique occurrence du terme apparait dans une note ou Kant remarque que la
vertu en sa véritable forme (Tugend in ihrer eigentlichen Gestalt) consiste a2 envisager
la moralité en dehors de tout élément sensible, de toute récompense ou amour de soi
(FMM AK IV 426).

13 La 2¢ section du Fondement propose diverses formules du méme impératif caté-
gorique (FMM AK IV 407-421).



Choisir entre ’é¢thique du devoir et I’éthique des vertus? 403

Kant ne cherche pas a exploiter cette notion, ou il décele plutot les restes
ou les risques d’un empirisme dont il veut justement se départir.

La Critigue de la Raison Pratigue (1788) poursuit le projet éthique de
Kant en considérant la loi morale comme un factum rationis, la raison
étant ainsi envisagée dans sa fonction législatrice. Contrairement au Fo#-
dement, la Critigue consacre quelques réflexions a la notion de vertu, mais
ces passages sont disséminés et assez peu significatifs. Rien n’y est dit sur
le r6le de la vertu en éthique ni de la maniére dont on I'acquiert’. Peut-
étre a-t-elle quelque chose a voir avec les postulats de la raison prati-
que’, objets de «foi rationnelle» mais non accessibles a la raison pure?
En ce sens la vertu serait-elle implicitement comprise, sans devoir étre
démontrée, comme condition a priori de Pagir moral? Ou bien Kant con-
sidére-t-il I'exercice des vertus comme si évident qu’il n’est pas néces-
saire d’en rappeler 'importance? Quoiqu’l en soit, la Métaphysique des
Meurs, derniére grande ceuvre éthique de Kant, marque une étape déci-
sive sur ce point’S. Cet ouvrage assigne 4 la vertu un role déterminant et
lui consacre aussi plusieurs définitions propres a éclairer les options fon-
damentales de I’éthique kantienne.

2. La vertu: une force de résistance factenr d’équilibre
Des Pintroduction, la Métaphysique des Menrs définit la vertu:

On nomme «courage» (fortitudo) la force et la décision réfléchie d’opposer
une résistance a un adversaire puissant, mais injuste, et lorsqu’il s’agit de
’adversaire que rencontre l'intention morale en nous le courage est alors
«vertu» (virtus, fortitudo moralis)!'.

Etablissant une analogie entre la force de ’'homme en proie aux passions
et le courage du soldat résistant a2 'ennemi, Kant situe d’emblée la vertu
dans le contexte d’un combat intérieur rappelant les connotations muilitai-

4 La vertu est mentionnée en passant dans une remarque sur la sainteté et 'auto-
nomie de la volonté (KRP, AK 33), a ’occasion de développements concernant I'inten-
tion morale d’agir par devoir (aus Pflicht) et non selon des mobiles (AK 84) et enfin au
détour de I'antinomie de la raison pratique que constitue le souverain bien (AK 110).

15 C’est sur ces propositions nécessaires 2 la compréhension des faits moraux que
s’achéve la Dialectique transcendantale: 'immortalité de ’dme, condition d’une rétribu-
tion juste des actes humains dans ’au-dela; I’existence de Dieu, souverain bien visé par
la pratique morale en méme temps que garantie de la justice de la rétribution des actes;
la liberté de 'homme enfin, condition nécessaire a imputabilité des actes humains
(CRP AK V 122-132 et 146-149).

16 Voir G. LEHMANN, Kants Tugenden. Neue Beitrige zur Geschichte und Inter-
pretation der Philosophie Kants, Berlin/New York 1980, 61.

17 MM 50; AK VI 380.



404 Choisir entre 'éthique du devoir et 'éthique des vertus?

res de la virtus'®. C’est par une véritable lutte que I’étre humain est appelé
a maitriser les forces contraires 'empéchant de réaliser son devoir?.
Cette description de 'homme vertueux reproduit des traits de la concep-
tion athlétique du sage chez les Stoiciens®: selon eux le vertueux meéne
un combat acharné contre ses passions, qu'elles solent positives (désir,
envie) ou négatives (crainte, regret). Kant reprend a son compte cette
conception héroique selon laquelle la vertu vise ainsi une paix de I’ime
(tranguillitas animi, aequalitas animi), équilibre stable entre forces oppo-
sées:

Le mot d’apathie est ptis en mauvaise part comme s’il signifiait I'insensibilité
(Fuhllosigkeit) et par conséquent I'indifférence subjective (Gleichgiltigkeit)
par rapportt aux objets du libre-arbitre. (...) On peut prévenir ce malentendu
en nommant «apathie morale» ’absence d’affection (Affektlosigkeit), qu’il
convient de distinguer de l'indifférence (Indifferenz), et cette apathie mo-
rale consiste en ce que les sentiments issus des impressions sensibles ne
perdent leur influence sur le sentiment moral qu’autant que le respect pour
la loi devient plus puissant qu’eux tous?!.

L’apathie revét chez Kant une signification positive puisque, rendant
’homme capable de réaliser librement son devoir, elle constitue le co-
rollaire essentiel de la vertu??. Aussi I’absence de soumission aux affec-
tions extérieures est-elle condition sine gua non de pureté morale. Cela ne
signifie pas que le sage ne ressent rien, mais ses sentiments n’ont aucune

18 Kant félicite les Stoiciens sur ce point: «Parmi tous les anciens moralistes, ce
sont les Stoiciens surtout qui par leur mot d’ordre, «vertw lequel (en grec comme en
latin) désigne le courage et la bravoure, et suppose de ce fait un ennemi, ont fait con-
naitre que pour devenir un homme moralement bon, il ne suffit pas de seulement lais-
ser se développer sans obstacle le germe du bien (...) mais qu’il faut aussi combattre
une cause de mal qui se trouve également en nous.» (RLSR II¢ partie, I¢ section, A. GI-
BELIN 95; AK VI 57). La CRP AK V 111 évalue I'opposition entre Epicuriens et Stoi-
ciens pour se ranger du coté des seconds. Voir M. SPANNEUT (1973), 40-41 et 327—
330; S. ZAC, «Kant, les stoiciens et le christianisme», Revue de Métaphysique et de Morale
77 (1972), 137-165.

19 Une telle définition guerriére de la vertu ne correspond pas aux vertus en parti-
culier puisque toutes les vertus n’exigent pas une telle lutte. Kant réduit néanmoins
leur variété sous une caractérisation unique représentant stricto sensu 1'idée de vertu
(MM AK VI 123). Ses considérations sur 'unité multiforme de la vertu s’apparentent a
la conception stoicienne.

2 C’est a Cicéron que Kant emprunte I'expression latine de fortitudo moralis. (G.
LEHMANN [1980], 64). Sénéque envisage la vie vertueuse comme une charge militaire
(SENEQUE, De beata vita, XV, 5, trad. A. Bourgery, Paris 1997, 37: ut bonus miles) et dé-
finit la vertu comme une force (#bid., IV, 2, 11: vis animi). Ci-dessous: BT/,

1 MM 81; AK VI 408.

22 3. WOLF, «Moral Saints», R. CRISP/M. SLOTE (1997), 91.



Choisir entre 'éthique du devoir et ’éthique des vertus? 405

influence sur le jugement de sa raison concernant les choses a faire®. Or
cette apathie, recherchée en vue du devoir, est d’autant plus ferme que la
volonté de respecter la loi a pris une grande place:

Ce n’est que la force apparente d’un état fiévreux et maladif qui laisse
s’exalter jusqu’a laffection (...) le vif intérét que Pon porte au bien lui-
méme. (...) La véritable force de la vertu est la «tranquillité de 'ame» (das
Gemiith in Ruhe), avec la décision ferme et réfléchie de mettre la loi en
pratique. Tel est ’état de santé dans la vie morale; en revanche 'affection,
méme lorsqu’elle est suscitée par la représentation du bien, est un phéno-
méne qui ne brille qu’un instant et qui entraine abattement®.

C’est notamment en raison du caractére contingent et particulier des pas-
sions, fussent-elles bonnes, que Kant refuse d’y fonder I'action morale.
Ces affections, toujours rattachées a la sensibilité — «Affekt gehort immer
zu Sinnlichkeit» — asservissent ’homme aux objets extérieurs et I'enchai-
nent au monde phénoménal. Seule I'intention ferme de réaliser le devoir
suscite une action pure qui, choisie et accomplie sous la dictée de la seule
raison, réalise la nature nouménale de ’homme. Toute concession aux
passions représente un affaiblissement de I'ame, une maladie la rongeant
de I'intérieur®. La vertu s’exerce donc sur les passions de ’homme en
vue de le rendre capable de réaliser son devoir®. Cependant en dépit de
son importance dans I’éthique kantienne, le devoir n’englobe pas i# ex-
fenso les actes humains. Aussi la notion stoicienne d’zndifférent permet-elle
a Kant d’éviter une conception trop tyrannique du devoir:

B Voir A.C. LLOYD, «Emotion and Decision in Stoic Psychology», J.M. RIST, The
Stoics, Berkeley/Los Angeles/London 1978, 233-236.

MM 81; AK VI 408-409.

3 (Etre soumis aux émotions et aux passions (Affekten und Leidenschaften) est
toujours une maladie de I’ame (Krankheit des Gemiiths).» (APP III, §73-75, M. Fou-
cault 109-111; AK VII 251). Ailleurs (CRP AK V 85) Kant rappelle le caractére pa-
thologique des passions, a I’égard desquelles la vertu joue un role thérapeutique. Pour
les Stoiciens, les passions doivent étre combattues (STVF I, 211; 111, 378; 381 386; 391;
412; 444). «Toutes, elles sont mauvaises, dans la mesure ou elles sont irrationnelles.»
(M. SPANNEUT [1973], 39-40; cf. SVF I, 213; 214; II1, 394; 412; 416; 450; 452; 641).
Sénéque compare la possession de la vertu a un état de santé pour I'dme: sana mens est
et in perpetua possessione sanitatis suae, deinde fortis ac vehemens, tunc pulcherrima et patiens
(SENEQUE, BV IIL, 3, p. 9; cf. IX, 4, 23: sanitas). Méme Epicure (4d Men. 130, 5; cf.
Sent. vat. 44, 2 et 77, 1) considére 'autarcie comme un état de santé psychique (Ad
Men. 122, 2-3).

% Ces impulsions intérieures contraires au devoir, contre lesquelles la vertu est
censée lutter constamment, sont caractérisées par Kant dans le paragraphe précédent
comme étant des penchants de la nature qui «forment dans le cceur de ’homme des ob-
stacles A Paccomplissement du devoir et aussi des forces opposées (en partie puissante)
que ’homme doit se juger capable de combattre et de vaincre par la raison.» (MM 50;
AK VT 380).



406 Choisir entre 'éthique du devoir et I’éthique des vertus?

Celui-1a qui ne posséde qu’une vertu imaginaire, qui ne veut point admettre
de «choses indifférentes» pour la moralité (adiaphora), qui jonche tous ses
pas de devoirs comme autant de chausse-trapes et qui ne trouve pas indiffé-
rent que I'on se nourrisse de viande ou de poisson, de biére ou de vin ou
bien de 'un et de 'autre: c’est la une micrologie qui, recue dans la doctrine
de la vertu, transformerait en tyrannie son empire?’.

Kant situe un certain nombre d’activités hors du champ éthique du fait
qu’elles portent sur des objets indifférents car non soumis au devoir.
Comme les Stoiciens, il donne a I'apathie une signification positive dans
la mesure ou elle garantit la pureté du jugement moral. Sur cet arriére-
fond stoicien, la vertu est concue comme une force de résistance aux
passions, propre a assurer ’équilibre imntérieur indispensable a I'action
morale.

3. La vertu comme garantie d’autonomie

Un autre trait de la vertu kantienne atteste 'influence du Stoicisme:
I'mportance accordée a la liberté. Comme I’homme courageux résiste a
I'adversaire injuste afin de gagner sa liberté, c’est en vue de gagner son
autonomie que le vertueux combat 'ennemi intérieur. Voila pourquoi:

il ne faut pas non plus définir et apprécier la vertu comme une habileté et
(comme s’exprime le prédicateur Cochius dans son mémoite couronné)
comme une longue «habitude» 2 des actions moralement bonnes acquises
par I’exercice. Car si cette habitude n’est pas I'effet de principes réfléchis,
fermes, toujours plus éclairés, alors, comme tout autre mécanisme élaboré a
partir de la raison techniquement pratique, elle ne sera ni adaptée a tous les
cas, ni assez garantie contre le changement que de nouvelles tentations peu-
vent produire?.

S1 Kant refuse que la vertu dépende de la raison pratique, c’est par souct
de préserver aussi bien la liberté de toute action humaine que 'univer-
salité de la morale: seule une conformation permanente de son agir aux
préceptes a priori de la raison permet au sage de juger ce qu’il doit faire
en toute circonstance?. Cette conformation a la raison garantit la portée
universelle des lois morales et fonde 'imputabilité des actions humaines.
En contraste, la vision «classique» de la vertu comme hbabitus acquis est

77 MM 81; AK VI 409.

B MM 54; AK VI 383-384. L. COCHIUS (1717-1779), prédicateur i la cour, est
I'auteur d’un essai Uber die Neigungen couronné par ’Académie de Berlin.

? Voir J. JACOBS, «The Place of Virtue in Happiness», The Journal of Value Enguiry
19 (1985), 171. On pourrait argumenter contre Kant en faveur du fait que ni la délibé-
ration ni la vertu comme habitus acquis ne compromettent la rationalité du choix mo-
ral.



Choisir entre I’éthique du devoir et I’éthique des vertus? 407

comprise par Kant au sens d’un mécanisme irréfléchi a force d’étre auto-
matisé, une sorte de réflexe conditionné par I’habitude. Refusant cette
vision, il estime que la vertu représente une lutte de ’homme contre lui-
meéme en vue de se rendre apte a poser des actes sous la dictée autonome
de sa raison indépendamment de sa sensibilité. La loi morale est un fac-
tum rationis dont le contenu est appréhendé par la raison indépendam-
ment de toute expérience: ni la matiére de I’acte ni les désirs ou aversions
le concernant ne doivent en dicter les principes ou 'accomplissement. La
fonction législatrice de la raison prend ainsi la forme d’un impératif caté-
gotique conditionné par aucune finalité’. Aprés une critique de P'eudé-
monisme, Kant identifie la perfection personnelle et le bonheur d’autrui
comme seuls devoirs de vertu®, puis rappelle en quoi consiste la vertu:

La «vertu» est la force des maximes de ’homme dans ’accomplissement de
son devoir (die Stirke der Maxime des Menschen in Befolgung seiner
Pflicht). Toute force n’est reconnue que par les obstacles qu’elle peut vain-
cte; dans le cas de la vertu ces obstacles sont les penchants naturels qui peu-
vent entrer en conflit avec la résolution éthique et, putsque c’est ’homme
lui-méme qui oppose ces obstacles 4 ses maximes, la vertu n’est pas seule-
ment une contrainte personnelle (car on poutrrait alors chercher a vaincre
un penchant naturel par un autre), mais encore une contrainte suivant un
principe de liberté intérieure, par conséquent suivant la simple représenta-

tion de son devoir d’aprés la loi formelle de celui-ci*2

Comme dans la premiére définition, la vertu est présentée ici comme une
force de résistance aux obstacles rencontrés par ’homme voulant ac-
complir son devoir. Selon une schématisation mécaniste de I’action hu-
maine, Kant explique que toute force se trouve mesurée par la résistance
opposée: c’est dans sa confrontation aux passions que la vertu peut ré-
véler sa puissance®. Les qualités principales de cette force sont la con-
stance et la détermination: étant donné qu’elle reléve de la raison sans
avoir part aux contingences du monde empirique, une telle vertu exprime
la dignité de 'homme comme étre nouménal libre. Or cette conception

¥ La notion d’dvtdoketa si typique du Stoicisme (STF 1, 186-189; II1, 38—67) est
d’ailleurs inspirée d’Aristote (EN I, 5, 1097b 7; V, 10, 1134a 27 et X, 7, 1177a 27; cf.
ENIII, 5, 1112b 2) et de Platon (Rep. 387de). Voir D. WIGGINS, «Categorial Require-
ments: Kant and Hume on the Idea of Duty», R. HURSTHOUSE et al. (éds), Virtues and
Reason. Philippa Foot and Moral Theory. Essays in Honour of Philippa Foot, Oxford
1995, 298-300; S. WOLF (1997), 89-90. Voir J. FERRARI, «Anthropologie et métaphy-
sique des mceurs», E. MOUTSOPOULOS (1998), 6.

31 Voir l'interprétation de N. SHERMAN (1997), 331-362.

32 MM 66; AK VI 394.

3 Le devoir doit avoir dans la conscience un poids (Gewicht) maximal afin d’éviter
Pinfluence des inclinations et émotions dans la conduite morale. (RLSR AK VI 48).



408 Choisir entre I'éthique du devoir et I'éthique des vertus?

semble comporter un paradoxe: en voulant échapper 4 la conception clas-
sique selon laquelle la vertu reléve d’un pur mécanisme, Kant remplace
cette formule par une définition tout aussi tributaire des conditions phy-
siques de I'expérience, puisque la notion de force, comprise selon le mo-
déle newtonien, suppose nécessairement un obstacle et dépend donc
aussi d’un stimulus extérieur non rationnel. Autrement dit, Kant semble
pris 2 un piege aussi périlleux que celui qu’il veut éviter: la notion de
force substituée a celle d’habitus pourrait s’avérer plus «mécanique» en-
core que le mécanisme critiqué chez Cochius®.

4. Vertu et bonne volonté: deux plans de léthigue

Kant aurait pu se limiter a ces définitions de la vertu; il veut toutefois
préciser son concept en déterminant mieux son intension et son applica-
tion:

La vertu désigne une force morale de la volonté (eine moralische Stirke des
Willens). Mais cela n’en épuise pas le concept; car une telle force pourrait
aussi étre propre a un saint (surhumain), en qui nul penchant contraire ne
ferait obstacle a la loi de sa volonté et qui ainsi ferait tout de bon gré con-
formément a la loi. La vertu est donc la force morale de la volonté d’un
homme dans ’accomplissement de son devoir: et c’est la une contrainte
morale exercée par sa propre raison législatrice (...) comme une puissance
exécutive de la loi*.

L’empire de la volonté constitue le résultat d’une gpposition entre les pen-
chants humains et le devoir. Parce qu’une telle lutte est occasionnée par
les conditions propres au monde phénoménal, la vertu ainsi comprise ne
concerne pas le saint moral qui, ne pouvant agir autrement que par de-
voir, n’a guére besoin de vertu pour accomplir la loi. Celle-ci lui apparait
sous sa forme prescriptive sans étre obscurcie par les attachements sen-
sibles: seul un tel homme fait preuve de cette autonomie exprimant ’ac-
tion législatrice de la raison. Echappant a la nécessité causale du monde
physique, le saint kantien n’a guére besoin d’une vertu comme ’homme
phénoménal®. Cet idéal de 'autonomie nouménale ne peut étre appro-

3 Pour Kant comme pour les Stoiciens, la vertu est comprise comme une force
motrice qui demande a s’exercer contre des puissances adverses, de méme qu’un mus-
cle se développe seulement au prix de mouvements et d’efforts adéquats. Cette vision
athlétique trahit une conception physique voire matérialiste des facultés humaines.
Kant se représente sur le modéle mécanique non seulement I’action de la vertu mais
méme les désirs. Cette vision est héritée de Hume et, plus lointainement, du mécani-
cisme cartésien. (J. JACOBS [1985], 173).

% MM 77; AK VI 405.

3 L’homme nouménal agit formellement par devoir (aus Pflicht) et non seulement
conformément au devoir (pflichtgemiss). Agir par devoir signifie étre déterminé «



Choisir entre I'éthique du devoir et 'éthique des vertus? 409

ché ici-bas que trés progressivement et toujours partiellement’. Impos-
sible a réaliser concrétement, cette figure de ’homme parfait, saint et pur
demeure le paradigme (Urbild) en fonction duquel se posent et se com-
prennent les exigences de I’éthique kantienne®. Si dans le monde phé-
noménal P'action accomplie par pure bonne volonté n’est pas réalisable
puisque ’homme a toujours la possibilité de suivre ses penchants et d’agir
contrairement au devoir, il n’en doit pas moins tendre vers cet 1déal. De
cette poursuite incessante d’un idéal de moralité, la vertu, sorte d’appro-
ximation empirique de la bonne volonté nouménale, constitue le moyen
privilégié et nécessaire.

Ainst, ''dée de lutte associée par Kant a la pratique vertueuse, résul-
tant de 'emprise de la sensibilité guettant ’homme dans le monde empi-
rique ou naturel, n’est en aucun cas constitutive de la vertu comme idéal
de la raison pratique. Aussi I'interprétation selon laquelle le saint kantien
serait aussi concerné par la vertu® parait-elle difficilement justifiable par
les textes de Kant, dont I'intention semble consister justement 2 faire de
la vertu une réplique phénoménale de la bonne volonté idéale. Si I'on
tient cependant a parler de vertu a propos du saint — ce que Kant fait

priori par la seule représentation de la loi. Agir conformément au devoir signifie que les
mobiles de I’acte coincident accidentellement avec les exigences du devoir, sans que le
sujet moral ne l'ait explicitement décidé. (CRP 1, i, 3; AK V 84-85 et AK 117s4). Pour
cette notion, voir O. O’NEILL (1983), 395-396; R.B. LOUDEN (1992), 341.

CRPL,i, 1, AKV 32-33; cf. RLSR AK VI 46-47.

38 S. WOLF (1997) se demande quel est I'intérét de maintenir une figure de ce genre
puisqu’elle présente un idéal inaccessible excluant de l'existence humaine un certain
nombre de perfections autres que I'excellence éthique. Il semble pourtant que ’éthique
ancienne comme la morale de Kant ne puissent se comprendre qu’a partir et en fonc-
tion d’un tel paradigme. En outre, la critique de S. Wolf semble toucher plus I’éthique
kantienne que celle d’Aristote: I'auteur se fonde sur une vision carricaturale des saints
kantien et utilitariste, tout en passant sous silence le sage antique.

¥ G. LEHMANN (1980), 64 prétend que le saint a la vertu «im Besitze» et 'homme
phénoménal «m Kampfe». L’auteur parait s’inspirer du texte de Kant mentionné ci-
dessus (CRP I, i, 3; AK V 84-85). Orx, ce texte lie inextricablement la vertu 2 la situa-
tion phénoménale de ’homme et ’exclut donc de la vie idéale du saint: sein «de ’homme>
moralischer Zustand, darin er jedesmal sein kann, ist Tugend, d. i. moralische Gesin-
nung im Kampfe, und nicht Heiligkeit im vermeintlichen Besitze einer volligen Reinig-
keit der Gesinnungen des Willens. Comme Lehmann, O. HOFFE, Introduction a la
philosophie pratique de Kant. La morale, le droit et la religion, Fribourg 1985, 292
prétend que le saint kantien est vertueux, sa vertu résidant dans une parfaite adé-
quation entre la disposition intérieure de I’homme et la loi morale qui s’impose a lui.
Ces deux auteurs semblent avoir tort sur ce point, car (a) Kant fait de la lutte un trait
constitutif et essentiel du concept de vertu; (b) une telle définition empéche d’assigner
la vertu 2 'homme nouménal; (c) c’est d’ailleurs ce que Kant parait viser dans I'extrait
cité plus haut: préciser I'intention du concept de vertu pour le restreindre a la condi-
tion de 'homme phénoménal.



410 Choisir entre ’éthique du devoir et I’'éthique des vertus?

dans un contexte bien particulier®® — il faut alors préciser que celle-ci est
exempte des connotations conflictuelles qu’elle revét pour 'homme sen-
sible.

I1 reste que, quel que soit le niveau ot on I'envisage, la vertu a tou-
jours pour fonction de réaliser le devoir. Dans le monde empirique la
vertu s’évalue 4 la mesure des pulsions contre lesquelles elle doit s’ériger:

Et parce que cette contrainte «elle de la vertw doit étre irrésistible, elle
suppose des forces dont nous ne pouvons apprécier le degré que par la
grandeur des obstacles que ’homme se crée a lui-méme par ses penchants.
Les vices, fruits des intentions contraires a la loi, sont les monstres qu’il
doit combattre; c’est pourquoi cette puissance morale, comme courage (for-
titudo moralis) constitue 'unique et supréme gloire guerriere de ’homme. (...)
C’est seulement en sa possession que ’homme est libre, sain, riche, roi, etc.,
et a I’abri du hasard ou du destin; c’est qu’il se posséde lui-méme et que
’homme vertueux ne peut perdre sa vertu*l.

Pour le sage stoicien comme pour 'homme de vertu kantien, agir ver-
tueusement ou moralement revient a réaliser un ordre rationnel propre a
surmonter 4 la fois le destin — en ’acceptant — et les circonstances hasar-
deuses — en accomplissant tout ce qui est en son possible —. Lorsque
I’homme agit non plus par passion mais par devoir, il donne tout son
poids a la loi morale qui le conduit 2 la réalisation de la fin ultime de sa
nature d’étre rationnel. Comme le Stoicien pour qui suivre la nature (se-
qui naturam) équivaut a suivre la raison (sequi rationem)*, le sage kantien
réalise en lui un ordre reflétant sa destinée idéale. La finalité du genre
humain est alors envisagée par lui comme le but méme de son agir ici-
bas: en agissant par vertu en vue du devoir, il réalise sa fin sans pour au-
tant ’avoir inscrite au nombre de ses critéres d’évaluation.

Ces aspects rappellent bien des traits du sage stoicien, a I’abri des
coups du sott, indépendant des circonstances extérieures et posseédant la
vertu comme un bien inamissible. Un aspect de la vertu kantienne sem-
ble cependant échapper a l'influence stoicienne: la bipartition entre les
deux types d’homme et les deux niveaux de moralité. Il semble difficile
de trouver dans le systéme moniste des Stoiciens une séparation entre
monde empirique et idéal, entre nature et moralité, entre monde des cau-
ses et royaume des fins. Le Stoicien fait certes du sage une figure idéale

40 C’est en effet 2 propos de la possibilité pour ’homme de se rendre fondamenta-
lement bon que Kant développe I'idée d’un double niveau de vertu (RLSR AK VI 46—
48).

1 MM 78; AK VI 405.

2 Voir par exemple CICERON, Tuse. IV; cf. G. STRICKER, «The Role of sikeiosis in
Stoic Ethics», Oxford Studies in Ancient Philosophy 1 (1983), 153-156.



Choisir entre I'éthique du devoir et I’éthique des vertus? 411

similaire au saint kantien, un modéle représentant la possibilité théorique
d’une conduite morale; mais I’éthique incarnée par ce sage ne repose pas
sur un double état de la vie au méme sens que chez Kant. Le dualisme
kantien des niveaux de réalité reléverait plutét d’une anthropologie de
type platonicien voire néoplatonicien®. Peut-étre est-ce la maniére dont
Kant interpréte I'opposition stoicienne entre la raison et les passions,
transposant ce conflit existentiel en données anthropologiques; sans
doute cette bipartition correspond-elle aussi a sa propre interprétation de
la distinction stoicienne entre le sage et les «progressants» dans la voie de
la sagesse. Toujours est-il que ces deux catégories sont chez les Stoiciens
deux états soit successifs chez un méme homme soit simultanés mais ré-
alisés dans deux vies différentes, tandis qu’elles représentent pour Kant
deux niveaux superposés, deux points de vue ontologiques simultané-
ment présents dans la vie d'un méme homme. Voila pourquoi Kant es-
time que, toute idéale qu’elle soit, la possibilité de perfection représentée
par la bonne volonté de ’homme saint a valeur prescriptive a 1’égard de
tout étre humain et ne figure pas seulement une option a I’égard de la-
quelle ’homme pourrait décider s’il veut la suivre ou non*.

5. Le contenternent dans la vie vertueuse

Etant donné cette dualité des niveaux, comment une décision libre de la
raison pure se traduit-elle dans I'activité du moi empirique soumis 2 la
causalité? Comment un choix de ’homme nouménal peut-il causer une

3 J. ANNAS (1993), 399 souligne que la notion kantienne de bonne volonté méme
se comprend en fonction de la bipartition entre deux niveaux différents du moi, empi-
rique et phénoménal. Cette bipartition, qui correspond chez Kant i la transposition
dans le domaine éthique (double état de la vie humaine) d’un schéma épistémologique
(opposition entre les noumeénes et les phénoménes), aboutit en quelque sorte a dua-
lisme anthropologique de type platonicien selon lequel le moi véritable ne s’identifie
pas au corps qu’il habite (cf. Gorg. 493a 3: o®po €otv fulv ofjua) mais seulement 2
I’ime immatérielle. Ce genre d’anthropologie donne lieu, chez Plotin par exemple, 2
des considérations sur ’homme intelligible (Ezn. I, 2 [19], 5 ou I, 4 [46], 16) qu’il se-
rait intéressant de comparer avec I’éthique kantienne. Sans prétendre que Kant soit in-
fluencé directement ni explicitement par le platonisme, je souligne seulement que
Parriére-fond de son éthique présente quelques analogies avec la conception platoni-
cienne de I'’homme.

* J. URMSON, «Saints and Heroes», ]. Feinberg (éd.), Moral Concepts, Oxford
1970, 60-73, propose, en contrepartie de I’éthique kantienne a qui il reproche
d’imposer a4 'homme ordinaire un idéal inaccessible, une vision de I’éthique tenant
compte de plusieurs niveaux de moralité, a savoir le niveau des devoirs prima facie in-
dispensables a la vie sociale courante, et le niveau plus exigeant des saints et des héros,
représentant I’idéal de celui qui décide librement d’accomplir plus que ce que lui or-
donne le devoir.



412 Chotsir entre I'éthique du devoir et I’éthique des vertus?

action concréte, temporellement et spatialement déterminée? Kant sem-
ble peu sensible 4 ce probléme. Néanmoins, a propos de 'accomplisse-
ment de la vertu dans des actes concrets, il explique:

Que la vertu doive étre acquise (et qu’elle ne soit pas innée), c’est ce qui se
trouve déja dans son concept, sans qu’il soit nécessaire de le rapporter a la
connaissance anthropologique qui résulte de 'expérience. En effet la faculté
morale de ’homme ne serait pas de la vertu, si elle n’était pas produite par
la force de la résolution dans le conflit avec les penchants si puissants qui s’y
opposent®.

La notion méme de vertu implique une lente habituation, obtenue par
une pratique constante et persévérante. Alors que plus haut Kant crai-
gnait de mal se faire comprendre en décrivant la vertu comme une habi-
tude, ic1 1l n’hésite pas i relever 'importance d’une telle accoutumance:

Qu’elle puisse et doive étre enseignée, suit de cela seul qu’elle n’est pas in-
née; (...). Mais comme la simple doctrine (...) ne donne pas encore la force
de mettre en pratique les régles, les Stoiciens pensaient que la vertu ne peut
pas étre apprise par les simples représentations du devoir, par des exhorta-
tions, mais qu’elle devait étre cultivée et exercée en cherchant 2 combattre
'ennemi interne en ’homme, car on ne peut pas derechef tout ce que I'on

veut, si 'on n’a pas préalablement essayé et exercé ses forces*.

Contrairement 4 ce que 'on veut patfois lui faire dire a tort¥’, Kant re-
connait que ’homme ne peut pas toujours accomplir son devoir — «man
kann nicht Alles sofort, was man will» — et que la seule représentation de
la loi ne constitue pas dans la vie phénoménale une condition suffisante
a son accomplissement. A la lecture de ce texte, impossible d’interpréter
I’éthique kantienne comme un pur formalisme: un tel jugement, attri-
buant a Kant une confiance excessive en la force de volonté, négligerait
la distinction entre le plan nouménal et phénoménal, distinction per-
mettant de tenir compte de la faiblesse humaine®. Voila pourquoi Kant
accorde de I'importance au développement de la vertu et admet comme

> MM 155; AK VI 477.

46 MM 155; AK VI 477.

47 La formule «Tu dois, donc tu peux», citation non littérale d’un passage assez dif-
ficile (RLSR AK VI 50: Wenn das moralische Gesetz gebietet: wir sollen jetzt bessere
Menschen sein, so folgt unumginglich: wir miissen es auch kénnen) est souvent invo-
quée pour stigmatiser son prétendu formalisme. Cf. B. WILLIAMS, «Morality, the Pecu-
liar Institution», R. CRISP/M. SLOTE (1997), 46.

4 «La ferme résolution d’accomplir son devoir, devenue une aptitude, se nomme
aussi vertu (...), la vertu s’acquiert peu a peu, et d’aucuns 'appellent une longue habi-
tude.» (RLSR A. Gibelin 88; AK VI 47). Voir SENEQUE, Epist. 94, qui justifie dans
une perspective comparable la nécessité de la parénése (admonitiones, par contraste par
rapport a praecepta, officia, decreta); cf. FMM AK IV 418.



Choisir entre ’éthique du devoir et 'éthique des vertus? 413

les Stoiciens la nécessité d’une «gymnastique» éthique (ethische Gymnas-
tik). Or, parmi les méthodes développant la vertu, il prescrit ’exercice
sutvant:

Les régles de 'exercice dans la vertu (exercitium virtutis) se rapportent a deux
dispositions de ’ame: avoir 'ame courageuse et gaie (animus sternuus et hila-
ris) dans 'accomplissement de ses devoirs. En effet la vertu doit combattre
des obstacles qu’elle ne peut vaincre qu’en réunissant ses forces (...); mais ce
qu’on ne fait pas avec joie, mais seulement comme une corvée, n’a pour

celui qui en ceci obéit 4 son devoir, aucune valeur intérieure®.

Kant ne se contente pas de préconiser cette jole a titre d’ingrédient de la
pratique vertueuse, il ajoute qu’elle seule procure a ’acte moral sa valeur
(innere Werth)®. Le plaisir ou le bonheur ne doivent certes pas étre re-
cherchés comme tels mais n’en accompagnent pas moins la vertu:

La gymnastique éthique ne consiste donc que dans la lutte contre les pen-
chants naturels (...); elle rend courageux et joyeux (frohlich) dans la cons-
cience de sa liberté reconquise. (...) La recherche que ’homme exerce sur
lui-méme ne peut donc devenir méritoire et exemplaire que grace a la joie

qui accompagne®.

Cette joie intérieure (Lust, Frohsinn) résulte de la conscience qu’a agent
de son autonomie conquise par le respect volontaire de la loi. En ac-
complissant son devoir de maniére rationnelle ’homme se rend digne du
bonheur comme le sage stoicien. C’est dans la prise de conscience de cette
dignité et non dans l'attente d’une réalisation effective de ce bonheur que
consiste sa joie. Loin d’oublier le perfectionnement de I'agent parmi les
buts de 'action morale, Kant souligne ainsi la nécessité pour 'homme
vertueux d’étre satisfait de son action®. Si cette satisfaction a un profil

4 MM 162-163; AK VI 484.

0 1.a joie est présente au début de 'ceuvre (MM 45; AK VI 377). Kant explique:
«De quelle nature est la disposition esthétigue pour ainsi dire le tempérament de la verta,
courageux donc joyewx ou abattu par la crainte et découragé? (...) le ceeur joyeux dans
I'accomplissement de son devoir (...) est un signe de l'authenticité d’une intention
vertueuse, (...), encouragée par les bons résultats elle peut faire naitre une joyeuse hu-
meur dans I’ame, sans laquelle on n’est jamais sur de s’étre affectionné le bien.» (RLSR
note 4 la 2¢ édition, A. Gibelin 68-69; AK VI 23-24). Ce théme est aussi stoicien: #n-
gens gaudium (...) bilaritas continua et laetitia alta (...) gaudium grande et immotum (SENE-
QUE, BV 111, 4 ; 1V, 4, p. 11-13).

1 MM 163-164; AK VI 485. Pour I’idée de mérite, voir Péd., AK IX 492.

52 Autrement dit, la recherche du bonheur est un felos de la vie humaine sans pour
autant étre considéré comme un skopos. (S. ZAC [1972], 143). Non si voluptatem praesta-
tiva virtus est, ideo propter hanc petitur. (SENEQUE, BV IX, 1, 21). Selon Kant, cette joie
rationnelle (Selbstzufriedenheit) accompagnant nécessairement I’acte moral est analo-
gue 3 la «Glickseligkeits, mais purgé de tout élément sensible (CRP AK V 117).
O. HOFFE (1985), 49-53 souligne les éléments eudémonistes de ’éthique kantienne.



414 Choisir entre I’éthique du devoir et ’éthique des vertus?

différent du bonheur aristotélicien, elle joue néanmoins un réle détermi-
nant dans I’éthique kantienne ou, comme dans I’éthique ancienne, elle
constitue le corollaire principal de la conduite vertueuse.

6. Résumeé: les métaphores de la vertu

Le langage métaphorique trahit souvent les tendances fondamentales
d’un systéme. Dans le cas qui nous occupe, les analogies évoquant la
vertu chez Kant relévent toutes du méme lexique guerrier. La vertu est
comprise comme une force ou une puissance (Kraft, Stirke, Vermdogen,
Gewalt) résistant a4 des forces adverses. S1 ’homme inscrit dans le monde
des phénomenes doit développer et mettre a I’épreuve (versuchen, iiben)
sa vertu, c’est patce qu’il est confronté a des obstacles (Hindernisse), a
un danger (Gefaht), 2 des forces menagantes (drohende) en constant
soulévement (Widerstand). Ces penchants naturels (Naturtriebe), ces in-
tentions détournées de la fin (entgegendstehende Neigungen) constituent
des ennemis intérieurs (innere Feinde), des adversaires (Gegner), voire
des monstres (Ungeheuer) contre lesquels il lutte. C’est dans ce combat
(Streit, Kampf, Bekimpfung) que se noue la vie éthique.

Pour éviter de capituler en faveur du vice (Capitulation mit dem
Laster), 'homme doit faire preuve de discipline (Disciplin), de décision
(Entschliessung) et sacrifier bien des joies (manche Lebensfreuden op-
fern). La faculté législatrice qu’est sa raison (gesetzgebende Vernunft)
confie au pouvoir exécutif (ausfithrende Gewalt) de la volonté la charge
d’imposer aux passions une contrainte morale (moralische Nothigung) a
laquelle ’homme se soumet librement (Selbstzwang). L’homme vise ainsi
une puissance (Michtigkeit), une domination (Herrschaft) et une maitrise
(Meister werden) lui permettant de se posséder soi-méme (besitzt sich
selbst). Kant s’empresse de préciser que cette seigneurie ne doit pas de-
venir tyrannie (Tyrannei) en outrepassant son domaine d’influence pour
s’étendre aux objets indifférents. Comme les Stoiciens, il estime que les
épreuves constituent des tests particulierement révélateurs de la valeur
d’un homme. Cette valeur fait toute la fierté du sage qui reconnait dans
cette liberté (die wiedererworbene Freiheit) son trophée le plus glorieux
(Kriegsehre). Ce vocabulaire en dit long sur Potientation générale de

R.B. LOUDEN (1992), 342-343 évoque ce passage pour montrer que Kant intégre les
passions dans la vie morale. Cette interprétation est discutable dans la mesure ou il ne
s’agit pas ici d’un «Affekt» (rattaché par Kant a la sensibilité) mais d’une satisfaction
purement rationnelle n’ayant rien a voir avec la sensibilité ou les inclinations (CRP 1, 2,
2; AK V 110-111). Kant refuse d’ailleurs d’identifier cette satisfaction 4 une sorte de
bonheur. Voir E. LANG, «Justice et bonheur dans la doctrine kantienne du souverain
bien», E. MOUTSOPOULOS (1998), 90.



Choisir entre ’éthique du devoir et ’éthique des vertus? 415

I’éthique kantienne. Mais ce contexte polémique ne caractérise qu’un ver-
sant de la vertu kantienne: la condition de ’homme inscrit dans la spatio-
temporalité des phénomenes. La vertu n’est lutte que pour I’homme
phénoménal, un tel combat n’ayant guére de sens pour ’homme pur ou
saint qui, étant parfaitement sage, accomplit immanquablement le devorr,
puisque ce dernier occupe toute la place dans sa conscience.

II. Evaluation comparative

Les accents caractéristiques que Kant associe a la vertu, perceptibles
dans la Métaphysique des Meurs, se laissent mieux discerner encore lors-
qu’on confronte I’éthique kantienne avec celle d’Aristote. Contestable au
plan de la méthodologie historique en raison de la distance culturelle sé-
parant ces deux auteurs, une telle comparaison peut cependant laisser
percevoir les traits propres du systéme kantien tout en esquissant cet-
taines voies de conciliation entre éthique des vertus et déontologisme.

1. Veertu, devoir et finalité

La parenté de I’éthique kantienne avec le systéme stoicien ne suffit pas a
en faire un systéme purement déontologique a I'exclusion de la vertu®.
Certes Kant ne réduit pas la valeur d’un acte i son résultat concret ou 2
la satisfaction qui en découle pour I'agent; son éthique n’est donc a stric-
tement parler ni téléologique, ni conséquentialiste’, ni eudémoniste. Elle
s’articule autour de la notion de devoir et répond donc comme le Stoi-
cisme 4 une orientation déontologique. Pourtant I'accomplissement du
devoir dans des conditions empiriques requiert selon Kant un entraine-
ment et c’est par ce biais qu’il récupére certaines données de I’éthique
des vertus voire d’un certain eudémonisme. Non seulement la notion de
vertu se trouve abondamment exploitée dans la Métaphysique des Meaurs,
mais cette derniére ceuvre accorde encore a la joie une valeur fonda-
mentale, puisqu’elle vient couronner I’acte moralement bon comme c’est
le cas dans I'éthique aristotélicienne. Ainsi le bonheur et le perfection-
nement de soi ne sont pas réservés au seul saint kantien: s1 Kant est
conscient que la pratique de la vertu ne procure pas de facfo un bonheur
objectivement garanti, il rattache a la vie vertueuse une forme de satis-
faction rationnelle indispensable a la valeur éthique.

3 0. O’NEILL (1983), 396sq.

 Cf. D. CUMMISKEY, Kantian Consequentialism, New-York/Oxford 1996; cf. la
recension de J.-CL. WOLF, «David Cummiskey: Kantian Consequentialism, New-York/
Oxford University Press 1996», Kant Studien 91 (2000), 507-551.



416 Choisir entre 'éthique du devoir et ’éthique des vertus?

Ainsi C’est en réalisant son devoir que le sage kantien accomplit la fi-
nalité de sa nature rationnelle; pour Aristote en revanche, la réalisation
du devoir s’inscrit dans la perspective de la recherche du bonheur et se-
lon l'orientation volontaire de toute la vie humaine vers sa finalité. Kant
estime que '’homme réalise sa fin en réalisant son devoir; Aristote pense
qu’il réalise son devoir du fait qu’il poursuit sa fin. Si Kant ne fait pas de
Paspiration au bonheur un fondement de I’éthique, il P'intégre cependant
dans sa morale par le biais du sentiment de satisfaction. L’éthique kan-
tienne ne se réduit donc pas a un pur légalisme; 1l est injustifié de ranger
Kant parmi ces penseurs «pour qui ’étude de la question «es vertus et
des vices) ne ferait pas partie du travail fondamental de I’éthique»®.

2. Bonbeur aristotélicien et joie kantienne

Pour Kant comme pour Aristote, la vertu va de pair avec le devoir de
cultiver certains traits de caractére rendant ’homme apte a4 mieux réaliser
le bien et 2 prendre part au bonheur®. Mais la maniére de concevoir le
bonheur est différente chez les deux auteurs: Aristote y voit la réalisation
d’une multitude de conditions favorisant le développement de toutes les
potentialités humaines tandis que Kant tend a réduire le bonheur recher-
ché par tous 4 la satisfaction des désirs sensibles®. C’est précisément a
cause de cette connotation phénoménale du bonheur qu’il 'exclut comme
tel des criteres éthiques. Ainsi, en vertu de certains présupposés anthro-
pologiques qu’il resterait 4 élucider, il estime que la recherche du bon-
heur spontanée chez '’homme est nécessairement liée 4 la sensibilité et
répond 4 des préoccupations égoistes. Il refuse donc de fonder la morale
sur un penchant vers le bien — dont il redoute le caractére fugace — ou
sur une recherche du bonheur — qu’il soupgonne d’égoisme. Le bonheur
ne fournissant ni une fin explicite de P'action ni un critére d’évaluation
éthique, le devoir apporte en revanche une norme efficace pour agir in-
dépendamment de la sensibilité; agir moralement revient a agir non seu-
lement selon le devoir (pflichtgemiss) mais par devoir (aus Pflicht). Mais
Paccomplissement libre du devoir procure une joie rationnelle attestant
la moralité de P’acte vertueux. Cette joie n’a rien a voir avec la sensibilité
mais reléve de la seule conscience d’avoir fait son devoir.

3 C’est pourtant I'avis de PH. FOOT (1978), 1. Ce genre d’évaluation stéréotypée
s’inspire de Mclntyre qui non seulement ne tient pas compte de la Métaphysigue des
Meurs et de son apport décisif a la conception kantienne de ’éthique, mais encore con-
duit son analyse historique en fonction de opposition systématique entre eudémo-
nisme et déontologisme, vertus et devoir (A. MCINTYRE [1997], 181-184).

56 M. BARON (1985), 137-138.

7 A. KENNY, Aristotle on the Perfect Life, Oxford 1992, 62—63.



Choisir entre I’éthique du devoir et I’éthique des vertus? 417

Choisi par devoir chez Kant et par attraction pour le bien chez Aris-
tote, ’acte bon ou moral n’en demeure pas moins pour tous les deux
condition sine gua non de bonheur. Kant lui refuse bien sir le statut de
condition suffisante — du moins quant a sa réalisation effective et empiri-
que — tandis qu’Aristote n’est pas toujours clair sur ce point®; mais tous
deux lui octroyent la valeur de condition nécessaire, de condition de pos-
sibilité. 8’1l demeure une différence entre la joie spontanée du sage aris-
totélicien agissant conformément aux finalités inscrites dans sa nature et
le contentement rationnel du saint kantien forcé a se réjouir sous le poids
du devoir accompli, Kant reconnait comme Aristote I'importance du
sentiment de satisfaction. Tandis que le contentement de soi est exempt
selon Kant de toute attache charnelle, le bonheur aristotélicien assume
dans la condition actuelle une dimension sensible par 'intégration du plai-
sir®®. Chez les deux auteurs cependant, le plaisir (Lust) couronnant I’acte
moral entretient des liens privilégiés avec la vertu.

3. Définition et role de la vertu

La conception maximaliste ou intégrale que se fait Aristote du bonheur
lui permet de comprendre la vertu non pas comme une force adverse
s’opposant aux inclinations mais comme un pouvoir d’accomplissement
perfectionnant les actes et les inclinations qui les sous-tendent. Plus que
Kant, il est confiant en la bonté des aspirations humaines ou du moins
en leur perfectibilité. De méme, il ne voit aucun inconvénient a fonder
Pagir moral sur un certain amour de soi voire sur la recherche d’une
forme de plaisir. Cet optimisme n’est pas partagé par Kant, qui se mon-
tre non seulement plus sceptique face a la possibilité de perfectionner les
tendances naturelles, mais aussi plus réticent envers P'aspiration au bon-
heur, dont ’égoisme lui semble suspect®.

Autre domaine ou Kant se montre plus sceptique qu’Aristote: la pos-
sibilité qu’a 'agent moral de connaitre les mobiles véritables de son acte.
St la théorie aristotélicienne de la délibération suppose une relative trans-
parence des motifs de I'action pour ’agent, Kant doute que I’homme
puisse jamais connaitre parfaitement les intentions sous-jacentes a ses

58 Pour plus d’explications, voir ci-dessous note 63.

9 J. ANNAS (1993), 53-54, 369 pense que 'intégration du plaisir dans la vie bonne
suppose une conception de la vertu dépassant la simple maitrise de soi (éykpateia).
Aristote fait du plaisir non seulement une condition subjective accompagnant acci-
dentellement I’acte bon, mais encore un signe (onpuetov EN II, 3) de I’action bonne.

0 Voir par exemple RLSR AK VI 45.



418 Choitsir entre I’éthique du devoir et I’éthique des vertus?

actes®! et nie la possibilité pour ’homme de réformer sa conscience®’. Un
tel scepticisme semble bien dicté par la dichotomie de 'ontologie kann-
tienne entre noumeénes et phénomenes. Dans une telle perspective, Kant
en est réduit a fonder la morale sur d’autres postulats: le devoir et le res-
pect de la loi morale constituent des fondements idéaux car objectifs et
universels. Mais s’il édifie son éthique sur de tels fondements, cela ne
veut pas dire que son systéme soit exempt de considérations concernant
'agent moral. Sa morale présente méme certains traits d’une éthique des
vertus. Kant accorde 2 la vertu autant d’importance qu’Aristote. La diffé-
rence entre I’éthique kantienne et I’éthique aristotélicienne tient plutot
aux fonctions et aux /mites accordées respectivement a la vertu et au de-
voir. Kant fonde son éthique sur une conception déontologique du bien
tout en laissant place 4 une exploitation «anthropologique» et «pedagog1—
que» de la notion de vertu; Aristote édifie sa morale sur une conception
eudémoniste, cadre 4 I'intérieur duquel il interpréte la notion de devoir.
Ainsi, la vertu est-elle pour Kant un moyen de réaliser le devoir, tandis
qu’elle représente pour Aristote la fiz ultime de la vie humaine, en tant
qu’elle s’identifie quasiment au bonheur®.

En outre, non seulement la place, mais la définition de la vertu diffe-
rent chez les deux auteurs. En voulant échapper a la vision aristotéli-
cienne classique de la vertu comme habitus, Kant insiste sur son carac-
tére libre, obtenu au prix d’une connexion toujours renouvelée entre les
choix humains et 'autorité législatrice de la raison. Cependant, souscri-
vant 2 une vision mécaniste des facultés humaines et de leurs rapports
mutuels, il assimile la vertu a une force de résistance 4 la maniére newto-
nienne®. Tout en évitant de concevoir l’acquisition de la vertu comme

61 En ce sens, les interprétes de Kant distinguent entre les intentions effectives de
I’agent (dont il est conscient et en fonction desquelles il pense agir) et les maximes de
son action, souvent voilées et cachées, qui ne sont pas 'objet d’une connaissance ré-
fléchie de la part du sujet. (R.B. LOUDEN [1992], 335-336). RLSR AK VI 51 explique
que la profondeur du ceeur humain est insondable (unerforschlich) pour ’lhomme.

62 Cela explique la grande place accordée par Kant au devoir. (E. LANG [1998], 83).

63 Pour Aristote la vertu est un ingrédient constitutif et une condition nécessaire
du bonheur. Le felos de la vie consiste non pas en un état supra-humain futur ou im-
possible, mais dans la maniére méme dont I'existence est menée avec cohérence et
harmonie. Si le statut des biens extérieurs dans I’éthique aristotélicienne ne permet pas
d’y considérer la vertu comme garantie suffisante du bonheur, il semble en revanche
exagéré de la réduire a2 un simple moyen comme le fait W.F.R. HARDIE, Aristotle’s
Ethical Theory, Oxford 19802, 129-151.

64 11 resterait 2 se demander ce qui est la conséquence de quoi: est-ce parce que
Kant congoit la vie humaine comme une lutte incessante contre les pulsions en vue
d’une plus grande maitrise de soi, qu’il situe la vertu hors du domaine éthique? Ou
bien est-ce a cause d’un abandon progressif de la notion de vertu dans toute sa ri-



Choisir entre I'éthique du devoir et I’éthique des vertus? 419

un réflexe échappant a la raison — ce qu’il reproche au prédicateur Co-
chius et indirectement a la morale aristotélicienne — il céde a un méme
type de schéma, appliquant cette vision mécaniste non plus a I’acquisi-
tion de la vertu, mais a4 sa nature méme, comprise comme opposition
fonciére aux passions visant un équilibre intérieur (Gleichgewicht) simi-
laire 4 I'ataraxie stoicienne.

Amsi, Aristote et Kant accordent tous deux une place au devoir
comme 2 la vertu, mais leur maniére de comprendre ces notions differe
tant sur leur définition que sur leurs rapports mutuels. Le premier com-
prend vertu et devoir comme des voies vers le bonheur; Kant en revan-
che subordonne la vertu 4 'accomplissement du devoir et la définit par
opposition aux aspirations naturelles de ’homme. Puisqu’il se montre
plus réservé qu’Aristote quant aux forces de la volonté et a la possibilité
d’une connaissance de soi, les notions de devoir et de loi prennent plus
de place dans son systéme: elles constituent les chemins incontournables
rendant ’homme digne de bonheur, alors qu’elles sont chez Aristote des
adjuvants ponctuels et accidentels, quelquefois superflus. La vertu est
chez Kant une disposition palliative pour celui qui ne peut accomplir li-
brement le devoir (’homme phénoménal); le devoir est chez Aristote un
reméde occasionnel dans le cas hypothétique ot la vertu ferait défaut.
Quant a la notion de loi, elle revét chez Aristote une signification «poli-
tique» au sens large des Anciens, c’est-a-dire qu’elle exerce une fonction
éducatrice a I'égard de ’homme et favorise le développement de la vertu.
Ainsi, si la vertu est chez Kant au service de 'accomplissement du de-
voir, la lo1 politique se subordonne chez Aristote a la vertu éthique.

4. Deux formes de rationalisme

Pour Kant comme pour Aristote, c’est sur la base d’une dépendance en-
vers le jugement libre de la raison que ’homme devient apte 2 poser des
actes bons®. Cette insistance sur la rationalité des choix humains infirme
le jugement de Mclntyre suivant lequel le saint kantien est a la fois stu-
pide et moral®. Kant et Aristote donnent a la raison le premier rang,
mais différent dans leur maniére de la situer par rapport aux autres fa-

chesse sémantique qu’il en arrive a penser ’éthique en termes de lutte? Cette question
intéresserait non seulement I’étude de la genése de la pensée kantienne, mais aussi celle
de toute la philosophie moderne.

65 Sur ce point, la tradition stoicienne est en continuité avec Aristote. Contre
Mclntyre, A. LONG (1996), 160-167, releéve les similitudes entre Aristote et les cou-
rants stoiciens.

6 «Pour Kant, on peut étre a la fois bon et stupide, mais pour Aristote la stupidité
d’un certain type empéche la bonté.» (A. MCINTYRE [1997], 150-151).



420 Chotsir entre I'éthique du devoir et Péthique des vertus?

cultés humaines. Si Aristote ne pose aucune opposition de principe entre
la raison et les émotions, la perspective stoicienne de Kant congoit la rai-
son par opposition aux aspirations passionnelles (Affekte). Voila pour-
quoti la vertu exerce chez lui une toute autre fonction: alors qu’Aristote
répertorie non seulement des vertus intellectuelles mais encore des ver-
tus de caractére propres a intégrer toutes les activités humaines sous
I'action perfective des vertus, Kant exclut les passions et les émotions du
domaine moral pour assigner a la vertu un réle coercitif a leur égard. Sila
vertu aristotélicienne catalyse et perfectionne les passions pour les orien-
ter vers un but moral, la vertu kantienne les réfréne et les inhibe car elles
ne sont de soi susceptibles d’aucune «récupération» éthique. Pour Aris-
tote, une juste estimation d’une situation morale implique la prise en
compte des émotions et attentes liées a cette situation; pour Kant en re-
vanche, la sensibilité obscurcit le jugement moral. Plus encore qu’a pro-
pos de la définition du réle ou de la place de la vertu, c’est sur la ques-
tion du rapport entre vertu et passions que se joue la différence de pers-
pectives entre les deux systémes.

5. La place des régles en éthique et lexctension du domaine moral

Puisque les passions font 'objet d’une évaluation négative de la part de
Kant et qu’il définit la vertu par opposition a elles, son éthique accorde
une importance prééminente aux régles capables de les réfréner. Cela
donne lieu non seulement a une multiplicité numérique de régles mora-
les, mais aussi 4 un envahissement du domaine éthique par le devoir. Au
contraire, la conception aristotélicienne de la vertu évite de surcharger le
domaine moral de prescriptions éthiques impératives: selon Aristote,
I’homme peut agir moralement sans penser au devoir voire sans exercer
de vertu particuliére. Le recours au respect du devoir ou au combat de
’homme contre ses penchants n’interviennent qu’a titre exceptionnel,
puisque le sage est capable d’actions «spontanément» bonnes. Disposi-
tion habituelle a faire le bien, la vertu et les actes qu’elle pose dévelop-
pent en ’'homme les appétits naturels pour le bien de sorte que plus le
sage est vertueux plus un acte moral lui est aisé et agréable; seul ’homme
vil doit lutter contre lui-méme pour agir bien. Chez Aristote la vertu pro-
cure le bonheur sans que ce soit par le biais du devoir; chez Kant toute la
valeur de la vertu découle de son aptitude a réaliser le devoir. S1 Kant
exploite la vertu en un sens fonctionnel comme moyen d’accomplir la
loi, Aristote ne réduit pas I'usage des vertus a ce seul but, mais les inscrit
dans la perspective d’'une vie bonne dont I'idéal se réalise tant en
fonction des biens extérieurs qu’a partir de critéres éthiques.

Ces options respectives donnent lieu chez Kant et Aristote a des di-
vergences quant a la hiérarchie entre vertu, bonheur et devoir, mais en-



Choisir entre ’éthique du devoir et I’éthique des vertus? 421

core i une évaluation différente de la place de I’éthique dans la vie hu-
maine. La question de la place et du r6le de I’éthique dans I’existence est
rarement abordée par les réflexions éthiques actuelles, tant les limites et
I’extension de la morale semblent évidentes. Or, Aristote et Kant circon-
scrivent le domaine spécifiquement éthique de maniére trés différente.
En raison de son optimisme face aux aspirations naturelles de ’homme,
Aristote n’exclut @ priori aucune activité humaine du domaine moral
Méme les actes classés par Kant et les Stoiciens comme indifférents ne
sont pas pour lui dénués de valeur morale puisqu’ils peuvent étre perfec-
tionnés par une vertu spécifique propre a les intégrer dans le projet a
long terme de la vie bonne®”. Kant en revanche exclut du domaine éthi-
que toutes les actions ne pouvant faire I'objet d’un devoir précis, 4 savoir
les actes indifférents (adiaphora). Aristote, sans donner trop de place au
devoir ni aux devoirs, fait jouer a la vertu un role dépassant largement
I'accomplissement de lois et étend I’éthique a I’ensemble de I'activité hu-
maine. Le domaine moral d’Aristote est ainsi plus vaste, mais aussi plus
souple et différencié que celui de Kant®. L’éthique aristotélicienne, inté-
grant les actions accomplies par prudence (pooviiowg)®, englobe un do-
maine d’extension trés large — coextensif a la vie humaine — tandis que
les systémes kantien et stoicien, plus «intensifsy, couvrent un champ

limité.

Conclusion

En identifiant Pattitude morale a 'accomplissement libre du devoir et en
subordonnant la vertu au respect de la loi, Kant limite le domaine de
I’éthique aux comportements susceptibles de faire 'objet d’obligation ou
de prescription. Cela le conduit a exclure de I’éthique les actes indiffé-
rents, contrairement 4 Aristote qui étend la morale 4 Pexistence dans
toutes ses manifestations. Ainsi, les différences entre Kant et Aristote
tiennent non seulement aux limites qu’ils assignent a la vertu et au de-
voir, mais encore a la place qu’ils accordent a I’éthique dans l'existence.
A P'intérieur du domaine éthique, la vertu kantienne entretient d’étroites
relations avec le devoir. Puisque selon Kant seul I'acte accompli formel-
lement selon la loi (aus Pflicht) est moral, le statut de la vertu comme
condition nécessaire 4 'accomplissement du devoir lui confére une im-

67 Notons que la notion ancienne de «bien vivre» (n®g Blotéov, Gorg. 492d 5; cf.
Euthyd. 282a) semble étrangére a I’éthique kantienne.

68 C’est aussi I'avis de N. SHERMAN (1989), 121.

8 La prudence est rejetée par Kant hors du domaine propre de I’éthique. (P.
AUBENQUE, La prudence chez Aristote, Paris 1963, 184-212).



422 Choisir entre I’éthique du devoir et I’éthique des vertus?

portance capitale. Vertu et bonheur étant compris en fonction du devoi,
le caractére déontologique de I’éthique kantienne demeure indéniable;
mais grice a la notion de vertu, ce déontologisme développe certaines
harmoniques du registre eudémoniste voire de I’éthique des vertus. La
vertu est notamment source d’une satisfaction, contentement rationnel
comparable au bonheur aristotélicien, a la différence preés qu’il s’agit
pour Kant d’une félicité dégagée de toute dimension sensible. Si Aristote
subordonne le devoir i la vertu tandis que Kant inverse leur rapport,
chez l'un et l'autre cependant la vertu conduit respectivement de facto et
de jure a une certaine forme de bonheur. Cela influence leurs idées res-
pectives 4 propos de la motivation éthique: si le sage aristotélicien agit a
long terme en vue du bonheur, le saint kantien n’agit que par respect du
devorr.

Ces différences de perspective entre Kant et Aristote tiennent sans
doute a ce que le premier envisage I’éthique sur ’arriére-fond d’une on-
tologie dualiste exprimant la double condition de I'existence humaine:
moi nouménal et moi phénoménal. La fonction de cette double catégorie
chez Kant ne correspond pas a la distinction aristotélicienne entre le sage
(omovdalog, 06pog) et 'homme faible (padrog), types se rapportant a
des états d’avancement moral en méme temps qu’a des catégories socio-
logiquement déterminées. La bipartition kantienne n’a aucun équivalent
exact non plus dans le systéme stoicien mais reléverait plutét d’une an-
thropologie «platonisante»: pour Kant, le nouménal et le phénoménal re-
couvrent deux niveaux d’existence, deux plans a I’horizon desquels se
conduit la pratique morale. Le niveau nouménal du saint ou du sage re-
présente I'idéal de parfaite autonomie, inaccessible ici-bas, sorte d’état-
limite de perfection éthique en fonction duquel se déroule la vie phéno-
ménale. Dans cette derniére, les passions et les plaisirs sensibles entrent
comme tels en contradiction avec a la raison, ce qui leur vaut une éva-
luation fonciérement négative. Pour contrebalancer I'impact des émo-
tions dans la conscience, Kant accorde au devoir une place prépondé-
rante que ne leur octroie pas Aristote; pour les mémes motifs, il envisage
la notion de vertu comme une résistance systématique aux passions, cé-
dant ainsi d’une certaine maniére a2 un schéma mécaniste qu’il entend
pourtant critiquer chez ses prédécesseurs.

Comme le soulignent O’Neill, Louden et Weinstock, les thémes du
bonheur et du perfectionnement de I’agent par la vertu ne sont pas ou-
bliés par Kant. La Métaphysique des Maurs consacre a la notion de vertu
des définitions précises et d’amples développements laissant apparaitre
certains traits de la conception kantienne de 'homme. Kant définit la
vertu autrement qu’Aristote parce que son interprétation est tributaire
d’une anthropologie résolument dualiste dont la figure de ’homme saint



Choisir entre I'éthique du devoir et I’éthique des vertus? 423

représente un indice clair. La place de la vertu dans la pensée kantienne,
une fois comparée a la vision aristotélicienne, manifeste les liens étroits
entre tel ou tel systéme éthique et les données anthropologiques qu’il pré-
suppose: c’est en fonction d’une conception plutot pessimiste de la psy-
chologie humaine que Kant associe a la vertu phénoménale la notion de
lutte. Comme Platon, il prend en compte la faiblesse de la volonté face 4
laquelle seul un combat obstiné se révele efficace. Aristote au contraire,
selon une anthropologie plut6t optimiste rappelant la condition du saint
kantien se laissant influencer directement par la loi, attribue 2 ’'homme
ordinaire doué de fronésiB cette faculté d’agir par attrait du bien.

Quant au combat de ’homme phénoménal kantien, il est téservé par
Aristote 2 ’homme faible (padrog), non vertueux et corrompu par ses
passions: seule une telle misére morale provoque cette lutte de ’homme
contre lui-méme. Aristote dispense le sage d’un tel combat puisque la
possession de la pgoviioig rend superflu un recours constant aux devoirs
et aux prescriptions morales; cependant, le sage posséde la vertu de ma-
nicre éminente. Chez Kant en revanche, le saint, figure idéale d’un
homme capable d’agir par devoir, n’a plus guére besoin de vertu et de ses
combats, mais continue d’observer la loi. Voild sans doute pourquoi
Aristote ne parle pas beaucoup des devoirs mais développe explicitement
de multiples vertus alors que Kant évoque plutét /z vertu comme une
seule et méme puissance, tout en diversifiant des formes variées de de-
voirs. Cette inversion de perspectives entre les systémes de Kant et Aris-
tote permet de mesurer la distance séparant leurs conceptions de la
nature et de 'existence humaines.

Ce sont également les divergences de leurs modéles anthropologi-
ques qui expliquent leurs opinions quant a la possibilité pour ’homme de
connaitre et critiquer les motivations sous-jacentes 4 un acte ou a un
choix réfléchi. L’homme étant pour Aristote un composé unifié d’ame et
de corps, il est capable d’une connaissance de soi suffisante a garantir la
délibération sur les moyens de réaliser certaines fins. Kant en revanche
se montre sceptique quant a la possibilité de se connaitre soi-méme, mais
compense cette opacité des mobiles par une plus grande place accordée
au devoir: la raison pratique étant incapable de discerner concrétement le
bien a accomplir dans telle situation, seule la considération de la loi uni-
verselle permet de résoudre les cas de conscience et de faire primer le
choix raisonable.

Ces quelques points manifestent bien les difficultés a laquelle se
heurterait la tentative de fonder un systéeme éthique indépendamment de
toute référence anthropologique. Aussi bien I’éthique des vertus que les
systémes d’orientation déontologique gagneraient sans aucun doute a
¢lucider et justifier les présupposés anthropologiques sous-jacents a leur



424 Choisir entre 'éthique du devoir et I’éthique des vertus?

morale, tant il est vrai que c’est seulement a partir d’une certaine idée de
ce gu’est ’homme, de ses capacités réelles et de ses désirs variés, qu’il est
envisageable d’élaborer un systeme de normes réglant ce gu’i/ doit faire,
que ce soit par le biais des vertus ou des devoirs. Il y a plus d’'un demu-
siecle, E. Anscombe inscrivait au programme des recherches futures en
éthique ’élaboration d’une «psychologie éthique» au terme de laquelle la
notion de vertu devrait étre étudiée en profondeur. Sans vouloir juger en
bloc les résultats de ’éthique des vertus, il faut reconnaitre qu’elle est
loin d’y étre parvenue. Non seulement ses protagonistes semblent peu
conscients de la dimension anthropologique des concepts qu’ils manipu-
lent et de l'ontologie qu’ils présupposent forcément, mais la maniére
méme dont ils formulent leurs réflexions est implicitement tributaire
d’une opposition supposée entre devoir et vertu, opposition dont ils af-
firment presque unanimement trouver 'origine chez Kant et qu’ils consi-
derent a leur tour comme inéluctable.

A wvrai dire, la notion de vertu peut comme telle aussi bien étre inté-
grée a un éthique déontologique que servir un propos eudémoniste: le
concept de vertu et le paradigme du saint moral qui la posséde ne posent
a priori pas la question des normes et ne comportent aucune valeur pres-
criptive déterminée. La vertu incarne seulement un ensemble de moyens
permettant de réaliser telle ou telle valeur morale, qu’il s’agit en principe
de déterminer indépendamment de la définition de ce qu’est la «vertun.
Toutefois, la fonction de cette notion dépend étroitement du systéme au
sein duquel elle s’inscrit: le r6le de la vertu, son mode d’action et son but
sont différents dans une éthique déontologique ou dans une morale eu-
démoniste. Habitus acquis chez Aristote, force de résistance chez Kant,
elle adopte des profils correspondant au type d’ontologie adoptée par
lauteur.

En définitive, 'existence méme et la cohérence du systéeme kantien —
qui n’oppose pas la vertu au devoir mais subordonne I'une a 'autre —
remet en cause 'opposition entre éthique des vertus et éthique du de-
voir. Puisqu’elle 1llustre de facto une possibilité de conjuguer les avantages
de I’éthique des vertus avec ceux d’une approche déontologique, I'idée
kantienne de vertu suscite un examen renouvelé des présupposés systé-
matiques 2 partir desquels s’élabore cette distinction historio-graphique,
acceptée tant par les partisans de ’éthique kantienne que par les théori-
ciens de Iéthique des vertus: est-il vraiment nécessaire de faire de la
vertu et du devoir les termes opposés d’une alternative? N’est-il pas pos-
sible d’articuler les deux types d’éthique 'un i I'autre tout en conjuguant
leurs avantages respectifs? Sans doute n’est-il pas nécessaire d’opposer la
vertu et le devoir I'un 2 I'autre, ni ce dernier au bonheur. Kant lui-méme
établit effectivement des connexions étroites entre devoir, vertu et satis-



Choisir entre ’éthique du devoir et 'éthique des vertus? 425

faction de sorte qu’il parait impossible d’envisager un systéme éthique
sans faire référence a4 aucune forme d’épanouissement. Méme orientée
dans une perspective déontologique, toute éthique prend en compte une
certaine forme de bonheur. Prétendre fonder un systéme moral sans se
préoccuper ni des aspirations de ’homme — sous quelque forme que ce
soit — ni des dispositions subjectives — telles que la vertu — Iui permettant
d’accéder aux fins qu’il poursuit et de se perfectionner lui-méme reléve-
rait d’une forme d’hypocrisie a laquelle Kant n’a jamais cédé.



	Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? : Morale et vertu chez Kant

