
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? : Morale et
vertu chez Kant

Autor: Cordonier, Valérie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Valérie Cordonier

Choisir entre l'éthique du devoir et

l'éthique des vertus?

Morale et vertu chez Kant

«La vertu est un thème négligé dans l'éthique moderne et Kant est l'un
des responsables»: cette opinion est encore partagée actuellement,
surtout chez les auteurs prônant un retour de la vertu par le biais de la morale

aristotélicienne1. Depuis la seconde moité du siècle passé certains

penseurs d'orientation analytique, puis dès les années septante les théoriciens

de l'éthique «des vertus» entendent faire de la vertu une des clés de
la morale2. Mais avait-elle vraiment disparu des théories éthiques à l'époque

moderne? Etant donné que la vertu englobe les qualités d'un être

capable d'agir moralement, il semble a priori peu concevable d'élaborer
un modèle éthique faisant complètement abstraction d'une telle notion.
Quoi qu'il en soit, la question des vertus représente pour l'histoire de

l'éthique une ligne de démarcation entre deux tendances3: d'une part une

1 «Virtue is a neglected topic in modern ethics and Kant is one of the
culprits.» (J.B. SCHNEEWIND, «The Misfortunes of Virtue», R. CRISP/M. SLOTE [éds],
Virtue Ethics, Oxford 1997, 178—9). Je remercie les Professeurs Jean-Claude Wolf et
Dominic O'Meara ainsi qu'Alexandrine Schniewind et Philippe Geinoz pour leurs
suggestions.

2 Voir M. SLOTE, From Morality to Virtue, New-York/Oxford 1992; R. HURST-

HOUSE, «Normative Virtue Ethics», R. CRISP, How Should One Live? Essays on the
Virtues, Oxford 1996, 19-36; R. CRISP/M. SLOTE (1997), 1-25; K.P. RlPPE/P. SCHABER

(éds), Tugendethik, Stuttgart 1998; E. ANSCOMBE, «Modern Moral Philosophy»,
Philosophy 33 (1958), 1—19; PH. FOOT, Virtues and Vices and Other Essays in Moral
Philosophy, Berkeley 1978. Le présent article utilise les termes «éthique» et «morale»
comme synonymes.

3 M. BARON/P. PETTIT (éds), Three Methods of Ethics: a Debate, Blackwell 1997;
M. BARON, «The Ethics of Duty/Ethics of Virtue Debate and Its Relevance to
Educational Theory», Educational Theory 35 (1985), 136, fait remonter cette distinction à

H.A. PRITCHARD, Moral Obligation, Oxford 1949. Si Kant est conscient de l'originalité
de son propre système et se démarque explicitement des courants qu'il qualifie

d'eudémonistes, c'est sans doute E. Anscombe qui, en forgeant le terme de consequentia-
lism, marque la première prise de conscience nette et explicite d'une telle distinction.



400 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

éthique des vertus, d'orientation eudémoniste et conséquentialiste, presque
unanimement adoptée dans l'Antiquité et remise en valeur au XXe siècle
dans le monde anglo-saxon; d'autre part une éthique du devoir, faisant de

l'obligation le ressort essentiel de l'évaluation des actes.
Les morales de type eudémoniste auxquelles se rattache l'éthique des

vertus4 visent prioritairement le perfectionnement et le bonheur de

l'agent. Cette approche, aussi assimilée aux courants téléologiques, considère

que les options fondamentales du sujet moral et son orientation à

long terme font partie intégrante de l'éthique, voire en constituent le
critère essentiel5. Les courants de tendance déontologique en revanche, laissant

les conséquences de l'acte en sourdine, mettent l'accent sur chaque
action dans sa consistance individuelle, reconnaissent sa conformité par
rapport au devoir comme seul critère éthique et tendent à négliger la
vertu.

Une telle alternative, présupposée par un bon nombre d'études
actuelles, laisse entendre non seulement que l'éthique des vertus se définit
par une opposition à toute forme de déontologisme, mais encore que la

primauté accordée au devoir dans un système éthique exclut du même

coup toute préoccupation eudémoniste. Par ailleurs, la place de Kant
dans ce schéma historiographique fait l'objet de considérations diverses.
La plupart des interprètes estiment que sa conception de l'impératif
catégorique relève d'une vision strictement déontologique. Selon certains,
Kant a perdu le sens de la vertu et conduit ainsi la pensée moderne à

formuler les exigences éthiques sous l'angle exclusif des obligations6.
Face à cette interprétation, d'autres auteurs situent l'éthique kantienne en

4 Le lien entre éthique des vertus et eudémonisme ne fait pas l'unanimité: voir
M. STOCKER, «The Schizophrenia of modem moral philosophy», R. CRISP/M. SLOTE

(1997), 66-78. A vrai dire, l'éthique des vertus peut aussi bien s'inscrire dans une
perspective déontologique qu'eudémoniste. C'est toutefois du côté de l'eudémonisme que
se situent la plupart des théoriciens de l'éthique des vertus.

5 Le terme d'eudémonisme a été forgé par Kant. Voir F. SCHRÖTER, La critique
kantienne de l'eudémonisme, Berne 1992, 19-37; J. ANNAS, The Morality of Happiness,

New-York/Oxford 1993; M.C. NUSSBAUM, The Fragility of Goodness. Luck and
Ethics in Greek Tragedy and Philosophy, Cambridge 1986, surtout 235—378. A. KENNY,

«Happiness», J. FEINBERG (éd.), Moral Concepts, Oxford 1970, 43—52, distingue
l'obligation (ought to) moderne de la recommandation (would to) donnée par l'éthique
ancienne.

6 A. MCiNTYRE, Après la vertu. Etude de théorie morale, trad. L. Bury, Paris 1997,
228; J.B. SCHNEEWIND (1997), 179; J. Annas (1993), 52, n. 12; R. CRISP, «Modern
Moral Philosophy and the Virtues», R. CRISP (1996), 1—18. De manière assez sympto-
matique, J.-M. VAYSSE, Le vocabulaire de Kant, Paris 1998, réserve plusieurs paragraphes

à la notion de loi mais n'en consacre aucun à la vertu.



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 401

continuité avec la tradition ancienne pour en valoriser certains aspects
comme le perfectionnement de soi, la vertu ou le bonheur7.

La difficulté à situer Kant dans l'une ou l'autre branche de ce schéma

historiographique — forgé pourtant sous son inspiration — porte à croire

que cette opposition n'est pas aussi tranchée qu'il n'y paraît. Il se peut
d'ailleurs que la formulation même du problème rende la question
insoluble, dans la mesure où il ne s'agit pas nécessairement d'une alternative.
Aussi cet article ne vise-1-il pas à trancher le débat, mais cherche à

comprendre la définition de la vertu chez Kant et la fonction qu'elle assume
dans son éthique et son anthropologie8. Si la vertu ne figure pas au

programme de la Critique de la Maison Pratique ni des fondements de la
Métaphysique des Mœurs, elle joue un rôle important dans la Métaphysique des

Mœurs, dont la seconde partie intitulée Tugendlehre fournit par ce biais des

indications sur l'orientation générale de la morale kantienne. La manière
dont Kant y conçoit la vertu permet de situer sa morale par rapport à la
distinction historiographique entre eudémonisme et déontologisme, de

remettre en cause les présupposés sur lesquels se fonde cette opposition
et d'entrevoir ainsi des arguments systématiques en faveur d'une
conciliation entre ces deux tendances éthiques.

La Section I de cet article parcourt la seconde partie de la Métaphysique

des Mœurs pour cerner la définition et le rôle de la vertu chez Kant.
Certaines analogies entre les démarches kantienne et stoïcienne sont
soulignées à cette occasion9. La Section II évalue la vertu kantienne sous
l'angle d'une comparaison avec l'éthique aristotélicienne10. Aristote n'est

7 O. O'NEILL, «Kant after Virtue», Inquiry 26 (1983), 387-405 rattache Kant à

l'éthique des vertus; cf. O. O'NEILL, «Kant's Virtue», R. CRISP (1996), 77—97. R.B. LOUDEN

(1986), 473, 482 suit O'Neill, précisant que Kant conjugue les avantages des deux
éthiques. C'est aussi l'avis de D. WEINSTOCK, «Kant et l'éthique de la vertu», de

E. MOUTSOPOULOS (éd.), Droit et vertu chez Kant, Paris 1998, 152—154 et de M. LE-
QUAN, La philosophie morale de Kant, Paris 2001. Voir S. ENGSTROM/J. WHITING
(éds), Aristotle, Kant, and the Stoics. Rethinking Happiness and Duty, Cambridge 1996.

8 Le terme «anthropologie» est entendu ici au sens large, faisant référence à un
ensemble de conceptions, systématisées ou non, que se fait tel penseur à propos de la

nature et de la vie humaines. En ce sens les hens entre éthique et anthropologie
semblent incontournables.

9 L'éthique stoïcienne a été interprétée soit (par T. Irwin et A.A. Long notamment)
comme eudémoniste soit (par M. Forschner) comme «prékantienne» (voir J. ANNAS
[1993], 162). M. CANTO-SPERBER, Dictionnaire d'Ethique et de philosophie morale,
Paris 1996, s. v. «devoir», 403-430, rattache la notion de devoir à la conception
stoïcienne des KadqicovTa.

10 Cette dernière est présentée à partir de l'Ethique à Nicomaque (ci-dessous: EN).
Voir aussi N. SHERMAN, The Fabric of Character. Aristotle's Theory of Virtue,
Oxford 1989.



402 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

pris en compte que dans la mesure où il fournit une caisse de résonance
laissant percevoir, par mode de contraste ou d'harmonie, à la fois les

accents caractéristiques de la pensée kantienne et certaines similarités avec
l'eudémonisme classique ou l'éthique actuelle des vertus.

I. La notion kantienne de vertu

La genèse de la pensée kantienne, dont il faut tenir compte en lisant la

Métaphysique des Mœurs, s'avère particulièrement significative à propos de
la vertu. Cette notion correspond en effet à une évolution de la pensée
kantienne au sein même de la période critique. Si le Fondement de la

Métaphysique des Mœursn, l'une des premières grandes synthèses philosophiques

de Kant, contient en germe les grands thèmes de son éthique, la

Métaphysique des Mœurs y apporte des éléments nouveaux, dont une théorie

explicite de la vertu morale.

1. La vertu dans les premières œuvres critiques

Après avoir recensé les jugements moraux de la conscience commune, le
Fondement de la Métaphysique des Mœurs en fournit une interprétation
systématique. Sans prétendre renouveler le domaine de la morale, Kant
propose une formulation rationnelle des principes éthiques. Ainsi, parce
qu'il recherche des règles morales universelles dépassant la contingence
de l'acte pour répondre in abstracto à la question «Que dois-je faire?», le
Fondement n'accorde aucun rôle à la vertu12. Celle-ci ne trouve place dans

aucune des formulations de la maxime de moralité13. Dans cette œuvre

11 Le Fondement de la Métaphysique des Mœurs (1785), puis la Critique de la Raison

Pratique (1788) furent complétés par la Métaphysique des Mœurs (1795), éditée par Kant
avant de cesser son enseignement. Voir: Métaphysique des Mœurs, introd. et trad. A.
Philonenko, Part. 2, Paris 1968; trad. A. Renaut, vol. 2, Paris 1994 (ci-dessous: MM);
Fondements de la Métaphysique des Mœurs, trad., intr. et notes V. Delbos, Paris 1984
(FMM); Critique de la Kaison Pratique, trad. A. Gibelin, Paris 1974 (CRP); La Religion
dans les Limites de la Simple Raison, trad. A. Gibelin, Paris 1983 (RLSR); Anthropologie
d'un Point de vue Pragmatique, trad. M. Foucault, Paris 1970 (APP). Les textes de Kant
sont cités en traduction (celle d'A. Philonenko pour la Métaphysique des Mœurs); après le
numéro des pages de la traduction sont mentionnées celles de l'édition allemande de
l'Académie de Berlin (AK); les simples renvois se contentent de mentionner cette
édition.

12 L'unique occurrence du terme apparaît dans une note où Kant remarque que la
vertu en sa véritable forme (Tugend in ihrer eigentlichen Gestalt) consiste à envisager
la moralité en dehors de tout élément sensible, de toute récompense ou amour de soi
(FMM AK IV 426).

13 La 2e section du Fondement propose diverses formules du même impératif
catégorique (FMM AK IV 407-421).



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 403

Kant ne cherche pas à exploiter cette notion, où il décèle plutôt les restes

ou les risques d'un empirisme dont il veut justement se départir.
La Critique de la Raison Pratique (1788) poursuit le projet éthique de

Kant en considérant la loi morale comme un factum rationis, la raison
étant ainsi envisagée dans sa fonction législatrice. Contrairement au
Fondement, la Critique consacre quelques réflexions à la notion de vertu, mais

ces passages sont disséminés et assez peu significatifs. Rien n'y est dit sur
le rôle de la vertu en éthique ni de la manière dont on l'acquiert14. Peut-
être a-t-elle quelque chose à voir avec les postulats de la raison
pratique15, objets de «foi rationnelle» mais non accessibles à la raison pure?
En ce sens la vertu serait-elle implicitement comprise, sans devoir être
démontrée, comme condition a priori de l'agir moral? Ou bien Kant con-
sidère-t-il l'exercice des vertus comme si évident qu'il n'est pas nécessaire

d'en rappeler l'importance? Quoiqu'il en soit, la Métaphysique des

Mœurs, dernière grande œuvre éthique de Kant, marque une étape décisive

sur ce point16. Cet ouvrage assigne à la vertu un rôle déterminant et
lui consacre aussi plusieurs définitions propres à éclairer les options
fondamentales de l'éthique kantienne.

2. La vertu: une force de résistance facteur d'équilibre

Dès l'introduction, la Métaphysique des Mœurs définit la vertu:
On nomme «courage» (fortitudo) la force et la décision réfléchie d'opposer
une résistance à un adversaire puissant, mais injuste, et lorsqu'il s'agit de

l'adversaire que rencontre l'intention morale en nous le courage est alors

«vertu» (yirtus, fortitudo moralis)xl.

Etablissant une analogie entre la force de l'homme en proie aux passions
et le courage du soldat résistant à l'ennemi, Kant situe d'emblée la vertu
dans le contexte d'un combat intérieur rappelant les connotations militai-

14 La vertu est mentionnée en passant dans une remarque sur la sainteté et l'autonomie

de la volonté (KRP, AK 33), à l'occasion de développements concernant l'intention

morale d'agir par devoir (aus Pflicht) et non selon des mobiles (AK 84) et enfin au
détour de l'antinomie de la raison pratique que constitue le souverain bien (AK 110).

15 C'est sur ces propositions nécessaires à la compréhension des faits moraux que
s'achève la Dialectique transcendantate: l'immortalité de l'âme, condition d'une rétribution

juste des actes humains dans l'au-delà; l'existence de Dieu, souverain bien visé par
la pratique morale en même temps que garantie de la justice de la rétribution des actes;
la liberté de l'homme enfin, condition nécessaire à l'imputabilité des actes humains
(CRP AK V 122-132 et 146-149).

16 Voir G. LEHMANN, Kants Tugenden. Neue Beiträge zur Geschichte und
Interpretation der Philosophie Kants, Berlin/New York 1980, 61.

17 MM 50; AK VI 380.



404 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

res de la virtus18. C'est par une véritable lutte que l'être humain est appelé
à maîtriser les forces contraires l'empêchant de réaliser son devoir19.

Cette description de l'homme vertueux reproduit des traits de la conception

athlétique du sage chez les Stoïciens20: selon eux le vertueux mène

un combat acharné contre ses passions, qu'elles soient positives (désir,
envie) ou négatives (crainte, regret). Kant reprend à son compte cette
conception héroïque selon laquelle la vertu vise ainsi une paix de l'âme
(tranquillitas animi, aequalitas animi), équilibre stable entre forces opposées:

Le mot à'apathie est pris en mauvaise part comme s'il signifiait l'insensibilité
(Fûhllosigkeit) et par conséquent l'indifférence subjective (Gleichgültigkeit)
par rapport aux objets du libre-arbitre. On peut prévenir ce malentendu
en nommant «apathie morale» l'absence d'affection (Affektlosigkeit), qu'il
convient de distinguer de l'indifférence (Indifferenz), et cette apathie morale

consiste en ce que les sentiments issus des impressions sensibles ne

perdent leur influence sur le sentiment moral qu'autant que le respect pour
la loi devient plus puissant qu'eux tous21.

L'apathie revêt chez Kant une signification positive puisque, rendant
l'homme capable de réaliser librement son devoir, elle constitue le
corollaire essentiel de la vertu22. Aussi l'absence de soumission aux affections

extérieures est-elle condition sine qua non de pureté morale. Cela ne
signifie pas que le sage ne ressent rien, mais ses sentiments n'ont aucune

18 Kant félicite les Stoïciens sur ce point: «Parmi tous les anciens moralistes, ce

sont les Stoïciens surtout qui par leur mot d'ordre, <vertu> lequel (en grec comme en
latin) désigne le courage et la bravoure, et suppose de ce fait un ennemi, ont fait
connaître que pour devenir un homme moralement bon, il ne suffit pas de seulement laisser

se développer sans obstacle le germe du bien mais qu'il faut aussi combattre
une cause de mal qui se trouve également en nous.» (RLSR IIe partie, Ie section, A.
GIBELIN 95; AK VI 57). La CRP AK V 111 évalue l'opposition entre Epicuriens et
Stoïciens pour se ranger du côté des seconds. Voir M. SPANNEUT (1973), 40—41 et 327—

330; S. ZAC, «Kant, les stoïciens et le christianisme», Revue de Métaphysique et de Morale
77 (1972), 137-165.

19 Une telle définition guerrière de la vertu ne correspond pas aux vertus en particulier

puisque toutes les vertus n'exigent pas une telle lutte. Kant réduit néanmoins
leur variété sous une caractérisation unique représentant stricto sensu l'idée de vertu
(MM AK VI 123). Ses considérations sur l'unité multiforme de la vertu s'apparentent à

la conception stoïcienne.
20 C'est à Cicéron que Kant emprunte l'expression latine de fortitudo moralis. (G.

LEHMANN [1980], 64). Sénèque envisage la vie vertueuse comme une charge militaire
(SÉNÈQUE, De heata vita, XV, 5, trad. A. Bourgery, Paris 1997, 37: ut bonus miles) et
définit la vertu comme une force (ibid., IV, 2, 11: vis animi). Ci-dessous: BV.

21 MM 81; AK VI 408.
22 S. WOLF, «Moral Saints», R. CRISP/M. SLOTE (1997), 91.



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 405

influence sur le jugement de sa raison concernant les choses à faire23. Or
cette apathie, recherchée en vue du devoir, est d'autant plus ferme que la

volonté de respecter la loi a pris une grande place:

Ce n'est que la force apparente d'un état fiévreux et maladif qui laisse
s'exalter jusqu'à l'affection le vif intérêt que l'on porte au bien lui-
même. La véritable force de la vertu est la «tranquillité de l'âme» (das
Gemüth in Ruhe), avec la décision ferme et réfléchie de mettre la loi en
pratique. Tel est l'état de santé dans la vie morale; en revanche l'affection,
même lorsqu'elle est suscitée par la représentation du bien, est un phénomène

qui ne brille qu'un instant et qui entraîne l'abattement24.

C'est notamment en raison du caractère contingent et particulier des
passions, fussent-elles bonnes, que Kant refuse d'y fonder l'action morale.
Ces affections, toujours rattachées à la sensibilité — «Affekt gehört immer
zu Sinnlichkeit» — asservissent l'homme aux objets extérieurs et l'enchaînent

au monde phénoménal. Seule l'intention ferme de réaliser le devoir
suscite une action pure qui, choisie et accomplie sous la dictée de la seule

raison, réalise la nature nouménale de l'homme. Toute concession aux
passions représente un affaiblissement de l'âme, une maladie la rongeant
de l'intérieur25. La vertu s'exerce donc sur les passions de l'homme en
vue de le rendre capable de réaliser son devoir26. Cependant en dépit de

son importance dans l'éthique kantienne, le devoir n'englobe pas in
extenso les actes humains. Aussi la notion stoïcienne à'indifférent permet-elle
à Kant d'éviter une conception trop tyrannique du devoir:

23 Voir A.C. LLOYD, «Emotion and Decision in Stoic Psychology», J.M. RIST, The
Stoics, Berkeley/Los Angeles/London 1978, 233-236.

24 MM 81; AK VI 408-409.
25 «Etre soumis aux émotions et aux passions (Affekten und Leidenschaften) est

toujours une maladie de l'âme (Krankheit des Gemiiths).» {APP III, §73-75, M.
Foucault 109—111; AK VII 251). Ailleurs (CRP AK V 85) Kant rappelle le caractère
pathologique des passions, à l'égard desquelles la vertu joue un rôle thérapeutique. Pour
les Stoïciens, les passions doivent être combattues {SVT I, 211; III, 378; 381 386; 391;
412; 444). «Toutes, elles sont mauvaises, dans la mesure où elles sont irrationnelles.»
(M. SPANNEUT [1973], 39-40; cf. SVF I, 213; 214; III, 394; 412; 416; 450; 452; 641).
Sénèque compare la possession de la vertu à un état de santé pour l'âme: sana mens est

et in perpétua possessione sanitatis suae, deinde fortis ac vehemens, tune pulcherrima et patiens
(SÉNÈQUE, BV III, 3, p. 9; cf. IX, 4, 23: sanitas). Même Epicure {Ad Men. 130, 5; cf.
Sent. vat. 44, 2 et 77, 1) considère l'autarcie comme un état de santé psychique {Ad
Men. 122, 2-3).

26 Ces impulsions intérieures contraires au devoir, contre lesquelles la vertu est
censée lutter constamment, sont caractérisées par Kant dans le paragraphe précédent
comme étant des penchants de la nature qui «forment dans le cœur de l'homme des
obstacles à l'accomplissement du devoir et aussi des forces opposées (en partie puissante)
que l'homme doit se juger capable de combattre et de vaincre par la raison.» {MM 50;
AK VI 380).



406 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

Celui-là qui ne possède qu'une vertu imaginaire, qui ne veut point admettre
de «choses indifférentes» pour la moralité (adiaphora), qui jonche tous ses

pas de devoirs comme autant de chausse-trapes et qui ne trouve pas indifférent

que l'on se nourrisse de viande ou de poisson, de bière ou de vin ou
bien de l'un et de l'autre: c'est là une micrologie qui, reçue dans la doctrine
de la vertu, transformerait en tyrannie son empire27.

Kant situe un certain nombre d'activités hors du champ éthique du fait
qu'elles portent sur des objets indifférents car non soumis au devoir.
Comme les Stoïciens, il donne à l'apathie une signification positive dans
la mesure où elle garantit la pureté du jugement moral. Sur cet arrière-
fond stoïcien, la vertu est conçue comme une force de résistance aux
passions, propre à assurer l'équilibre intérieur indispensable à l'action
morale.

3. L.a vertu comme garantie d'autonomie

Un autre trait de la vertu kantienne atteste l'influence du Stoïcisme:

l'importance accordée à la liberté. Comme l'homme courageux résiste à

l'adversaire injuste afin de gagner sa liberté, c'est en vue de gagner son
autonomie que le vertueux combat l'ennemi intérieur. Voilà pourquoi:

il ne faut pas non plus définir et apprécier la vertu comme une habileté et
(comme s'exprime le prédicateur Cochius dans son mémoire couronné)
comme une longue «habitude» à des actions moralement bonnes acquises

par l'exercice. Car si cette habitude n'est pas l'effet de principes réfléchis,
fermes, toujours plus éclairés, alors, comme tout autre mécanisme élaboré à

partir de la raison techniquement pratique, elle ne sera ni adaptée à tous les

cas, ni assez garantie contre le changement que de nouvelles tentations
peuvent produire28.

Si Kant refuse que la vertu dépende de la raison pratique, c'est par souci
de préserver aussi bien la liberté de toute action humaine que l'universalité

de la morale: seule une conformation permanente de son agir aux
préceptes a priori de la raison permet au sage de juger ce qu'il doit faire
en toute circonstance29. Cette conformation à la raison garantit la portée
universelle des lois morales et fonde l'imputabilité des actions humaines.
En contraste, la vision «classique» de la vertu comme habitus acquis est

27 MM 81; AK VI 409.
28 MM 54; AK VI 383-384. L. COCHIUS (1717-1779), prédicateur à la cour, est

l'auteur d'un essai Über die Neigungen couronné par l'Académie de Berlin.
29 Voir J. JACOBS, «The Place of Virtue in Happiness», The Journal of Value Tinquiry

19 (1985), 171. On pourrait argumenter contre Kant en faveur du fait que ni la délibération

ni la vertu comme habitus acquis ne compromettent la rationalité du choix moral.



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 407

comprise par Kant au sens d'un mécanisme irréfléchi à force d'être
automatisé, une sorte de réflexe conditionné par l'habitude. Refusant cette
vision, il estime que la vertu représente une lutte de l'homme contre lui-
même en vue de se rendre apte à poser des actes sous la dictée autonome
de sa raison indépendamment de sa sensibilité. La loi morale est un factum

rationis dont le contenu est appréhendé par la raison indépendamment

de toute expérience: ni la matière de l'acte ni les désirs ou aversions
le concernant ne doivent en dicter les principes ou l'accomplissement. La
fonction législatrice de la raison prend ainsi la forme d'un impératif
catégorique conditionné par aucune finalité30. Après une critique de l'eudé-
monisme, Kant identifie la perfection personnelle et le bonheur d'autrui
comme seuls devoirs de vertu31, puis rappelle en quoi consiste la vertu:

La «vertu» est la force des maximes de l'homme dans l'accomplissement de

son devoir (die Stärke der Maxime des Menschen in Befolgung seiner

Pflicht). Toute force n'est reconnue que par les obstacles qu'elle peut vaincre;

dans le cas de la vertu ces obstacles sont les penchants naturels qui
peuvent entrer en conflit avec la résolution éthique et, puisque c'est l'homme
lui-même qui oppose ces obstacles à ses maximes, la vertu n'est pas seulement

une contrainte personnelle (car on pourrait alors chercher à vaincre
un penchant naturel par un autre), mais encore une contrainte suivant un
principe de liberté intérieure, par conséquent suivant la simple représentation

de son devoir d'après la loi formelle de celui-ci32.

Comme dans la première définidon, la vertu est présentée ici comme une
force de résistance aux obstacles rencontrés par l'homme voulant
accomplir son devoir. Selon une schématisation mécaniste de l'action
humaine, Kant explique que toute force se trouve mesurée par la résistance

opposée: c'est dans sa confrontation aux passions que la vertu peut
révéler sa puissance33. Les qualités principales de cette force sont la
constance et la détermination: étant donné qu'elle relève de la raison sans
avoir part aux contingences du monde empirique, une telle vertu exprime
la dignité de l'homme comme être nouménal libre. Or cette conception

30 La notion d'aurdgKEia si typique du Stoïcisme (SVF I, 186-189; III, 38-67) est
d'ailleurs inspirée d'Aristote (EN I, 5, 1097b 7; V, 10, 1134a 27 et X, 7, 1177a 27; cf.
EN III, 5, 1112b 2) et de Platon (Rep. 387de). Voir D. WIGGINS, «Categorial Requirements:

Kant and Hume on the Idea of Duty», R. HURSTHOUSE et al. (éds), Virtues and
Reason. Philippa Foot and Moral Theory. Essays in Honour of Philippa Foot, Oxford
1995, 298-300; S. WOLF (1997), 89-90. Voir J. FERRARI, «Anthropologie et métaphysique

des mœurs», E. MOUTSOPOULOS (1998), 6.
31 Voir l'interprétation de N. SHERMAN (1997), 331—362.
32 MM 66; AK VI 394.
33 Le devoir doit avoir dans la conscience un poids (Gewicht) maximal afin d'éviter

l'influence des inclinations et émotions dans la conduite morale. (RLXR AK VI 48).



408 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

semble comporter un paradoxe: en voulant échapper à la conception
classique selon laquelle la vertu relève d'un pur mécanisme, Kant remplace
cette formule par une définition tout aussi tributaire des conditions
physiques de l'expérience, puisque la notion de force, comprise selon le modèle

newtonien, suppose nécessairement un obstacle et dépend donc
aussi d'un stimulus extérieur non rationnel. Autrement dit, Kant semble

pris à un piège aussi périlleux que celui qu'il veut éviter: la notion de
force substituée à celle d'habitus pourrait s'avérer plus «mécanique»
encore que le mécanisme critiqué chez Cochius34.

4. Vertu et bonne volonté: deuxplans de l'éthique

Kant aurait pu se limiter à ces définitions de la vertu; il veut toutefois
préciser son concept en déterminant mieux son intension et son application:

La vertu désigne une force morale de la volonté (eine moralische Stärke des

Willens). Mais cela n'en épuise pas le concept; car une telle force pourrait
aussi être propre à un saint (surhumain), en qui nul penchant contraire ne
ferait obstacle à la loi de sa volonté et qui ainsi ferait tout de bon gré
conformément à la loi. La vertu est donc la force morale de la volonté d'un
homme dans l'accomplissement de son devoir: et c'est là une contrainte
morale exercée par sa propre raison législatrice comme une puissance
exécutive de la loi35.

L'empire de la volonté constitue le résultat d'une opposition entre les
penchants humains et le devoir. Parce qu'une telle lutte est occasionnée par
les conditions propres au monde phénoménal, la vertu ainsi comprise ne
concerne pas le saint moral qui, ne pouvant agir autrement que par
devoir, n'a guère besoin de vertu pour accomplir la loi. Celle-ci lui apparaît
sous sa forme prescriptive sans être obscurcie par les attachements
sensibles: seul un tel homme fait preuve de cette autonomie exprimant l'action

législatrice de la raison. Echappant à la nécessité causale du monde
physique, le saint kantien n'a guère besoin d'une vertu comme l'homme
phénoménal36. Cet idéal de l'autonomie nouménale ne peut être appro-

34 Pour Kant comme pour les Stoïciens, la vertu est comprise comme une force
motrice qui demande à s'exercer contre des puissances adverses, de même qu'un muscle

se développe seulement au prix de mouvements et d'efforts adéquats. Cette vision
athlétique trahit une conception physique voire matérialiste des facultés humaines.
Kant se représente sur le modèle mécanique non seulement l'action de la vertu mais
même les désirs. Cette vision est héritée de Hume et, plus lointainement, du mécani-
cisme cartésien. (J. JACOBS [1985], 173).

35 MM 77; AK VI 405.
36 L'homme nouménal agit formellement par devoir (aus Pflicht) et non seulement

conformément au devoir (pflichtgemäss). Agir par devoir signifie être déterminé a



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 409

ché ici-bas que très progressivement et toujours partiellement37. Impossible

à réaliser concrètement, cette figure de l'homme parfait, saint et pur
demeure le paradigme (Urbild) en fonction duquel se posent et se

comprennent les exigences de l'éthique kantienne38. Si dans le monde
phénoménal l'action accomplie par pure bonne volonté n'est pas réalisable

puisque l'homme a toujours la possibilité de suivre ses penchants et d'agir
contrairement au devoir, il n'en doit pas moins tendre vers cet idéal. De
cette poursuite incessante d'un idéal de moralité, la vertu, sorte
d'approximation empirique de la bonne volonté nouménale, constitue le moyen
privilégié et nécessaire.

Ainsi, l'idée de lutte associée par Kant à la pratique vertueuse, résultant

de l'emprise de la sensibilité guettant l'homme dans le monde empirique

ou naturel, n'est en aucun cas constitutive de la vertu comme idéal
de la raison pratique. Aussi l'interprétation selon laquelle le saint kantien
serait aussi concerné par la vertu39 paraît-elle difficilement justifiable par
les textes de Kant, dont l'intention semble consister justement à faire de
la vertu une réplique phénoménale de la bonne volonté idéale. Si l'on
tient cependant à parler de vertu à propos du saint — ce que Kant fait

priori par la seule représentation de la loi. Agir conformément au devoir signifie que les
mobiles de l'acte coïncident accidentellement avec les exigences du devoir, sans que le

sujet moral ne l'ait explicitement décidé. (CRP I, i, 3; AK V 84-85 et AK Wlsq). Pour
cette notion, voir O. O'NEILL (1983), 395-396; R.B. LOUDEN (1992), 341.

37 CRP I, i, 1, AK V 32-33; cf. RLSR AK VI 46-47.
38 S. WOLF (1997) se demande quel est l'intérêt de maintenir une figure de ce genre

puisqu'elle présente un idéal inaccessible excluant de l'existence humaine un certain
nombre de perfections autres que l'excellence éthique. Il semble pourtant que l'éthique
ancienne comme la morale de Kant ne puissent se comprendre qu'à partir et en fonction

d'un tel paradigme. En outre, la critique de S. Wolf semble toucher plus l'éthique
kantienne que celle d'Aristote: l'auteur se fonde sur une vision carricaturale des saints
kantien et utilitariste, tout en passant sous silence le sage antique.

39 G. LEHMANN (1980), 64 prétend que le saint a la vertu «im Besitze» et l'homme
phénoménal «im Kampfe». L'auteur paraît s'inspirer du texte de Kant mentionné ci-
dessus (CRP I, i, 3; AK V 84—85). Or, ce texte He inextricablement la vertu à la situation

phénoménale de l'homme et l'exclut donc de la vie idéale du saint: sein <de l'homme>
morahscher Zustand, darin er jedesmal sein kann, ist Tugend, d. i. moralische Gesinnung

im Kampfe, und nicht Heihgkeit im vermeinthchen Besitze einer völhgen Reinig-
keit der Gesinnungen des Willens. Comme Lehmann, O. HÖFFE, Introduction à la

philosophie pratique de Kant. La morale, le droit et la religion, Fribourg 1985, -292

prétend que le saint kantien est vertueux, sa vertu résidant dans une parfaite
adéquation entre la disposition intérieure de l'homme et la loi morale qui s'impose à lui.
Ces deux auteurs semblent avoir tort sur ce point, car (a) Kant fait de la lutte un trait
constitutif et essentiel du concept de vertu; (b) une telle définition empêche d'assigner
la vertu à l'homme nouménal; (c) c'est d'ailleurs ce que Kant paraît viser dans l'extrait
cité plus haut: préciser l'intention du concept de vertu pour le restreindre à la condition

de l'homme phénoménal.



410 Choisit entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

dans un contexte bien particulier40 — il faut alors préciser que celle-ci est

exempte des connotations conflictuelles qu'elle revêt pour l'homme
sensible.

Il reste que, quel que soit le niveau où on l'envisage, la vertu a

toujours pour fonction de réaliser le devoir. Dans le monde empirique la

vertu s'évalue à la mesure des pulsions contre lesquelles elle doit s'ériger:

Et parce que cette contrainte <celle de la vertu) doit être irrésistible, elle

suppose des forces dont nous ne pouvons apprécier le degré que par la

grandeur des obstacles que l'homme se crée à lui-même par ses penchants.
Les vices, fruits des intentions contraires à la loi, sont les monstres qu'il
doit combattre; c'est pourquoi cette puissance morale, comme courage (for-
titudo moralis) constitue l'unique et suprême gloire guerrière de l'homme.
C'est seulement en sa possession que l'homme est libre, sain, riche, roi, etc.,
et à l'abri du hasard ou du destin; c'est qu'il se possède lui-même et que
l'homme vertueux ne peut perdre sa vertu41.

Pour le sage stoïcien comme pour l'homme de vertu kantien, agir
vertueusement ou moralement revient à réaliser un ordre rationnel propre à

surmonter à la fois le destin — en l'acceptant — et les circonstances
hasardeuses — en accomplissant tout ce qui est en son possible —. Lorsque
l'homme agit non plus par passion mais par devoir, il donne tout son
poids à la loi morale qui le conduit à la réalisation de la fin ultime de sa

nature d'être rationnel. Comme le Stoïcien pour qui suivre la nature
(sequi naturani) équivaut à suivre la raison (sequi rationetnf1, le sage kantien
réalise en lui un ordre reflétant sa destinée idéale. La finalité du genre
humain est alors envisagée par lui comme le but même de son agir ici-
bas: en agissant par vertu en vue du devoir, il réalise sa fin sans pour
autant l'avoir inscrite au nombre de ses critères d'évaluation.

Ces aspects rappellent bien des traits du sage stoïcien, à l'abri des

coups du sort, indépendant des circonstances extérieures et possédant la

vertu comme un bien inamissible. Un aspect de la vertu kantienne semble

cependant échapper à l'influence stoïcienne: la bipartition entre les

deux types d'homme et les deux niveaux de moralité. Il semble difficile
de trouver dans le système moniste des Stoïciens une séparation entre
monde empirique et idéal, entre nature et moralité, entre monde des causes

et royaume des fins. Le Stoïcien fait certes du sage une figure idéale

40 C'est en effet à propos de la possibilité pour l'homme de se rendre fondamenta-
lement bon que Kant développe l'idée d'un double niveau de vertu (RLSR AK VI 46—

48).
41 MM 78; AK VI 405.
42 Voir par exemple ClCÉRON, Tusc. IV; cf. G. STRICKER, «The Role of oikeiosis in

Stoic Ethics», Oxford Studies in A.ncient Philosophy 1 (1983), 153—156.



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 411

similaire au saint kantien, un modèle représentant la possibilité théorique
d'une conduite morale; mais l'éthique incarnée par ce sage ne repose pas
sur un double état de la vie au même sens que chez Kant. Le dualisme
kantien des niveaux de réalité relèverait plutôt d'une anthropologie de

type platonicien voire néoplatonicien43. Peut-être est-ce la manière dont
Kant interprète l'opposition stoïcienne entre la raison et les passions,
transposant ce conflit existentiel en données anthropologiques; sans
doute cette bipartition correspond-elle aussi à sa propre interprétation de
la distinction stoïcienne entre le sage et les «progressants» dans la voie de
la sagesse. Toujours est-il que ces deux catégories sont chez les Stoïciens
deux états soit successifs chez un même homme soit simultanés mais
réalisés dans deux vies différentes, tandis qu'elles représentent pour Kant
deux niveaux superposés, deux points de vue ontologiques simultanément

présents dans la vie d'un même homme. Voilà pourquoi Kant
estime que, toute idéale qu'elle soit, la possibilité de perfection représentée
par la bonne volonté de l'homme saint a valeur prescriptive à l'égard de

tout être humain et ne figure pas seulement une option à l'égard de

laquelle l'homme pourrait décider s'il veut la suivre ou non44.

5. Le contentement dans la vie vertueuse

Etant donné cette dualité des niveaux, comment une décision libre de la
raison pure se traduit-elle dans l'activité du moi empirique soumis à la
causalité? Comment un choix de l'homme nouménal peut-il causer une

43
J. ANNAS (1993), 399 souligne que la notion kantienne de bonne volonté même

se comprend en fonction de la bipartition entre deux niveaux différents du moi, empirique

et phénoménal. Cette bipartition, qui correspond chez Kant à la transposition
dans le domaine éthique (double état de la vie humaine) d'un schéma épistémologique
(opposition entre les noumènes et les phénomènes), aboutit en quelque sorte à

dualisme anthropologique de type platonicien selon lequel le moi véritable ne s'identifie
pas au corps qu'il habite (cf. Gorg. 493a 3: arâpa ècmv fipîv afjpa) mais seulement à

l'âme immatérielle. Ce genre d'anthropologie donne lieu, chez Plotin par exemple, à

des considérations sur l'homme intelligible (Enn. I, 2 [19], 5 ou I, 4 [46], 16) qu'il
serait intéressant de comparer avec l'éthique kantienne. Sans prétendre que Kant soit
influencé directement ni explicitement par le platonisme, je souligne seulement que
l'arrière-fond de son éthique présente quelques analogies avec la conception platonicienne

de l'homme.
44

J. URMSON, «Saints and Heroes», J. Feinberg (éd.), Moral Concepts, Oxford
1970, 60-73, propose, en contrepartie de l'éthique kantienne à qui il reproche
d'imposer à l'homme ordinaire un idéal inaccessible, une vision de l'éthique tenant
compte de plusieurs niveaux de moralité, à savoir le niveau des devoirs prima facie
indispensables à la vie sociale courante, et le niveau plus exigeant des saints et des héros,
représentant l'idéal de celui qui décide librement d'accomplir plus que ce que lui
ordonne le devoir.



412 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

action concrète, temporellement et spatialement déterminée? Kant semble

peu sensible à ce problème. Néanmoins, à propos de l'accomplissement

de la vertu dans des actes concrets, il explique:

Que la vertu doive être acquise (et qu'elle ne soit pas innée), c'est ce qui se

trouve déjà dans son concept, sans qu'il soit nécessaire de le rapporter à la
connaissance anthropologique qui résulte de l'expérience. En effet la faculté
morale de l'homme ne serait pas de la vertu, si elle n'était pas produite par
la force de la résolution dans le conflit avec les penchants si puissants qui s'y
opposent45.

La notion même de vertu implique une lente habituation, obtenue par
une pratique constante et persévérante. Alors que plus haut Kant
craignait de mal se faire comprendre en décrivant la vertu comme une habitude,

ici il n'hésite pas à relever l'importance d'une telle accoutumance:

Qu'elle puisse et doive être enseignée, suit de cela seul qu'elle n'est pas
innée; Mais comme la simple doctrine ne donne pas encore la force
de mettre en pratique les règles, les Stoïciens pensaient que la vertu ne peut
pas être apprise par les simples représentations du devoir, par des exhortations,

mais qu'elle devait être cultivée et exercée en cherchant à combattre
l'ennemi interne en l'homme, car on ne peut pas derechef tout ce que l'on
veut, si l'on n'a pas préalablement essayé et exercé ses forces46.

Contrairement à ce que l'on veut parfois lui faire dire à tort47, Kant
reconnaît que l'homme ne peut pas toujours accomplir son devoir — «man
kann nicht Alles sofort, was man will» — et que la seule représentation de

la loi ne constitue pas dans la vie phénoménale une condition suffisante
à son accomplissement. A la lecture de ce texte, impossible d'interpréter
l'éthique kantienne comme un pur formalisme: un tel jugement,
attribuant à Kant une confiance excessive en la force de volonté, négligerait
la distinction entre le plan nouménal et phénoménal, distinction
permettant de tenir compte de la faiblesse humaine48. Voilà pourquoi Kant
accorde de l'importance au développement de la vertu et admet comme

45 MM 155; AK VI 477.
46 MM 155; AK VI 477.
47 La formule «Tu dois, donc tu peux», citation non littérale d'un passage assez dif-

ficile (RJLSR AK VI 50: Wenn das moralische Gesetz gebietet: wir sollen jetzt bessere
Menschen sein, so folgt unumgänglich: wir müssen es auch können) est souvent invoquée

pour stigmatiser son prétendu formalisme. Cf. B. WILLIAMS, «Morality, the Peculiar

Institution», R. CRISP/M. SLOTE (1997), 46.
48 «La ferme résolution d'accomplir son devoir, devenue une aptitude, se nomme

aussi vertu la vertu s'acquiert peu à peu, et d'aucuns l'appellent une longue
habitude.» (RLSR A. Gibelin 88; AK VI 47). Voir SÉNÈQUE, Epist. 94, qui justifie dans

une perspective comparable la nécessité de la parénèse (admonitiones, par contraste par
rapport à praecepta, officia, décréta); cf. FMM AK IV 418.



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 413

les Stoïciens la nécessité d'une «gymnastique» éthique (ethische Gymnastik).

Or, parmi les méthodes développant la vertu, il prescrit l'exercice
suivant:

Les règles de l'exercice dans la vertu (exercitium virtutis) se rapportent à deux

dispositions de l'âme: avoir l'âme courageuse et gaie (animus sternuus et bilans)

dans l'accomplissement de ses devoirs. En effet la vertu doit combattre
des obstacles qu'elle ne peut vaincre qu'en réunissant ses forces (...); mais ce

qu'on ne fait pas avec joie, mais seulement comme une corvée, n'a pour
celui qui en ceci obéit à son devoir, aucune valeur intérieure49.

Kant ne se contente pas de préconiser cette joie à titre d'ingrédient de la

pratique vertueuse, il ajoute qu'elle seule procure à l'acte moral sa valeur
(innere Werth)50. Le plaisir ou le bonheur ne doivent certes pas être
recherchés comme tels mais n'en accompagnent pas moins la vertu:

La gymnastique éthique ne consiste donc que dans la lutte contre les
penchants naturels (...); elle rend courageux et joyeux (fröhlich) dans la
conscience de sa liberté reconquise. La recherche que l'homme exerce sur
lui-même ne peut donc devenir méritoire et exemplaire que grâce à la joie
qui l'accompagne51.

Cette joie intérieure (Lust, Frohsinn) résulte de la conscience qu'a l'agent
de son autonomie conquise par le respect volontaire de la loi. En
accomplissant son devoir de manière rationnelle l'homme se rend digne du
bonheur comme le sage stoïcien. C'est dans la prise de conscience de cette
dignité et non dans l'attente d'une réalisation effective de ce bonheur que
consiste sa joie. Loin d'oublier le perfectionnement de l'agent parmi les

buts de l'action morale, Kant souligne ainsi la nécessité pour l'homme
vertueux d'être satisfait de son action52. Si cette satisfaction a un profil

49 MM 162-163; AK VI 484.
50 La joie est présente au début de l'œuvre {MM 45; AK VI 377). Kant explique:

«De quelle nature est la disposition esthétique pour ainsi dire le tempérament de la vertu,

courageux donc joyeux ou abattu par la crainte et découragé? le cœur joyeux dans

l'accomplissement de son devoir est un signe de l'authenticité d'une intention
vertueuse, encouragée par les bons résultats elle peut faire naître une joyeuse
humeur dans l'âme, sans laquelle on n'est jamais sûr de s'être affectionné le bien.» (KLSR
note à la 2e édition, A. Gibelin 68-69; AK VI 23-24). Ce thème est aussi stoïcien:
ingens gaudium hilaritas continua et laetitia alta gaudium grande et immotum (SÉNÈ-
QUE, BV III, 4 ; IV, 4, p. 11-13).

51 MM 163—164; AK VI 485. Pour l'idée de mérite, voir Péd., AK IX 492.
52 Autrement dit, la recherche du bonheur est un te/os de la vie humaine sans pour

autant être considéré comme un skopos. (S. ZAC [1972], 143). Non si voluptatempraesta-
tiva virtus est, ideo propter hanc petitur. (SÉNÈQUE, BV IX, 1, 21). Selon Kant, cette joie
rationnelle (Selbstzufriedenheit) accompagnant nécessairement l'acte moral est analogue

à la «Glückseligkeit», mais purgé de tout élément sensible {CRP AK V 117).
O. HÖFFE (1985), 49-53 souligne les éléments eudémonistes de l'éthique kantienne.



414 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

différent du bonheur aristotélicien, elle joue néanmoins un rôle déterminant

dans l'éthique kantienne où, comme dans l'éthique ancienne, elle
constitue le corollaire principal de la conduite vertueuse.

6. Résumé: les métaphores de la vertu

Le langage métaphorique trahit souvent les tendances fondamentales
d'un système. Dans le cas qui nous occupe, les analogies évoquant la

vertu chez Kant relèvent toutes du même lexique guerrier. La vertu est

comprise comme une force ou une puissance (Kraft, Stärke, Vermögen,
Gewalt) résistant à des forces adverses. Si l'homme inscrit dans le monde
des phénomènes doit développer et mettre à l'épreuve (versuchen, üben)
sa vertu, c'est parce qu'il est confronté à des obstacles (Hindernisse), à

un danger (Gefahr), à des forces menaçantes (drohende) en constant
soulèvement (Widerstand). Ces penchants naturels (Naturtriebe), ces
intentions détournées de la fin (entgegendstehende Neigungen) constituent
des ennemis intérieurs (innere Feinde), des adversaires (Gegner), voire
des monstres (Ungeheuer) contre lesquels il lutte. C'est dans ce combat
(Streit, Kampf, Bekämpfung) que se noue la vie éthique.

Pour éviter de capituler en faveur du vice (Capitulation mit dem

Laster), l'homme doit faire preuve de discipline (Disciplin), de décision
(Entschliessung) et sacrifier bien des joies (manche Lebensfreuden
opfern). La faculté législatrice qu'est sa raison (gesetzgebende Vernunft)
confie au pouvoir exécutif (ausführende Gewalt) de la volonté la charge
d'imposer aux passions une contrainte morale (moralische Nöthigung) à

laquelle l'homme se soumet librement (Selbstzwang). L'homme vise ainsi
une puissance (Mächtigkeit), une domination (Herrschaft) et une maîtrise
(Meister werden) lui permettant de se posséder soi-même (besitzt sich

selbst). Kant s'empresse de préciser que cette seigneurie ne doit pas
devenir tyrannie (Tyrannei) en outrepassant son domaine d'influence pour
s'étendre aux objets indifférents. Comme les Stoïciens, il estime que les

épreuves constituent des tests particulièrement révélateurs de la valeur
d'un homme. Cette valeur fait toute la fierté du sage qui reconnaît dans

cette liberté (die wiedererworbene Freiheit) son trophée le plus glorieux
(Kriegsehre). Ce vocabulaire en dit long sur l'orientation générale de

R.B. LOUDEN (1992), 342—343 évoque ce passage pour montrer que Kant intègre les

passions dans la vie morale. Cette interprétation est discutable dans la mesure où il ne

s'agit pas ici d'un «Affekt» (rattaché par Kant à la sensibilité) mais d'une satisfaction
purement rationnelle n'ayant rien à voir avec la sensibilité ou les inclinations (CRP I, 2,

2; AK V 110-111). Kant refuse d'ailleurs d'identifier cette satisfaction à une sorte de
bonheur. Voir E. LANG, «Justice et bonheur dans la doctrine kantienne du souverain
bien», E. MOUTSOPOULOS (1998), 90.



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 415

l'éthique kantienne. Mais ce contexte polémique ne caractérise qu'un
versant de la vertu kantienne: la condition de l'homme inscrit dans la
spatiotemporalité des phénomènes. La vertu n'est lutte que pour l'homme
phénoménal, un tel combat n'ayant guère de sens pour l'homme pur ou
saint qui, étant parfaitement sage, accomplit immanquablement le devoir,
puisque ce dernier occupe toute la place dans sa conscience.

II. 'Evaluation comparative

Les accents caractéristiques que Kant associe à la vertu, perceptibles
dans la Métaphysique des Mœurs, se laissent mieux discerner encore
lorsqu'on confronte l'éthique kantienne avec celle d'Aristote. Contestable au

plan de la méthodologie historique en raison de la distance culturelle
séparant ces deux auteurs, une telle comparaison peut cependant laisser

percevoir les traits propres du système kantien tout en esquissant
certaines voies de conciliation entre éthique des vertus et déontologisme.

7. Vertu, devoir etfinalité
La parenté de l'éthique kantienne avec le système stoïcien ne suffit pas à

en faire un système purement déontologique à l'exclusion de la vertu53.

Certes Kant ne réduit pas la valeur d'un acte à son résultat concret ou à

la satisfaction qui en découle pour l'agent; son éthique n'est donc à

strictement parler ni téléologique, ni conséquentialiste54, ni eudémoniste. Elle
s'articule autour de la notion de devoir et répond donc comme le
Stoïcisme à une orientation déontologique. Pourtant l'accomplissement du
devoir dans des conditions empiriques requiert selon Kant un entraînement

et c'est par ce biais qu'il récupère certaines données de l'éthique
des vertus voire d'un certain eudémonisme. Non seulement la notion de

vertu se trouve abondamment exploitée dans la Métaphysique des Mœurs,
mais cette dernière œuvre accorde encore à la joie une valeur
fondamentale, puisqu'elle vient couronner l'acte moralement bon comme c'est
le cas dans l'éthique aristotélicienne. Ainsi le bonheur et le perfectionnement

de soi ne sont pas réservés au seul saint kantien: si Kant est
conscient que la pratique de la vertu ne procure pas de facto un bonheur
objectivement garanti, il rattache à la vie vertueuse une forme de
satisfaction rationnelle indispensable à la valeur éthique.

53 O. O'Neill (1983), 396sq.
54 Cf. D. CUMMISKEY, Kantian Consequentialism, New-York/Oxford 1996; cf. la

recension de J.-Cl. WOLF, «David Cummiskey: Kantian Consequentialism, New-York/
Oxford University Press 1996», Kant Studien 91 (2000), 507—551.



416 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

Ainsi c'est en réalisant son devoir que le sage kantien accomplit la
finalité de sa nature rationnelle; pour Aristote en revanche, la réalisation
du devoir s'inscrit dans la perspective de la recherche du bonheur et
selon l'orientation volontaire de toute la vie humaine vers sa finalité. Kant
estime que l'homme réalise sa fin en réalisant son devoir; Aristote pense
qu'il réalise son devoir du fait qu'il poursuit sa fin. Si Kant ne fait pas de

l'aspiration au bonheur un fondement de l'éthique, il l'intègre cependant
dans sa morale par le biais du sentiment de satisfaction. L'éthique
kantienne ne se réduit donc pas à un pur légalisme; il est injustifié de ranger
Kant parmi ces penseurs «pour qui l'étude de la question <des vertus et
des vices> ne ferait pas partie du travail fondamental de l'éthique»55.

2. bonheur aristotélicien etjoie kantienne

Pour Kant comme pour Aristote, la vertu va de pair avec le devoir de
cultiver certains traits de caractère rendant l'homme apte à mieux réaliser
le bien et à prendre part au bonheur56. Mais la manière de concevoir le
bonheur est différente chez les deux auteurs: Aristote y voit la réalisation
d'une multitude de conditions favorisant le développement de toutes les

potentialités humaines tandis que Kant tend à réduire le bonheur recherché

par tous à la satisfaction des désirs sensibles57. C'est précisément à

cause de cette connotation phénoménale du bonheur qu'il l'exclut comme
tel des critères éthiques. Ainsi, en vertu de certains présupposés
anthropologiques qu'il resterait à élucider, il estime que la recherche du bonheur

spontanée chez l'homme est nécessairement liée à la sensibilité et
répond à des préoccupations égoïstes. Il refuse donc de fonder la morale
sur un penchant vers le bien - dont il redoute le caractère fugace — ou
sur une recherche du bonheur — qu'il soupçonne d'égoïsme. Le bonheur
ne fournissant ni une fin explicite de l'action ni un critère d'évaluation
éthique, le devoir apporte en revanche une norme efficace pour agir
indépendamment de la sensibilité; agir moralement revient à agir non
seulement selon le devoir (pflichtgemäss) mais par devoir (aus Pflicht). Mais

l'accomplissement libre du devoir procure une joie rationnelle attestant
la moralité de l'acte vertueux. Cette joie n'a rien à voir avec la sensibilité
mais relève de la seule conscience d'avoir fait son devoir.

55 C'est pourtant l'avis de PH. FOOT (1978), 1. Ce genre d'évaluation stéréotypée
s'inspire de Mclntyre qui non seulement ne tient pas compte de la Métaphysique des

Mœurs et de son apport décisif à la conception kantienne de l'éthique, mais encore conduit

son analyse historique en fonction de l'opposition systématique entre eudémo-
nisme et déontologisme, vertus et devoir (A. MClNTYRE [1997], 181—184).

56 M. BARON (1985), 137-138.
57 A. KENNY, Aristotle on the Perfect Life, Oxford 1992, 62—63.



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 417

Choisi par devoir chez Kant et par attraction pour le bien chez Aris-
tote, l'acte bon ou moral n'en demeure pas moins pour tous les deux
condition sine qua non de bonheur. Kant lui refuse bien sûr le statut de
condition suffisante — du moins quant à sa réalisation effective et empirique

— tandis qu'Aristote n'est pas toujours clair sur ce point58; mais tous
deux lui octroyent la valeur de condition nécessaire, de condition de
possibilité. S'il demeure une différence entre la joie spontanée du sage
aristotélicien agissant conformément aux finalités inscrites dans sa nature et
le contentement rationnel du saint kantien forcé à se réjouir sous le poids
du devoir accompli, Kant reconnaît comme Aristote l'importance du
sentiment de satisfaction. Tandis que le contentement de soi est exempt
selon Kant de toute attache charnelle, le bonheur aristotélicien assume
dans la condition actuelle une dimension sensible par l'intégration du plaisir59.

Chez les deux auteurs cependant, le plaisir (Lust) couronnant l'acte
moral entretient des liens privilégiés avec la vertu.

3. Définition et rôle de la vertu

La conception maximaliste ou intégrale que se fait Aristote du bonheur
lui permet de comprendre la vertu non pas comme une force adverse

s'opposant aux inclinations mais comme un pouvoir d'accomplissement
perfectionnant les actes et les inclinations qui les sous-tendent. Plus que
Kant, il est confiant en la bonté des aspirations humaines ou du moins
en leur perfectibilité. De même, il ne voit aucun inconvénient à fonder
l'agir moral sur un certain amour de soi voire sur la recherche d'une
forme de plaisir. Cet optimisme n'est pas partagé par Kant, qui se montre

non seulement plus sceptique face à la possibilité de perfectionner les

tendances naturelles, mais aussi plus réticent envers l'aspiration au
bonheur, dont l'égoïsme lui semble suspect60.

Autre domaine où Kant se montre plus sceptique qu'Aristote: la
possibilité qu'a l'agent moral de connaître les mobiles véritables de son acte.
Si la théorie aristotélicienne de la délibération suppose une relative
transparence des motifs de l'action pour l'agent, Kant doute que l'homme
puisse jamais connaître parfaitement les intentions sous-jacentes à ses

58 Pour plus d'explications, voir ci-dessous note 63.
59

J. ANNAS (1993), 53—54, 369 pense que l'intégration du plaisir dans la vie bonne

suppose une conception de la vertu dépassant la simple maîtrise de soi (eyKQatela).
Aristote fait du plaisir non seulement une condition subjective accompagnant
accidentellement l'acte bon, mais encore un signe (ar)petov EN II, 3) de l'action bonne.

60 Voir par exemple RLSR AK VI 45.



418 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

actes61 et nie la possibilité pour l'homme de réformer sa conscience62. Un
tel scepticisme semble bien dicté par la dichotomie de l'ontologie kann-
tienne entre noumènes et phénomènes. Dans une telle perspective, Kant
en est réduit à fonder la morale sur d'autres postulats: le devoir et le

respect de la loi morale constituent des fondements idéaux car objectifs et
universels. Mais s'il édifie son éthique sur de tels fondements, cela ne
veut pas dire que son système soit exempt de considérations concernant
l'agent moral. Sa morale présente même certains traits d'une éthique des

vertus. Kant accorde à la vertu autant d'importance qu'Aristote. La
différence entre l'éthique kantienne et l'éthique aristotélicienne dent plutôt
aux fonctions et aux limites accordées respectivement à la vertu et au
devoir. Kant fonde son éthique sur une conception déontologique du bien
tout en laissant place à une exploitation «anthropologique» et «pédagogique»

de la notion de vertu; Aristote édifie sa morale sur une conception
eudémoniste, cadre à l'intérieur duquel il interprète la notion de devoir.
Ainsi, la vertu est-elle pour Kant un moyen de réaliser le devoir, tandis

qu'elle représente pour Aristote la fin ultime de la vie humaine, en tant
qu'elle s'identifie quasiment au bonheur63.

En outre, non seulement la place, mais la définition de la vertu diffèrent

chez les deux auteurs. En voulant échapper à la vision aristotélicienne

classique de la vertu comme habitus, Kant insiste sur son caractère

libre, obtenu au prix d'une connexion toujours renouvelée entre les

choix humains et l'autorité législatrice de la raison. Cependant, souscrivant

à une vision mécaniste des facultés humaines et de leurs rapports
mutuels, il assimile la vertu à une force de résistance à la manière newto-
nienne64. Tout en évitant de concevoir l'acquisition de la vertu comme

61 En ce sens, les interprètes de Kant distinguent entre les intentions effectives de

l'agent (dont il est conscient et en fonction desquelles il pense agir) et les maximes de

son action, souvent voilées et cachées, qui ne sont pas l'objet d'une connaissance
réfléchie de la part du sujet. (R.B. LOUDEN [1992], 335-336). RLSR AK VI 51 explique
que la profondeur du cœur humain est insondable (unerforschlich) pour l'homme.

62 Cela explique la grande place accordée par Kant au devoir. (E. LANG [1998], 83).
63 Pour Aristote la vertu est un ingrédient constitutif et une condition nécessaire

du bonheur. Le te/os de la vie consiste non pas en un état supra-humain futur ou
impossible, mais dans la manière même dont l'existence est menée avec cohérence et
harmonie. Si le statut des biens extérieurs dans l'éthique aristotélicienne ne permet pas
d'y considérer la vertu comme garantie suffisante du bonheur, il semble en revanche
exagéré de la réduire à un simple moyen comme le fait W.F.R. HARDIE, Aristotle's
Ethical Theory, Oxford 19802, 129—151.

64 II resterait à se demander ce qui est la conséquence de quoi: est-ce parce que
Kant conçoit la vie humaine comme une lutte incessante contre les pulsions en vue
d'une plus grande maîtrise de soi, qu'il situe la vertu hors du domaine éthique? Ou
bien est-ce à cause d'un abandon progressif de la notion de vertu dans toute sa ri-



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 419

un réflexe échappant à la raison — ce qu'il reproche au prédicateur Co-
chius et indirectement à la morale aristotélicienne — il cède à un même

type de schéma, appliquant cette vision mécaniste non plus à l'acquisition

de la vertu, mais à sa nature même, comprise comme opposition
foncière aux passions visant un équilibre intérieur (Gleichgewicht) similaire

à l'ataraxie stoïcienne.
Ainsi, Aristote et Kant accordent tous deux une place au devoir

comme à la vertu, mais leur manière de comprendre ces notions diffère
tant sur leur définition que sur leurs rapports mutuels. Le premier
comprend vertu et devoir comme des voies vers le bonheur; Kant en revanche

subordonne la vertu à l'accomplissement du devoir et la définit par
opposition aux aspirations naturelles de l'homme. Puisqu'il se montre
plus réservé qu'Aristote quant aux forces de la volonté et à la possibilité
d'une connaissance de soi, les notions de devoir et de loi prennent plus
de place dans son système: elles constituent les chemins incontournables
rendant l'homme digne de bonheur, alors qu'elles sont chez Aristote des

adjuvants ponctuels et accidentels, quelquefois superflus. La vertu est
chez Kant une disposition palliative pour celui qui ne peut accomplir
librement le devoir (l'homme phénoménal); le devoir est chez Aristote un
remède occasionnel dans le cas hypothétique où la vertu ferait défaut.
Quant à la notion de loi, elle revêt chez Aristote une signification
«politique» au sens large des Anciens, c'est-à-dire qu'elle exerce une fonction
éducatrice à l'égard de l'homme et favorise le développement de la vertu.
Ainsi, si la vertu est chez Kant au service de l'accomplissement du
devoir, la loi politique se subordonne chez Aristote à la vertu éthique.

4. Deux formes de rationalisme

Pour Kant comme pour Aristote, c'est sur la base d'une dépendance
envers le jugement libre de la raison que l'homme devient apte à poser des

actes bons65. Cette insistance sur la rationalité des choix humains infirme
le jugement de Mclntyre suivant lequel le saint kantien est à la fois
stupide et moral66. Kant et Aristote donnent à la raison le premier rang,
mais diffèrent dans leur manière de la situer par rapport aux autres fa-

chesse sémantique qu'il en arrive à penser l'éthique en termes de lutte? Cette question
intéresserait non seulement l'étude de la genèse de la pensée kantienne, mais aussi celle
de toute la philosophie moderne.

65 Sur ce point, la tradition stoïcienne est en continuité avec Aristote. Contre
Mclntyre, A. LONG (1996), 160—167, relève les similitudes entre Aristote et les
courants stoïciens.

66 «Pour Kant, on peut être à la fois bon et stupide, mais pour Aristote la stupidité
d'un certain type empêche la bonté.» (A. MClNTYRE [1997], 150—151).



420 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

cultés humaines. Si Aristote ne pose aucune opposition de principe entre
la raison et les émotions, la perspective stoïcienne de Kant conçoit la
raison par opposition aux aspirations passionnelles (Affekte). Voilà pourquoi

la vertu exerce chez lui une toute autre fonction: alors qu'Aristote
répertorie non seulement des vertus intellectuelles mais encore des vertus

de caractère propres à intégrer toutes les activités humaines sous
l'action perfective des vertus, Kant exclut les passions et les émotions du
domaine moral pour assigner à la vertu un rôle coercitif à leur égard. Si la

vertu aristotélicienne catalyse et perfectionne les passions pour les orienter

vers un but moral, la vertu kantienne les réfrène et les inhibe car elles

ne sont de soi susceptibles d'aucune «récupération» éthique. Pour Aristote,

une juste estimation d'une situation morale implique la prise en

compte des émotions et attentes bées à cette situation; pour Kant en
revanche, la sensibilité obscurcit le jugement moral. Plus encore qu'à propos

de la définition du rôle ou de la place de la vertu, c'est sur la question

du rapport entre vertu et passions que se joue la différence de
perspectives entre les deux systèmes.

5. h.a place des règles en éthique et l'extension du domaine moral

Puisque les passions font l'objet d'une évaluation négative de la part de

Kant et qu'il définit la vertu par opposition à elles, son éthique accorde

une importance prééminente aux règles capables de les réfréner. Cela
donne heu non seulement à une multiplicité numérique de règles morales,

mais aussi à un envahissement du domaine éthique par le devoir. Au
contraire, la conception aristotélicienne de la vertu évite de surcharger le

domaine moral de prescriptions éthiques impératives: selon Aristote,
l'homme peut agir moralement sans penser au devoir voire sans exercer
de vertu particulière. Le recours au respect du devoir ou au combat de
l'homme contre ses penchants n'interviennent qu'à titre exceptionnel,
puisque le sage est capable d'actions «spontanément» bonnes. Disposition

habituelle à faire le bien, la vertu et les actes qu'elle pose développent

en l'homme les appétits naturels pour le bien de sorte que plus le

sage est vertueux plus un acte moral lui est aisé et agréable; seul l'homme
vil doit lutter contre lui-même pour agir bien. Chez Aristote la vertu procure

le bonheur sans que ce soit par le biais du devoir; chez Kant toute la
valeur de la vertu découle de son aptitude à réaliser le devoir. Si Kant
exploite la vertu en un sens fonctionnel comme moyen d'accomplir la

loi, Aristote ne réduit pas l'usage des vertus à ce seul but, mais les inscrit
dans la perspective d'une vie bonne dont l'idéal se réalise tant en
fonction des biens extérieurs qu'à partir de critères éthiques.

Ces options respectives donnent heu chez Kant et Aristote à des

divergences quant à la hiérarchie entre vertu, bonheur et devoir, mais en-



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 421

core à une évaluation différente de la place de l'éthique dans la vie
humaine. La question de la place et du rôle de l'éthique dans l'existence est
rarement abordée par les réflexions éthiques actuelles, tant les limites et
l'extension de la morale semblent évidentes. Or, Aristote et Kant
circonscrivent le domaine spécifiquement éthique de manière très différente.
En raison de son optimisme face aux aspirations naturelles de l'homme,
Aristote n'exclut a priori aucune activité humaine du domaine moral.
Même les actes classés par Kant et les Stoïciens comme indifférents ne
sont pas pour lui dénués de valeur morale puisqu'ils peuvent être
perfectionnés par une vertu spécifique propre à les intégrer dans le projet à

long terme de la vie bonne67. Kant en revanche exclut du domaine éthique

toutes les actions ne pouvant faire l'objet d'un devoir précis, à savoir
les actes indifférents (adiaphora). Aristote, sans donner trop de place au
devoir ni aux devoirs, fait jouer à la vertu un rôle dépassant largement
l'accomplissement de lois et étend l'éthique à l'ensemble de l'activité
humaine. Le domaine moral d'Aristote est ainsi plus vaste, mais aussi plus
souple et différencié que celui de Kant68. L'éthique aristotélicienne,
intégrant les actions accomplies par prudence (cpQOvf|Oiç)69, englobe un
domaine d'extension très large — coextensif à la vie humaine — tandis que
les systèmes kantien et stoïcien, plus «intensifs», couvrent un champ
limité.

Conclusion

En identifiant l'attitude morale à l'accomplissement libre du devoir et en
subordonnant la vertu au respect de la loi, Kant limite le domaine de

l'éthique aux comportements susceptibles de faire l'objet d'obligation ou
de prescription. Cela le conduit à exclure de l'éthique les actes indifférents,

contrairement à Aristote qui étend la morale à l'existence dans

toutes ses manifestations. Ainsi, les différences entre Kant et Aristote
tiennent non seulement aux limites qu'ils assignent à la vertu et au
devoir, mais encore à la place qu'ils accordent à l'éthique dans l'existence.
A l'intérieur du domaine éthique, la vertu kantienne entretient d'étroites
relations avec le devoir. Puisque selon Kant seul l'acte accompli formellement

selon la loi (aus Pflicht) est moral, le statut de la vertu comme
condition nécessaire à l'accomplissement du devoir lui confère une im-

67 Notons que la notion ancienne de «bien vivre» (âcûç ßioreov, Gorg. 492d 5; cf.
Euthyd. 282a) semble étrangère à l'éthique kantienne.

68 C'est aussi l'avis de N. SHERMAN (1989), 121.
69 La prudence est rejetée par Kant hors du domaine propre de l'éthique. (P.

AUBENQUE, La prudence chez Aristote, Paris 1963, 184—212).



422 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

portance capitale. Vertu et bonheur étant compris en fonction du devoir,
le caractère déontologique de l'éthique kantienne demeure indéniable;
mais grâce à la notion de vertu, ce déontologisme développe certaines

harmoniques du registre eudémoniste voire de l'éthique des vertus. La
vertu est notamment source d'une satisfaction, contentement rationnel
comparable au bonheur aristotélicien, à la différence près qu'il s'agit

pour Kant d'une félicité dégagée de toute dimension sensible. Si Aristote
subordonne le devoir à la vertu tandis que Kant inverse leur rapport,
chez l'un et l'autre cependant la vertu conduit respectivement de facto et
de jure à une certaine forme de bonheur. Cela influence leurs idées
respectives à propos de la motivation éthique: si le sage aristotélicien agit à

long terme en vue du bonheur, le saint kantien n'agit que par respect du
devoir.

Ces différences de perspective entre Kant et Aristote tiennent sans
doute à ce que le premier envisage l'éthique sur l'arrière-fond d'une
ontologie dualiste exprimant la double condition de l'existence humaine:
moi nouménal et moi phénoménal. La fonction de cette double catégorie
chez Kant ne correspond pas à la distinction aristotélicienne entre le sage
(ajtouôaïoç, aâcpoç) et l'homme faible ((paùkoç), types se rapportant à

des états d'avancement moral en même temps qu'à des catégories socio-
logiquement déterminées. La bipartition kantienne n'a aucun équivalent
exact non plus dans le système stoïcien mais relèverait plutôt d'une
anthropologie «platonisante»: pour Kant, le nouménal et le phénoménal
recouvrent deux niveaux d'existence, deux plans à l'horizon desquels se

conduit la pratique morale. Le niveau nouménal du saint ou du sage
représente l'idéal de parfaite autonomie, inaccessible ici-bas, sorte d'état-
limite de perfection éthique en fonction duquel se déroule la vie
phénoménale. Dans cette dernière, les passions et les plaisirs sensibles entrent
comme tels en contradiction avec à la raison, ce qui leur vaut une
évaluation foncièrement négative. Pour contrebalancer l'impact des émotions

dans la conscience, Kant accorde au devoir une place prépondérante

que ne leur octroie pas Aristote; pour les mêmes motifs, il envisage
la notion de vertu comme une résistance systématique aux passions,
cédant ainsi d'une certaine manière à un schéma mécaniste qu'il entend

pourtant critiquer chez ses prédécesseurs.
Comme le soulignent O'Neill, Louden et Weinstock, les thèmes du

bonheur et du perfectionnement de l'agent par la vertu ne sont pas
oubliés par Kant. La Métaphysique des Mœurs consacre à la notion de vertu
des définitions précises et d'amples développements laissant apparaître
certains traits de la conception kantienne de l'homme. Kant définit la

vertu autrement qu'Aristote parce que son interprétation est tributaire
d'une anthropologie résolument dualiste dont la figure de l'homme saint



Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 423

représente un indice clair. La place de la vertu dans la pensée kantienne,
une fois comparée à la vision aristotélicienne, manifeste les liens étroits
entre tel ou tel système éthique et les données anthropologiques qu'il
présuppose: c'est en fonction d'une conception plutôt pessimiste de la
psychologie humaine que Kant associe à la vertu phénoménale la notion de
lutte. Comme Platon, il prend en compte la faiblesse de la volonté face à

laquelle seul un combat obstiné se révèle efficace. Aristote au contraire,
selon une anthropologie plutôt optimiste rappelant la condition du saint
kantien se laissant influencer directement par la loi, attribue à l'homme
ordinaire doué de fronesiß cette faculté d'agir par attrait du bien.

Quant au combat de l'homme phénoménal kantien, il est réservé par
Aristote à l'homme faible ((paûA-oç), non vertueux et corrompu par ses

passions: seule une telle misère morale provoque cette lutte de l'homme
contre lui-même. Aristote dispense le sage d'un tel combat puisque la

possession de la (pQOvqciç rend superflu un recours constant aux devoirs
et aux prescriptions morales; cependant, le sage possède la vertu de
manière éminente. Chez Kant en revanche, le saint, figure idéale d'un
homme capable d'agir par devoir, n'a plus guère besoin de vertu et de ses

combats, mais continue d'observer la loi. Voilà sans doute pourquoi
Aristote ne parle pas beaucoup des devoirs mais développe explicitement
de multiples vertus alors que Kant évoque plutôt la vertu comme une
seule et même puissance, tout en diversifiant des formes variées de
devoirs. Cette inversion de perspectives entre les systèmes de Kant et Aristote

permet de mesurer la distance séparant leurs conceptions de la
nature et de l'existence humaines.

Ce sont également les divergences de leurs modèles anthropologiques

qui expliquent leurs opinions quant à la possibilité pour l'homme de
connaître et critiquer les motivations sous-jacentes à un acte ou à un
choix réfléchi. L'homme étant pour Aristote un composé unifié d'âme et
de corps, il est capable d'une connaissance de soi suffisante à garantir la
délibération sur les moyens de réaliser certaines fins. Kant en revanche
se montre sceptique quant à la possibilité de se connaître soi-même, mais

compense cette opacité des mobiles par une plus grande place accordée

au devoir: la raison pratique étant incapable de discerner concrètement le
bien à accomplir dans telle situation, seule la considération de la loi
universelle permet de résoudre les cas de conscience et de faire primer le
choix raisonable.

Ces quelques points manifestent bien les difficultés à laquelle se

heurterait la tentative de fonder un système éthique indépendamment de

toute référence anthropologique. Aussi bien l'éthique des vertus que les

systèmes d'orientation déontologique gagneraient sans aucun doute à

élucider et justifier les présupposés anthropologiques sous-jacents à leur



424 Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus?

morale, tant il est vrai que c'est seulement à partir d'une certaine idée de
ce qu'est l'homme, de ses capacités réelles et de ses désirs variés, qu'il est
envisageable d'élaborer un système de normes réglant ce qu'il doit faire,
que ce soit par le biais des vertus ou des devoirs. Il y a plus d'un demi-
siècle, E. Anscombe inscrivait au programme des recherches futures en
éthique l'élaboration d'une «psychologie éthique» au terme de laquelle la
notion de vertu devrait être étudiée en profondeur. Sans vouloir juger en
bloc les résultats de l'éthique des vertus, il faut reconnaître qu'elle est
loin d'y être parvenue. Non seulement ses protagonistes semblent peu
conscients de la dimension anthropologique des concepts qu'ils manipulent

et de l'ontologie qu'ils présupposent forcément, mais la manière
même dont ils formulent leurs réflexions est implicitement tributaire
d'une opposition supposée entre devoir et vertu, opposition dont ils
affirment presque unanimement trouver l'origine chez Kant et qu'ils
considèrent à leur tour comme inéluctable.

A vrai dire, la notion de vertu peut comme telle aussi bien être intégrée

à un éthique déontologique que servir un propos eudémoniste: le

concept de vertu et le paradigme du saint moral qui la possède ne posent
a priori pas la question des normes et ne comportent aucune valeur
prescriptive déterminée. La vertu incarne seulement un ensemble de moyens
permettant de réaliser telle ou telle valeur morale, qu'il s'agit en principe
de déterminer indépendamment de la définition de ce qu'est la «vertu».
Toutefois, la fonction de cette notion dépend étroitement du système au
sein duquel elle s'inscrit: le rôle de la vertu, son mode d'action et son but
sont différents dans une éthique déontologique ou dans une morale
eudémoniste. Habitas acquis chez Aristote, force de résistance chez Kant,
elle adopte des profils correspondant au type d'ontologie adoptée par
l'auteur.

En définitive, l'existence même et la cohérence du système kantien —

qui n'oppose pas la vertu au devoir mais subordonne l'une à l'autre —

remet en cause l'opposition entre éthique des vertus et éthique du
devoir. Puisqu'elle illustre de facto une possibilité de conjuguer les avantages
de l'éthique des vertus avec ceux d'une approche déontologique, l'idée
kantienne de vertu suscite un examen renouvelé des présupposés
systématiques à partir desquels s'élabore cette distinction historio-graphique,
acceptée tant par les partisans de l'éthique kantienne que par les théoriciens

de l'éthique des vertus: est-il vraiment nécessaire de faire de la

vertu et du devoir les termes opposés d'une alternative? N'est-il pas
possible d'articuler les deux types d'éthique l'un à l'autre tout en conjuguant
leurs avantages respectifs? Sans doute n'est-il pas nécessaire d'opposer la

vertu et le devoir l'un à l'autre, ni ce dernier au bonheur. Kant lui-même
établit effectivement des connexions étroites entre devoir, vertu et satis-



Choisit entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? 425

faction de sorte qu'il paraît impossible d'envisager un système éthique
sans faire référence à aucune forme d'épanouissement. Même orientée
dans une perspective déontologique, toute éthique prend en compte une
certaine forme de bonheur. Prétendre fonder un système moral sans se

préoccuper ni des aspirations de l'homme — sous quelque forme que ce
soit — ni des dispositions subjectives — telles que la vertu — lui permettant
d'accéder aux fins qu'il poursuit et de se perfectionner lui-même relèverait

d'une forme d'hypocrisie à laquelle Kant n'a jamais cédé.


	Choisir entre l'éthique du devoir et l'éthique des vertus? : Morale et vertu chez Kant

