
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Meister Eckharts Pariser Quaestio I : Sein oder Nichtsein - ist das hier
die Frage?

Autor: Grotz, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephan Grotz

Meister Eckharts Pariser Quaestio I:
Sein oder Nichtsein - ist das hier die Frage?

cuius vero utraque pars argumenta
veritatis habere videtur, quaestio est.

Gilbert von Poitiers,
Comm. in Boeth. de Trin.

An Meister Eckharts Quaestio «utrum in deo sit idem esse et intelligere»
entzünden sich Fragen der modernen Eckhart-Forschung, die weit über
diese Quaestio hinausführen. Jede Interpretation dieses Textes aus
Eckharts erstem Pariser Magisterium (1302/03) entscheidet nolens volens auch
über die geisüge Entwicklung Eckharts insgesamt, ja sogar darüber, ob
diese Quaestio als Gründungsdokument «neuzeitlicher Subjektivität»1
bzw. eines Idealismus avant la lettre beansprucht werden kann.

Bekanntlich liegt dies daran, daß Eckhart im dritten Hauptpunkt dieser

Quaestio dem Denken in Gott einen Vorrang vor dem Sein

zuspricht: «Tertio ostendo quod non ita videtur mihi modo, ut quia sit,
ideo intelligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est intellectus et
intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius esse.»2 Daß viele
Interpreten Eckharts dieser These so großes (Eigen-)Gewicht beigemessen

haben, führte zu dem Vorwurf, hier würde mit Eckhart genauso
selektiv umgegangen wie zu Zeiten seines Prozesses.3 Um dem zu begeg-

1 K. FLASCH, Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Ma-
chiavelli, Stuttgart 22000, 464.

2 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,6f.). Der Herausgeber B. Geyer übersetzt diese Stelle:
«Drittens zeige ich, daß ich nicht mehr der Meinung bin, daß Gott erkennt, weil er ist;
sondern, weil er erkennt, deshalb ist er, in der Weise, daß Gott Intellekt und Erkennen
ist, und das Erkennen die Grundlage seines Seins ist.» Zu alternativen Übersetzungen
siehe unten Anm. 12.

3 Siehe z.B. J. HALFWASSEN, Gibt es eine Philosophie der Subjektivität im Mittelalter?

Zur Theorie des Intellekts bei Meister Eckhart und Dietrich von Freiberg, in:
ThPh 72 (1997), 337—359; hier 350: «Eckharts Originalität sowie die schroffe Radikalität,

mit der er seine Thesen formuliert, sein selbstformulierter Anspruch, nova et rara
zu lehren, verleiten geradezu, ihn aus seinem geschichtlichen Kontext im endenden 13.

und beginnenden 14. Jh. zu isolieren.» W. TRUSEN, Der Prozeß gegen Meister Eckhart.



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 371

nen, war man bei aller Hervorhebung von Eckharts These doch stets
bemüht, ihr zumindest den schroffen Charakter eines einsamen denkerischen

Höhepunktes zu benehmen, der nicht bloß in Eckharts Werk,
sondern auch lange Jahrhunderte davor und danach seinesgleichen sucht.
Wie es scheint, bieten sich hierfür grundsätzlich zwei Wege an: Entweder
kann der Sinn jener These im und aus dem Kontext der Quaestio und
ihrer Argumentationsstruktur, im Zusammenhang von Eckharts Gesamtwerk

oder, noch weiter gefaßt, im Strom einer neuplatonisch grundierten
Geistmetaphysik erhellt werden.4 In dieser Perspektive mag Eckharts
geistige Entwicklung geprägt sein von einer oder gar mehreren Kehrtwendungen;

die geistesgeschichtliche Bedeutung von Eckharts These übersteigt

jedoch kaum diejenige seines Werkes, zumindest nicht in dem Sinne,

daß dieses in seiner Entwicklung wieder hinter jene zurückfallen
könnte. Vielmehr steht und fällt die These mit dem Werk im ganzen.
Akzentuiert man dagegen den Wortlaut der These und damit ihre Alterität
bereits innerhalb von Eckharts Werk — vor allem also gegenüber der
zentralen These «esse est deus» des Opus tripartitum —, so bietet es sich an,
die These intellekttheoretisch aus dem Kontext der deutschen Domini-

Vorgeschichte, Verlauf und Folgen, Paderborn (u.a.) 1988, 185: «Was man dem
Gericht in Avignon vorzuhalten hat, nämlich daß es Sätze <prout sonant) herausgriff und
auf ihren Wortlaut allein, nicht auf die Intention Eckharts, seine Lehre gründete,
dasselbe könnte man vielen Autoren, die sich mit Eckhart beschäftigt haben, vorwerfen.»
Der Vorwurf der interpretatorischen Einseitigkeit — und zwar in seiner verschärften
Form: der merkwürdigen Parallelisierung von Eckharts Interpreten mit seinen Richtern
— hat es in der Eckhart-Literatur mittlerweile zu einem Topos gebracht, so daß hier
Interpretationen allzu leicht dem Verdikt verfallen können, sie ließen Eckhart bzw. nur
mehr seinen Schriften sozusagen wiederum von Amts wegen Ungerechtigkeit
widerfahren. Dieser pauschale Vorwurf taugt jedoch kaum zu anderem als zu ebensolchen
Vermutungen über die mentale Disposition der jeweils Abgestraften (ihrer Borniertheit,

ihrer interpretatorischen Egozentrik u. dgl.), zumal der Vorwurf in dieser Pau-
schalität unschwer auch auf Eckharts Umgang mit der Hl. Schrift ausgedehnt werden
könnte. Solange also ein legitimes interessegeleitetes Herangehen an Eckhart
vorschnell gleichgesetzt wird mit böswilligem Reduktionismus oder barem Unverständnis
— selbst das <prout sonant) der Ankläger entspringt weniger einem bloßen Nicht-Ver-
stehen(-Wollen) als einem durchaus interessengeleiteten Verständnis -, wendet sich
jener Vorwurf allenfalls gegen sich selbst.

4 Paradigmatisch hierfür etwa: W. BEIERWALTES, Piatonismus und Idealismus,
Frankfurt a.M. 1972 (PhA 40), 51 ff. W. SCHÜSSLER, «Gott — Sein oder Denken? Zur
Problematik der Bestimmung göttlicher Wirklichkeit in den Quaestiones parisienses Meister

Eckharts von 1302/03», in: L. HONNEFELDER/W. SCHÜSSLER (Hgg.), Transzendenz

(FS K. Kremer), Paderborn (u.a.) 1992, 163-181. G. KRIEGER, Mystik und
Scholastik. Zur Diskussion um Meister Eckhart im Blick auf seine «Quaestiones
parisienses», in: TThZ 107 (1998), 123-147. M. VON PERGER, «Disputatio in Eckharts frühen
Pariser Quästionen und als Predigtmotiv», in: K. JACOBI (Hg.), Meister Eckhart:
Lebensstationen — Redesituationen, Berlin 1997, 115—148.



372 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

kanerschule zu verstehen und mit metaphysischen Subjektivitätstheorien
neuzeitlicher Prägung engzuführen. So verstanden, wächst Eckharts These

gleichsam über sich selbst hinaus und eröffnet philosophiegeschichtliche

Perspektiven, die an jener These eher ihren vorwegnehmenden
Charakter und ihr Entwicklungspotential betonen als ihr Eingebundensein in
einen Strom der Uberlieferung.5

Die - durchaus unvereinbare — Divergenz von jenen beiden Lesarten
zeigt nun deutlich, daß die interpretatorische Angemessenheit bei dieser

Quaestio keine Frage des richtig oder falsch ausgewählten Materials ist
(oder zumindest: sein muß), welches für die Kontextualisierung der Eck-
hartschen These jeweils beigezogen wird: Proklos, Dietrich von Freiberg,
Fichte und Schelling konnten und können sehr wohl für jene Quaestio
Eckharts gleichermaßen sachaufschließend wirksam gemacht werden,
und gleichwohl ist hier, nicht einmal als wünschenswerte Fiktion, ein

Forschungskonsens in Sicht.

Frappant an dieser Quaestio ist also die merkwürdige Form ihrer
mehrdeutigen Lesbarkeit. Denn fragt man einmal nach dem Grund für
diese Mehrdeutigkeit, so kann sie nicht bloß der faktischen Verschiedenheit

der Interpretationen und diese Verschiedenheit wiederum dem
jeweils kontingenten Standpunkt des Interpreten angelastet werden. Die
Mehrdeutigkeit kann aber auch nicht einfach aus einer Sinnfülle der Quaestio

selbst resultieren, in der die einzelnen — noch dazu divergierenden —

Interpretationen a priori immer schon gründen. Beide Male wären die

Interpretationen so von vornherein zur Beliebigkeit verdammt: Im ersten
Falle träfen die Interpreten niemals, im letzteren Falle immer «das Richtige»

an dieser Quaestio.
Ließe sich daher für diese Quaestio eine essentielle, unmittelbar in

der Sachproblematik wurzelnde Mehrdeutigkeit plausibel machen, dann
könnte dies vielleicht dazu verhelfen, die Quaestio wie auch ihre
divergierenden Interpretationen nicht (mehr) nach Maßgabe eines sic et non zu
beurteilen und gerade in der Unentschiedenheit dieser Quaestio ein spe-

5 Erinnert sei hier nur an: K. FLASCH, Kennt die mittelalterliche Philosophie die
konstitutive Funktion des menschlichen Denkens? Eine Untersuchung zu Dietrich von
Freiberg, in: KantSt 63 (1972), 182—206; DERS., Zum Ursprung der neuzeitlichen
Philosophie im späten Mittelalter. Neue Texte und Perspektiven, in: Ph] 85 (1978), 1—18;
DERS. (Hg.), Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, Hamburg 1984 (CPhTMA,
Beih. 2); B. MOJSISCH, Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit, Hamburg
1983; DERS., «<Dieses Ich>. Meister Eckharts Ich-Konzeption», in: CH. ASMUTH (Hg.),
Sein — Reflexion — Freiheit. Aspekte der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes,
Amsterdam/Philadelphia 1997 (BSPh 25), 239—252. J. HALFWASSEN, «Gibt es eine Philosophie

der Subjektivität im Mittelalter?» Anm. 3).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 373

zifisch Eckhartsches Problem anzuerkennen: ein Ringen um den gemäs-
sen Begriff dessen, was den einzelnen Begriff übersteigt, insofern in
Gott Denken und Erkennen nicht nur sachlich, sondern, wie es in
Eckharts vorläufiger Antwort heißt, «vielleicht der Sache und dem Begriffe
nach»6 identisch gedacht werden sollen.

I.

Daß Eckhart mit seiner These an einer Absetzung gelegen ist, dürfte
unbestritten sein. Wovon sich Eckhart damit abzusetzen sucht, scheint
allerdings keineswegs so klar, wie oftmals angenommen wird. Dies zeigt
sich allein schon am formalen Aufbau der Quaestio: Nimmt man, wie
dies gemeinhin geschieht, den Eingangssatz der These «Tertio ostendo
quod non ita videtur mihi modo, ut...»7 im Sinne von: «Drittens zeige ich,
daß ich nicht mehr der Meinung bin, daß...», dann besteht die
argumentationstechnische Funktion dieses dritten Abschnittes in der sachlichen
Revision der Thomasischen und der eigenen, früheren Position Eckharts,
wie sie in den beiden ersten Abschnitten der Quaestio (n. 1—2 bzw. n. 3)

zur Sprache kommen. Diese Abschnitte hätten dann ihrerseits die Funktion,

jene für Eckhart überholte Theorie zusammenzufassen, welche
Gottes Erkennen «noch» in seinem Sein fundiere. Doch abgesehen
davon, daß man in Eckharts erhaltenem Textcorpus kaum eine solche
Theorie als kennzeichnend für den frühen Eckhart wird aussondern können,

so finden sich auch innerhalb der Quaestio keinerlei eindeutige
Anzeichen dafür, daß jener dritte Abschnitt gewissermaßen den Corpus arti-
culi mit Eckharts magistraler Determination darstellt, den zwei im
doppelten Sinne vorläufige Beantwortungen der Quaestio präludieren.

Zur Beseitigung dieser Schwierigkeiten, die Quaestio von ihrer
argumentativen Struktur her als das Protokoll einer Selbstrevision
Eckharts lesen zu können, hegt deshalb die Vermutung nahe, Eckhart habe

jene frühere, mit der Quaestio überwundene Ansicht in «seinem bisher
nicht wiederaufgefundenen Sentenzenkommentar»8 ausführlich darge-

6 Qu. Par. I n. 3 (LW V 37,2): «Dicendum quod sunt [sc. esse et intelligere] idem
re, et forsan re et ratione.»

7 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,5ff.).
8 MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 3044. Für die Frage nach Eckharts

Sentenzenkommentar vgl. neben J. KOCHS einschlägigen Arbeiten («Ein neuer Eckhart-
Fund: Der Sentenzenkommentar» und «Kritische Studien zum Leben Meister
Eckharts»; beide in: Kleine Schriften I, Roma 1973, 239-246 bzw. 247-347) neuerdings
auch W. GORIS/M. PICKAVÉ, «Von der Erkenntnis der Engel. Der Streit um die species

intelligibilis und eine quaestio aus dem anonymen Sentenzenkommentar in ms Brügge,



374 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

stellt. So plausibel die Verlegung von Eckharts früher Theorie in den
Sentenzenkommentar für die Bewertung der ersten Pariser Quaestio als

Wendemarke in Eckharts Denken sein mag, so trägt dieser Lösungsversuch

zur Klärung des Verhältnisses zwischen der Quaestio und den
erhaltenen Teilen des Opus tripartitum nur wenig bei — wenn er hier nicht
gar die Problematik verschärft. Es wird dann nämlich strittig, ob die
Quaestio, einmal als Ausdruck einer neuen Einsicht Eckharts verstanden,
ein kurzes Zwischenstadium darstellt, das seinerseits durch die onto-
theologische (Rück-)Wendung des Opus tripartitum überholt wird, oder
ob umgekehrt das Opus tripartitum als ein ausführlicher Nachtrag zur
neuen, aber verknappt dargestellten Intellekttheorie der Pariser Quaestio
zu verstehen ist, mit dem Eckhart «bisher Ausgeblendetes einzuholen
gedenkt»9.

Während also der formal-argumentative Aufbau der Quaestio keinen
eindeutigen Schluß auf ihren Stellenwert innerhalb des erhaltenen Werkes

zuläßt, so scheint wenigstens der Wortlaut zu Beginn des dritten
Abschnittes «Tertio ostendo quod non ita videtur mihi modo, ut ...» eine

eindeutige Sprache zu sprechen, die keinen Zweifel mehr daran läßt, daß

hier Eckharts «Bruch mit Traditionen», sein «Bekenntnis zur Wende»10

explizit zum Ausdruck kommt. Ob aber der Eingangssatz des dritten
Abschnittes tatsächlich diese strikte Lesart fordert, scheint, mit dem Hinweis

auf seinen Wortlaut, ebenfalls nicht so eindeutig entscheidbar zu
sein.11 Immerhin muß das einleitende «non ita videtur mihi modo» nicht
zwangsläufig den eindeutigen Sinn von «Ich bin nicht mehr der Meinung,

Stadsbiblioteek 491», in: J. AERTSEN et al. (Hgg.), Nach der Verurteilung von 1277.

Philosophie und Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel des 13.

Jahrhunderts, Berlin/New York 2001 (MM 28), 125—177; bes. 155ff.
9

MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 43. - Für eine Drei-Phasen-Entwicklung
Eckharts plädiert etwa K. ALBERT in der Aussprache zu seinem auf der Engelberger
Mystik-Tagung gehaltenen Referat. «Es habe», so Albert, «bei Eckhart — dies zeige
seine Aussage in der genannten ersten Pariser Quaestio - zunächst zwei verschiedene
Phasen gegeben: eine erste Phase, in der er gelehrt habe, daß Gott das Sein sei, und
eine zweite, stark neuplatonisch orientierte Phase mit der Lehre, Gott sei Intellekt.
Dazu komme dann eine dritte Phase, in der er zu seiner früheren Auffassung
zurückgekehrt sei, jetzt unter Berufung auf Exodus 3,14 [«Ego sum qui sum»] zwar immer
davon spreche, daß Gott das Sein und daß das Sein Gott sei, aber immer mitdenke:
Gott ist Intellekt.» (F. LÖSER, «Diskussionsbericht zur Vorlage von Karl Albert», in:
K. RUH (Hg.), Abendländische Mystik im Mittelalter, Stuttgart 1986, 94.) Zu diesem
Problem siehe auch den Kommentar von N. LARGIER, Meister Eckhart, Werke Bd. 2,
Frankfurt a.M. 1993, 877f.

10 MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 21 f.
11 Dies gilt, wie sich noch zeigen soll, auch für andere, so unmißverständlich

wirkende Sätze in dieser Quaestio, wie z. B.: «Et ideo deus, qui est creator et non creabi-
lis, est intellectus et inteliigere et non ens vel esse» (n.3; LW V 41,13f.).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 375

daß ...» haben, vergegenwärtigt man sich eine berühmte und im Lateinischen

auch gebräuchlichere Formulierung für ein «Nicht mehr»: «Modicum,

et iam non videbitis me» (Joh 16,16), deren mehrmalige Auslegung
«praeter intentionem primam litterae» bei Eckhart ins Auge fällt.12 Unter
demselben Aspekt des Wortlautes bleibt auch der Anfang des zweiten
Punktes «Secundo hoc ostendo via quam dixi alias»13, aus sich allein heraus

verstanden, zweideutig: Was Eckhart «anderweitig ausgeführt» hat,
muß nicht unbedingt schon dem gleichzusetzen sein, was er «zu einem
früheren Zeitpunkt (noch) vertreten» hat.14 Das Bemühen um eine
Alternative zu jener Lesart, die im Vertrauen auf einen eindeutigen Wortlaut
der Quaestio deren bewußt innovativen Charakter hervorhebt, muß also
nicht zwangsläufig auf eine Verkennung von Tatsachen hinauslaufen.15

Vor allem aber ist es nicht von vornherein ausgemacht, in welchem
Sinn «Sein» zu verstehen ist, wenn Eckhart in dieser Quaestio gegen
einen Vorrang des Seins vor dem Intellekt Vorbehalte anmeldet. Anders

gesagt: Wenn Eckhart hier «die offensichtlich etwas fremdartige These

12 Vgl. prol. in op. prop. II n. 3 (LW II 321,3ff.). Siehe etwa auch in Joh n. 655

(LW III 569,5ff.); in Eccl. n. 56 (LW II 285,10ff.), sowie die dort beigegebene Anm. 4
mit weiteren Hinweisen. — Gegenüber der gängigen temporalen Auffassung von «non
ita modo» im Sinne von «ich bin nicht mehr der Meinung » hat L. Sturlese auf die

Möglichkeit verwiesen, «daß modo in der Formel non modo sed eine modale Bedeutung
hat, so daß die Stelle in adäquaterer Weise wie folgt übersetzt werden dürfte: (Drittens
zeige ich, daß ich nicht nur der Meinung bin, daß Gott denkt, weil er ist, sondern
vielmehr, daß er ist, weil er denkt »> (L. STURLESE, Meister Eckhart. Ein Portrait,
Regensburg 1993, 2335.) Siehe im Anschluß daran auch VON PERGER, «.Disputation
Anm. 4), 13331. Für unseren Zusammenhang soll zunächst nur die Tatsache festgehalten

werden, daß es überhaupt verschiedene Übersetzungs- und damit Verständnismöglichkeiten

der zunächst so eindeutig klingenden Passage «non ita videtur mihi modo»
gibt.

13 Qu. Par. I n. 3 (LW V 39,6).
14 So faßt Mojsisch das «alias dixi» des zweiten Punktes als Eckharts «eigene frü-

here Ansicht» (MOJSISCH, Meister Eckhart [= Anm. 5], 30). - Für die Formulierung
«alias dixi» vgl. etwa auch Qu. Par. I n. 7 (LW V 44,2) und n. 11 (LW V 47,1), dort
jeweils eindeutig im Sinne des «anderweitig Ausgeführten» gebraucht.

15 Dazu MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 22: «Nivellierende Interpretationen
nehmen dieses Bekenntnis [Eckharts] zur Wende nicht ernst [...].» Bereits M.

Grabmann sieht Eckharts Lehre von der Seinslosigkeit Gottes fundiert in einem «klaren

unzweideutigen Text und Kontext [der Quaestio], den nur eine ganz gewaltsame
und tendenziöse Interpretationsmethode in einem anderen Sinne erklären und wenden
kann.» (M. GRABMANN, «Die Lehre des Jakob von Viterbo [f 1308] von der Wirklichkeit

des göttlichen Seins. Beitrag zum Streit über das Sein Gottes zur Zeit Meister
Eckharts», in: DERS., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. II, München 1936, 490—511;
hier 511.)



376 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

<Deus non est esse»>16 vertritt, dann muß damit nicht schon das Nicht-
Sein Gottes schlechthin behauptet sein. Die Rede von der «Seinslosigkeit
Gottes»17 bzw. seiner «seinslose[n] Intellektualität»18 kann sich immerhin
auf einen bestimmten Sinn von Sein beziehen, so daß Eckhart hier nicht
schlichtweg gegen ein Sein in Gott angeht, sondern gegen eine
bestimmte Auffassung von diesem Sein. Aber selbst wenn Eckhart damit
nur alles kreatürliche Sein von Gott fernhalten wollte, so bedeutet dies

umgekehrt noch lange nicht, daß nun in der Quaestio «esse und ens
allein als Bezeichnung des Verursachten»19 dient. Denn vor allem an
Eckharts Heranziehung von Ex 3,14 «Ego sum qui sum» als der Selbstaussage

Gottes zeigt sich: Der sachlichen Differenz zwischen Gottes Denken

und dem geschaffenem Sein geht eben nicht eine eindeutige nomen-
klatorische Gegenüberstellung einher, mit der Eckhart «Denken [als] Gottes

eigentümlichste Bezeichnung» und «Sein [als] die spezifische Bezeichnung

des Geschaffenen, Endlichen»20 distinkt auseinanderhielte. Mehr
noch: Wenn Eckhart seine Quaestio mit «Ego sum qui sum» beschließt
und wenn er diese Selbstaussage Gottes ausgerechnet für das Resümee

beansprucht, «daß Gott das Sein nicht zukommt und daß er nicht Seiendes

ist, sondern etwas Höheres als das Seiende»21, dann verhilft dies Eckhart

(und uns Lesern) wohl auch nicht zu der klaren Disjunktion
«zwischen dem Etwas-in-Gott als Sein oder Reinheit des Seins und dem in
jeder Hinsicht seinslosen Erkennen (oder Wesen) Gottes, das für das Et-
was-in-Gott, für das Sein, Grund ist»22. Zum Erweis einer vollständigen
Disjunktion von Gottes Denken und Sein unter dem Vorzeichen
«ungeschaffener göttlicher Intellekt — geschaffenes Sein» bzw. unter dem
Vorzeichen «seinsloser Intellekt als Gottes Wesen — reines Sein als Etwas-in-
Gott» scheint Eckharts zweimalige Inanspruchnahme von Ex 3,14

16 R. IMBACH, Deus est intelligere. Das Verhältnis von Sein und Denken in seiner
Bedeutung für das Gottesverständnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quae-
stionen Meister Eckharts, Freiburg Schweiz 1976 (SF, NF 53), 151. Siehe dafür etwa
Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,13f.); n. 8 (LW V 43,1).

17 IMBACH, Deus est intelligere Anm. 16), 151.
18 MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 40.
19 IMBACH, Deus est intelligere Anm. 16), 169. «Eckhart», so Imbach weiter,

«versteht also unter ens, esse in der 1. Pariser Quaestio das kategorial bestimmte
Seiende.»

20 Ebd., 160.
21 Qu. Par. I n. 12 (LW V 47,14f.). Zu Ex 3,14 siehe ebd. (LW V 48,8).
22 MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 39. Vgl. ebd.: «Seinslos ist somit der

göttliche Intellekt nicht nur gegenüber dem Sein der Geschöpfe, sondern auch gegenüber

dem Sein als dem Etwas-in-Gott, das selbst gegenüber dem Sein der Geschöpfe
als Reinheit des Seins und zugleich vom Erkennen, dem göttlichen Wesen, begründet
gedacht wird.»



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 377

denkbar ungeeignet.23 Aber selbst wenn das Ziel dieser Quaestio ein
zunächst negatives sein sollte — nämlich gegenüber einer vorbehaltlosen
Identifikation von Denken und Sein in Gott Bedenken zu artikulieren —,

dann erreicht Eckhart dieses Ziel jedenfalls nicht dadurch, daß er
zugunsten eines seinslosen Denkens das «Sein» als Benennung Gottes zu
einer «Vorläufigjen]» herabstuft.24

II.

Verneint nun Eckhart die — eingangs der Quaestio ja realiter und rationa-
liter affirmierte — Frage nach dem Identitätsverhältnis von göttlichem
Sein und Denken letzten Endes ebensowenig wie er sie vorbehaltlos
bejaht, so muß Eckharts Verneinung (negatio) des Seins von Gott ein
anderes sachliches Ziel verfolgen als die bloße Anzeige einer baren Seinslo-

sigkeit Gottes bzw. in Gott: «ego <nego> ipsi deo ipsum esse et talia, ut
sit causa omnis esse et omnia praehabeat [,..].»25 Formal gesehen
erschöpft sich eine solche Verneinung des Seins nicht in sich, im bloßen
Verneinen, also nicht darin, «von Gott dasjenige zu verneinen, <was
nicht das Seinige ist >»26, und d. h. hier: Gott das Sein als ihm (zumindest

teilweise) nicht zugehörig abzusprechen. Im Gegenteil: Diejenige
Art der Verneinung, die Eckhart hier im Blick hat, dient ja vor allem dem

Zweck, das von Gott Verneinte zugleich, d. h. gerade in der Verneinung,
überschwenglich von ihm zu affirmieren. «Quae negationes» - man
beachte den relativen Satzanschluß — «secundum Damascenum primo libro
habent in deo superabundantiam affirmationis.»27 In dieser Perspektive —

23 Diese nicht leicht zu integrierende Widerständigkeit von «Ego sum qui sum»
betont bereits Alois Dempf, insofern er darin «das wichtigste Gegenargument» gegen
Eckharts Intellekttheorie erblickt. Freilich liegt für Dempf diese Widerständigkeit nicht
in der Sache selbst begründet, sondern vielmehr an Eckharts «recht unglücklich[em]»
Vorgehen in der Quaestio, so daß insgesamt «dieser Versuch einer neuen Geistlehre nicht
ganz befriedigend ausgefallen» sei (A. DEMPF, Meister Eckhart. Einführung in sein Werk,
Leipzig 1934, 124f.).

24 So MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 39 mit Verweis auf Qu. Par. I n. 8

(LW V 43,3ff.).
25 Qu. Par. I n. 12 (LW V 48,2f.). Zur (neuplatonischen) Herkunft des Gedankens,

daß Gott nichts von allem sein muß, damit er Ursache von allem sein kann (ut sit causa
omnium), siehe etwa K. KREMER, «Gott - In allem alles, in nichts nicht. Bedeutung und
Herkunft dieser Lehre des Nikolaus von Kues», in: MFCG 17 (1986), 188-219; hier
206ff.; dort auch wichtige Hinweise zum Status von Negationen angesichts des Absoluten.

26 Qu. Par. I n. 12 (LW V 48,3f.): «ut [...] negetur eidem [sc. deo] <quod suum non
est>.»

27 Qu. Par. I. n. 12 (LW V 48,4f.).



378 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

nämlich im Blick auf den einzigartig affirmativen Wert, den eine negierende

Aussage hier, angesichts von Gott, erhalten soll - kann Eckhart
dem Sein Gottes sachhch und sprachhch nicht unter der Maxime gerecht
werden, «ut sicut non negatur deo quod suum est, sie negetur eidem

<quod suum non est>.»28

Solch ein der jeweils besprochenen Sache angemessenes und nach
ihr bemessenes Zu- und Absprechen gehört zwar zu den Grundsätzen
allen wahren Aussagens. Gerade dieser Grundsatz aber ist es, der Eckhart

angesichts von Gottes Sein als einem Aussage-«Gegenstand» in
seiner uneingeschränkten Gültigkeit fragwürdig wird: Als Ursache allen
Seins steht Gott nicht auf derselben Ebene wie das verursachte Sein. In
der Perspektive der radikalen Geschiedenheit Gottes vom Verursachten,
von dessen Sein aus wiederum kein Weg zur Ursache führt, läßt sich nun
durchaus von einem Nicht-Sein Gottes sprechen, Gott mithin dieses

kreatürhehe Sein absprechen: «Principium nunquam est prineipiatum, ut
punetus nunquam est linea. Et ideo deus sit principium vel scilicet ipsius
esse vel entis, deus non est ens vel esse creaturae.»29 Gleichwohl besteht
hier die Gefahr, daß diese Ursprünglichkeit Gottes als ein bloß negativer
Bezug vom Verursachten her gedacht wird: Gottes Nicht-Sein als Nicht-
JVSein oder Nicht-Geschaffen-Sein. (Genausowenig ist ja der Punkt als

Ursprung der Linie schon dadurch vollständig charakterisiert, daß er
Nicht-Linie ist.) «Et ideo cum esse conveniat creaturis, non est in deo

28 Qu. Par. I. n. 12 (LW V 48,3f.). Die in spitze Klammern gesetzte konjekturale
Ergänzung der Kohlhammer-Ausgabe «quod suum non est» — übrigens die einzige
Konjektur in der Quaestio von solchem Umfang und von entscheidender Auswirkung auf
das sachliche Verständnis — bieten, soweit ich sehe, alle kritischen Ausgaben der Quaestio.

Bereits M. Grabmann übernimmt die Lesart «quod suum non est» aus der unmittelbar

zuvor erschienenen Edition durch Ephrem Longpré, allerdings ohne jene Lesart
als editorische Ergänzung zu kennzeichnen. Siehe dazu: M. GRABMANN, Neuaufgefundene

Pariser Quaestionen Meister Eckharts und ihre Stellung in seinem geistigen
Entwicklungsgange, München 1927 (Abh. Bayr. Akad. Wiss., Phil-hist. Kl., Bd. 32, 7),
104; sowie E. LONGPRÉ, Questions inédites de Maître Eckhart O.P. et de Gonsalve de
Balboa O.F.M., in: RNSP 26 (1927), 69—85. Vgl. ferner: Magistri Eckardi Opera La-
tina, fasc. 13: Quaestiones Parisienses, ed. A. DONDAINE O.P., Lipsiae 1936, 9. Im
übrigen übernehmen auch die neueren zweisprachigen Editionen der Quaestio die
Konjektur der Kohlhammer-Ausgabe: Meister Eckhart, Werke, Bd. 2, ed. n. LARGIER,
Frankfurt a.M. 1993, 552; Maître Eckhart à Paris. Une critique médiévale de l'onto-
théologie. Études, textes et introductions par É. ZUM BRUNN et al., Paris 1984, 176-
187 (hier als Quaestio 2 ediert); ECKHART VON HOCHHEIM, Utrum in deo sit idem esse

et intelligere?/Sind in Gott Sein und Erkennen miteinander identisch?, hrsg., übers,
und mit einer Einleitung versehen von B. MOJSISCH, in: Bochumer philosophisches Jahrbuch

für A.ntike und Mittelalter 4 (1999), 181—197; hier 196. — Weiteres dazu unten in
Anm. 48.

29 Qu. Par. I n. 9 (LW V 45,6-8).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 379

nisi sicut in causa, et ideo in deo non est esse, sed puritas essendi.»30 Mit
dieser «puritas essendi» scheint Eckhart die Ursprünglichkeit des Schöpfers

gegenüber dem Sein seiner Schöpfung nun positiv fassen zu wollen:
Nicht-Sein als Reinheit des göttlichen Seins.31

Aber selbst in solcher «Reinheit» gefaßt, steht das «Sein», so will es

scheinen, unter einem nomenklatorischen Vorbehalt, wenn Eckhart
feststellt: «Deo ergo non competit esse, nisi talem puritatem voces esse.»32

«Et si tu intelligere velis vocare esse, placet mihi. Dico nihilominus quod,
si in deo est aliquid, quod velis vocare esse, sibi competit per intelligere.»33

Ist damit aber über Gottes Sein sachlich und sprachlich nun
eindeutig entschieden? Erhält die «puritas essendi» damit den Status eines in
zweifacher Weise uneigentlichen oder vorläufigen Nomen divinum: für
das Sein Gottes einerseits, welches sachlich einem Nicht-Sein - nämlich
einem seinsfreien göttlichen Denken — nachgeordnet ist, und für dieses

Nicht-Sein andererseits, das man behelfsmäßig in der Sprache der Tradition

(auch) noch mit «Sein» bezeichnen kann?
Es spricht einiges dafür, daß Eckharts zögernde Haltung bei der

Benennung Gottes mit «Sein» nicht dem selbstbewußten Willen entspringt,
gegenüber der Tradition das Idendtätsverhältnis von göttlichem Sein und
Denken in einer originellen Neuinterpretation anders zu akzentuieren
und dabei den göttlichen Intellekt stärker als bisher in den Vordergrund
zu rücken, auch wenn damit der Seinsbegriff seine Klarheit im doppelten
Sinne — im Hinblick auf seine inhaltliche Füllung wie auf seinen
systematischen Ort — einbüßen sollte. Wäre dies das Ziel der Quaestio, dann
erschienen Eckharts Überlegungen doch nur wie eine verlegene Begriffsrochade

zwischen Nicht-Sein und Sein: daß man Gott eigentlich nicht
«Sein» nennen könne, wenn man es aber doch wolle, so könne man dies

schon, dann aber nur unter dem Vorbehalt der Reinheit bzw. des Be-

dingt-Seins durch das seinsfreie Denken, das man seinerseits, auch wieder

nur unter Vorbehalt, «Sein» nennen könne; sachgemäßer als «Gott ist
das Sein» wäre allerdings «Gott ist (seinsfreies) Denken.»

Daß «Sein» zur Bezeichnung für Gottes Nicht-Sein nicht bloß aus

Verlegenheit, sondern aus systematischen Gründen beibehalten werden

30 Qu. Par. I. n. 9 (LW V 45,9-11).
31 In diesem Sinne wäre auch Sturleses alternativer Ubersetzungsvorschlag für «puritas

essendi» durchaus im Blick zu behalten: «Reinheit» bzw. «Lauterkeit vom Sein»

(STURLESE, Meister Eckhart [= Anm. 12] 23 36), sofern mit Reinheit ein Sein gemeint
ist, das nicht nur reines, leeres <Nichts von allem> ist, sondern in sich reines, übersteigendes

<Alles in allem).
32 Qu. Par. I n. 9 (LW V 45,14f.).
33 Qu. Par. I n. 8 (LW V 45,3ff.).



380 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

muß, ist für Eckhart durch den, wenn man so sagen darf, einzigartigen
Modellfall eines Sprechens legitimiert, in dessen gesteigerten affirmativen
Charakter ein verneinendes Moment eingelassen ist. Es ist nämlich Gott
selbst, der sich einer Selbstbenennung als Sein entzieht — und zwar gerade
in seiner Selbstaffirmation als Sein: «Sicut quando quaeritur de nocte ab

aliquo, qui vult latere et non nominare se: quis es tu? respondet <ego sum
qui sum>, ita dominus volens ostendere puritatem essendi esse in se dixit:
<ego sum qui sum>. Non dixit simpliciter <ego sum>, sed addidit: <qui sum).
Deo ergo non competit esse, nisi talem puritatem voces esse.»34 Was diese

Lesart Eckharts von Ex 3,14 so bemerkenswert von seinen anderen
Lesarten der Stelle im Opus tripartitum abhebt, ist zunächst, daß Eckhart

den biblischen Kontext von Ex 3,14 — Moses am Berg Horeb, seine

Frage an Gott nach seinem Namen und dessen «ausweichende» Antwort
darauf — durchaus präsent hält und daß er dies ausgerechnet in einer
Quaestio tut; kurzum: Eckhart behandelt das «Ego sum qui sum» hier als

Antwort auf eine Frage und nicht nur, wie in den Auslegungen des Opus
tripartitum, als eine weitgehend kontextlose Aussage.

Auffällig an Eckharts Behandlung von «Ego sum qui sum» ist vor
allem die dabei herausgestellte Diskrepanz zwischen dem sachlichen Gehalt

von «Ego sum qui sum)), also der Reinheit des Seins, und dem eher

indirekten, eine direkte Antwort verweigernden Modus des Zeigens
(ostendere), in dem dieser Gehalt zur Sprache kommt. Als Aussagesatz
aufgefaßt, hat nämlich «Ego sum qui sum)> offensichtlich weder einen
negierenden Charakter, noch verneint es etwas Bestimmtes (also insbesondere
auch nicht ein Sein von Gott). Versteht sich das «Ich bin der ich bin»
hingegen als Antwort auf die Frage «Wer bist Du?», dann beginnt es in
seinem Modus dicendi zu changieren. Ein negativer Charakter kommt
der Selbstaussage Gottes dann gleichsam von außen — infolge der Frage
«Wer bist Du?» — zu, insofern nämlich «Ego sum qui sum» als Aussage
keine Antwort auf die Frage gibt. Anders gesagt: Verweigert wird mit der
Antwort «Ego sum qui sum> die Frage «Wer bist du?» als solche, nicht
bloß ein bestimmter Inhalt, der mit ihr erfragt werden soll, und wofür es

ja die alternativen «einfachen» Antworten gäbe: «Ich bin der und der»
bzw. «Ich bin nicht der und der (für den du mich vielleicht gehalten
hast).» Die Verweigerung einer Antwort — insofern sich nämlich Gott der
erbetenen Selbstbenennung bzw. Wesensaussage entzieht — führt hier
zwar nicht zur Verweigerung einer Aussage schlechthin. Sofern aber
Gottes Selbstaffirmation «Ego sum qui sum» in dieser Deutung Eckharts
eine Antwort schuldig bleibt, erhält diese Selbstaffirmation — und zwar

34 Qu. Par. I. n. 9 (LW V 45,11-15).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 381

aus der Perspektive des Fragestellers! — eine negative Akzentuierung, die
sich nicht ohne weiteres aufheben läßt. Dieser negative Akzent einer
Antwortverweigerung verbietet es Eckhart dann auch, Gott unmittelbar
und vorbehaltlos als das Sein anzusprechen, obgleich Gott selbst eben
dieses Sein in seiner Selbstaussage von sich affirmiert. Und so lautet
Eckharts Schlußfolgerung: «Deus ergo non competit esse, nisi talem pu-
ritatem voces esse.» Gottes biblischer Antwort «Ego sum qui sum» tritt
also gewissermaßen Eckharts exegetische Antwort «Deus ergo non competit

esse» an die Seite.

Vielleicht aber ist der offensichtliche Widerspruch zum biblischen
Verbum Dei, in den sich Eckhart mit dieser exegetischen Antwort setzt,
in Wahrheit einfach nur eine Frage der (richtigen) Nomenklatur. In diese

Richtung scheint der Einwand des Franziskanergenerals Gonsalvus Hispa-
nus gegen Eckharts Behauptung von der Seinslosigkeit Gottes zu
gehen.35 Nach Gonsalvus kann nämlich der sachliche Grund für eine Rede

von der Seinslosigkeit Gottes überhaupt nicht in Gott selbst Hegen; es

kann diese Rede also nicht von ihrem Aussagegehalt (res significata) her,
durch eine tatsächhche Seinslosigkeit Gottes, motiviert sein. Ihre
Berechtigung hat eine Rede von Gottes Nicht-Sein allenfalls angesichts der
Struktur der menschhchen Sprache, insofern diese ihre Bedeutungsfunktion

(modus significandi) stets nur im Ausgang vom Endhchen und nur
auf EndHches hin erfüllen kann, und daher das Wort «Sein» seine
Bedeutsamkeit eigentlich nur nach der Maßgabe gewinnen kann, wie der
menschhche Geist zuerst und zunächst Sein erkennt: als ein «esse in
rebus.»36 In dieser Perspektive erscheint denn auch eine Verneinung des

Wortes «Sein» dem absoluten Sein Gottes angemessener als dessen
Affirmation. Daß aber das Wort «Nicht-Sein» dem Sachverhalt (res significata)

von Gottes absoluten Sein überhaupt angemessen sein kann, ist für
Gonsalvus somit keine Frage des sachhchen Wie — Gott ist ja —, sondern
vielmehr eine Frage der sprachhchen Unzulänghchkeit jenem Sachverhalt
gegenüber. Jedenfalls steht für Gonsalvus fest, daß, wer ein Nicht-Sein

35 Bekanntlich sind die «sed contra»-Argumente der 1302/03 von Gonsalvus
determinierten Quaestio «utrum laus Dei in patria sit nobilior eius dilectione in via» am
Rand der Avignoneser Handschrift 1071 (und nur in dieser) von Schreiberhand als «ra-
tiones Equardi» gekennzeichnet. Wichtig für den sachlichen Zusammenhang mit
Eckharts erster Quaestio ist vor allem das vierte Contra und Gonsalvus' entsprechende
Erwiderung. Vgl. dafür Qu. Par. III, bes. n. 9 und n. 24 (LW V 60 und 65f.).

36 Qu. Par. III n. 24 (LW V 65,17-66,1): «Et cum addunt [gemeint sind wohl <Eck-
hart und die Seinem] quod deus est intelligere et non est esse, dico quod deus non est
esse quantum ad modum nostrum intelligendi et significandi, prout ipsum esse vide-
mus esse in rebus, sed deus ipse est ipsum esse quantum ad rem significatam.»



382 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

als sachlich angemessen von Gott behauptet, sich in Widerspruch zur Hl.
Schrift setzt. Und es mutet wie eine spitze Replik auf Eckharts Auslegung

des «Ego sum qui sum» an, wenn Gonsalvus zur Bekräftigung ein
biblisches «ego sum» Gottes heranzieht: «et dicere contrarium [sc. quod
deus non est esse] manifeste est contra sanctos et contra scripturam, in
Iohanne: (amen dico vobis: antequam Abraham fïeret, ego sum>; et lob
33: <ipse solus est»>.37

Nun führt aber Eckhart in seiner Quaestio neben Ex 3,14 ein weiteres

biblisches «ego sum» an, dem bisher wenig Aufmerksamkeit zuteil
wurde. Ein Grund dafür ist sicherlich, daß dieses biblische «ego sum»
unmittelbar in einem Zusammenhang steht, der gerne als ein, wenn nicht
als der Beleg dafür gilt, daß Eckhart in der ersten Pariser Quaestio das

Sein dem kreatürlichen Bereich vorbehält: «<omnia per ipsum facta sunt>

ut sic legatur: <omnia per ipsum facta sunt>, ut ipsis factis ipsum esse post
conveniat. Unde dicit auetor De causis: <prima rerum creatarum est esse>.

Unde statim cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Esse ergo
habet primo rationem creabilis [... ].»38 Zwar steht Eckharts eigenwillige, ja
vereinseidgende Lesart von Joh 1,3 «omnia per ipsum facta sunt» und
der prop. II des Liber de causis «prima rerum creatarum est esse» ganz im
Zeichen eines aufs Kreatürliche zugeschnittenen Seinsbegriffes (und
damit implizit im Zeichen von Gottes seinslosem Denken). Und so
scheint diese Interpretation Eckharts durchaus als eine «selektive»
charakterisierbar zu sein39 - doch dies nur, solange man Eckharts Interpretation

ihrerseits isoliert betrachtet. Über ein streng parallel laufendes

Interpretationsmuster führt Eckhart jedoch diese seine Auslegung von Joh
1,3 mit seiner Lesart von Eccl. 24,14 «ab initio et ante saecula creata
sum» eng und schafft damit einen Kontext, der ganz im Zeichen der

Mehrdeutigkeit des Seinsbegriffes steht. Erst von hier aus wird deutlich,
daß Eckhart die Schriftstellen nicht isoliert versteht (wenngleich er sie

für seine Auslegung von ihrem ursprünglichen Kontext isoliert), sondern
miteinander in Beziehung setzt: Eckharts selektiver Interpretationstechnik

entspricht keineswegs ein isoliertes Verständnis der Schriftstellen.
Was also zunächst ins Auge fällt, ist Eckharts gleichförmige

Behandlung der beiden Schriftstellen, vor allem ihrer gleichförmigen Satz-

37 Qu. Par. III n. 24 (LW V 66,1-3).
38 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,4ff.).
39 So MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 32: «Der Sinn, den Eckhart der Li-

ber-de-causis-Sentenz verleiht, nämlich das Sein restriktiv als dem Geschöpf
eigentümlich zu fassen, läßt seine selektive Interpretationstechnik hervortreten: Ein dictum
wird aus sich selbst heraus verstanden; der ursprüngliche Kontext bleibt unberücksichtigt.»

Ähnlich auch SCHÜSSLER, «Gott - Sein oder Denken?» Anm. 4), 168.



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 383

strukturen: «<omnia per ipsum facta sunt) ut sie legatur: <omnia per ipsum
facta sunt), ut ipsis facits ipsum esse post conveniat.»40 Und wenige Zeilen

später: «[...] Eccl. 24 <ab initio et ante saecula creata sum> sicut potest
exponi <creata>, id est genita. Sed aliter dico sic: <ab initio et ante saecula

creata> <sum>.»41 Beide Male bevorzugt Eckhart eine dem prädikativen
Satzmuster zuwiderlaufende Lesart, die dem in diesen beiden Sätzen

angesprochenen Sein allererst sein spezifisches Gewicht verleiht. Indem
nämlich Eckhart den kopulativen Gebrauch von Sein in «omnia per
ipsum facta sunt» bzw. in «ab initio et ante saecula creata sunt.» in einen
absoluten überführt, werden die beiden Stellen lesbar als nähere

Bestimmungen von Sein: «Alles durch ihn Gewordene ist»; und: «Im Anfang
und vor der geschaffenen Welt bin ich.» Sein ist danach Geworden-,
Erschaffensein; in diesem Sinne gilt: «Unde statim cum venimus ad esse,
venimus ad creaturam. Esse ergo habet primo [!] rationem creabilis.»42

Zum anderen aber ist das Sein der göttlichen Weisheit, die in der von
Eckhart herangezogenen Ecclesiasticus-Stelle selbst die Sprechende ist,
ein Sein «im Anfang», ein — ungeschaffenes — Sein «vor der geschaffenen
Welt.»43

Die direkte conclusio, die Eckhart nun aus dieser gesamten Passage

zieht, ist äußerst bemerkenswert: «Et ideo Deus, qui est creator et non
creabilis, est intellectus et intelhgere et non ens vel esse.»44 Diese Folgerung

wirkt solange tendenziös oder auch als zielstrebig auf eine
Intellekttheorie hinarbeitend, ja als mutwillig widersprüchlich zu den
vorangehenden Stellenauslegungen Eckharts, solange hier die Parallele zu
Eckharts Auslegung von Ex 3,14 unberücksichtigt bleibt. Denn Eckhart
befindet sich im Falle jener beiden Schriftstellen exegetisch genau in
derselben Situation wie bei seiner Auslegung von Ex 3,14, das Eckhart in
der Quaestio — und nur in dieser Quaestio — als Antwort auf eine (d. h.

Moses') Frage nimmt. In all diesen Fällen hat es Eckhart mit biblischen
Se/bstzussagen Gottes als «ego sum» zu tun, bei denen er nicht die ge-

40 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,4ff.).
41 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,Uff.).
42 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,7f.).
43 Das Sein «ante saecula creata)), wie es Eckhart der Eccl.-Stelle entnimmt, hat

also sehr wohl schon in der Quaestio selbst (und nicht erst etwa im Genesis-Kommentar)

ein Verständnis des Liber-de-Causis-Satzes «prima rerum creatarum est esse»
mit im Blick, der «nicht ausschließt, Gott auch als Sein zu denken» (MOJSISCH, Meister
Eckhart [= Anm. 5], 32). Eckharts Lesart vom Sein der göttlichen Weisheit «ante
saecula creata» kann also sehr wohl eine Replik auf die Erläuterung der prop II. (ed. Pattin

138) darstellen: «Esse vero quod est ante aeternitatem est causa prima, quoniam est
causa ei.»

44 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,13f.).



384 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

ringsten Anstalten macht, sie auf ein seinsloses Denken hin zu relativeren;

im Gegenteil: er forciert geradezu ein ontologisches Verständnis
dieser Stellen durch seine eigentümlichen Lesarten. Dagegen sind
Eckharts folgernde Aussagen — und dazu gehört auch Eckharts Interpretation

von Joh 1,3 — allesamt Aussagen über Gottes Nicht-Sein: «<omnia

per ipsum facta sunt>, ut ipsis factis esse post conveniat»;45 «et ideo Deus,
qui est creator et non creabihs, est intellectus et intelligere et non ens vel
esse»;46 «deus ergo non competit esse [,..].»47

In dieser, wenn man so sagen darf, sprachpragmatischen Differenz
zwischen Gottes biblischer Selbstaussage und einer assertorischen Aussage

über Gott steckt aber das Problem um eine angemessene Benennung

Gottes: nicht nur in dem allgemein-unverbindlichen Sinne, daß

endliches Denken und Sprechen unweigerlich vor dem Unendlichen
versagt, sondern angesichts der spezifischen Tatsache, daß für den Eckhart
der Quaestio sich das «Ego sum qui sum» als eine Selbstbenennung
Gottes mit Sein und zugleich als eine Antwort darstellt, die sich der Frage
nach einer Benennung Gottes verweigert. Wie ist also der zu benennen,
der sich selbst zwar so nennt, den man aber aus der kreatürlichen
Perspektive eben nicht so nennen sollte — mit «Sein»? Ein vorbehaltloses
Absprechen des Seins von Gott griffe in dieser Hinsicht genauso zu kurz
wie das vorbehaltlose Zusprechen desselben.

Wenn also Eckhart Gott ein Sein abstreitet, so geschieht dies aus
einer sprachlichen Haltung heraus, die sich der sachlichen Notwendigkeit
bewußt ist, «daß von Gott dasjenige, was das Seinige ist, ebenso wie es

nicht verneint wird, auch verneint werde. Diese Verneinungen haben
angesichts von Gott nach dem 1. Buch des Johannes von Damaskus einen
Überreichtum an Bejahung.»48

45 Ebd. (LW V 41,5f.).
46 Ebd. (LW V 41,13f.).
47 Qu. Par. I n. 9 (LW V 43,14).
48 Qu. Par. I n. 12 (LW V 48,2—5): «[...] ego <negos ipsi deo ipsum esse et talia, [...]

ut sicut non negatur deo quod suum est, sic negetur eidem. Quae negationes secundum
Damascenum primo libro habent in deo superabundantiam affirmationis.» Unsere
Lesart dieser Stelle versucht also ohne die konjekturale Ergänzung «quod suum non
est» (Zeile 4 der Kohlhammer-Ausgabe) auszukommen. Mit der Konjektur erscheint
die relative Anbindung «Quae negationes » keinen rechten Sinn zu ergeben: Ein
Überreichtum an Bejahung kann ja nicht schon darin liegen, daß von Gott etwas
verneint würde, was ihm einfach nicht zukommt (wie etwa Körperhaftigkeit, kategoriale
Bestimmtheit u.a.) Ein affirmativer Überreichtum (superabundantia) ergibt sich erst,
wenn gerade das, was Gott zugesprochen werden kann, eben auch von ihm verneint
werden muß, kurz: durch die Aufhebung der Alternative zwischen einfacher Verneinung

oder Bejahung. - Gegen jene von Longpré aufgebrachte konjekturale Ergänzung
(vgl. Anm. 28) hat sich als erster und, soweit ich sehe, als einziger J. Koch scharf aus-



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 385

III.

Der prekäre Status des Seinsbegriffes kommt in der Quaestio gerade
dadurch zustande, daß hier seine unzureichende Positivität als Gottesname
und die Notwendigkeit seiner (alles andere als «vorläufigen») Beibehaltung

in eins gedacht werden sollen.49 Anders gesagt: Ungenügen und
Unumgänglichkeit des Seinsbegriffes werden hier nicht entzerrt auf mehrere
Instanzen in Gott, so daß eine «puritas essendi» noch den Bezug zum
kreatürlichen Sein aufrecht hält, während für Gottes Wesen selbst eine

systematische Stelle freigehalten wird, die mit seinsloser Intellektualität
besetzt und benannt werden könnte. Ein jeweiliges, einfaches Zu- und
Absprechen — nicht nur des Seins, sondern auch und vor allem von
«intelligere» - erbringt angesichts von Gott noch keine «superabundantia
affirmationis.» «Intelligere» ersetzt hier also «esse» weder sachlich noch
terminologisch.

Wenn nun Eckhart davon spricht, daß bei Gott «ipsum intelligere
fundamentum ipsius esse» sei50, so scheint dies aber doch klare Verhältnisse

zu schaffen, zumal Eckhart hierfür auch noch den ersten Vers des

Johannes-Evangeliums heranzieht und dessen begründende Kraft durch
den unverhohlen ironischen Hinweis untermauert, es heiße in Joh 1,1 ja
schließlich nicht «in principio erat ens et deus erat ens»51. Allerdings nutzt
Eckhart seine Insistenz auf den Buchstaben der Schriftstelle hier nun
auch nicht dazu, das Johanneische «verbum» - vermittels seiner
Rückübersetzung in ivôyoç — sozusagen direkt und ausschließlich auf den
göttlichen Logos hin auszulegen und diesen dann explizit mit einer seins-

gesprochen: Mit dieser Konjektur «verschlimmert L[ongpré] den Text» (J. KOCH, Neue
Forschungen über Meister Eckhart, in: ThRv 26 [1927], 414—422; hier 415). B. Geyer
hat die konservative Lesart Kochs «ut, sicut non negatur sie negetur» (wenn auch
mit Unterschlagung des Konjunktivs negetur) im Apparat seiner ersten kritischen Ausgabe

von Eckharts Pariser Quaestionen verzeichnet: Magistri Echardi Quaestiones et
sermo Parisienses, ed. B. GEYER, Bonnae 1931 (Florilegium Patristicum 25), 12. In der
fünf Jahre später erschienenen Kohlhammer-Ausgabe der Quaestio erwähnt Geyer
Kochs Lesart allerdings nicht mehr, obgleich er in seinem dortigen Vorwort die
schwierige Textherstellung beklagt, insofern die Überlieferungslage gerade bei den
Pariser Quaestionen «oft zu Konjekturen nötigt, die nur einen gewissen Grad von
Wahrscheinlichkeit haben können» (LW V 35).

49 Dagegen MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 39: Sein ist «als Benennung
nur vorläufig, [...] da dann, wenn überhaupt in Gott etwas Sein genannt wird, das
Erkennen Grund für dieses Sein ist, mag dieses Sein auch gegenüber dem Sein der
Geschöpfe bereits als Reinheit des Seins bezeichnet werden.»

50 Vgl. Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,5f.).
51 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,7-9).



386 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

losen Intellektualität gleichzusetzen.52 Vielmehr werden hier, wie so oft
bei Eckhart, unvermittelt Schriftstellen aufeinander bezogen und in
einen Reflexionszusammenhang eingelassen, bei dem seinerseits die Bereiche

der divina, naturalia und moralia unmittelbar ineinander überzugehen
scheinen.

Und so liefert jene Insistenz auf den Wortlaut von Joh 1,1 Eckhart
die Möglichkeit, den Bezug des Wortes auf den Intellekt hervorzuheben
und hierbei sowohl den Seinsstatus des Wortes in diesem Bezug als auch
den Seinsstatus einer solchen Bezüglichkeit selbst thematisch werden zu
lassen:

«Quia dicitur loh: <in principio erat verbum, et verbum erat apud deum, et
deus erat verbum>. Non autem dixit evangelista: (in principio erat ens et
deus erat ens>. Verbum autem se toto est ad intellectum et est ibi dicens vel
dictum et non esse vel ens commixtum. Item dicit salvator loh 14: <ego sum
veritas>. Veritas autem ad intellectum pertinet importans vel includens rela-
tionem. Relatio autem totum suum esse habet ab anima et ut sie est praedi-
camentum reale, sicut quamvis tempus suum esse habet ab anima, nihilomi-
nus est species quantitatis realis praedicamenti.»53

Wenn Eckhart hier das Sein des Wortes als ein Sein auf den Intellekt hin
kennzeichnet (est ad), dann erreicht er damit eine Perspektivierung eben
dieses Seins: In seinem Sein außerhalb des Intellekts stellt sich das Wort
als ein gemischtes Sein (esse commixtum) dar. Gemischt ist dieses Sein
eben aufgrund seiner Bezogenheit auf den Intellekt hin; das Wort ist nur
Wort, indem es auf den Intellekt aus ist. Dieses gemischte Sein des Wortes

geht diesem «dort» — d. h. im Intellekt — ab, und insofern kann das

Sein des Wortes im Intellekt nicht als ein Wort-Seim verstanden werden:
«verbum est ibi [sc. in intellectu] dicens vel dictum et non esse vel ens
commixtum.»54

Angesichts dieser knappen Auskunft Eckharts über das «esse
commixtum» des «verbum» ist es fraglich, ob das gemischte Sein des Wortes,
wenn es sich denn aus «Vernunft oder Sprechen» auf der einen und aus
«Sein» auf der anderen Seite zusammensetzt, in dieser Konstellation

52 Für eine solche Explikation von «verbum» als «Graecus: logos, ratio» siehe etwa
nur: in Joh n. 4; n. 28; n. 31; n. 38; n. 51 (LW III 6; 22; 24; 32; 42); Serm. 11,2 n. 12

(LW IV 13); Serm. VIII n. 89 (LW IV 85).
53 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,9—41,1). Bemerkenswert auch hier wiederum die für

die Quaestio typische kontrastierende Engführung des «deus erat verbum» bzw. des

«non dixit evangelista: deus erat ens» mit dem «dicit salvator: <ego sum [!] Veritas.»)
54 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,9ff.).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 387

überhaupt eine Seinslosigkeit des göttlichen Wortes erweisen soll.55 Denn
das göttliche Wort wird schwerlich auf den Intellekt aus sein können, da

es stets schon — reiner — Intellekt ist.56 Näherhegend ist also, daß Eckhart

hier die traditionelle Auffassung von der doppelten Natur des

gesprochenen Wortes im Blick hat: einerseits als sinnlich verlautbartes
Zeichen, mit dem geistig Erfaßbares verbunden oder vermischt ist, und
andererseits als innerlich gesprochenes Wort oder rein geistiges Konzept.
In diese Stoßrichtung scheint auch die hier geltend gemachte Parallelstelle

aus dem zweiten Genesiskommentar zu gehen57: Sein und «conci-

pere» als ein geistiges Sprechen treten gerade im kreatürlichen Bereich
auseinander. Das gemischte Sein des verlautbarten Wortes, das unver-
mischte Sein des inneren, geistigen Wortes und ein extramentales Sein
sind hier durchaus different. Bei einem «domificator» etwa bleibt das

innere Wort bzw. das «concipere» eines Bauplanes nur geistig und insofern

seinslos, als dieses innere Sprechen als solches nicht in der Lage ist, das

geplante Haus hervorzubringen bzw. ins Sein zu setzen (producere); das

Haus verdankt sein Sein ja nicht (ausschließlich) dem Konzept des

Architekten. Für den göttlichen Logos gilt dagegen: «dicere est facere, et ip-
sum facere, ipsum producere est dicere, non aliud.»58

Seinsmächtig ist der göttliche Logos also gerade deswegen, weil er
nicht auf eine «bloß» geistige Dimension beschränkt ist. In unserer
Quaestio verdeutlicht dies Eckhart am Beispiel des Feuers: «Intelligimus
enim, quod deus non posset facere, ut intelligens ignem non intelligendo
eius calorem; deus tarnen non posset facere quod esset ignis et quod non
calefaceret.»59 Das menschliche Denken ist demnach dazu fähig, ein Feuer

zu denken, ohne dabei dessen Heißsein zu denken (non intelligendo
eius calorem). Eckhart geht es hier zweifellos um eine Seinslosigkeit des

Intellekts, und zwar um eine Seinslosigkeit, angesichts der selbst Gott
«nichts machen kann»: «intelligimus quod deus non posset facere.» Es

fragt sich allerdings, was das für eine Art von Seinslosigkeit ist, die Gott
versagt bleibt. Spricht hier Eckhart also von bestimmten Gegenständen,

55 So MOJSISCH, Meister Eckhart Anm. 5), 31 mit Verweis auf in Gen. II n. 47

(LW I 515).
56 Vgl. etwa in loh n. 38 (LW III 32,llf.): «intellectus purus, in quo non sit aliud

esse quam intelligere.»
57 Siehe Anm. 55.
58 In Gen. II n. 47 (LW I 514,8f.). «Si quominus», so Eckhart weiter, «ex insuffi-

cientia est agentis. Exemplum Avicennae est in domificatore, cuius dicere sive concipere

practice domum non est producere domum ex imperfectione, qua partes domus
et materia sunt extra artificem et habent esse ab alio.»

59 Qu. Par. I n. 7 (LW V 44,7ff.).



388 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

bei denen ein Widerspruch — ein Feuer ohne Hitze — sehr wohl denkbar
ist, den real bestehen zu lassen jedoch nicht einmal Gott möglich ist?

Jener Satz Eckharts hätte dann den Sinn: «intelligimus id quod deus non
posset producere in esse.» Geht es also um die Denkbarkeit von real
Unmöglichem und insofern um die Seinslosigkeit von Denkinhalten? In
diesem Fall bliebe offen, ob (und wie) diese Konstellation eines zwar
denkbaren, aber real unmöglichen Sachverhaltes auf Gottes Denken zu
übertragen ist. Hieße das dann, daß auch Gott etwas real unmöglich ist, was
ihm nicht denkunmöfach ist, daß also Gott denken kann, was sein
tatsächliches Schöpfungsvermögen übersteigt und insofern seinslos bleibt?

Es sind aber nicht nur bestimmte Inhalte des menschlichen Denkens,

die sich als bloß denkbare in Widerspmch sowohl zum Sein der

Schöpfung als auch zum Schöpfungsvermögen Gottes setzen. Es ist vor
allem der Akt des menschlichen Denkens selbst, der in einem bestimmtem

Widerspruch zu Gottes Denken steht: «intelligimus quod deus non
posset facere.» Wir denken nämlich - was Gott eben nicht tun könnte —

ein Feuer ohne Hitze nicht bloß in dem Sinne, daß wir beim gedachten
Feuer von dessen Hitze abstrahieren, sie also geistig außer Acht lassen

können60, sondern auch und vor allem in dem Sinne, daß mit unserem
Denken des Feuers nicht auch schon dessen reales Heißsein er-dacht ist.
Genau diese Differenz zwischen bloß gedachtem Feuer und einem
tatsächlichen Feuer, das heiß ist, kann es im göttlichen Denken selbst nicht
geben: «deus tarnen non posset facere quod esset ignis et quod non cale-
faceret.» Ein Sein des Feuers ohne eine Wärmeleistung (calefacere) zu
schaffen ist Gott deshalb nicht möglich, weil es ihm unmöglich ist, ein
hitzefreies Feuer bloß zu denken. Gott denkt vielmehr in einem intensivaktiven

Sinne das Feuer als heißes: «dicere sive concipere quippiam est
illud producere sive facere.»61

Eckhart scheint es hier also nicht um eine Gemeinsamkeit von
menschlichem und göttlichem Denken zu gehen, insofern dieses die
Tatsächlichkeit der Schöpfung hinter sich läßt — sei es nun als menschlicher
Intellekt, in dem real Unmögliches als logisch Mögliches aufgehoben ist,
sei es nun als göttliche potentia absoluta, deren «Denkraum» die tatsächliche

Ordnung der Schöpfung übersteigt. Im Vordergrund steht hier
vielmehr die menschliche wie göttliche Denkleistung in ihrem fundamental
verschiedenen Verhältnis zum Sein. Und hierbei scheint Eckhart zwei
Formen der Seinslosigkeit von Geistigem im Blick zu haben: zum einen

60 In diesem Sinne übersetzt Geyer: «Jemand denkt das Feuer, ohne seine Wärme
mitzudenken» (LW V 44).

61 In Gen II n. 47 (LW I 515,3f.).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 389

die Seinslosigkeit von bloß Geistigem, insofern dieses aus dem Seienden

genommen — dem Seienden enthoben und zugleich aus ihm entnommen
— ist; und zum anderen eine Seinslosigkeit des göttlichen Intellekts, aus
dem das Seiende entspringt. Dies zeigt deutlich der unmittelbare Kontext

des eben besprochenen Satzes: Die Seinslosigkeit des menschlichen
Intellekts (oder vielmehr seiner Erkenntnisbilder) ist hier ein — für den

Denkprozeß notwendiger — Abfall (casus) vom Sein.62 Insofern sich nämlich

menschliches Denken als Vorstellung (imaginatio) von Seiendem
vollzieht, kann dieser Vorstellungsakt nicht in seinem Sein in den Blick
kommen, da ein Vorstellungsbild (species) auf die vorgestellte Sache aus
ist und sich als Vorstellungsbild in diesem «Aussein auf...» erschöpft: «si

[species] haberet rationem entis, in quantum huiusmodi duceret in co-
gnitionem sui et abduceret a cognitione rei cuius est species»63.

Die Seinslosigkeit des göttlichen Denkens ist dagegen nicht dem

Vorstellungscharakter eines Denkaktes geschuldet: «hic imaginatio
deficit.»64 «Hier», angesichts des göttlichen Denkens, «versagt» also nicht
einfach nur «unsere Vorstellungskraft.»65 Vielmehr läßt sich Gottes Denken
nicht vorstellen als ein seinerseits vorstellendes und insofern seinsloses
Denken. Anders gesagt: Unsere Vorstellung versagt hier nicht nur in dem
allgemeinen Sinne, daß Gott sich überhaupt nicht vorstellen ließe. Sie

versagt nach Eckhart hier, weil Gottes Denken sich nicht in
Vorstellungsakten vollzieht und insofern die Seinslosigkeit des göttlichen Denkens

nicht darnach vorgestellt werden kann. Eine Seinslosigkeit für den

göttlichen Intellekt ergibt sich für Eckhart vielmehr daraus, daß das Sein

von Gottes Denken abfällt: «Et ideo cum scientia nostra cadat sub ente,
a quo causatur, et ipsum ens pari ratione cadit sub scientia dei; et ideo,
quidquid est in deo, est super ipsum esse et est totum intelligere.»66 Ein
Sein in Gott (quidquid est in deo) und seinem Denken als der Ursache
des Seins ist also von einer Seinslosigkeit geprägt, die Eckhart als ein
«esse super ipsum esse» kennzeichnet. Dagegen gilt für die Seinslosigkeit
des menschlichen Intellekts: «Cum igitur nostrum intelligere ab ente cau-
setur, descendit ab ente [...].»67

62 Qu. Par. I n, 8 (LW V 44,12): «scientia nostra cad[i]t sub ente, a quo causatur.»
63 Qu. Par. I n. 7 (LW V 44,4f.).
64 Qu. Par. I n. 8 (LW V 44, 10).
65 So heißt es bei GEYER: «Drittens unterstelle ich, daß hier unsere Vorstellungs-

kraft versagt» (LW V 44). MOJSISCH Anm. 28), 193 übersetzt dagegen etwas
unspezifischer und daher treffender: «Drittens ist es meine Auffassung, daß in diesem Punkt
die Vorstellung versagt.»

66 Qu. Par. I n. 8 (LW V 44,12ff.).
67 Qu. Par. II n. 10 (LW V 54,3f.).



390 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

Daß also ein Sein im Intellekt seins los ist, kennzeichnet sowohl den
menschlichen als auch den göttlichen Intellekt; der jeweilige Bezug zum
Sein, dem sich diese Seinslosigkeit verdankt, ist jedoch ein diametral
anderer. Und so ist es gerade die Bestimmungslosigkeit des menschlichen
Intellekts, die ihn über das Seiende erhebt und die ihn «quoddammodo
omnia» sein läßt.68 Zugleich aber bedarf der Intellekt des Seienden für
seine imaginative Denktädgkeit, genauer: Er bedarf der Gerichtetheit
(esse ad) des Seienden auf ihn. Daher ist die Seinslosigkeit des menschlichen

Intellekts gerade der Differenz von Denken und Sein geschuldet.
Das Verhältnis des menschlichen Intellekts zum Sein ist eines des

Nachdenkens, nicht des Er-Denkens:

«Patet ergo manifeste quod deus est proprie solus et quod ipse est intellec-
tus sive intelligere et quod solum intelligere praeter esse aliud simpliciter.
Ideo solus deus per intellectum producit res in esse, quia in ipso solo esse

est intelligere. Iterum etiam [patet] quod nihil praeter ipsum [sc. deum]
potest esse purum intelligere, sed habet aliquod esse differens ab intelligere,
nec aliter esset creatura, tum quia intelligere est increabile, tum quia <prima
rerum creatarum est esse>.»69

Die Seinslosigkeit von Gottes reinem Denken — sein «intelligere praeter
esse aliud simpliciter» — bleibt also gerade als eine seinsgründende indifferent

gegenüber der Differenz von Sein und Denken: «in ipso solo [sc. in
deo] esse est intelligere.»

Wäre demnach die Seinslosigkeit des - menschlichen und göttlichen —

Denkens ausschließlich und unterschiedslos unter dem Aspekt zu
betrachten, daß damit eine Differenz zum Sein benannt ist, dann spräche
nichts dagegen, das Verhältnis von Denken und Sein auch in Gott selbst
als ein Gefälle zu denken: sein Sein «sub ratione creabilis», sein Denken
dagegen nicht.70 So verstanden spräche Eckharts These: «ipsum intelligere

est fundamentum ipsius esse» eindeutig davon, daß bei Gott «das

Erkennen selbst die Grundlage seines Seins ist.»71 Liegt dagegen das

Signum der Kreatürlichkeit in der Differenz von Denken und Sein - und es

spricht einiges dafür, daß dies Eckharts Sicht in der Quaestio ist —, dann
zeichnet die Seinslosigkeit des schaffend-unerschaffbaren Gottes gerade

68 In Gen. I n. 15 (LW I 270,12f.). — Eckhart rekurriert mehrmals auf diesen
Aristotelischen Satz (De anim. 111,8; 431 b 21), z.B.: in loh n. 610 (LW III 532,11); in
Sap. n. 186 (LW II 523,1).

69 Sermo XXIX n. 301 (LW IV 268,3ff.).
70 Vgl. die vorige Anm. sowie Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,7ff.): «Esse ergo habet

primo rationem creabilis [...]. Sapientia autem, quae pertinet ad intellectum, non habet
rationem creabilis.» Siehe auch Qu. Par. I n. 10 (LW V 46, 2ff.).

71 So B. GEYERS Übersetzung von Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,7).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 391

die Indifferenz von Denken und Sein aus: «Omne esse praeter intel-
lectum, extra intellectum creatura est, creabile est, aliud est a deo, deus

non est. In deo enim non est aliud.»72 Diese Indifferenz von Denken und
Sein in Gott wird nun nicht dadurch entschärft, daß sie zwar nicht real,
doch aber im Denken aufgehoben werden könnte: insofern Gott sein
Sein als das andere seiner selbst denkerisch vergegenständlichen könnte.
Wenn Gott in diesem Sinne sein Sein (erst) er-denken müßte, wäre er
nicht (mehr) Gott. Wenn Gott aber sein Sein nicht denkt, so bedeutet das

zwar, daß Gott sein Sein nicht er-denkt; zugleich kann dies aber nicht
bedeuten, daß Gott sein Sein, oder zumindest einen Teil davon,
überhaupt nicht denken würde (so daß es in Gott einen noch unaufgeklärten
Rest gäbe). In Gott fallen demnach Sein und Denken nicht nur real,
sondern auch begrifflich zusammen, da hier die Distinktion von «rea-
liter» und «ratione» ihre Gültigkeit verliert. Es gibt hier also keine Kela-
tionalität von seinsfreiem Denken und gedachtem Sein. Ein «in principio
erat ens» - ein Sein im Anfang als bloß gedachtes Sein, ein «esse aliud

praeter intellectum» — ist auch und gerade in dieser Hinsicht für Eckhart
ein Ding der Unmöglichkeit: «hic imaginatio deficit.»

Daß die Differenz von Sein und Denken das Signum der Kreatür-
lichkeit darstellt, zeigt sich auch daran, wie Eckhart in der Quaestio die

Kategorie der Relation einführt: «Item dicit salvator loh 14: <ego sum
Veritas). Veritas autem ad intellectum pertinet importans vel includens rela-
tionem.»73 Angesichts dieser Bezogenheit von «veritas» auf den «intel-
lectus» betont Eckhart das geistige Sein der Relation: «Relatio autem to-
tum suum esse habet ab anima», und fährt dann fort: «et ut sie [relatio]
est praedicamentum reale»74. Offensichtlich unterscheidet Eckhart hier,
ebenso wie in seinem Exodus-Kommentar, zwischen der «praedicamen-
talis ratio ipsius relationis», dem kategorialen Charakter der Relation, und
ihrem Sein, dem «ipsum esse relationis»75. Nun ist das Sein der Relation

72 Sermo XXIX n. 304 (LW IV 270,6ff.).
73 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,llf.). - Zu den Interpretationsproblemen, die Eck-

harts Relationstheorie bietet, vgl. R. SCHÖNBERGER, Relation als Vergleich. Die
Relationstheorie des Johannes Buridan im Kontext seines Denkens und der Scholastik,
Leiden (u.a.) 1994 [STGMA 43], 117—124 (mit weiteren Literaturhinweisen).

74 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,12f.).
75 In Ex n. 64 (LW II 68,5ff.). — Der Kontext im Exodus-Kommentar (in Ex n.

62—72; LW II 66,15—75,15) scheint dem Problemhorizont unserer Quaestio genau zu
entsprechen: Wenn man nämlich Gottes Substanz als Grundlage seines Seins und Wirkens

annehme (quod deus est et operatur omnia sua substantia), die Substanz mithin
zum «unicum praedicamentum» Gottes erklären würde, «tune restât quaestio», so Eckhart

weiter, «quomodo Augustinus, Boethius, saneti et doctores concorditer dicunt in



392 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

ein vollkommen geistiges und kann in dieser Perspektive als ein «minime
ens»76 gelten. Eben diesen minimalen Seinsgehalt weisen aber auch die
anderen akzidentellen Kategorien auf.77 Obgleich also die Relation in
diesem minimalen Seinsgehalt den anderen Akzidentien gleichkommt, so
ist doch für diesen Seinsgehalt ein jeweils anderer Umstand verantwortlich:

Während sich das Sein der Akzidentien aufgrund ihrer Inhärenz
dem Sein der Substanz verdankt — «ipsorum enim esse est inesse, sub-
iecto scilicet»78 —, läßt sich das Sein der Relation nicht auf ein «esse sub-
stantiae» reduzieren, im Gegenteil: «relatio totum [!] suum esse habet ab

anima.» Angesichts dieses spezifischen, nicht aus dem substantiellen Sein

ableitbaren Seinsgehaltes der Relation wird auch ihr kategorialer
Charakter (ratio praedicamentalis) ein anderer. Und so gilt für Eckhart:
«Relatio autem quamvis sit accidens, non tarnen significat per modum acci-
dentis, quia non <per> modum inhaerentis.»79 Im kreatürlichen Bereich
ist demnach das jeweils andere Nicht-Sein der Relation und der übrigen
Akzidentien der Differenz von (substantiellem) Sein und Denken
geschuldet: Erst dadurch, daß sie nicht «per modum inhaerentis» auf die
Substanz aus ist, vermag sich einzig die Relation als gleichwertige Kategorie

neben der Substanz zu behaupten. Denken zeigt sich für Eckhart
somit als wesentlich reladonal. Man könnte hier durchaus von einer
«Rehabilitierung der Relation» sprechen.80

Angesichts dieser Konstellation scheint selbst bei Gott die
«Identifizierungsleistung» seines reinen Seins vor der Relation Halt machen zu
müssen, da sämtliche akzidentellen Prädikate in Gottes Substanz übergehen

außer eben der Reladon: «omne genus accidentis transit in substan-
tiam in deo praeter relationem.»81 Treten also doch Gottes substantielles
Sein und sein relationales Denken so auseinander, daß dieses die Grund-

divinis esse duo praedicamenta, substantiae scilicet et relationis» (in Ex n. 62; LW II
66,15ff.).

76 In Ex n. 54 (LW II 59,12).
77 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,13 - 41,1): «sicut [...] tempus suum esse habet ab

anima.»
78 In Ex n. 65 (LW II 69,11). Siehe auch ebd. n. 54 (LW II 59,2ff.): «accidens inve-

nit esse iam prius natura in subiecto et non dat esse, sed accipit esse per subiectum et
in subiecto.»

79 In Ex n. 63 (LW II 67,9ff.).
80 Vgl. dafür K. FLASCH, Zur Rehabilitierung der Relation. Die Theorie der Beziehung

bei Johannes Eriugena, Frankfurt a.M. 1971 (Philosophie als Beziehungswissenschaft.

FS J. Schaaf. Erster Beitrag, hg. v. W. F. NlEBEL und D. LEISEGANG), bes. 19f.
mit kurzem Verweis auf Eckharts Quaestio. Siehe auch FLASCH, «Einleitung» zu:
DIETRICH VON Freiberg, Schriften zur Intellekttheorie, hrsg. von B. MOJSISCH,

Hamburg 1977 (Opera omnia, Bd. 1), xxiif.
81 In Ex n. 64 (LW II 69,7f.). Siehe auch ebd. n. 65 (LW II 69,1 Off.).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 393

läge für jenes werden kann? — Aber auch wenn Denken für Eckhart
wesentlich relational ist, so scheint diese Relationalität gleichwohl nicht
abhebbar zu sein von einem statisch-substantiellen Sein Gottes,
geschweige denn, daß sie dieses ersetzen könnte. Denn weder in ihrem
Seinsgehalt geht die Relation über das reine Sein Gottes hinaus noch in
ihrem kategorialen Charakter, gerade weil dieser ihr Charakter (ratio
praedicamentalis) nicht den «modus accidentis sive inhaerentis»
aufweist.82 Verdankt sich die Eigenständigkeit der Relation im kreatürlichen
Bereich ganz ihrem «esse ab anima», so wird hier, angesichts von Gott,
das «non per modum inhaerentis» zum Garanten dafür, daß eine —

seinsmäßige und begriffliche — Differenz zum substantiellen Sein Gottes
unmöglich wird.

Im kreatürlichen Bereich tritt demnach die Relation sowohl dem
substantiellen Sein gegenüber (als Differenz von Substanz und Akzidens)
wie auch dem analogischen Sein der Akzidentien (als Differenz von Sein
und Denken, von «esse ab substantia» und «esse ab anima»). In Gott
dagegen hegt weder eine Differenz von Substanz und Akzidens, und insofern

stellt eine Relation — vor allem der göttlichen Personen zueinander —

keine seinsmäßige Hinzufügung zum reinen Sein Gottes dar; noch herrscht
in Gott eine Differenz von Sein und Denken, und insofern erbringt auch
der kategoriale Charakter der Relation keine bloß begriffliche
Differenzierung des Einen Seins in die Trinität: «ratio relationis [...], cum sit
non esse, quia nec inesse, [...] non distinguit esse nec essentiam.»83

IV.

Eine sprachlich angemessene Reaktion auf diesen Sachverhalt hat nun
auch der bedingten Aussagekraft, welche hier relational einander
ausschließende Negationen und Affirmationen haben, Rechnung zu tragen.
Ein einsinniges Absprechen des Seins von Gott bleibt daher der realen
und begrifflichen Indifferenz von Denken und Sein unangemessen. Und
so muß gerade das, was von Gott nicht verneint werden muß, auch ver-

82 Vgl. auch: in Ex n. 64 (LW II 68,1t): «ut sie nihil positive est [relatio] in su-
biceto et nomen relationis hoc solum et illo modo significat et ipsa sola relatio inter
novem praedicamenta.» Die diesem Satz beigegebene Übersetzung der Kohlhammer-
Ausgabe gibt insbesondere das «illo modo significat» stark verklausuliert wieder, insofern

danach «das Wort <Beziehung> das Bezogensein und diesem entsprechend
bezeichnet.» Der Sinn ist aber offensichtlich der, daß das Wort «Relation» kein «inesse»

anzeigt, der kategoriale Charakter einer Relation mithin auch nicht als ein akzidenteller,

d.h. auf das Sein der Substanz zurückführbarer gefaßt werden kann.
83 In Ex n. 71 (LW II 73,15ff.).



394 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

neint werden. Wenn also Eckhart den ersten Teil seiner Quaestio
beschließt mit: «et sic in deo ipsum esse est ipsum <inteUigere>», dann
gewichtet Eckhart dieses Identitätsverhältnis zunächst als Vorrang des
Seins vor dem Denken: «ipso esse [deus] operatur et intelligit»84. Dagegen

macht ja nun Eckharts sich unmittelbar anschließende These vom
Vorrang des Intellekts Front85 - allerdings nicht gegen jene Gewichtung
als solche, sondern gegen deren Einseitigkeit, so daß gegen das «ipso
esse operatur et intelligit» nicht einfach die Umkehrung «ipso intelligere
operatur et est» zu setzen ist.86 In dieser Perspektive ist Eckharts «non ita
mihi videtur modo» keine Gegenthese zur These «esse est deus»,
ebensowenig aber deren Überbietung oder Steigerung im Sinne einer bloß
ergänzenden Präzisierung der Ausgangsthese (nach dem Typ: «Es gilt nicht
nur a, sondern auch b»).87

Die Stoßrichtung von Eckharts neuer These scheint vor allem dahin
zu gehen, daß sie ihre zunächst apodiktische Behauptung vom Vorrang
des Intellekts aufzuheben sucht, was ihr allerdings nicht aus ihr selbst
heraus gelingt - Eckhart nimmt ja seine These nicht einfach zurück oder
schränkt sie irgendwie wieder ein. Die Aufhebung der Apodiktizität
erfolgt vielmehr durch die unmittelbare und unvermittelte Konfrontation
mit der ersten These, was sich insbesondere auch an der merkwürdigen
Tatsache zeigt, daß der Seinsbegriff angesichts der neuen These nicht
degradiert oder eliminiert wird, sondern, scheinbar wie durch die
Hintertüre, zu neuen Ehren gelangt: «Deus autem est causa omnis esse. Ergo
esse ergo formaliter non est in deo. Et si tu intelligere velis vocare esse,
placet mihi. Dico nihilominus quod, si in deo est aliquid, quod velis
vocare esse, sibi competit per intelligere.»88 Eckhart konzediert hier durchaus,

daß angesichts von Gott Sein mit Denken konvertibel ist. Fraglich
an diesem Zugeständnis bleibt allerdings, ob es gleichsam gönnerhaft den
traditionelleren Zeitgenossen noch den Gottesnamen «Sein» beläßt, da er
angesichts von Eckharts neuer Theorie «Gott ist seinsloses Denken»
auch sachlich vorläufig sein muß: «esse competit deo per intelligere.» Der
gelungenen Ausgrenzung des Seinsbegriffes aus der innovativen Theorie

84 Qu. Par. I n. 3 (LW V 40,3f.).
85 Siehe Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,4ff.).
86 So bereits G. VON BREDOW, Piatonismus im Mittelalter, Freiburg i.Br. 1972, 65:

«Der Sinn der entgegengesetzten Thesen Hegt gerade nicht in einer einfachen Negation,

sondern in einem Höheren. Aber dafür wäre eine statische Feststellung, die das

Ergebnis in einem Satz formuliert, ungeeignet.»
87 So vor allem STURLESE, Meister Eckhart Anm. 12) und VON PERGER, «Dw-

putatio» Anm. 4).
88 Qu. Par. I n. 8 (LW V 43,2-5).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 395

entspräche dann die rhetorische Kalmierung in Richtung der Traditionalisten,

für die - in sachlicher wie terminologischer Hinsicht — vorläufig
noch gälte: «Wenn man doch noch vom Sein reden will, so soll's mir
auch recht sein» (si velis vocare esse placet mihi).

Vielleicht aber gibt es neben diesem eher rhetorisch-taktischen Motiv

für Eckharts Wohlgefallen am Gottesnamen «Sein» auch noch einen
sachlichen Grund. Dann aber wäre fraglich, ob das «esse deo competit
per intelligere» einen (etwas farblos formulierten) Begründungszusammenhang

meint. Insofern nämlich ein Sein in Gott — oder besser: das,

was mit «Sein in Gott» bezeichnet wird —, «dort» nichts anderes sein
kann als Gott selbst, ist die Frage des Zukommens (competere per) keine
Frage der sachlichen oder begrifflichen Priorität, sondern eher eine
modale Frage: Sein als Intellekt (esse per intelligere). Anders gesagt: «Sein»

kommt dem Namen und seiner Definition nach Gott insofern nicht zu,
als ein Sein in Gott nicht nur real identisch ist mit Denken, sondern auch
dem Namen und dem Begriff nach. «Et ideo cum esse conveniat creatu-
ris, non est in deo nisi sicut in causa, et ideo in deo non est esse, sed pu-
ritas essendi.»89 «Nicht zu sein außer so wie in der Ursache (sein)» bedeutet

also ein Sein in der Ursache, das kein Sein ist - Sein und Nicht-Sein
zugleich: eine Reinheit des Seins als die Reinheit vom Sein. Die «puritas
essendi» meint somit nicht nur eine Befreiung Gottes vom kreatürlichen,
kategorial faßbaren Sein, sondern zielt auch auf die Überwindung eines

Seinsbegriffes, der sich distinkt gegen einen Begriff von Denken (ver)hält.
Anders gesagt: Eckhart geht es nicht dämm, das Sein Gottes aufzulösen
in ein Beziehungsgeflecht — und also nicht um die Entsubstantialisierung
eines Gottesbegriffes, der hinter Bezüglichkeiten verschwindet —,

sondern umgekehrt um die Auflösung eines einsinnigen Seinsbegriffes,
insofern er die Gefahr der Vergegenständlichung in sich birgt.

Der neuplatonisch-dionysische Begriff des «Uber-Seins» trifft nun
sicherlich der Sache nach das, was Eckhart in der Quaestio als «puritas
essendi» bezeichnet: Reinheit des Seins als Reinheit vom Sein heißt nicht,
«daß Gott nicht sei, sondern daß er anders ist als Seiendes»90. Das
Problem ist nur: Eckhart nimmt diesen von ihm auch anderwärts
verwendeten Terminus in der Quaestio nicht in der Form in Anspruch, wie
er dies im Opus tripartitum tut. Wie Eckhart dort das Übersein eher als

ein seinsfreies Denken akzentuiert91, so hier vorwiegend in seiner abso-

89 Qu. Par. I n. 9 (LW V 43,9ff.).
90 BEIERWALTES, Piatonismus und Idealismus Anm. 4), 42 172.

91 Vgl. Anm. 66.



396 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

luten Ununterschiedenheit.92 Dieser Umstand erfordert umso mehr eine

Erklärung, wenn er sich nicht dem bloßen Zufall verdanken soll.
Verantwortlich für diesen Umstand scheint der negative Akzent, dessen

sich der Seinsbegriff in der Quaestio nicht vollständig zu entledigen
vermag. Ersichtlich wird dies vor allem an der Deutung von Ex 3,14, wie
sie die erste Pariser Quaestio vorlegt. Hier vermag es Eckhart nicht, dem

«Ego sum qui sum» sozusagen aus sich selbst heraus zur reinen
Selbstbejahung (puritas affirmationis) des Seins selbst zu verhelfen. Zwar af-
firmiert «Ego sum qui sum» auch hier ein reines Sein von Gott. Es ist
allerdings die Hin^ufügung (additio) - «non dixit simpliciter <ego sum>, sed

addidit: <qui sum>» -, die dafür verantwortlich zu sein scheint, daß Eckhart

«Ego sum qui sum» als die ausweichende Antwort desjenigen faßt,
«qui vult latere et non nominate se»93. Und so gibt «Ego sum qui sum»
für den Eckhart der Quaestio zwar die «puritas essendi» zu verstehen, die
ein Sein in Gott zunächst und zuerst als eine Reinheit vom Sein faßt.94

Eckharts Schlußfolgerung «Deus non competit esse» ist also nur deshalb
als affirmativer Überreichtum (superabundantia affirmationis) zu verstehen,

weil sie negiert, was in der Quaestio gleichzeitig affirmiert wird und
auch affirmiert bleibt: Das «ego sum» negiert Eckhart nicht einfach mit
einem «ego cogito.» Im Exodus-Kommentar dagegen wird die identische
Wiederholung (repetitio) des ersten «ego sum» im zweiten zum Indikator
einer «puritas affirmationis excluso omni negativo», von Gottes absoluter
Selbstreflexion und Selbstdurchlichtung.95 «Ego sum qui sum» verneint
in dieser Perspektive, d. h. als negatio negationis, nicht nur alle akzidentelle

Bestimmtheit von Gott und jede Andersheit in Gott (purum esse),
sondern es meint zugleich den Ausschluß jeglichen verneinenden
Charakters: reine Affirmation, die ununterschieden keine Bestimmtheit von
Gott ausschließt (plenitudo esse).

92 Eckharts Durchführung und Variation seines komplexen Grundgedankens, daß

Gott «sie est totus in rebus singulis, quod totus est extra» (in Gen. I n. 166; LW I

312,11), sind Legion. Beispielshalber seien hier nur erwähnt: in Gen. I n. 61 (LW I
228,5f.); in Ex n. 38 (LW II 64,1 Off.); in Eccl. n. 54 (LW II 283,1 ff.). Dazu auch W.
BEIERWALTES, Identität und Differenz, Frankfurt a.M. 1980 (PhA 49), bes. 97ff.

93 Qu. Par. I n. 9 (LW V 43, 11-14).
94 Qu. Par. I n. 9 (LW V 45, 12f.): «dominus volens ostendere puritatem essendi

esse in se [!] dixit: <ego sum qui sum). [...] Deo ergo non competit esse, nisi talem
puritatem voces esse.»

95 Vgl. in Ex n. 16 (LW II 21,7ff.): «repetitio, quod bis ait: sum qui sum, puritatem
affirmationis excluso omni negativo ab ipso deo indicat; rursus ipsius esse quandam in
se ipsum et super se ipsum reflexivam conversionem et in se ipso mansionem sive fi-
xionem; adhuc autem quandam bullitionem et parturitionem sui — [...] lux in luce et in
lucem se toto se totum penetrans.»



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 397

Der Sache nach behauptet auch die Schlußbemerkung der Quaestio
nichts anderes: «Nihil igitur nego deo, ut [!] sibi natum est convenire.
Dico enim quod deus omnia praehabet in puritate, plenitudine, perfec-
tione, amplius et latius, existens radix et causa omnium. Et hoc voluit
dicere, cum dixit: <ego sum qui sum>.»96 Was jedoch in der Quaestio zu
fehlen scheint, ist eben jener völlige Ausschluß eines verneinenden
Charakters, den das «vult latere et non nominate se» indiziert. Wenn es Eckhart

in der Quaestio nicht um den einfachen Ausschluß eines bestimmten

sachhaldgen «Was» von Gott geht, sondern vornehmlich darum, wie
bzw. in welcher Form eine solche Verneinung Gott überhaupt angemessen

sein kann, so ist damit nicht jeglicher negativer Charakter beseitigt,
sondern nur eine Verneinung, wie sie Gott nicht zukommen kann: als

einfache Verneinung. Insofern verneinen hier Eckharts Verneinungen
nichts, wie Gott etwas wesenhaft zukommen muß — in Reinheit und Fülle:

«Nihil igitur nego deo ut sibi natum est convenire»97.

Auch wenn es also keine Differenz in der Lehrmeinung ist, die die

erste Pariser Quaestio von der Generalthese des Opus tripartitum trennt
— für eine solche Differenz müßten erst einmal Gründe namhaft und
einsichtig gemacht sein98 —, so scheint eine Differenz darin zu hegen, daß

Eckhart dem Schriftwort im Exodus-Kommentar mehr zumutet, und
dies in einem zweifachen Sinn: einerseits mehr in es hineinlegt, es also

interpretatorisch strapaziert, und andererseits seinem modus dicendi — es

ist ja Gott, der spricht — noch größeres Gewicht einräumt. «Ego sum» ist
dort keine Antwort mehr, die nicht direkt übernommen werden kann in
endliches Denken und Sprechen. «Ego sum» zeigt vielmehr ein — auch

gegenüber dem biblischen Kontext — absolutes Sprechen Gottes an: Was

so in der Quaestio nomenklatorisch und sachlich als «intelligere» und
«esse» auseinanderzutreten und auch sprachlich nur schwer in eins ge-

96 Qu. Par. I n. 12 (LW V 48,5ff.).
97 Geyers Übersetzung «Nichts also streite ich Gott ab, was ihm von Natur

zukommt» verfehlt also die Pointe der gesamten Schlußpassage geradezu.
98 Vgl. R. SCHÖNBERGER, «Meister Eckhart. Denken und Innewerden des Einen»,

in: Th. KOBUSCH (Hg.), Philosophen des Mittelalters, Darmstadt 2000, 202-218; hier
210: «Die Identifikation des Seins mit Gott scheint zudem in einem seltsamen Gegensatz

zu dem zu stehen, was er in der berühmten Quaestio behauptet hatte: Gott ist
nicht im aristotelischen Sinne als seiend, sondern als reines Denken zu bezeichnen.
Aber selbst wenn man sich kontradiktorisch zueinander verhaltende Lehrmeinungen
mithilfe von Entwicklungshypothesen glaubt entschärfen zu können, so wäre dies nicht
mehr als eine Ad-hoc-Hypothese, wenn man nicht zugleich die Gründe dafür
anzugeben vermöchte, die eine solche Lehrentwicklung in Gang gebracht haben. Für eine
solche würde es, falls Sturleses Neudatierung des <Opus tripartitum) zutrifft, ohnehin
zu eng.»



398 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

bracht zu werden scheint, ist im Exodus-Kommentar nonverbal — bereits
über die rein formale Satzstruktur von «ego sum qui sum» — als repetitio
aufgefangen, die eine reflexive <rconversio in se ipsum» des Seins selbst
meint."

" Siehe Anm. 95.


	Meister Eckharts Pariser Quaestio I : Sein oder Nichtsein - ist das hier die Frage?

