Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Meister Eckharts Pariser Quaestio | : Sein oder Nichtsein - ist das hier
die Frage?

Autor: Grotz, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760893

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STEPHAN GROTZ

Meister Eckharts Pariser Quaestio I:
Sein oder Nichtsein — 1st das hier die Frage?

CHIHS vero uiraque pars argumenia
veritatis habere videtur, quaestio est.

Gilbert von Poitiers,
Comm. in Boeth. de Trin.

An Meister Eckharts Quaestio «utrum in deo sit idem esse et mtelligere»
entziinden sich Fragen der modernen Eckhart-Forschung, die weit iiber
diese Quaestio hinausfithren. Jede Interpretation dieses Textes aus Eck-
harts erstem Pariser Magisterium (1302/03) entscheidet #olens volens auch
iiber die geistige Entwicklung Eckharts insgesamt, ja sogar dariiber, ob
diese Quaestio als Griindungsdokument «neuzeitlicher Subjektivitit»!
bzw. eines Idealismus avant /a lettre beansprucht werden kann.
Bekanntlich liegt dies daran, daB Eckhart im dritten Hauptpunkt die-
ser Quaestio dem Denken in Gott einen Vorrang vor dem Sein zu-
spricht: «Tertio ostendo quod non ita videtur mihi modo, ut quia sit,
ideo intelligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est intellectus et
intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius esse.»? Daf3 viele
Interpreten Eckharts dieser These so groBes (Eigen-)Gewicht beigemes-
sen haben, fiihrte zu dem Vorwurf, hier wiirde mit Eckhart genauso se-
lektiv umgegangen wie zu Zeiten seines Prozesses.”> Um dem zu begeg-

! K. FLASCH, Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Ma-
chiavelli, Stuttgart 22000, 464.

2 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,6f.). Der Herausgeber B. Geyer iibersetzt diese Stelle:
«Drittens zeige ich, daB ich nicht mehr der Meinung bin, daBB Gott erkennt, weil er ist;
sondern, weil er erkennt, deshalb ist er, in der Weise, daBl Gott Intellekt und Erkennen
ist, und das Erkennen die Grundlage seines Seins ist.» Zu alternativen Ubersetzungen
siehe unten Anm. 12.

3 Siehe z.B. J. HALFWASSEN, Gibt es eine Philosophie der Subjektivitit im Mittel-
alter? Zur Theorie des Intellekts bei Meister Eckhart und Dietrich von Freiberg, in:
ThPh 72 (1997), 337-359; hier 350: «Eckharts Originalitit sowie die schroffe Radikali-
tit, mit der er seine Thesen formuliert, sein selbstformulierter Anspruch, nova et rara
zu lehren, verleiten geradezu, ihn aus seinem geschichtlichen Kontext im endenden 13.
und beginnenden 14. Jh. zu isolieren.» W. TRUSEN, Der ProzeB gegen Meister Eckhart.



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 371

nen, war man bei aller Hervorhebung von Eckharts These doch stets
bemiiht, thr zumindest den schroffen Charakter eines einsamen denkeri-
schen Hoéhepunktes zu benehmen, der nicht bloB in Eckharts Werk,
sondern auch lange Jahrhunderte davor und danach seinesgleichen sucht.
Wie es scheint, bieten sich hierfiir grundsitzlich zwei Wege an: Entweder
kann der Sin# jener These im und aus dem Kontext der Quaestio und ih-
rer Argumentationsstruktur, im Zusammenhang von Eckharts Gesamt-
werk oder, noch weiter gefallt, im Strom einer neuplatonisch grundierten
Geistmetaphysik erhellt werden.* In dieser Perspektive mag Eckharts gei-
stige Entwicklung geprigt sein von einer oder gar mehreren Kehrtwen-
dungen; die geistesgeschichtliche Bedeutung von Eckharts These iiber-
steigt jedoch kaum diejenige seines Werkes, zumindest nicht in dem Sin-
ne, daB} dieses in seiner Entwicklung wieder hinter jene zuriickfallen
konnte. Vielmehr steht und fillt die These mit dem Werk im ganzen. Ak-
zentuiert man dagegen den Wortlaut der These und damit thre Alteritit
bereits innerhalb von Eckharts Werk — vor allem also gegeniiber der zen-
tralen These «esse est deus» des Opus tripartitum —, so bietet es sich an,
die These intellekttheoretisch aus dem Kontext der deutschen Domini-

Vorgeschichte, Verlauf und Folgen, Paderborn (u.a.) 1988, 185: «Was man dem Ge-
richt in Avignon vorzuhalten hat, nimlich daB es Sitze prout sonant» herausgriff und
auf ithren Wortlaut allein, nicht auf die Intention Eckharts, seine Lehre grindete, das-
selbe kénnte man vielen Autoren, die sich mit Eckhart beschiftigt haben, vorwerfen.»
Der Vorwurf der interpretatorischen Einseitigkeit — und zwar in seiner verschirften
Form: der merkwiirdigen Parallelisierung von Eckharts Interpreten mit seinen Richtern
— hat es in der Eckhart-Literatur mittlerweile zu einem Topos gebracht, so daB hier
Interpretationen allzu leicht dem Verdikt verfallen konnen, sie lieBen Eckhart bzw. nur
mehr seinen Schriften sozusagen wiederum von Amts wegen Ungerechtigkeit wider-
fahren. Dieser pauschale Vorwurf taugt jedoch kaum zu anderem als zu ebensolchen
Vermutungen iiber die mentale Disposition der jeweils Abgestraften (ihrer Borniert-
heit, ihrer interpretatorischen Egozentrik u. dgl), zumal der Vorwurf in dieser Pau-
schalitit unschwer auch auf Eckharts Umgang mit der Hl. Schrift ausgedehnt werden
konnte. Solange also ein legitimes interessegeleitetes Herangehen an Eckhart vor-
schnell gleichgesetzt wird mit boéswilligem Reduktionismus oder barem Unverstindnis
— selbst das «prout sonant der Ankliger entspringt weniger einem bloBen Nichs-Ver-
stehen(-Wollen) als einem durchaus interessengeleiteten Verstindnis —, wendet sich
jener Vorwurf allenfalls gegen sich selbst.

4 Paradigmatisch hierfiir etwa: W. BEIERWALTES, Platonismus und Idealismus,
Frankfurt a.M. 1972 (PhA 40), 51ff. W. SCHUSSLER, «Gott — Sein oder Denken? Zur
Problematik der Bestimmung gottlicher Wirklichkeit in den Qwaestiones parisienses Mei-
ster Eckharts von 1302/03», in: L. HONNEFELDER/W. SCHUSSLER (Hgg.), Transzen-
denz (FS K. Kremer), Paderborn (u.a.) 1992, 163-181. G. KRIEGER, Mystik und
Scholastik. Zur Diskussion um Meister Eckhart im Blick auf seine «Quaestiones parisi-
enses», in: TThHZ 107 (1998), 123—-147. M. VON PERGER, «Disputatio in Eckharts frithen
Pariser Quistionen und als Predigtmotivy», in: K. JACOBI (Hg.), Meister Eckhart: Le-
bensstationen — Redesituationen, Berlin 1997, 115-148.



372 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

kanerschule zu verstehen und mit metaphysischen Subjektivititstheorien
neuzeitlicher Prigung engzufithren. So verstanden, wichst Eckharts The-
se gleichsam iiber sich selbst hinaus und er6ffnet philosophiegeschicht-
liche Perspektiven, die an jener These eher thren vorwegnehmenden Cha-
rakter und ihr Entwicklungspotential betonen als thr Eingebundensein in
einen Strom der Ubetlieferung.®

Die — durchaus unveremnbare — Divergenz von ]enen beiden Lesarten
zeigt nun deutlich, daf die interpretatorische Angemessenheit be1 dieser
Quaestio keine Frage des richtig oder falsch ausgewihlten Materials ist
(oder zumindest: sein muf}), welches fiir die Kontextualisierung der Eck-
hartschen These jeweils beigezogen wird: Proklos, Dietrich von Freiberg,
Fichte #nd Schelling konnten und kénnen sehr wohl fiir jene Quaestio
Eckharts gleichermaBlen sachaufschlieBend wirksam gemacht werden,
und gleichwohl ist hier, nicht einmal als wiinschenswerte Fiktion, ein
Forschungskonsens m Sicht.

Frappant an dieser Quaestio ist also die merkwiirdige Form ihrer
mehrdeutigen Lesbarkeit. Denn fragt man einmal nach dem Grund fiir
diese Mehrdeutigkeit, so kann sie nicht bloB der faktischen Verschieden-
heit der Interpretationen und diese Verschiedenheit wiederum dem je-
weils kontingenten Standpunkt des Interpreten angelastet werden. Die
Mehrdeutigkeit kann aber auch nicht einfach aus einer Sinnfiille der Quae-
stio selbst resultieren, in der die einzelnen — noch dazu divergierenden —
Interpretationen a priori immer schon griinden. Beide Male wiren die
Interpretationen so von vornherein zur Beliebigkeit verdammt: Im ersten
Falle trifen die Interpreten niemals, im letzteren Falle immer «das Rich-
tige» an dieser Quaestio.

LieBe sich daher fiir diese Quaestio eine essentielle, unmittelbar in
der Sachproblematik wurzelnde Mehrdeutigkeit plausibel machen, dann
konnte dies vielleicht dazu verhelfen, die Quaestio wie auch ihre diver-
glerenden Interpretationen nicht (mehr) nach Maligabe eines sic ef non zu
beurteilen und gerade in der Unentschiedenheit dieser Quaestio ein spe-

5 Erinnert sei hier nur an: K. FLASCH, Kennt die mittelalterliche Philosophie die
konstitutive Funktion des menschlichen Denkens? Eine Untersuchung zu Dietrich von
Freiberg, in: KantSt 63 (1972), 182—206; DERS., Zum Ursprung der neuzeitlichen Phi-
losophie im spiten Mittelalter. Neue Texte und Perspektiven, in: PAJ 85 (1978), 1-18;
DERS. (Hg.), Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, Hamburg 1984 (CPhTMA,
Beih. 2); B. MOJSISCH, Meister Eckhart. Analogie, Univozitit und Einheit, Hamburg
1983; DERS., «Dieses Ichy. Meister Eckharts Ich-Konzeption», in: CH. ASMUTH (Hg.),
Sein — Reflexion — Freiheit. Aspekte der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes, Amster-
dam/Philadelphia 1997 (BSPh 25), 239-252. ]J. HALFWASSEN, «Gibt es eine Philoso-
phie der Subjektivitit im Mittelalter?» (= Anm. 3).



Meister Eckharts Pariser Quaestio 1 373

zifisch Eckhartsches Problem anzuerkennen: ein Ringen um den gemis-
sen Begriff dessen, was den einzelnen Begriff bersteigt, insofern in
Gott Denken und Erkennen nicht nur sachlich, sondern, wie es in Eck-
harts vorliufiger Antwort heiBlt, «vielleicht der Sache ##d dem Begriffe
nach»® identisch gedacht werden sollen.

L

DaB Eckhart mit seiner These an einer Absetzung gelegen ist, dirfte un-
bestritten sein. Wovon sich Eckhart damit abzusetzen sucht, scheint al-
lerdings keineswegs so klar, wie oftmals angenommen wird. Dies zeigt
sich allein schon am formalen Aufbau der Quaestio: Nimmt man, wie
dies gemeinhin geschieht, den Eingangssatz der These «Tertio ostendo
quod non ita videtur mihi modo, ut...»’” im Sinne von: «Drittens zeige ich,
daB3 ich nicht mehr der Meinung bin, dall...», dann besteht die argumen-
tationstechnische Funktion dieses dritten Abschnittes in der sachlichen
Revision der Thomasischen und der eigenen, fritheren Position Eckharts,
wie sie in den beiden ersten Abschnitten der Quaestio (n. 1-2 bzw. n. 3)
zur Sprache kommen. Diese Abschnitte hitten dann ihrerseits die Funk-
tion, jene fiir Eckhart tberholte Theorie zusammenzufassen, welche
Gottes Etkennen «noch» in seinem Sein fundiere. Doch abgesehen da-
von, daB man in Eckharts erhaltenem Textcorpus kaum eine solche
Theorie als kennzeichnend fiir den frithen Eckhart wird aussondern kén-
nen, so finden sich auch innerhalb der Quaestio keinerlei eindeutige An-
zeichen dafiir, daB jener dritte Abschnitt gewissermalen den Corpus arti-
culi mit Eckharts magistraler Determination darstellt, den zwei im dop-
pelten Sinne vorliufige Beantwortungen der Quaestio priludieren.

Zur Beseitigung dieser Schwierigkeiten, die Quaestio von ihrer ar-
gumentativen Struktur her als das Protokoll einer Selbstrevision Eck-
harts lesen zu kénnen, liegt deshalb die Vermutung nahe, Eckhart habe
jene fruhere, mit der Quaestio iiberwundene Ansicht in «seinem bisher
nicht wiederaufgefundenen Sentenzenkommentam® ausfihrlich darge-

¢ Qu. Par. I n. 3 (LW V 37,2): «Dicendum quod sunt [sc. esse et intelligere] idem
re, et forsan re et ratione.»

" Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,5ff.).

8 MoJsiscH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 30%. Fiir die Frage nach Eckharts Sen-
tenzenkommentar vgl. neben J. KOCHS einschligigen Arbeiten («Ein neuer Eckhart-
Fund: Der Sentenzenkommentar» und «Kritische Studien zum Leben Meister Eck-
harts»; beide in: Kleine Schriften I, Roma 1973, 239-246 bzw. 247—-347) neuerdings
auch W. GORIS/M. PICKAVE, «Von der Erkenntnis der Engel. Der Streit um die species
intelligibilis und eine guaestio aus dem anonymen Sentenzenkommentar in ms Briigge,



374 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

stellt. So plausibel die Verlegung von Eckharts frither Theorie in den
Sentenzenkommentar fiir die Bewertung der ersten Pariser Quaestio als
Wendemarke 1n Eckharts Denken sein mag, so trigt dieser Losungsver-
such zur Klirung des Verhiltnisses zwischen der Quaestio und den et-
haltenen Teilen des Opus tripartitum nur wenig bei — wenn er hier nicht
gar die Problematik verschirft. Es wird dann nidmlich strittig, ob die
Quaestio, einmal als Ausdruck einer neuen Einsicht Eckharts verstanden,
ein kurzes Zwischenstadium darstellt, das seinerseits durch die onto-
theologische (Riick-)Wendung des Opus tripartitum iiberholt wird, oder
ob umgekehrt das Opus tripartitum als ein ausfithrlicher Nachtrag zur
neuen, aber verknappt dargestellten Intellekttheorie der Pariser Quaestio
zu verstehen ist, mit dem Eckhart «bisher Ausgeblendetes einzuholen ge-
denkt’.

Wihrend also der formal-argumentative Aufbau der Quaestio keinen
eindeutigen SchluB auf ihren Stellenwert innerhalb des erhaltenen Wer-
kes zuliBt, so scheint wenigstens der Wortlaut zu Beginn des dritten Ab-
schnittes «Tertio ostendo quod non ita videtur mihi modo, ut ..» eine
eindeutige Sprache zu sprechen, die keinen Zweifel mehr daran liB3t, dal3
hier Eckharts «Bruch mit Traditionen», sein «Bekenntnis zur Wende»!®
explizit zum Ausdruck kommt. Ob aber der Eingangssatz des dritten Ab-
schnittes tatsichlich diese strikte Lesart fordert, scheint, mit dem Hin-
weis auf semen Wortlaut, ebenfalls nicht so eindeutig entscheidbar zu
sein.!! Immerhin muf} das einleitende «non ita videtur mihi modo» nicht
zwangsliufig den eindeutigen Sinn von «Ich bin #nicht mehr der Meinung,

Stadsbiblioteek 491», in: J. AERTSEN et al. (Hgg.), Nach der Verurteilung von 1277.
Philosophie und Theologie an der Universitit von Paris im letzten Viertel des 13.
Jahrhunderts, Berlin/New York 2001 (MM 28), 125-177; bes. 155ff.

% MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 43. — Fiir eine Drei-Phasen-Entwicklung
Eckharts plidiert etwa K. ALBERT in der Aussprache zu seinem auf der Engelberger
Mystik-Tagung gehaltenen Referat. «Es habe», so Albert, «bei Eckhart — dies zeige
seine Aussage in der genannten ersten Pariser Quaestio — zunichst zwei verschiedene
Phasen gegeben: eine erste Phase, in der er gelehrt habe, daB Gott das Sein sei, und
eine zweite, stark neuplatonisch orientierte Phase mit der Lehre, Gott sei Intellekt.
Dazu komme dann eine dritte Phase, in der er zu seiner fritheren Auffassung zurtick-
gekehrt sei, jetzt unter Berufung auf Exodus 3,14 [«Ego sum qui sum»] zwar immer
davon spreche, dal Gott das Sein und dafl das Sein Gott sei, aber immer mitdenke:
Gott ist Intellekt.» (F. LOSER, «Diskussionsbericht zur Vorlage von Karl Albert», in:
K. RuH (Hg.), Abendlindische Mystik im Mittelalter, Stuttgart 1986, 94.) Zu diesem
Problem siehe auch den Kommentar von N. LARGIER, Meister Eckhart, Werke Bd. 2,
Frankfurt .M. 1993, 877f.

10 MojsisCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 21f.

" Dies gilt, wie sich noch zeigen soll, auch fiir andere, so unmiverstindlich wir-
kende Sitze in dieser Quaestio, wie z. B.: «Et ideo deus, qui est creator et non creabi-
lis, est intellectus et intelligere et non ens vel esse» (n.3; LW V 41,13f).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 575

daB ...» haben, vergegenwirtigt man sich eine beriihmte und im Lateini-
schen auch gebriuchlichere Formulierung fiir ein «Nicht mehm: «Modi-
cum, et iam non videbitis me» (Joh 16,16), deren mehrmalige Auslegung
«praeter intentionem primam litterae» bei Eckhart ins Auge fillt.!? Unter
demselben Aspekt des Wortlautes bleibt auch der Anfang des zweiten
Punktes «Secundo hoc ostendo via quam dixi alias»'3, aus sich allein her-
aus verstanden, zweideutig: Was Eckhart «anderweitig ausgefithrt» hat,
mulB nicht unbedingt schon dem gleichzusetzen sein, was er «zu einem
fritheren Zeitpunkt (noch) vertreten» hat.’* Das Bemiihen um eine Alter-
native zu jener Lesart, die im Vertrauen auf einen eindeutigen Wortlaut
der Quaestio deren bewulit innovativen Charakter hervorhebt, muf} also
nicht zwangsliufig auf eine Verkennung von Tatsachen hinauslaufen.®
Vor allem aber ist es nicht von vornherein ausgemacht, in welchem
Sinn «Sein» zu verstehen ist, wenn Eckhart in dieser Quaestio gegen ei-
nen Vorrang des Seins vor dem Intellekt Vorbehalte anmeldet. Anders
gesagt: Wenn Eckhart hier «die offensichtlich etwas fremdartige These

12 ygl. prol. in op. prop. II n. 3 (LW II 321,3ff.). Siehe etwa auch in Joh n. 655
(LW III 569,5ff.); in Eccl. n. 56 (LW II 285,10ff.), sowie die dort beigegebene Anm. 4
mit weiteren Hinweisen. — Gegeniiber der gingigen temporalen Auffassung von «non
ita modo» im Sinne von «ich bin nicht mehr der Meinung ... » hat L. Sturlese auf die
Moglichkeit verwiesen, «dall modo in der Formel non modo ... sed eine modale Bedeutung
hat, so daB die Stelle in adiquaterer Weise wie folgt iibersetzt werden diirfte: Drittens
zeige ich, dafl ich nicht nur der Meinung bin, daB Gott denkt, weil er ist, sondern
vielmehs, daB er ist, weil er denkt ... » (L. STURLESE, Meister Eckhart. Ein Portrait,
Regensburg 1993, 2335)) Siehe im Anschlul daran auch VON PERGER, «Disputation (=
Anm. 4), 1333!, Fiir unseren Zusammenhang soll zunichst nur die Tatsache festgehal-
ten werden, daf es iberhaupt verschiedene Ubersetzungs- und damit Verstindnismog-
lichkeiten der zunichst so eindeutig klingenden Passage «non ita videtur mihi modo»
gibt.

B3 Qu. Par. I n. 3 (LW V 39,6).

4 So faBt Mojsisch das «alias dixi» des zweiten Punktes als Eckharts «eigene frii-
here Ansicht» (MOJSISCH, Meister Eckhart [= Anm. 5], 30). — Fiir die Formulierung
«alias dixi» vgl. etwa auch Qu. Par. I n. 7 (LW V 44,2) und n. 11 (LW V 47,1), dort je-
weils eindeutig im Sinne des «anderweitig Ausgefiihrten» gebraucht.

15 Dazu MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 22: «Nivellierende Interpretatio-
nen nehmen dieses Bekenntnis [Eckharts] zur Wende nicht ernst [...].» Bereits M.
Grabmann sieht Eckharts Lehre von der Seinslosigkeit Gottes fundiert in einem «kla-
ren unzweideutigen Text und Kontext [der Quaestio], den nur eine ganz gewaltsame
und tendenzidse Interpretationsmethode in einem anderen Sinne erkliren und wenden
kann.» (M. GRABMANN, «Die Lehre des Jakob von Viterbo [t 1308] von der Wirklich-
keit des gottlichen Seins. Beitrag zum Streit tiber das Sein Gottes zur Zeit Meister
Eckharts», in: DERS., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. II, Miinchen 1936, 490-511;
hier 511.)



376 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

Deus non est essem'® vertritt, dann mull damit nicht schon das Nicht-
Sein Gottes schlechthin behauptet sein. Die Rede von der «Seinslosigkeit
Gottes»!” bzw. seiner «seinslose[n] Intellektualitit»!® kann sich immerhin
auf einen bestimmten Sinn von Sein beziehen, so dall Eckhart hier nicht
schlichtweg gegen ein Sein in Gott angeht, sondern gegen eine be-
stimmte Auffassung von diesem Sein. Aber selbst wenn Eckhart damit
nur alles kreatiirliche Sein von Gott fernhalten wollte, so bedeutet dies
umgekehrt noch lange nicht, dal nun in der Quaestio «esse und ens al-
lein als Bezeichnung des Verursachten»' dient. Denn vor allem an Eck-
harts Heranziehung von Ex 3,14 «Ego sum qui sumy» als der Selbstaus-
sage Gottes zeigt sich: Der sachlichen Differenz zwischen Gottes Den-
ken und dem geschaffenem Sein geht eben nicht emne eindeutige nomen-
klatorische Gegeniiberstellung einher, mit der Eckhart «Denken [als] Got-
tes eigentimlichste Bezeichnung» und «Sein [als] die spezifische Bezeich-
nung des Geschaffenen, Endlichen»® distinkt auseinanderhielte. Mehr
noch: Wenn Eckhart seine Quaestio mit «Ego sum qui sum» beschlieBt
und wenn er diese Selbstaussage Gottes ausgerechnet fiir das Resiimee
beansprucht, «daB Gott das Sein nicht zukommt und daB er nicht Seien-
des ist, sondern etwas Hoheres als das Seiende»?!, dann verhilft dies Eck-
hart (und uns Lesern) wohl auch nicht zu der klaren Disjunktion «zwi-
schen dem Etwas-in-Gott als Sein oder Reinheit des Seins und dem in
jeder Hinsicht seinslosen Erkennen (oder Wesen) Gottes, das fiir das Et-
was-in-Gott, fiir das Sein, Grund is»*. Zum Erweis einer vollstindigen
Disjunktion von Gottes Denken und Sein unter dem Vorzeichen «unge-
schaffener gottlicher Intellekt — geschaffenes Sein» bzw. unter dem Vor-
zeichen «seinsloser Intellekt als Gottes Wesen — reines Sein als Etwas-in-
Gott» scheint Eckharts zweimalige Inanspruchnahme von Ex 3,14

16 R. IMBACH, Deus est intelligere. Das Verhiltnis von Sein und Denken in seiner
Bedeutung fiir das Gottesverstindnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quae-
stionen Meister Eckharts, Freiburg Schweiz 1976 (SF, NF 53), 151. Siehe dafiir etwa
Qu. Par. I'n. 4 (LW V 41,13f); n. 8 (LW V 43,1).

7 IMBACH, Deus est intelligere (= Anm. 16), 151.

18 MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 40.

Y IMBACH, Deus est intelligere (= Anm. 16), 169. «Eckhart», so Imbach weiter,
«versteht also unter ens, esse in der 1. Pariser Quaestio das kategorial bestimmte Sei-
ende.»

2 Ebd., 160.

2 Qu. Par. I n. 12 (LW V 47,14f). Zu Ex 3,14 siehe ebd. (LW V 48,8).

22 MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 39. Vgl. ebd.: «Seinslos ist somit der
gottliche Intellekt nicht nur gegeniiber dem Sein der Geschopfe, sondern auch gegen-
tiber dem Sein als dem Etwas-in-Gott, das selbst gegeniiber dem Sein der Geschéopfe
als Reinheit des Seins und zugleich vom Erkennen, dem géttlichen Wesen, begriindet
gedacht wird.»



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 377

denkbar ungeeignet.” Aber selbst wenn das Ziel dieser Quaestio ein zu-
nichst negatives sein sollte — namlich gegeniiber einer vorbehaltlosen
Identifikation von Denken und Sein in Gott Bedenken zu artikulieren —,
dann erreicht Eckhart dieses Ziel jedenfalls nicht dadurch, dall er zu-
gunsten eines seinslosen Denkens das «Sein» als Benennung Gottes zu
einer «vorliufiglen]» herabstuft.*

I1.

Vernemt nun Eckhart die — eingangs der Quaestio ja realiter und rationa-
liter affirmierte — Frage nach dem Identititsverhiltnis von gottlichem
Sein und Denken letzten Endes ebensowenig wie er sie vorbehaltlos be-
jaht, so muBl Eckharts Verneinung (negatio) des Seins von Gott ein an-
deres sachliches Ziel verfolgen als die bloBe Anzeige einer baren Seinslo-
sigkeit Gottes bzw. in Gott: «ego <nego> ipsi deo ipsum esse et talia, ut
sit causa omnis esse et omnia praehabeat [..]»® Formal gesehen er-
schopft sich eine solche Verneinung des Seins nicht in sich, im bloBen
Verneinen, also nicht darin, «won Gott dasjenige zu verneinen, <was
nicht das Seinige ist >»*, und d. h. hier: Gott das Sein als thm (zumin-
dest teilweise) nicht zugehorig abzusprechen. Im Gegenteil: Diejenige
Art der Verneinung, die Eckhart hier im Blick hat, dient ja vor allem dem
Zweck, das von Gott Verneinte zugleich, d. h. gerade 7# der Verneinung,
iiberschwenglich von thm zu affirmieren. «Quae negationes» — man be-
achte den relativen SatzanschluBl — «secundum Damascenum primo libro
habent in deo superabundantiam affirmationis.»* In dieser Perspektive —

B Diese nicht leicht zu integrierende Widerstindigkeit von «Ego sum qui sum» be-
tont bereits Alois Dempf, insofern er darin «das wichtigste Gegenargument» gegen
Eckharts Intellekttheorie erblickt. Freilich liegt fiir Dempf diese Widerstindigkeit nicht
in der Sache selbst begriindet, sondern vielmehr an Eckharts «recht unglicklich[em]»
Vorgehen in der Quaestio, so daf insgesamt «dieser Versuch einer neuen Geistlehre nicht
ganz befriedigend ausgefallen» sei (A. DEMPF, Meister Eckhart. Einfithrung in sein Werk,
Leipzig 1934, 124f£.).

24 So MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 39 mit Verweis auf Qu. Par. I n. 8
(LW V 43,3ff)).

5 Qu. Par. I n. 12 (LW V 48,2f.). Zur (neuplatonischen) Herkunft des Gedankens,
daBl Gott nichts von allem sein muB, damit er Ursache von allem sein kann (ut sit causa
omnium), siche etwa K. KREMER, «Gott — In allem alles, in nichts nicht. Bedeutung und
Herkunft dieser Lehre des Nikolaus von Kues», in: MFCG 17 (1986), 188-219; hier
206ff.; dort auch wichtige Hinweise zum Status von Negationen angesichts des Abso-
luten.

% Qu. Par. I n. 12 (LW V 48,3f.): «ut [...] negetur eidem [sc. deo] <quod suum non
est>.»

2 Qu. Par. I n. 12 (LW V 48,4f.).



378 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

nimlich im Blick auf den einzigartig affirmativen Wert, den eine negie-
rende Aussage hier, angesichts von Gott, erhalten soll — kann Eckhart
dem Sein Gottes sachlich und sprachlich #zch? unter der Maxime gerecht
werden, «ut sicut non negatur deo quod suum est, sic negetur eidem
<quod suum non est>.»%*

Solch ein der jeweils besprochenen Sache angemessenes und nach
thr bemessenes Zu- und Absprechen gehort zwar zu den Grundsitzen
allen wahren Aussagens. Gerade dieser Grundsatz aber ist es, der Eck-
hart angesichts von Gottes Sein als einem Aussage-«Gegenstand» in sei-
ner uneingeschrinkten Giiltigkeit fragwiirdig wird: Als Ursache allen
Seins steht Gott nicht auf derselben Ebene wie das verursachte Sein. In
der Perspektive der radikalen Geschiedenheit Gottes vom Verursachten,
von dessen Sein aus wiederum kein Weg zur Ursache fihrt, 148t sich nun
durchaus von einem Nicht-Sein Gottes sprechen, Gott mithin dieses
kreatiirliche Sein absprechen: «Principrum nunquam est principiatum, ut
punctus nunquam est linea. Et ideo deus sit principium vel scilicet ipsius
esse vel entis, deus non est ens vel esse creaturae.»®” Gleichwohl besteht
hier die Gefahr, da} diese Urspriinglichkeit Gottes als ein blof negativer
Bezug vom Verursachten her gedacht wird: Gottes Nicht-Sein als Nicht-
So-Sein oder Nicht-Geschaffen-Sein. (Genausowenig ist ja der Punkt als
Ursprung der Linie schon dadurch vollstindig charakterisiert, da} er
Nicht-Linie ist.) «Et ideo cum esse conveniat creaturis, non est in deo

2 Qu. Par. I. n. 12 (LW V 48,3f). Die in spitze Klammern gesetzte konjekturale
Erginzung der Kohlhammer-Ausgabe «quod suum non est» — iibrigens die einzige Kon-
jektur in der Quaestio von solchem Umfang und von entscheidender Auswirkung auf
das sachliche Verstindnis — bieten, soweit ich sehe, alle kritischen Ausgaben der Quae-
stio. Bereits M. Grabmann tibernimmt die Lesart «quod suum non est» aus der unmit-
telbar zuvor erschienenen Edition durch Ephrem Longpré, allerdings ohne jene Lesart
als editorische Erginzung zu kennzeichnen. Siehe dazu: M. GRABMANN, Neuaufge-
fundene Pariser Quaestionen Meister Eckharts und ihre Stellung in seinem geistigen
Entwicklungsgange, Miinchen 1927 (Abh. Bayr. Akad. Wiss., Phil-hist. K1, Bd. 32, 7),
104; sowie E. LONGPRE, Questions inédites de Maitre Eckhart O.P. et de Gonsalve de
Balboa O.F.M., in: RINSP 26 (1927), 69-85. Vgl. ferner: Magistri Eckardi Opera La-
tina, fasc. 13: Quaestiones Parisienses, ed. A. DONDAINE O.P., Lipsiae 1936, 9. Im
iibrigen ibernehmen auch die neueren zweisprachigen Editionen der Quaestio die
Konjektur der Kohlhammer-Ausgabe: Meister Eckhart, Werke, Bd. 2, ed. n. LARGIER,
Frankfurt a.M. 1993, 552; Maitre Eckhart a Paris. Une critique médiévale de 'onto-
théologie. Etudes, textes et introductions par E. ZUM BRUNN et al., Paris 1984, 176—
187 (hier als Quaestio 2 ediert); ECKHART VON HOCHHEIM, Utrum in deo sit idem es-
se et intelligere?/Sind in Gott Sein und Erkennen miteinander identisch?, hrsg., iibers.
und mit einer Einleitung versehen von B. MOJSISCH, in: Bochumer philosophisches Jabr-
buch fiir Antike und Mittelalter 4 (1999), 181-197; hier 196. — Weiteres dazu unten in
Anm. 48.

® Qu. Par. I n. 9 (LW V 45,6-8).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 379

nisi sicut in causa, et ideo in deo non est esse, sed puritas essendi»*® Mit
dieser «puritas essendi» scheint Eckhart die Urspriinglichkeit des Schéop-
fers gegeniiber dem Sein seiner Schépfung nun positiv fassen zu wollen:
Nicht-Sein als Reinheit des goéttlichen Sezns.?!

Aber selbst in solcher «Reinheit» gefaflt, steht das «Sein», so will es
scheinen, unter einem nomenklatorischen Vorbehalt, wenn Eckhart fest-
stellt: «<Deo ergo non competit esse, nisi talem puritatem voces esse.»*?
«Et si tu intelligere velis vocare esse, placet mihi. Dico nihilominus quod,
si in deo est aliquid, quod velis vocare esse, sibi competit per intellige-
re»® Ist damit aber tiber Gottes Sein sachlich und sprachlich nun ein-
deutig entschieden? Erhilt die «puritas essendi» damit den Status eines in
zweifacher Weise uneigentlichen oder vorliufigen Nomen divinum: fir
das Sein Gottes einerseits, welches sachlich einem Nicht-Sein — nimlich
einem seinsfreien gottlichen Denken — nachgeordnet ist, ##d fiir dieses
Nicht-Sein andererseits, das man behelfsmiBig in der Sprache der Tradi-
tion (auch) noch mit «Sein» bezeichnen kann?

Es spricht einiges dafiir, dal Eckharts z6gernde Haltung bei der Be-
nennung Gottes mit «Sein» nicht dem selbstbewuften Willen entspringt,
gegeniiber der Tradition das Identititsverhiltnis von gottlichem Sein und
Denken in einer originellen Neuinterpretation anders zu akzentuieren
und dabei den géttlichen Intellekt stirker als bisher in den Vordergrund
zu riicken, auch wenn damit der Seinsbegriff seine Klarheit im doppelten
Sinne — im Hinblick auf seine inhaltliche Fiillung wie auf seinen syste-
matischen Ort — einbiiBen sollte. Wire dies das Ziel der Quaestio, dann
erschienen Eckharts Ubetlegungen doch nur wie eine verlegene Begriffs-
rochade zwischen Nicht-Sein und Sein: dal man Gott eigentlich nicht
«Sein» nennen kdénne, wenn man es aber doch wolle, so konne man dies
schon, dann aber nur unter dem Vorbehalt der Reinheit bzw. des Be-
dingt-Seins durch das seinsfreie Denken, das man seinerseits, auch wie-
der nur unter Vorbehalt, «Sein» nennen kénne; sachgemilBer als «Gott 1st
das Sein» wire allerdings «Gott ist (seinsfreies) Denken.»

Dal} «Sein» zur Bezeichnung fiir Gottes Nicht-Sein nicht blo3 aus
Verlegenheit, sondern aus systematischen Griinden beibehalten werden

¥ Qu. Par. I. n. 9 (LW V 45,9-11).

3 In diesem Sinne wire auch Sturleses alternativer Ubersetzungsvorschlag fiir «pu-
ritas essendi» durchaus im Blick zu behalten: «Reinheit» bzw. «Lauterkeit zom Sein»
(STURLESE, Meister Eckhart [= Anm. 12] 23 3%), sofern mit Reinheit ein Sein gemeint
ist, das nicht nur reines, leeres (Nichts von allem» ist, sondern in sich reines, iberstei-
gendes Alles in allemn.

32 Qu. Par. I n. 9 (LW V 45,14£.).

3 Qu. Par. [ n. 8 (LW V 45,3ff.).



380 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

muB, ist fir Eckhart durch den, wenn man so sagen darf, einzigartigen
Modellfall eines Sprechens legitimiert, in dessen gesteigerten affirmativen
Charakter ein verneinendes Moment eingelassen ist. Es ist nimlich Gott
selbst, der sich einer Selbstbenennung als Sein entzieht — und zwar gerade
in seiner Selbstaffirmation als Sein: «Sicut quando quaeritur de nocte ab
aliquo, qui vult latere et non nominare se: quis es tu? respondet €go sum
qui sum, ita dominus volens ostendere puritatem essendi esse in se dixit:
«ego sum qui sum. Non dixit simpliciter «go sum, sed addidit: «qui sum.
Deo ergo non competit esse, nisi talem puritatem voces esse.»** Was die-
se Lesart Eckharts von Ex 3,14 so bemerkenswert von seinen anderen
Lesarten der Stelle im Opus tripartitum abhebt, ist zunichst, dal Eck-
hart den biblischen Kontext von Ex 3,14 — Moses am Berg Horeb, seme
Frage an Gott nach seinem Namen und dessen «ausweichende» Antwort
darauf — durchaus prisent hilt und daB3 er dies ausgerechnet in einer
Quaestio tut; kurzum: Eckhart behandelt das «Ego sum qui sum» hier als
Antwort auf eine Frage und nicht nur, wie in den Auslegungen des Opus
tripartitum, als eine weitgehend kontextlose Aussage.

Auffillig an Eckharts Behandlung von «Ego sum qui sum» ist vor
allem die dabei herausgestellte Diskrepanz zwischen dem sachlichen Ge-
halt von «Ego sum qui sumy, also der Reinheit des Seins, und dem cher
indirekten, eine direkte Antwort verweigernden Modus des Zeigens (os-
tendere), in dem dieser Gehalt zur Sprache kommt. Als Aussagesatz auf-
gefalit, hat namlich «Ego sum qui sum» offensichtlich weder einen negie-
renden Charakter, noch verneint es etwas Bestimmtes (also insbesondere
auch nicht ein Sein von Gott). Versteht sich das «Ich bin der ich bin»
hingegen als Antwort auf die Frage «Wer bist Du?», dann beginnt es in
seinem Modus dicendi zu changieren. Ein negativer Charakter kommt
der Selbstaussage Gottes dann gleichsam von aullen — infolge der Frage
«Wer bist Dur» — zu, insofern nimlich «Ego sum qui sumy» als Aussage
keine Antwort auf die Frage gibt. Anders gesagt: Verweigert wird mit der
Antwort «Ego sum qui sum» die Frage «Wer bist dur» als solche, nicht
blof ein bestimmter Inhalt, der mit ihr erfragt werden soll, und wofiir es
ja die alternativen «einfachen» Antworten gibe: «Ich bin der und dem
bzw. «Ich bin nicht der und der (fiir den du mich vielleicht gehalten
hast).» Die Verweigerung einer Antwort — insofern sich nimlich Gott der
etbetenen Selbstbenennung bzw. Wesensaussage entzieht — fiihrt hier
zwar nicht zur Verweigerung einer Aussage schlechthin. Sofern aber
Gottes Selbstaffirmation «Ego sum qui sum» in dieser Deutung Eckharts
eine Antwort schuldig bleibt, erhilt diese Selbstaffirmation — und zwar

% Qu. Par. L n. 9 (LW V 45,11-15).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 381

aus der Perspektive des Fragestellers! — eine negative Akzentuierung, die
sich nicht ohne weiteres aufheben laBt. Dieser negative Akzent einer
Antwortverweigerung verbietet es Eckhart dann auch, Gott unmittelbar
und vorbehaltlos als das Sein anzusprechen, obgleich Gott selbst eben
dieses Sein in seiner Selbstaussage von sich affirmiert. Und so lautet
Eckharts SchluBfolgerung: «Deus ergo non competit esse, nisi talem pu-
ritatem voces esse.» Gottes biblischer Antwort «Ego sum qui sumy tritt
also gewissermaBlen Eckharts exegetische Antwort «Deus ergo non com-
petit esse» an die Seite.

Vielleicht aber ist der offensichtliche Widerspruch zum biblischen
Verbum Dei, in den sich Eckhart mit dieser exegetischen Antwort setzt,
in Wahrheit einfach nur eine Frage der (richtigen) Nomenklatur. In diese
Richtung scheint der Einwand des Franziskanergenerals Gonsalvus Hispa-
nus gegen Eckharts Behauptung von der Seinslosigkeit Gottes zu ge-
hen.?® Nach Gonsalvus kann nimlich der sachliche Grund fir eine Rede
von der Seinslosigkeit Gottes tiberhaupt nicht in Gott selbst liegen; es
kann diese Rede also nicht von ithrem Aussagegehalt (res significata) her,
durch eine tatsichliche Seinslosigkeit Gottes, motiviert sein. IThre Be-
rechtigung hat eine Rede von Gottes Nicht-Sein allenfalls angesichts der
Struktur der menschlichen Sprache, insofern diese ihre Bedeutungsfunk-
tion (modus significandi) stets nur im Ausgang vom Endlichen und nur
auf Endliches hin erfilllen kann, und daher das Wort «Sein» seine Be-
deutsamkeit eigentlich nur nach der MaBlgabe gewinnen kann, wie der
menschliche Geist zuerst und zunichst Sein erkennt: als ein «esse in re-
bus.»*® In dieser Perspektive erscheint denn auch eine Verneinung des
Wortes «Sein» dem absoluten Sein Gottes angemessener als dessen Af-
firmation. DaB aber das Wort «Nicht-Sein» dem Sachverhalt (res signifi-
cata) von Gottes absoluten Sein iiberhaupt angemessen sein kann, ist fiir
Gonsalvus somit keine Frage des sachlichen Wie — Gott 57 ja —, sondern
vielmehr eine Frage der sprachlichen Unzulinglichkeit jenem Sachverhalt
gegeniber. Jedenfalls steht fiir Gonsalvus fest, daf3, wer ein Nicht-Sein

3 Bekanntlich sind die «sed contran-Argumente der 1302/03 von Gonsalvus de-
terminierten Quaestio «utrum laus Dei in patria sit nobilior eius dilectione in via» am
Rand der Avignoneser Handschrift 1071 (und nur in dieser) von Schreiberhand als «ra-
tiones Equardi» gekennzeichnet. Wichtig fiir den sachlichen Zusammenhang mit Eck-
harts erster Quaestio ist vor allem das vierte Contra und Gonsalvus’ entsprechende
Erwiderung. Vgl. dafiir Qu. Par. III, bes. n. 9 und n. 24 (LW V 60 und 65f.).

% Qu. Par. I1I n. 24 (LW V 65,17-66,1): «Et cum addunt [gemeint sind wohl Eck-
hart und die Seineny] quod deus est intelligere et non est esse, dico quod deus non est
esse quantum ad modum nostrum intelligendi et significandi, prout ipsum esse vide-
mus esse in rebus, sed deus ipse est ipsum esse quantum ad rem significatam.»



382 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

als sachlich angemessen von Gott behauptet, sich 1n Widerspruch zur HL
Schrift setzt. Und es mutet wie eine spitze Replik auf Eckharts Ausle-
gung des «Ego sum qui sum» an, wenn Gonsalvus zur Bekriftigung ein
biblisches «ego sum» Gottes heranzieht: «et dicere contrarium [sc. quod
deus non est esse] manifeste est contra sanctos et contra scripturam, in
Iohanne: @men dico vobis: antequam Abraham fieret, ego sun; et Iob
33: dpse solus estw».”

Nun fithrt aber Eckhart in seiner Quaestio neben Ex 3,14 ein weite-
res biblisches «ego sum» an, dem bisher wenig Aufmerksamkeit zuteil
wurde. Ein Grund dafiir ist sichetlich, da dieses biblische «ego sum»
unmittelbar in einem Zusammenhang steht, der gerne als ein, wenn nicht
als der Beleg dafur gilt, daBl Eckhart in der ersten Pariser Quaestio das
Sein dem kreatiirlichen Bereich vorbehilt: «omnia per ipsum facta sunt
ut sic legatur: «<omnia per ipsum facta sunb, ut ipsis factis ipsum esse post
conveniat. Unde dicit auctor De causis: ¢prima rerum creatarum est esse.
Unde statim cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Esse ergo ha-
bet primo rationem creabilis [... ].»*® Zwar steht Eckharts eigenwillige, ja
vereinseitigende Lesart von Joh 1,3 «omnia per ipsum facta sunt» und
der prop. II des Liber de cansis «ptima rerum creatarum est esse» ganz im
Zeichen eines aufs Kreatiitliche zugeschnittenen Seinsbegriffes (und
damit implizit im Zeichen von Gottes seinslosem Denken). Und so
scheint diese Interpretation Eckharts durchaus als eine «selektive» cha-
rakterisierbar zu sein® — doch dies nur, solange man Eckharts Interpre-
tation ihrerseits isoliert betrachtet. Uber ein streng parallel laufendes In-
terpretationsmuster fithrt Eckhart jedoch diese seine Auslegung von Joh
1,3 mit seiner Lesart von Eccl. 24,14 «ab initio et ante saecula creata
sum» eng und schafft damit einen Kontext, der ganz im Zeichen der
Mehrdeutigkeit des Seinsbegriffes steht. Erst von hier aus wird deutlich,
daB Eckhart die Schriftstellen nicht isoliert versteht (wenngleich er sie
fiir seine Auslegung von threm urspriinglichen Kontext 1soliert), sondern
miteinander in Beziehung setzt: Eckharts selektiver Interpretationstech-
nik entspricht keineswegs ein isoliertes Verstindnis der Schriftstellen.

Was also zunichst ins Auge fillt, ist Eckharts gleichférmige Be-
handlung der beiden Schriftstellen, vor allem ihrer gleichférmigen Satz-

3 Qu. Par. I1I n. 24 (LW V 66,1-3).

38 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,4ff.).

¥ So MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 32: «Der Sinn, den Eckhart der Li-
ber-de-causis-Sentenz verleiht, nimlich das Sein restriktiv als dem Geschopf eigen-
tiimlich zu fassen, lif3t seine selektive Interpretationstechnik hervortreten: Ein dictum
wird aus sich selbst heraus verstanden; der urspriingliche Kontext bleibt unberiick-
sichtigt.» Ahnlich auch SCHUSSLER, «Gott — Sein oder Denken? (= Anm. 4), 168.



Meister Eckharts Pariser Quaestio 1 383

strukturen: «omnia per ipsum facta sunt ut sic legatur: «<omnia per ipsum
facta sunb, ut ipsis facits ipsum esse post conveniat.»* Und wenige Zei-
len spiter: «[...] Eccl. 24 b initio et ante saecula creata sump sicut potest
exponi «reata, id est genita. Sed aliter dico sic: b initio et ante saecula
creatar «sunv.»'! Beide Male bevorzugt Eckhart eine dem pridikativen
Satzmuster zuwiderlaufende Lesart, die dem in diesen beiden Sitzen an-
gesprochenen Sein allererst sein spezifisches Gewicht verleitht. Indem
nimlich Eckhart den kopulativen Gebrauch von Sein in «omnia per ip-
sum facta sunt» bzw. in «ab initio et ante saecula creafa sum» in einen ab-
soluten iiberfiihrt, werden die beiden Stellen lesbar als nihere Bestim-
mungen von Sein: «Alles durch ithn Gewordene is#»; und: «Im Anfang
und vor der geschaffenen Welt bin ich» Sein ist danach Geworden-, Er-
schaffensein; in diesem Sinne gilt: «Unde statim cum venimus ad esse,
venimus ad creaturam. Esse ergo habet primo [] rationem creabilis.»*?
Zum anderen aber ist das Sein der gottlichen Weisheit, die in der von
Eckhart herangezogenen Ecclesiasticus-Stelle selbst die Sprechende ist,
ein Sezn «im Anfangy, ein — ungeschaffenes — Sezn «vor der geschaffenen
Welt.»*

Die direkte conclusio, die Eckhart nun aus dieser gesamten Passage
zieht, ist dullerst bemerkenswert: «Et ideo Deus, qui est creator et non
creabilis, est intellectus et intelligere et non ens vel esse»* Diese Folge-
rung wirkt solange tendenzids oder auch als zielstrebig auf eine Intel-
lekttheorie hinarbeitend, ja als mutwillig widerspriichlich zu den voran-
gehenden Stellenauslegungen Eckharts, solange hier die Parallele zu
Eckharts Auslegung von Ex 3,14 unberiicksichtigt bleibt. Denn Eckhart
befindet sich im Falle jener beiden Schriftstellen exegetisch genau in der-
selben Situation wie bei seiner Auslegung von Ex 3,14, das Eckhart in
der Quaestio — und nur in dieser Quaestio — als Antwort auf eine (d. h.
Moses’) Frage nimmt. In all diesen Fillen hat es Eckhart mit biblischen
Selbstaussagen Gottes als «ego sum» zu tun, bei denen er nicht die ge-

0 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,4ff.).

# Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,11ff).

2 Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,7£).

3 Das Sein «ante saecula creata», wie es Eckhart der Eccl.-Stelle entnimmt, hat
also sehr wohl schon in der Quaestio selbst (und nicht erst etwa im Genesis-Kom-
mentar) ein Verstindnis des Liber-de-Causis-Satzes «prima rerum creatarum est esse»
mit im Blick, der «nicht ausschlieBt, Gott auch als Sein zu denken» (MOJSISCH, Meister
Eckhart [= Anm. 5], 32). Eckharts Lesart vom Sein der gottlichen Weisheit «ante sae-
cula creata» kann also sehr wohl eine Replik auf die Erliuterung der prop II. (ed. Pat-
tin 138) darstellen: «Esse vero quod est ante aeternitatem est causa prima, quoniam est
causa ei»

# Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,13f).



384 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

ringsten Anstalten macht, sie auf ein seinsloses Denken hin zu relative-
ren; im Gegenteil: er forciert geradezu ein ontologisches Verstindnis
dieser Stellen durch seine eigentiimlichen Lesarten. Dagegen sind Eck-
harts folgernde Aussagen — und dazu gehort auch Eckharts Interpreta-
tion von Joh 1,3 — allesamt Aussagen #ber Gottes Nicht-Sein: «omnia
per ipsum facta sunb, ut ipsis factis esse post conveniaty;* «et ideo Deus,
qui est creator et non creabilis, est intellectus et intelligere et non ens vel
essen;* «deus ergo non competit esse [...].»*"

In dieser, wenn man so sagen darf, sprachpragmatischen Differenz
zwischen Gottes biblischer Selbstaussage und einer assertorischen Aus-
sage liber Gott steckt aber das Problem um eine angemessene Benen-
nung Gottes: nicht nur in dem allgemein-unverbindlichen Sinne, daf3
endliches Denken und Sprechen unweigerlich vor dem Unendlichen ver-
sagt, sondern angesichts der spezifischen Tatsache, daB fiir den Eckhart
der Quaestio sich das «Ego sum qui sum» als eine Selbstbenennung
Gottes mit Sein #nd ugleich als eine Antwort darstellt, die sich der Frage
nach einer Benennung Gottes verweigert. Wie 1st also der zu benennen,
der sich selbst zwar so nennt, den man aber aus der kreatiirlichen Per-
spektive eben nicht so nennen sollte — mit «Sein»? Ein vorbehaltloses
Absprechen des Seins von Gott griffe in dieser Hinsicht genauso zu kurz
wie das vorbehaltlose Zusprechen desselben.

Wenn also Eckhart Gott ein Sein abstreitet, so geschieht dies aus e1-
ner sprachlichen Haltung heraus, die sich der sachlichen Notwendigkeit
bewuBt 1st, «dall von Gott dasjenige, was das Seinige ist, ebenso wie es
nicht verneint wird, auch verneint werde. Diese Verneinungen haben an-
gesichts von Gott nach dem 1. Buch des Johannes von Damaskus einen
Uberreichtum an Bejahung.»*®

4 Ebd. (LW V 41,5f).

% Ebd. (LW V 41,13f).

 Qu. Par. I n. 9 (LW V 43,14).

8 Qu. Par. [ n. 12 (LW V 48,2-5): «[...] ego <negos ipsi deo ipsum esse et talia, [...]
ut sicut non negatur deo quod suum est, sic negetur eidem. Quae negationes secundum
Damascenum primo libro habent in deo superabundantiam affirmationis.» Unsere
Lesart dieser Stelle versucht also ohne die konjekturale Erginzung «quod suum non
est» (Zeile 4 der Kohlhammer-Ausgabe) auszukommen. M:# der Konjektur erscheint
die relative Anbindung «Quae negationes ... » keinen rechten Sinn zu ergeben: Ein
Uberreichtum an Bejahung kann ja nicht schon darin liegen, daBl von Gott etwas
verneint wiirde, was ihm einfach 7ich? zukommt (wie etwa Korperhaftigkeit, kategoriale
Bestimmtheit u.4.) Ein affirmativer Uberreichtum (superabundantia) ergibt sich erst,
wenn gerade das, was Gott zugesprochen werden kann, eben auch von ihm verneint
werden muB, kurz: durch die Aufhebung der Alternative zwischen einfacher Vernei-
nung oder Bejahung. — Gegen jene von Longpré aufgebrachte konjekturale Erginzung
(vgl. Anm. 28) hat sich als erster und, soweit ich sehe, als einziger J. Koch scharf aus-



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 385

III.

Der prekire Status des Seinsbegriffes kommt in der Quaestio gerade da-
durch zustande, daf} hier seine unzureichende Positivitit als Gottesname
und die Notwendigkeit seiner (alles andere als «votliufigen») Beibehal-
tung in eins gedacht werden sollen.* Anders gesagt: Ungentigen und Un-
umginglichkeit des Seinsbegriffes werden hier nicht entzerrt auf mehrere
Instanzen in Gott, so daB3 eine «puritas essendi» noch den Bezug zum
kreatiirlichen Sein aufrecht hilt, wihrend fiir Gottes Wesen selbst eine
systematische Stelle freigehalten wird, die mit seinsloser Intellektualitit
besetzt und benannt werden kénnte. Ein jeweiliges, einfaches Zu- und
Absprechen — nicht nur des Seins, sondern auch und vor allem von
wantelligere» — erbringt angesichts von Gott noch keine «superabundantia
affirmationis.» «Intelligere» ersesgt hier also «esse» weder sachlich noch
terminologisch.

Wenn nun Eckhart davon spricht, daBB bei Gott «ipsum intelligere
fundamentum ipsius esse» sei*’, so scheint dies aber doch klare Verhilt-
nisse zu schaffen, zumal Eckhart hierfiir auch noch den ersten Vers des
Johannes-Evangeliums heranzieht und dessen begriindende Kraft durch
den unverhohlen ironischen Hinweis untermauert, es heile in Joh 1,1 ja
schlieBlich nicht «in principio erat ens et deus erat ens»’!. Allerdings nutzt
Eckhart seine Insistenz auf den Buchstaben der Schriftstelle hier nun
auch nicht dazu, das Johanneische «verbum» — vermittels seiner Riick-
iibersetzung in A6yog — sozusagen direkt und ausschlieBlich auf den gott-
lichen Logos hin auszulegen und diesen dann explizit mit emer seins-

gesprochen: Mit dieser Konjektur «verschlimmert Longpré] den Text» (J. KOCH, Neue
Forschungen iiber Meister Eckhart, in: ThRy 26 [1927], 414—422; hier 415). B. Geyer
hat die konservative Lesart Kochs «ut, sicut non negatur ..., sic negetur» (wenn auch
mit Unterschlagung des Konjunktivs negetur) im Apparat seiner ersten kritischen Aus-
gabe von Eckharts Pariser Quaestionen verzeichnet: Magistri Echardi Quaestiones et
sermo Parisienses, ed. B. GEYER, Bonnae 1931 (Florilegium Patristicum 25), 12. In der
fiinf Jahre spiter erschienenen Kohlhammer-Ausgabe der Quaestio erwihnt Geyer
Kochs Lesart allerdings nicht mehr, obgleich er in seinem dortigen Vorwort die
schwierige Textherstellung beklagt, insofern die Uberlieferungslage gerade bei den Pa-
riser Quaestionen «oft zu Konjekturen nétigt, die nur einen gewissen Grad von Wahr-
scheinlichkeit haben kéonnen» (LW V 35).

¥ Dagegen MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 39: Sein ist «als Benennung
nur vorliufig, [...] da dann, wenn iberhaupt in Gott etwas Sein genannt wird, das Er-
kennen Grund fiir dieses Sein ist, mag dieses Sein auch gegeniiber dem Sein der Ge-
schopfe bereits als Reinheit des Seins bezeichnet werden.»

% Vgl. Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,5£.).

1 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,7-9).



386 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

losen Intellektualitit gleichzusetzen.’? Vielmehr werden hier, wie so oft
bei Eckhart, unvermittelt Schriftstellen aufeinander bezogen und in ei-
nen Reflexionszusammenhang eingelassen, bei dem seinerseits die Berei-
che der divina, naturalia und moralia unmittelbar ineinander Gberzugehen
scheinen.

Und so liefert jene Insistenz auf den Wortlaut von Joh 1,1 Eckhart
die Moglichkeit, den Bezug des Wortes auf den Intellekt hervorzuheben
und hierbei sowohl den Seinsstatus des Wortes in diesem Bezug als auch
den Seinsstatus einer solchen Beziiglichkeit selbst thematisch werden zu
lassen:

«Quia dicitur Ioh: dn principio erat verbum, et verbum erat apud deum, et
deus erat verbum. Non autem dixit evangelista: dn principio erat ens et
deus erat ens). Verbum autem se toto est ad intellectum et est ibi dicens vel
dictum et non esse vel ens commixtum. Item dicit salvator Ioh 14: go sum
veritas). Veritas autem ad intellectum pertinet importans vel includens rela-
tionem. Relatio autem totum suum esse habet ab anima et ut sic est praedi-
camentum reale, sicut quamvis tempus suum esse habet ab anima, nihilomi-
nus est species quantitatis realis praedicamenti.»®?

Wenn Eckhart hier das Sein des Wortes als ein Sein auf den Intellekt hin
kennzeichnet (est ad), dann erreicht er damit eine Perspektivierung eben
dieses Seins: In seinem Sein auBlerhalb des Intellekts stellt sich das Wort
als ein gemischtes Sein (esse commixtum) dar. Gemischt ist dieses Sein
eben aufgrund seiner Bezogenheit auf den Intellekt hin; das Wort 757 nur
Wort, indem es auf den Intellekt aus ist. Dieses gemischte Sein des Wor-
tes geht diesem «dort» — d. h. im Intellekt — ab, und insofern kann das
Sein des Wortes iz Intellekt nicht als ein Worz-Sein verstanden werden:
«verbum est ibi [sc. in intellectu] dicens vel dictum et non esse vel ens
commixtum.»*

Angesichts dieser knappen Auskunft Eckharts i{iber das «esse com-
mixtum» des «vetbump» ist es fraglich, ob das gemischte Sein des Wortes,
wenn es sich denn aus «Vernunft oder Sprechen» auf der einen und aus
«Sein» auf der anderen Seite zusammensetzt, in dieser Konstellation

32 Fiir eine solche Explikation von «verbumy als «Graecus: logos, ratio» siche etwa
nur: in Joh n. 4; n. 28; n. 31; n. 38; n. 51 (LW III 6; 22; 24; 32; 42); Serm. 11,2 n. 12
(LW IV 13); Serm. VIII n. 89 (LW IV 85).

> Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,9-41,1). Bemerkenswert auch hier wiederum die fiir
die Quaestio typische kontrastierende Engfithrung des «deus erat verbum» bzw. des
«non dixit evangelista: deus erat ens» mit dem «dicit salvator: <ego sum [!] veritas.»

3 Qu. Par. [ n. 4 (LW V 40,9ff.).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 387

iiberhaupt eine Seinslosigkeit des go#t/ichen Wortes erweisen soll.>® Denn
das gottliche Wort wird schwerlich auf den Intellekt aus sein kénnen, da
es stets schon — reiner — Intellekt ist.>® Niherliegend ist also, dal Eck-
hart hier die traditionelle Auffassung von der doppelten Natur des ge-
sprochenen Wortes im Blick hat: einerseits als sinnlich verlautbartes Zei-
chen, mit dem geistig Erfallbares verbunden oder vermischt ist, und an-
dererseits als innerlich gesprochenes Wort oder rein geistiges Konzept.
In diese Stofrichtung scheint auch die hier geltend gemachte Parallel-
stelle aus dem zweiten Genesiskommentar zu gehen®”: Sein und «conci-
pete» als ein geistiges Sprechen treten gerade im kreatiirlichen Bereich
auseinander. Das gemischte Sein des verlautbarten Wortes, das unver-
mischte Sein des inneren, geistigen Wortes und ein extramentales Sein
sind hier durchaus different. Bei einem «domificator» etwa bleibt das in-
nere Wort bzw. das «concipere» eines Bauplanes nur geistig und insofern
seinslos, als dieses innere Sprechen als solches nicht in der Lage ist, das
geplante Haus hervorzubringen bzw. ins Sein zu setzen (producere); das
Haus verdankt sein Sein ja nicht (ausschlieBlich) dem Konzept des Ar-
chitekten. Fiir den gottlichen Logos gilt dagegen: «dicere est facere, et ip-
sum facere, ipsum producere est dicere, non aliud.»*®

Seinsmichtig ist der gottliche Logos also gerade deswegen, weil er
nicht auf eine «blofB» geistige Dimension beschrinkt ist. In unserer
Quaestio verdeutlicht dies Eckhart am Beispiel des Feuers: «Intelligimus
enim, quod deus non posset facere, ut intelligens ignem non intelligendo
eius calorem; deus tamen non posset facere quod esset ignis et quod non
calefaceret.»”® Das menschliche Denken ist demnach dazu fihig, ein Feu-
er zu denken, ohne dabei dessen Heiflsein zu denken (non intelligendo
eius calorem). Eckhart geht es hier zweifellos um eine Seinslosigkeit des
Intellekts, und zwar um eme Seinslosigkeit, angesichts der selbst Gott
«nichts machen kann» «intelligimus quod deus non posset facere» Es
fragt sich allerdings, was das fiir eine Art von Seinslosigkeit ist, die Gott
versagt bleibt. Spricht hier Eckhart also von bestimmten Gegenstinden,

35 S0 MOJSISCH, Meister Eckhart (= Anm. 5), 31 mit Verweis auf in Gen. II n. 47
(LW I 515).

% Vgl. etwa in Ioh n. 38 (LW III 32,11f): «intellectus purus, in quo non sit aliud
esse quam intelligere.»

57 Siehe Anm. 55.

8 In Gen. II n. 47 (LW I 514,8f.). «Si quominus», so Eckhart weiter, «ex insuffi-
cientia est agentis. Exemplum Avicennae est in domificatore, cuius dicere sive conci-
pere practice domum non est producere domum ex imperfectione, qua partes domus
et materia sunt extra artificem et habent esse ab alio.»

¥ Qu. Par. I n. 7 (LW V 44,7ff.).



388 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

bei denen ein Widerspruch — ein Feuer ohne Hitze — sehr wohl denkbar
ist, den real bestehen zu lassen jedoch nicht einmal Gott moglich ist?
Jener Satz Eckharts hitte dann den Sinn: «ntelligimus id quod deus non
posset producere in esse.» Geht es also um die Denkbarkeit von rea/ Un-
moglichem und insofern um die Seinslosigkeit von Denkinhalten? In die-
sem Fall bliebe offen, ob (und wie) diese Konstellation eines zwar denk-
baren, aber real unméglichen Sachverhaltes auf Gottes Denken zu tiber-
tragen ist. HieBe das dann, daB auch Gott etwas real unméglich ist, was
thm nicht denkunmoglich ist, dall also Gott denken kann, was sein tat-
sichliches Schopfungsvermogen tbersteigt und insofern seinslos bleibt?

Es sind aber nicht nur bestimmte Inhalte des menschlichen Den-
kens, die sich als bloB denkbare in Widerspruch sowohl zum Sein der
Schoépfung als auch zum Schopfungsvermogen Gottes setzen. Es ist vor
allem der Ak¢ des menschlichen Denkens selbst, der in einem bestimm-
tem Widerspruch zu Gottes Denken steht: wntelligimus quod deus non
posset facere.» Wir denken nimlich — was Gott eben nicht tun kdnnte —
ein Feuer ohne Hitze nicht bloB in dem Sinne, dal wir beim gedachten
Feuer von dessen Hitze abstrahieren, sie also geistig auBler Acht lassen
konnen®, sondern auch und vor allem in dem Sinne, daB mit unserem
Denken des Feuers nicht auch schon dessen reales Heiflsein er-dacht ist.
Genau diese Differenz zwischen bloB gedachtem Feuer und einem tat-
sachlichen Feuer, das heif} 77, kann es im gottlichen Denken selbst nicht
geben: «deus tamen non posset facere quod esset ignis et quod non cale-
faceret.» Ein Sein des Feuers ohne eine Wirmeleistung (calefacere) zu
schaffen 1st Gott deshalb nicht moglich, weil es thm unméglich ist, ein
hitzefreies Feuer bloB zu denken. Gott denkt vielmehr in einem intensiv-
aktiven Sinne das Feuer a/s heilles: «dicere sive concipere quippiam est
illud producere sive facere.»®!

Eckhart scheint es hier also #icht um eine Gemeinsamkeit von
menschlichem und gottlichem Denken zu gehen, insofern dieses die Tat-
sachlichkeit der Schopfung hinter sich lilt — sei es nun als menschlicher
Intellekt, in dem real Unmdgliches als logisch Mégliches aufgehoben ist,
sei es nun als gottliche potentia absoluta, deten «Denkraum» die tatsichli-
che Ordnung der Schépfung iibersteigt. Im Vordergrund steht hier viel-
mehr die menschliche wie gottliche Denkleistung in threm fundamental
verschiedenen Verhiltnis zum Sein. Und hierbei scheint Eckhart zwei
Formen der Seinslosigkeit von Geistigem im Blick zu haben: zum einen

0 In diesem Sinne tbersetzt Geyer: «Jemand denkt das Feuer, ohne seine Wirme
mitzudenken» (LW V 44).
' In Gen 1I n. 47 (LW I 515,3f.).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 389

die Seinslosigkeit von blof3 Geistigem, insofern dieses aus dem Seienden
genommen — dem Seienden enthoben und zugleich aus ihm entnommen
— 1ist; und zum anderen eine Seinslosigkeit des gottlichen Intellekts, aus
dem das Seiende entspringt. Dies zeigt deutlich der unmittelbare Kon-
text des eben besprochenen Satzes: Die Seinslosigkeit des menschlichen
Intellekts (oder vielmehr seiner Erkenntnisbilder) ist hier ein — fir den
DenkprozeB notwendiger — Abfall (casus) vom Sein.®? Insofern sich nim-
lich menschliches Denken als Vorstellung (imaginatio) von Seiendem
vollzieht, kann dieser Vorstellungsakt nicht in seinem Sein in den Blick
kommen, da ein Vorstellungsbild (species) auf die vorgestellte Sache aus
ist und sich als Vorstellungsbild in diesem «Aussein auf...» erschopft: «si
[species] haberet rationem entis, in quantum huitusmodi duceret in co-
gnitionem sui et abduceret a cognitione rei cuius est species»®.

Die Seinslosigkeit des gottlichen Denkens ist dagegen nicht dem
Vorstellungscharakter eines Denkaktes geschuldet: «hic imaginatio defi-
cit.»® «Hier», angesichts des gottlichen Denkens, «versagt» also nicht ein-
fach nur «unsere Vorstellungskraft.»® Vielmehr 1iB8t sich Gottes Denken
nicht vorstellen als ein seinerseits vorstellendes und insofern seinsloses
Denken. Anders gesagt: Unsere Vorstellung versagt hier nicht nur in dem
allgemeinen Sinne, daBl Gott sich iiberhaupt nicht vorstellen lieBe. Sie
versagt nach Eckhart hier, weil Gottes Denken sich nicht in Vorstel-
lungsakten vollzieht und insofern die Seinslosigkeit des gottlichen Den-
kens nicht darnach vorgestellt werden kann. Eine Seinslosigkeit fiir den
gottlichen Intellekt ergibt sich fiir Eckhart vielmehr daraus, dal das Sein
von Gottes Denken abfillt: «Et ideo cum scientia nostra cadat sub ente,
a quo causatur, et ipsum ens pari ratione cadit sub scientia des; et ideo,
quidquid est in deo, est super ipsum esse et est totum intelligere.»® Ein
Sein in Gott (quidquid est in deo) und seinem Denken als der Ursache
des Seins ist also von einer Seinslosigkeit geprigt, die Eckhart als ein
«esse super ipsum esse» kennzeichnet. Dagegen gilt fiir die Seinslosigkeit
des menschlichen Intellekts: «Cum igitur nostrum intelligere ab ente cau-
setur, descendit ab ente [...]»%

62 Qu. Par. [ n. 8 (LW V 44,12): «scientia nostra cad[i]t sub ente, a quo causatur.»

8 Qu. Par. [ n. 7 (LW V 44,4f).

64 Qu. Par. I n. 8 (LW V 44, 10).

5 So heillt es bei GEYER: «Drittens unterstelle ich, daB hier unsere Vorstellungs-
kraft versagty (LW V 44). MOJSISCH (= Anm. 28), 193 iibersetzt dagegen etwas unspe-
zifischer und daher treffender: «Drittens ist es meine Auffassung, daB in diesem Punkt
die Vorstellung versagt.»

% Qu. Par. I n. 8 (LW V 44,12ff.).

7 Qu. Par. IT 0. 10 (LW V 54,3f.).



390 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

Dal} also ein Sein /7 Intellekt seins/os ist, kennzeichnet sowohl den
menschlichen als auch den gottlichen Intellekt; der jeweilige Bezug zum
Sein, dem sich diese Seinslosigkeit verdankt, ist jedoch ein diametral an-
derer. Und so ist es gerade die Bestimmungslosigkeit des menschlichen
Intellekts, die ithn tiber das Seiende erhebt und die ihn «quoddammodo
omnia» sein 1it.%® Zugleich aber bedarf der Intellekt des Seienden fiir
seine imaginative Denktitigkeit, genauer: Er bedarf der Gerichtetheit
(esse ad) des Seienden auf thn. Daher ist die Seinslosigkeit des menschli-
chen Intellekts gerade der Differeny von Denken und Sein geschuldet.
Das Verhailtnis des menschlichen Intellekts zum Sein ist eines des Nach-
denkens, nicht des Er-Denkens:

«Patet ergo manifeste quod deus est proprie solus et quod ipse est intellec-
tus sive intelligere et quod solum intelligere praeter esse aliud simpliciter.
Ideo solus deus per intellectum producit res in esse, quia in ipso solo esse
est intelligere. Iterum etiam [patet] quod nihil praeter ipsum [sc. deum] po-
test esse purum intelligere, sed habet aliquod esse differens ab intelligere,
nec aliter esset creatura, tum quia intelligere est increabile, tum quia «prima
rerum creatarum est esse».»®

Die Seinslosigkeit von Gottes reinem Denken — sein wntelligere praeter
esse aliud simpliciter» — bleibt also gerade als eine seinsgriindende 7ndiffe-
rent gegeniiber der Differenz von Sein und Denken: «n ipso solo [sc. in
deo] esse est intelligere.»

Wire demnach die Seinslosigkeit des — menschlichen ##zd gottlichen —
Denkens ausschlieBlich und unterschiedslos unter dem Aspekt zu be-
trachten, dal damit eine Differenz zum Sein benannt ist, dann spriche
nichts dagegen, das Verhiltnis von Denken und Sein auch in Gott selbst
als ein Gefille zu denken: sein Sein «sub ratione creabilis», sein Denken
dagegen nicht.”® So verstanden spriche Eckharts These: «ipsum intelli-
gere est fundamentum ipsius esse» eindeutig davon, dall bei Gott «das
Erkennen selbst die Grundlage seines Seins ist.»! Liegt dagegen das Si-
gnum der Kreatiirlichkeit in der Differenz von Denken und Sein — und es
spricht einiges dafiir, dal} dies Eckharts Sicht in der Quaestio 1st —, dann
zeichnet die Seinslosigkeit des schaffend-unerschaffbaren Gottes gerade

% In Gen. I n. 15 (LW I 270,12f)). — Eckhart rekurriert mehrmals auf diesen Ari-
stotelischen Satz (De anim. IIL,8; 431 b 21), z.B.: in Ioh n. 610 (LW III 532,11); in
Sap. n. 186 (LW II 523,1).

6 Sermo XXIX n. 301 (LW IV 268,3ff.).

" Vgl. die vorige Anm. sowie Qu. Par. I n. 4 (LW V 41,7ff): «Esse ergo habet
primo rationem creabilis [...]. Sapientia autem, quae pertinet ad intellectum, non habet
rationem creabilis.» Siehe auch Qu. Par. I n. 10 (LW V 46, 2ff.).

" So B. GEYERS Ubersetzung von Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,7).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 391

die Indifferenz von Denken und Sein aus: «Omne esse praeter intel-
lectum, extra intellectum creatura est, creabile est, aliud est a deo, deus
non est. In deo enim non est aliud.»” Diese Indifferenz von Denken und
Sein in Gott wird nun nicht dadurch entschirft, dal sie zwar nicht real,
doch aber im Denken aufgehoben werden kénnte: insofern Gott sein
Sein als das andere seiner selbst denkerisch vergegenstindlichen konnte.
Wenn Gott in diesem Sinne sein Sein (erst) er-denken muBlte, wire er
nicht (mehr) Gott. Wenn Gott aber sein Sein nicht denkt, so bedeutet das
zwar, dal Gott sein Sein nicht er-denkt; zugleich kann dies aber nicht
bedeuten, daBB Gott sein Sein, oder zumindest einen Teil davon, iiber-
haupt nicht denken wiirde (so daf} es in Gott einen noch unaufgeklirten
Rest gibe). In Gott fallen demnach Sein und Denken nicht nur real,
sondern auch begrifflich zusammen, da hier die Distinktion von «rea-
liter» und «ratione» ihre Giiltigkeit verliert. Es gibt hier also keine Re/s-
tionalitdt von seinsfreilem Denken und gedachtem Sein. Ein «n principio
erat ens» — ein Sein /7 Anfang als bloB gedachtes Sein, ein «esse aliud
praeter intellectum» — ist auch und gerade in dieser Hinsicht fiir Eckhart
ein Ding der Unmoglichkeit: «hic imaginatio deficit.»

Daf3 die Differenz von Sein und Denken das Signum der Kreatiir-
lichkeit darstellt, zeigt sich auch daran, wie Eckhart in der Quaestio die
Kategorie der Relation einfiihrt: «Item dicit salvator Ioh 14: «go sum ve-
ritas). Veritas autem ad intellectum pertinet importans vel includens rela-
tionem.»”® Angesichts dieser Bezogenheit von «veritas» auf den «intel-
lectus» betont Eckhart das geistige Sein der Relation: «Relatio autem to-
tum suum esse habet ab anima», und fihrt dann fort: «et ut sic [relatio]
est praedicamentum reale»’*. Offensichtlich unterscheidet Eckhart hier,
ebenso wie in seinem Exodus-Kommentar, zwischen der «praedicamen-
talis ratio ipsius relationis», dem kategorialen Charakter der Relation, und
ihrem Sein, dem «psum esse relationis»’. Nun ist das Sein der Relation

2 Sermo XXIX n. 304 (LW IV 270,6ff.).

 Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,11f). — Zu den Interpretationsproblemen, die Eck-
harts Relationstheorie bietet, vgl. R. SCHONBERGER, Relation als Vergleich. Die Rela-
tionstheorie des Johannes Buridan im Kontext seines Denkens und der Scholastik,
Leiden (u.a.) 1994 [STGMA 43], 117-124 (mit weiteren Literaturhinweisen).

™ Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,12f.).

5 In Ex n. 64 (LW II 68,5ff). — Der Kontext im Exodus-Kommentar (in Ex n.
62-72; LW II 66,15-75,15) scheint dem Problemhorizont unserer Quaestio genau zu
entsprechen: Wenn man nimlich Gottes Substanz als Grundlage seines Seins und Wir-
kens annehme (quod deus est et operatur omnia sua substantia), die Substanz mithin
zum «unicum praedicamentum» Gottes erkliren wiirde, «tunc restat quaestio», so Eck-
hart weiter, «\quomodo Augustinus, Boethius, sancti et doctores concorditer dicunt in



392 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

ein vollkommen geistiges und kann in dieser Perspektive als ein «minime
ens»’® gelten. Eben diesen minimalen Seinsgehalt weisen aber auch die
anderen akzidentellen Kategorien auf.”7 Obgleich also die Relation in
diesem minimalen Seinsgehalt den anderen Akzidentien gleichkommt, so
ist doch fir diesen Seinsgehalt ein jeweils anderer Umstand verantwort-
lich: Wihrend sich das Sein der Akzidentien aufgrund ihrer Inhirenz
dem Sein der Substanz verdankt — «psorum enim esse est inesse, sub-
iecto scilicet»” —, liB3t sich das Sein der Relation nicht auf ein «esse sub-
stantiae» reduzieren, im Gegenteil: «relatio totum [I] suum esse habet ab
anima.» Angesichts dieses spezifischen, nicht aus dem substantiellen Sein
ableitbaren Seinsgehaltes der Relation wird auch ihr kategorialer Cha-
rakter (ratio praedicamentalis) ein anderer. Und so gilt fiir Eckhart: «Re-
latio autem quamvis sit accidens, non tamen significat per modum acci-
dentis, quia non <per> modum inhaerentis.»” Im kreatiirlichen Bereich
ist demnach das jeweils andere Nicht-Sein der Relation und der {ibrigen
Akzidentien der Differenz von (substantiellem) Sein und Denken ge-
schuldet: Erst dadurch, dal} sie nicht «per modum inhaerentis» auf die
Substanz aus ist, vermag sich einzig die Relation als gleichwertige Kate-
gorie neben der Substanz zu behaupten. Denken zeigt sich fiir Eckhart
somit als wesentlich relational. Man koénnte hier durchaus von einer «Re-
habilitierung der Relation» sprechen.®

Angesichts dieser Konstellation scheint selbst bei Gott die «Identifi-
zierungsleistung» seines reinen Seins vor der Relation Halt machen zu
miussen, da simtliche akzidentellen Pridikate in Gottes Substanz tiberge-
hen auller eben der Relation: «omne genus accidentis transit in substan-
tiam in deo praeter relationem.»®! Treten also doch Gottes substantielles
Sein und sein relationales Denken so auseinander, daf3 dieses die Grund-

divinis esse duo praedicamenta, substantiae scilicet et relationis» (in Ex n. 62; LW II
66,15ff.).

" In Ex n. 54 (LW II 59,12).

T Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,13 — 41,1): «sicut [...] tempus suum esse habet ab
anima.»

8 In Ex n. 65 (LW II 69,11). Siche auch ebd. n. 54 (LW II 59,2ff.): «accidens inve-
nit esse iam prius natura in subiecto et non dat esse, sed accipit esse per subiectum et
in subiecto.»

" In Ex n. 63 (LW II 67,9f).

8 Vgl. dafiir K. FLASCH, Zur Rehabilitierung der Relation. Die Theorie der Bezie-
hung bei Johannes Eriugena, Frankfurt a.M. 1971 (Philosophie als Beziehungswissen-
schaft. FS J. Schaaf. Erster Beitrag, hg. v. W. F. NIEBEL und D. LEISEGANG), bes. 19f.
mit kurzem Verweis auf Eckharts Quaestio. Siehe auch FLASCH, «Einleitung» zu:
DIETRICH VON FREIBERG, Schriften zur Intellekttheorie, hrsg. von B. MOJSISCH,
Hamburg 1977 (Opera omnia, Bd. 1), xxiif.

8 In Ex n. 64 (LW II 69,7£.). Siehe auch ebd. n. 65 (LW II 69,10ff.).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 393

lage fiir jenes werden kann? — Aber auch wenn Denken fiir Eckhart we-
sentlich relational ist, so scheint diese Relationalitit gleichwohl nicht
abhebbar zu sein von einem statisch-substantiellen Sein Gottes, ge-
schweige denn, daBl sie dieses ersetzen konnte. Denn weder in ihrem
Seinsgehalt geht die Relation {iber das reine Sein Gottes hinaus noch in
ihrem kategorialen Charakter, gerade weil dieser ihr Charakter (ratio
praedicamentalis) nicht den «modus accidentis sive inhaerentis» auf-
weist.®? Verdankt sich die Eigenstindigkeit der Relation im kreatiitlichen
Bereich ganz threm «esse ab anima», so wird hier, angesichts von Gott,
das «non per modum inhaerentis» zum Garanten dafiir, dal} eine — seins-
miBige #nd begriffliche — Differenz zum substantiellen Sein Gottes un-
moglich wird.

Im kreatirlichen Bereich tritt demnach die Relation sowohl dem
substantiellen Sein gegeniiber (als Differenz von Substanz und Akzidens)
wie auch dem analogischen Sein der Akzidentien (als Differenz von Sein
und Denken, von «esse ab substantia» und «esse ab anima»). In Gott da-
gegen liegt weder eine Differenz von Substanz und Akzidens, und inso-
fern stellt eine Relation — vor allem der gottlichen Personen zueinander —
keine seinsmdffige Hinzufligung zum reinen Sein Gottes dar; noch herrscht
in Gott eine Differenz von Sein und Denken, und insofern erbringt auch
der kategoriale Charakter der Relation keine bloB begriffliche Diffe-
renzierung des Einen Seins in die Trinitit: «ratio relationis [...], cum sit
non esse, quia nec inesse, [...] non distinguit esse nec essentiam.»®

{4

Eine sprachlich angemessene Reaktion auf diesen Sachverhalt hat nun
auch der bedingten Aussagekraft, welche hier relational einander aus-
schlieBende Negationen und Affirmationen haben, Rechnung zu tragen.
Ein einsinniges Absprechen des Seins von Gott bleibt daher der realen
und begrifflichen Indifferenz von Denken und Sein unangemessen. Und
so muf} gerade das, was von Gott zicht verneint werden mufl}, auch ver-

82 Vgl. auch: in Ex n. 64 (LW II 68,11): «ut sic nihil positive est [relatio] in su-
biceto et nomen relationis hoc solum et illo modo significat et ipsa sola relatio inter
novem praedicamenta» Die diesem Satz beigegebene Ubersetzung der Kohlhammer-
Ausgabe gibt insbesondere das «illo modo significat» stark verklausuliert wieder, inso-
fern danach «das Wort (Bezichung das Bezogensein und diesem entsprechend be-
zeichnet» Der Sinn ist aber offensichtlich der, dal das Wort «Relation» kein «inesse»
anzeigt, der kategoriale Charakter einer Relation mithin auch nicht als ein akzidentel-
ler, d.h. auf das Sein der Substanz zurlickfithrbarer gefalit werden kann.

8 In Ex n. 71 (LW II 73,15ff).



394 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

neint werden. Wenn also Eckhart den etsten Teil seiner Quaestio be-
schliet mit: «et sic in deo ipsum esse est ipsum <intelligere>», dann ge-
wichtet Eckhart dieses Identititsverhiltnis zunichst als Vorrang des
Seins vor dem Denken: «ipso esse [deus] operatur et intelligit»®. Dage-
gen macht ja nun Eckharts sich unmittelbar anschlieBende These vom
Vorrang des Intellekts Front® — allerdings nicht gegen jene Gewichtung
als solche, sondern gegen deren Einseitigkeit, so da} gegen das «pso
esse operatur et intelligity nicht einfach die Umkehrung «pso intelligere
operatur et est» zu setzen 1st.%¢ In dieser Perspektive ist Eckharts «non ita
mihi videtur modo» keine Gegenthese zur These «esse est deus», eben-
sowenig aber deren Uberbietung oder Steigerung im Sinne einer blo8 et-
ginzenden Prizisierung der Ausgangsthese (nach dem Typ: «Es gilt nicht
nur a, sondern auch by).¥’

Die StoBrichtung von Eckharts neuer These scheint vor allem dahin
zu gehen, daB sie thre zunichst apodiktische Behauptung vom Vorrang
des Intellekts aufzuheben sucht, was ihr allerdings nicht aus ihr selbst
heraus gelingt — Eckhart nimmt ja seine These nicht einfach zuriick oder
schrinkt sie irgendwie wieder ein. Die Aufhebung der Apodiktizitit er-
folgt vielmehr durch die unmittelbare und unvermittelte Konfrontation
mit der ersten These, was sich insbesondere auch an der merkwiirdigen
Tatsache zeigt, daBl der Seinsbegriff angesichts der neuen These nicht
degradiert oder eliminiert wird, sondern, scheinbar wie durch die Hin-
tertiire, zu neuen Ehren gelangt: «Deus autem est causa omnis esse. Ergo
esse ergo formaliter non est in deo. Et si tu intelligere velis vocare esse,
placet mihi. Dico nihilominus quod, si in deo est aliquid, quod velis vo-
care esse, sibi competit per intelligere.»®® Eckhart konzediert hier durch-
aus, dal} angesichts von Gott Sein mit Denken konvertibel ist. Fraglich
an diesem Zugestindnis bleibt allerdings, ob es gleichsam gonnerhaft den
traditionelleren Zeitgenossen noch den Gottesnamen «Sein» belifit, da er
angesichts von Eckharts neuer Theorie «Gott ist seinsloses Denken»
auch sachlich vorliufig sein mull: «esse competit deo per intelligere.» Der
gelungenen Ausgrenzung des Seinsbegriffes aus der mnovativen Theorie

8 Qu. Par. I n. 3 (LW V 40,3f).

8 Siehe Qu. Par. I n. 4 (LW V 40,4ff.).

86 S0 bereits G. VON BREDOW, Platonismus im Mittelalter, Freiburg i.Br. 1972, 65:
«Der Sinn der entgegengesetzten Thesen liegt gerade nicht in einer einfachen Nega-
tion, sondern in einem Hoheren. Aber dafiir wire eine statische Feststellung, die das
Ergebnis in einem Satz formuliert, ungeeignet.»

87 So vor allem STURLESE, Meister Eckhart (= Anm. 12) und VON PERGER, «Djs-
putation (= Anm. 4).

8 Qu. Par. I n. 8 (LW V 43,2-5).



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 305

entspriche dann die rhetorische Kalmierung in Richtung der Traditiona-
listen, fiir die — in sachlicher wie terminologischer Hinsicht — vorliufig
noch gilte: «Wenn man doch noch vom Sein reden will, so soll’s mir
auch recht sein» (si velis vocare esse placet mihi).

Vielleicht aber gibt es neben diesem eher rhetorisch-taktischen Mo-
tiv fir Eckharts Wohlgefallen am Gottesnamen «Sein» auch noch einen
sachlichen Grund. Dann aber wire fraglich, ob das «esse deo competit
per intelligere» einen (etwas farblos formulierten) Begriindungszusam-
menhang meint. Insofern nimlich ein Sein in Gott — oder besser: das,
was mit «Sein in Gott» bezeichnet wird —, «dort» nichts anderes sein
kann als Gott selbst, ist die Frage des Zukommens (competere per) keine
Frage der sachlichen oder begrifflichen Prioritit, sondern eher eine mo-
dale Frage: Sein a/s Intellekt (esse per intelligere). Anders gesagt: «Sein»
kommt dem Namen und seiner Definition nach Gott insofern nicht zu,
als ein Sein /# Gott nicht nur real identisch ist mit Denken, sondern auch
dem Namen und dem Begriff nach. «Et ideo cum esse conveniat creatu-
tis, non est in deo nisi sicut in causa, et ideo in deo non est esse, sed pu-
ritas essendi»® «Nicht zu sein auler so wie in der Ursache (sein)» bedeu-
tet also ein Seiz in der Ursache, das &ein Sein ist — Sein und Nicht-Sein
zugleich: eine Reinheit des Seins als die Reinheit »om Sein. Die «puritas
essendi» meint somit nicht nur eine Befreiung Gottes vom kreatiirlichen,
kategorial faBbaren Sein, sondern zielt auch auf die Uberwindung eines
Seinsbegriffes, der sich distinkt gegen einen Begriff von Denken (ver)hilt.
Anders gesagt: Eckhart geht es nicht darum, das Sein Gottes aufzulésen
in ein Beziehungsgeflecht — und also nicht um die Entsubstantialisierung
eines Gottesbegriffes, der hinter Beziiglichkeiten verschwindet —, son-
dern umgekehrt um die Auflésung eines einsinnigen Seinsbegriffes, in-
sofern er die Gefahr der Vergegenstindlichung i sich birgt.

Der neuplatonisch-dionysische Begriff des «Ubet-Seins» trifft nun si-
cherlich der Sache nach das, was Eckhart in der Quaestio als «puritas es-
sendi» bezeichnet: Reinheit des Seins als Reinheit vom Sein heil3t nicht,
«daB Gott nicht sei, sondern daB er anders ist als Seiendes»”®. Das
Problem ist nur: Eckhart nimmt diesen von ihm auch anderwirts ver-
wendeten Terminus in der Quaestio ##ch# in der Form in Anspruch, wie
er dies im Opus tripartitum tut. Wie Eckhart dort das Ubetsein eher als
ein seinsfreies Denken akzentuiert’!, so hier vorwiegend in seiner abso-

8 Qu. Par. I n. 9 (LW V 43,9ff.).
% BEIERWALTES, Platonismus und Idealismus (= Anm. 4), 42 172,
" Vgl. Anm. 66.



396 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

luten Ununterschiedenheit.?? Dieser Umstand erfordert umso mehr eine
Erklirung, wenn er sich nicht dem bloBen Zufall verdanken soll.

Verantwortlich fiir diesen Umstand scheint der negative Akzent, des-
sen sich der Seinsbegriff in der Quaestio nicht vollstindig zu entledigen
vermag. Ersichtlich wird dies vor allem an der Deutung von Ex 3,14, wie
sie die erste Pariser Quaestio vorlegt. Hier vermag es Eckhart nicht, dem
«Ego sum qui sum» sozusagen aus sich selbst heraus zur reinen Selbst-
bejahung (puritas affirmationis) des Seins selbst zu verhelfen. Zwar af-
firmiert «Ego sum qui sum» auch hier ein reines Sein von Gott. Es ist
allerdings die Hingufiigung (additio) — «non dixit simpliciter «go sum, sed
addidit: «qui sum» —, die dafiir verantwortlich zu sein scheint, daBl Eck-
hart «<Ego sum qui sum» als die ausweichende Antwort desjenigen faf3t,
«qui vult latere et non nominare se»”®. Und so gibt «Ego sum qui sum»
fiir den Eckhart der Quaestio zwar die «puritas essendi» zu verstehen, die
ein Sein in Gott zunichst und zuerst als eine Reinheit vom Sein faB3t.*
Eckharts SchluBfolgerung «Deus non competit esse» ist also nur deshalb
als affirmativer Uberreichtum (superabundantia affirmationis) zu verste-
hen, weil sie negiert, was in der Quaestio gleichzeitig affirmiert wird und
auch affirmiert bleibt: Das «ego sum» negiert Eckhart nicht einfach mit
einem «ego cogito.» Im Exodus-Kommentar dagegen wird die identische
Wiederholung (repetitio) des ersten «ego sum» im zweiten zum Indikator
einer «puritas affirmationis excluso omni negativo», von Gottes absoluter
Selbstreflexion und Selbstdurchlichtung.”® «Ego sum qui sum» verneint
in dieser Perspektive, d. h. als negatio negationis, nicht nur alle akziden-
telle Bestimmtheit von Gott und jede Andersheit in Gott (purum esse),
sondern es meint zugleich den AusschluB jeglichen verneinenden Cha-
rakters: reine Affirmation, die ununterschieden keine Bestimmtheit von
Gott ausschlieBt (plenitudo esse).

92 Eckharts Durchfithrung und Variation seines komplexen Grundgedankens, daB3
Gott «sic est totus in rebus singulis, quod totus est extra» (in Gen. I n. 166; LW I
312,11), sind Legion. Beispielshalber seien hier nur erwihnt: in Gen. I n. 61 (LW I
228,5f.); in Ex n. 38 (LW II 64,10ff); in Eccl. n. 54 (LW II 283,1ff.). Dazu auch W.
BEIERWALTES, Identitit und Differenz, Frankfurt .M. 1980 (PhA 49), bes. 97ff.

% Qu. Par. I n. 9 (LW V 43, 11-14).

% Qu. Par. I n. 9 (LW V 45, 12f): «dominus volens ostendere puritatem essendi
esse in se [!] dixit: «ego sum qui sumv. [...] Deo ergo non competit esse, nisi talem pu-
ritatem voces esse.»

% Vgl. in Ex n. 16 (LW II 21,7ff.): «repetitio, quod bis ait: sum qui sum, puritatem
affirmationis excluso omni negativo ab ipso deo indicat; rursus ipsius esse quandam in
se ipsum et super se ipsum reflexivam conversionem et in se ipso mansionem sive fi-
xionem; adhuc autem quandam bullitionem et parturitionem sui — [...] lux in luce et in
lucem se toto se totum penetrans.»



Meister Eckharts Pariser Quaestio I 397

Der Sache nach behauptet auch die SchluBbemerkung der Quaestio
nichts anderes: «Nihil igitur nego deo, ut [!] sibi natum est convenire.
Dico enim quod deus omnia prachabet in puritate, plenitudine, perfec-
tione, amplius et latius, existens radix et causa omnium. Et hoc voluit
dicere, cum dixit: «ego sum qui sumv.»”® Was jedoch in der Quaestio zu
fehlen scheint, ist eben jener vollige AusschluBl eines verneinenden Cha-
rakters, den das «vult latere et non nominare se» indiziert. Wenn es Eck-
hart in der Quaestio nicht um den einfachen AusschluB} eines bestimm-
ten sachhaltigen «Was» von Gott geht, sondern vornehmlich darum, wie
bzw. in welcher Form eine solche Verneinung Gott tiberhaupt angemes-
sen sein kann, so ist damit nicht jeglicher negativer Charakter beseitigt,
sondern nur eine Verneinung, wie sie Gott nicht zukommen kann: als
einfache Verneinung. Insofern verneinen hier Eckharts Verneinungen
nichts, wie Gott etwas wesenhaft zukommen mul3 — in Reinheit und Fiil-
le: «Nihil igitur nego deo ut sibi natum est convenire»”.

Auch wenn es also keine Differenz in der Lehrmeinung ist, die die
erste Pariser Quaestio von der Generalthese des Opus tripartitum trennt
— fiir eine solche Differenz miiiten erst einmal Griinde namhaft und ein-
sichtig gemacht sein®® — so scheint eine Differenz darin zu liegen, dal}
Eckhart dem Schriftwort im Exodus-Kommentar mehr zumutet, und
dies in einem zweifachen Sinn: einerseits mehr in es hineinlegt, es also
interpretatorisch strapaziert, und andererseits seinem modus dicendi — es
ist ja Gott, der spricht — noch groBeres Gewicht einriumt. «Ego sumy ist
dort keine Antwort mehr, die nicht direkt tbernommen werden kann in
endliches Denken und Sprechen. «Ego sum» zeigt vielmehr ein — auch
gegeniiber dem biblischen Kontext — absolutes Sprechen Gottes an: Was
so in der Quaestio nomenklatorisch und sachlich als «ntelligere» und
«esse» auseinanderzutreten und auch sprachlich nur schwer in eins ge-

% Qu. Par. [ n. 12 (LW V 48,5ff.).

9 Geyers Ubersetzung «Nichts also streite ich Gott ab, was ihm von Natur zu-
kommt» verfehlt also die Pointe der gesamten SchluBpassage geradezu.

o Vgl. R. SCHONBERGER, «Meister Eckhart. Denken und Innewerden des Eineny,
in: TH. KOBUSCH (Hg.), Philosophen des Mittelalters, Darmstadt 2000, 202-218; hier
210: «Die Identifikation des Seins mit Gott scheint zudem in einem seltsamen Gegen-
satz zu dem zu stehen, was er in der beriithmten Quaestio behauptet hatte: Gott ist
nicht im aristotelischen Sinne als seiend, sondern als reines Denken zu bezeichnen.
Aber selbst wenn man sich kontradiktorisch zueinander verhaltende Lehrmeinungen
mithilfe von Entwicklungshypothesen glaubt entschirfen zu kénnen, so wire dies nicht
mehr als eine Ad-hoc-Hypothese, wenn man nicht zugleich die Griinde dafiir anzu-
geben vermochte, die eine solche Lehrentwicklung in Gang gebracht haben. Fiir eine
solche wiirde es, falls Sturleses Neudatierung des «Opus tripartitumy zutrifft, ohnehin
zZu eng.»



398 Meister Eckharts Pariser Quaestio I

bracht zu werden scheint, ist im Exodus-Kommentar nonverbal — bereits
Gber die rein formale Satzstruktur von «ego sum qui sum» — als repetitio
aufgefangen, die eine reflexive «conversio in se ipsum» des Seins selbst
meint.”

% Siehe Anm. 95.



	Meister Eckharts Pariser Quaestio I : Sein oder Nichtsein - ist das hier die Frage?

