
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Subjekt - Person - Religion : Edith Steins Vermittlung zwischen
philosophischer und theologischer Anthropologie

Autor: Wulf, Claudia Mariéle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claudia Mariéle Wulf

Subjekt — Person — Religion
Edith Steins Vermittlung zwischen philosophischer

und theologischer Anthropologie

I. Das Vermittlungsproblem

1. Definition und Aktualität
Wie kann zwischen philosophischer und theologischer Wahrheit rational
vermittelt werden? Dieser Grundfrage der Fundamentaltheologie stellt
sich Edith Stein in ihrem Spätwerk, in dem sie eine Vermittlung
zwischen phänomenologischer und scholastischer Anthropologie anstrebt.
Wie kann eine theologische Aussage rational nachvollziehbar in einem
Bereich mitgeteilt werden, der auf einer anderen Axiomatik beruht?

Dieses Vermittlungsproblem durchzieht auch die innerphilosophische
Diskussion und ist heute virulent. Ein naturalistischer Monismus

steht gegen die cartesianische Dualität von res cogitans und res extensa,
eine neurophysiologische Erklärung von Freiheit als Komplexität neuronaler

Vernetzung gegen das metaphysische Konzept personaler Freiheit.
Man kann sich freilich darauf einigen, daß man sich mit diesen Aussagen
lediglich in verschiedenen Sprachspielen befinde, doch steht dem Postulat

der sprachlichen Beliebigkeit noch immer das eines möglichen
«verum» gegenüber.

Fragen wir danach, wie theologische Wahrheit in den philosophischen

Dialog einzubringen bzw. mit diesem zu vermitteln ist, so kann
darum nicht allein von verschiedenen Sprachspielen ausgegangen werden,

denn die Sprachspieltheorie schließt Vermittlung und letztgültige
Wahrheit aus. Die Frage, die hier gestellt und einer exemplarischen
Antwort zugeführt wird, ist, wie philosophische und theologische Anthropologie

einander befruchten können.

2. Kurier historischer Abriß des steinseben Vermittlungsversuchs

Stein wird in ihrem philosophischen Denken von Edmund Husserl und
Max Scheler beeinflußt. Während Husserl ihre Methode bestimmt — das

strenge phänomenologische Fortschreiten von epoché zu epoché bis



348 Subjekt — Person — Religion

zum Wesen der zu untersuchenden Sache —, übernimmt sie von Scheler
— nicht ohne Modifikationen — die Wertphilosophie, und sie läßt sich

von seinen anthropologischen Untersuchungen bereichern und
herausfordern. Stein beginnt mit einer Arbeit über die Einfühlungsproblematik,
analysiert sodann die psychische Kausalität und schreitet zu einer
Untersuchung der Interdependenz von Einzelperson und Gemeinschaft fort,
die in eine Wesensbeschreibung des Staates einmündet. Diese
anthropologischen Arbeiten untersuchen alle Wesensmerkmale des Humanum,
selbst die «Einführung in die Philosophie» ist davon bestimmt. Zwischen
1918 und 1921 — also bereits vor ihrer Konversion am 1.1.1922 — nimmt
Stein auch das Thema Religion in dem Aufsatz «Natur, Freiheit, Gnade»1
auf.

Erst nach der Konversion stellt Stein, insbesondere unter Anleitung
von Erich Przywara, ihre phänomenologischen Untersuchungen in den
Kontext der Neuscholastik. Sie erarbeitet sich darüber hinaus einen
eigenständigen Zugang zu Augustinus, Thomas von Aquin und Duns Sco-
tus. 1925 legt sie eine Übersetzung von Thomas' «De veritate» vor, die
schon durch die Art der Begriffswahl und durch Kommentare einen
Vermittlungsversuch darstellt, da nicht nur eine lexikalische, sondern auch
eine inhaltliche Transposition zu leisten ist. 1929 verfaßt sie einen fiktiven

Dialog zwischen Thomas und Husserl, in dem Thomas, d. h. das

scholastische Gedankengut, dominiert. «Potenz und Akt» (1931) hingegen

bietet eine Juxtaposition zweier gleichrangiger Ansätze. Eine echte
«Synthese»2 erfolgt erst in «Endliches und ewiges Sein», das aus «Potenz
und Akt» erwächst und 1936 fertiggestellt wird. Ihre anthropologischen
Vorlesungen von 1932 und 1933 — eine philosophische und eine dogmatische

Anthropologie — sind klar von scholastischem Gedankengut
geprägt, ohne daß Stein ihren phänomenologisch erarbeiteten Ansatz
aufgeben müßte. Sie setzt die phänomenologische Methode und Sichtweise
fort bis in ihr letztes Werk zu Johannes vom Kreuz.3

1 Der Aufsatz wurde fälschlicherweise unter dem Titel: «Die ontische Struktur der
Person und ihre erkenntnistheoretische Problematik» veröffendicht und irrtümlich auf
1932 datiert. In: Welt und Person. Beitrag zum chrisdichen Wahrheitsstreben. Edith
Steins Werke (ESW) VI. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1962, 137-198, (NFG). Zur
Benennung und Neudatierung vgl.: WULF, Claudia Mariéle: «Neudatierung einiger früher

Werke Edith Steins» In: Orbis Phänomenologicus. Würzburg: Königshausen &
Neumann 2002. Werke Edith Steins werden ohne Angabe der Autorin zitiert.

2 IMHOF, Beat W.: Edith Steins philosophische Entwicklung, Leben und Werk.
Bd. 1, Basel-Boston 1987, 136.

3 Vgl. Kreuzeswissenschaft. Studie über Johannes a Cruce. ESW I. Freiburg, Basel,
Wien: Herder 1983 (KW), 1.



Subjekt — Person — Religion 349

Im Folgenden sollen Impulse und Postulate für die christliche
Anthropologie aus ihrem Werk gehoben werden. Dieses wird zunächst in
ihrer Biographie verankert (II), denn die Gültigkeit ihrer Philosophie
erwächst aus deren Vollzug im Leben. Sodann wird die Wahrheitsfrage in
ihrer Mehrdimensionalität diskutiert (III)4 und unter dem Gesichtspunkt
der Vermittlung thematisiert (IV). Aus dem Dialog mit der Philosophie
erwachsen Desiderate für die christliche Anthropologie (V), die ihr eine

Selbstverpflichtung abverlangen (VI).

II. Biographische Data

1. Ex Judaico: die Personalität Gottes und des Menschen

Edith Stein ist jüdisch erzogen worden, und obwohl sie dieses Erbe mit
14 Jahren abzustreifen scheint5, bleibt das jüdische Gottes- und
Menschenbild in ihrem philosophischen Werk präsent. Bereits in ihren
frühen Werken schreibt sie Gott vollkommene Subjektivität6 und personale,
allerdings rein geistige Akte zu7, deren postulierte Vollkommenheit
(Allwissenheit8 und vollkommene Erkenntnis9) das jüdisch-christliche
Gottesbild evozieren. Doch ist dies, so Stein, «eine Betrachtung, die
unabhängig vom Glauben an die Existenz Gottes möglich ist»10, jedoch im
Rahmen der Philosophie lediglich als Möglichkeitsbetrachtung.

Auch ihr Menschenbild zeigt Züge, die jüdisch-christlicher Anthropologie

nahe bleiben. In der «Einführung in die Philosophie», die sie vor
ihrer Konversion verfaßt, macht sie selbst darauf aufmerksam, daß ihr

4 Zu II und III vgl. WULF, Claudia Mariéle: Freiheit und Grenze. Edith Steins

philosophische Anthropologie und ihre erkenntnistheoretischen Implikationen.
Vallendar: Patris 2002.

5
Vgl. Aus dem Leben einer jüdischen Familie. ESW VII. Hg. von L. Gelber u.

R. Leuven. Louvain, Freiburg 1965, 121.
6 Einführung in die Philosophie. ESW XIII. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1991

(EPh), 169.
7 Vgl. Zum Problem der Einfühlung. München: Kaffke 1980 (Original 1917) (PE),

55: «Man wird zugeben müssen, daß Gott sich über die Reue eines Sünders freut, ohne
Herzklopfen oder andere <Organempfindungen> zu verspüren.»

8 Vgl. «Psychische Kausalität» In: Beträge zur philosophischen Begründung der
Psychologie und der Geisteswissenschaften. Eine Untersuchung über den Staat.
Tübingen: Max Niemeyer 1979, 86f. (PK)

9 Vgl. PE (s. Anm. 7) 11: «Gott als im Besitz vollkommener Erkenntnis wird sich
über die Erlebnisse der Menschen nicht täuschen, wie sich die Menschen untereinander

über ihre Erlebnisse täuschen.»
10 PE (s. Anm. 7) 55.



350 Subjekt - Person - Religion

Seelenbegriff dem der Religionen nahe sei.11 Die Personalität Gottes wie
des Menschen bleibt also präsent.

2. Agnostikerin mit Trans^enden^be^ug

Steins Haltung ist in ihrer frühen philosophischen Periode also nicht als

a-theistische, sondern als agnosrische 2u kennzeichnen. In ihrer Philosophie

jedoch bleibt der mögliche Transzendenzbezug der Person
präsent.12 Dieser scheint in dreifacher Weise auf: als Bezug zum Sein, zu
einem transzendenten Wesen (Gott) und als Religio.

Der Mensch erfährt sich als vor sein Sein gestellt.13 Anders als

Heidegger14 geht Stein von der Prävalenz des Seins aus.

«Der unleugbaren Tatsache, daß mein Sein ein flüchtiges, von Augenblick
zu Augenblick gefristetes und der Möglichkeit des Nichtseins ausgesetztes
ist, entspricht die andere ebenso unleugbare Tatsache, daß ich trotz dieser

Flüchtigkeit bin und von Augenblick zu Augenblick im Sein erhalten werde
und in meinem flüchtigen Sein ein dauerndes umfasse. [...] Ich stoße also in
meinem Sein auf ein anderes, das nicht meines ist, sondern Halt und Grund
meines in sich haltlosen und grundlosen Seins.»15

Der Zugang zu einem «reinen Sein»16 bleibt allerdings ein «dunkles
Erspüren»17; die Annahme eines absoluten Seins ist philosophisch ein
Postulat wie das Postulat eines absoluten Nichts. Die erfahrene Sicherheit
jedoch trägt die Züge eines Urvertrauens auf ein personales ewiges Seins,

11 Vgl. EPh (s. Anm. 6) 165f.: «Von der Seele im religiös-metaphysischen Sinne

[heißt es], sie sei ungeworden und unvergänglich, sie gehe die Verbindung mit dem
Leibe ein, bedürfe aber seiner nicht zu ihrer Existenz, sie sei eine einfache Realität [...].
Das stimmt so ziemlich überein mit dem, was wir von der Seele in unserem spezifischen

Sinne des Wortes sagten, dem inneren Sein, in dem sich der (Kern der Person)
am reinsten ausspricht.»

12 Vgl. PE (s. Anm. 7) 131f.
13 Vgl. Endliches und ewiges Sein. ESW II. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des

Seins. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1950 (EES), 34f.: «Es gibt etwas, das uns ganz
anders nahe ist, ja unentrinnbar nahe. So oft der Menschengeist bei seinem Forschen
nach der Wahrheit nach einem unbezweifelbar gewissen Ausgangspunkt gesucht hat,
ist er auf dieses unentrinnbar Nahe gestoßen: die Tatsache des eigenen Seins.»

14 Gemeint ist hier vor allem «Sein und Zeit», das Stein zur Kenntnis genommen
hatte und von dem sie sich absetzte. Vgl. dort die Prävalenz des Nicht-mehr-in-der-
Welt-Sein» (HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer 171993,

238ff.)
15 EES (s. Anm. 13) 56f.
16 Vgl. EES (s. Anm. 13) 53: «Entweder das Ich erhält sein Leben wie seine

Erlebnisgehalte aus den (jenseitigen Welten), die sich ihm durch seine Erlebnisse ankündigen
[...]. Oder es verdankt sein Sein unmittelbar dem reinen Sein.»

17 Vgl. EES (s. Anm. 13) 58. Vgl. PK (s. Anm. 8) 7: Das «ursprüngliche (Woher)

liegt im Dunkeln.»



Subjekt — Person — Religion 351

das mit dem Sein «beschenkt».18 Die Seinsgewißheit wird damit zum
«festem Besitz»19 und ist grundsätzlich von anderer Qualität als die «Gewor-
fenheit»20 in der heideggerschen Konzeption. Der Annahme, daß es ein

personales, unendliches Gegenüber des Menschen gibt, entspricht eine

metaphysische Grundentscheidung Steins, die sie für das Christentum
öffnet und die, wie alle metaphysischen Grundentscheidungen,
philosophieimmanent nicht einholbar ist.21

Die Faktizität des eigenen Seins führt so zu dem logisch möglichen,
wenn auch wiederum nicht zwingenden Schluß, daß Gott sei und das Sein

trage. Mit der möglichen Existenz Gottes erfährt Stein sich unausweichlich

konfrontiert.22 Während sie sich in der Dissertation mit dem
vielzitierten «Non liquet»23 bescheidet, wird sie in den späteren Werken —

gleichwohl phänomenologisch fortschreitend — entschiedener zum
Gottesbegriff vorstoßen. Noch in «Endliches und ewiges Sein» beruft sie

sich auf die Möglichkeit, die Personalität Gottes philosophisch zu denken.

Die philosophisch erarbeiteten Charakteristika Gottes, Träger des

Seins, erste Ursache und Zielursache zu sein, werden vermittelt mit den

phänomenologisch eruierten Wesensmerkmalen der Person, Vernunft
und Freiheit.24 Dennoch gelangt die Phänomenologie in der Analyse Got-

18 EES (s. Anm. 13) 60. Vgl. a.a.O. 53: «Mein Sein, so wie ich es vorfinde und
mich darin finde, ist ein nichtiges Sein; ich bin nicht aus mir selbst und bin aus mir
selbst nichts, stehe jeden Augenblick vor dem Nichts und muß von Augenblick zu
Augenblick neu mit dem Sein beschenkt werden.» Vgl. MÜLLER, Andreas Uwe: Grundzüge

der Religionsphilosophie Edith Steins. Freiburg, München: Karl Alber 1993, 296.
19 Vgl. EES (s. Anm. 13) 56.
20 Vgl. HEIDEGGER: Sein und Zeit (s. Anm. 124), 175ff.
21 Vgl. Briefe an Roman Ingarden. ESW XIV. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1991

(BRI), 174 (Brief Nr. 101 vom 28.11.26) und 199 (125/16.5.29).
22 Vgl. CONRAD-MARTIUS, Hedwig: «Meine Freundin Edith Stein» In: HERBSTRITH,

Waltraud (Hg.): Edith Stein. Ein Lebensbild in Zeugnissen und Selbstzeugnissen.
Mainz: Matthias Grünewald 1993, 87-101, 90: «Das stärkste Argument für den Atheismus

[...] ist die scheinbare Unmöglichkeit der dabei zu glaubenden Dinge und
Sachverhalte. In dem Moment aber, in dem sich die Daseinsmöglichkeiten einer Sachlage mit
ihrem sich enthüllenden vollen Wesen vor Augen stellt, muß eine erste Erschütterung
über den Ungläubigen kommen. Kann er es noch verantworten, sich mit der Existenzfrage

einer Sache, die plötzlich im eindrucksvollsten Sinn existenzmöglich geworden
ist, nicht auseinanderzusetzen?»

23 PE (s. Anm. 7) 132.
24 Vgl. EES (s. Anm. 13) 317: «Daß das sogenannte erste Seiende Person sein muß,

ist schon aus vielem, was früher gesagt wurde, zu entnehmen: Nur eine Person kann
erschaffen, d.h. kraft ihres Willens ins Dasein rufen. Und anders denn als freie Tat ist das

Wirken der ersten Ursache nicht zu denken, weil alles Wirken, das nicht freie Tat ist,
verursacht, also nicht das erste Wirken ist. Auf eine Person als Urheber weist auch die

vernünftige Ordnung und Zweckmäßigkeit der Welt zurück: nur durch ein vernünftiges



352 Subjekt — Person — Religion

tes an ihre Grenze: Das phänomenologische Ideal der reinen
Wesenserkenntnis, die Husserl «erfüllende Anschauung» nennt, ist im Hinblick
auf das Wesen Gottes nicht erreichbar.25

Doch die Fähigkeit zur Transzendenz im Sinne des Sich-Überstei-

gens auf eine andere Wirklichkeit hin, die religio, wird als constituens, als

Wesensmerkmal des Menschen, gefaßt.26 Das weist auf die «Wesensmöglichkeit

echter Erfahrung auf diesem Gebiet»27 hin, was jedoch nicht mit
der Anerkennung des möglicherweise Erfahrenen gleichzusetzen ist.28

3. Glaubensvoll^ug — eine moderne Konversion

a) Das religiöse Erleben

Der Dreischritt — Seinserkenntnis, Gotteserkenntnis, Religio — entspricht
drei Phasen, die Stein selbst durchläuft. Sie selbst erfährt einen «Zustand
des Ruhens in Gott»29:

«In dem Gefühl der Geborgenheit, das uns oft gerade in (verzweifelter) Lage

ergreift, wenn unser Verstand keinen möglichen Ausweg mehr sieht und
wenn wir auf der ganzen Welt keinen Menschen mehr wissen, der den Willen

oder die Macht hätte, uns zu raten und zu helfen: in diesem Gefühl der
Geborgenheit werden wir uns der Existenz einer geistigen Macht inne, die

uns keine äußere Erfahrung lehrt. Wir wissen nicht, was weiter aus uns werden

soll, vor uns scheint ein Abgrund zu gähnen und das Leben reißt uns
unerbittlich hinein, denn es geht vorwärts und duldet keinen Schritt zurück;
aber indem wir zu stürzen meinen, fühlen wir uns (in Gottes Hand>, die uns

trägt und nicht fallen läßt.»30

Wesen kann eine Vernunftordnung ins Werk gesetzt werden; nur ein erkennendes und
wollendes Wesen kann Zwecke setzen und Mittel darauf hinordnen. Vernunft und
Freiheit aber sind die Wesensmerkmale der Person.»

25 Vgl. EES (s. Anm. 13) 106: «Wenn wir sagen: Gottes Sein ist sein Wesen, so
können wir damit wohl einen gewissen Sinn verbinden. Aber wir gelangen zu keiner
(erfüllenden Anschauung) dessen, was wir meinen.»

26 Vgl. Der Aufbau der menschlichen Person. ESW XVI. Freiburg, Basel, Wien:
Herder 1994 (AP), 55: «In seinem Inneren wie in der äußeren Welt findet der Mensch
Hinweise auf etwas, was über ihm und allem ist, wovon er und wovon alles abhängt.
Die Frage nach diesem Sein, das Suchen nach Gott, gehört zum menschlichen Sein.»

27 PE (s. Anm. 7) 131f.
28 Vgl. PK (s. Anm. 8) 43£: «Ein überzeugter Atheist wird in einem religiösen

Erlebnis der Existenz Gottes inne. Dem Glauben kann er sich nicht entziehen, aber er
stellt sich nicht auf seinen Boden, er läßt ihn nicht wirksam werden, er bleibt unbeirrt
bei seiner (wissenschaftlichen Weltanschauung), die durch den unmodifizierten Glauben

über den Haufen geworfen würde.»
29 PK (s. Anm. 8) 76.
30 EPh (s. Anm. 6) 194f. Der Text wurde zwischen 1916 undl918 verfaßt.



Subjekt — Person - Religion 353

Stein extrapoliert von dieser Grunderfahrung aus zudem auf die
Allmacht, das Erbarmen und die Allgüte, ohne für diese Erkenntnis Allge-
meingütigkeit zu postulieren. Der Ausgangspunkt ist bezeichnenderweise
die eigene Erfahrung, nicht die Dogmatik, was für die Frage der Vermit-
telbarkeit bedeutsam ist.

b) Religiosität als Überwindung der Intellektualität

Steins Konversion ist insofern eine «moderne», als die ihr begegnenden
Schwierigkeiten aktuell sind: existentielles Betroffensein von einer inneren

Erfahrung und die gleichzeitige Unfähigkeit, das sich darin Zeigende
gläubig anzunehmen, weil das intellektuelle Erfassen, die seit der Aufklärung

geforderte Rationalisierung, den Zugang zum religiös Transzendenten

eher verstellt als öffnet. Damit also existentiell aufbrechen und
sich der Intuition zeigen kann, was sich der Ratio nicht erschließt, ist
eine Überwindung des Intellektualismus gefordert.31 Herausgefordert,
sich allen in der Erfahrung sich zeigenden Phänomen zu stellen, wurde
Stein durch ihre phänomenologische Schulung, der es radikal um die
Wahrheit einer jeden Erkenntnis geht.

III. Die Wahrheitsfrage in der Phänomenologie

Stein hält die Wahrheitsfrage zunächst für philosophieimmanent lösbar,
weil es für die Philosophie «kein Gebiet mehr gibt, auf das sie ungelöste
Fragen abschieben könnte. Hier heißt es: letzte Rechenschaft geben, letzte

Klarheit gewinnen»32. Als Ort der absoluten Wahrheit gilt ihr das
Bewußtsein.33 In der Suche nach der Wahrheit sieht sie auch das Verdienst
ihres Lehrers Husserl.34 Später wurde ihr und anderen die radikale Wahr-

31 Vgl. «Der Intellekt und die Intellektuellen» In: HERBSTRITH, Waltraud: Wege
zur inneren Stille. Aschaffenburg: Kaffke 21987, 98—222, llöf.: Der Intellekt «muß
sich seiner Grenzen klarwerden und dadurch demütig werden.» Das heißt: «er beugt
sich in Ehrfurcht vor der unerforschlichen Wahrheit und empfangt demütig im Glauben,

was die natürliche Verstandestätigkeit nicht erobern kann.»
32 PE (s. Anm. 7) 41.
33 Vgl. EPh (s. Anm. 6) 127.
34 Vgl. In: Wissenschaft/ Volksbildung, Wissenschaftliche Beiträge zur Neuen Pfälzischen

Landes-Zeitung, Nr. 5, 15. Mai 1924, Spalte 3: «Es ist das historische Verdienst
von Husserls (Logischen Untersuchungen) — ein Verdienst, das auch von denen
anerkannt wird, die sich im übrigen mit seiner Methode nicht befreunden konnten — daß er
die Idee der absoluten Wahrheit und die ihr entsprechende der objektiven Erkenntnis
in aller Reinheit herausgearbeitet und mit allen Relativismen der modernen Philosophie

gründliche Abrechnung gehalten hat — mit dem Naturalismus, dem Psychologismus,

dem Historizismus. Der Geist findet die Wahrheit, er erzeugt sie nicht.» Vgl.
JÄGERSCHMIDT, Adelgundis: «Gespräche mit Edmund Husserl» 1931-1936 (Gesprä-



354 Subjekt - Person - Religion

heitssuche zur Brücke zu theologischen Inhalten, denn diese führt in
Grenzbereiche, in denen weitere Fragen auftauchen, ohne daß sich eine
Antwort zeigte.

1. Wahrheit intellektuell

Für Husserl war Wahrheitsfindung gleichbedeutend mit idealer Erkenntnis35:

Er suchte, die Beziehung zwischen erkennendem Intellekt, zu
erkennendem Gegenstand und Begriff so zu fassen, daß vollkommene
Wesenserkenntnis erreicht würde. Die «adaequatio intellectus ad rem»
scholastischer Provenienz steht in den frühen Werken Husserls Pate. Als
Voraussetzung für eine adäquate Erkenntnis gilt die epoché, die Urteilsenthaltung,

um zu einer nicht schon durch ein Vorverständnis verstellten
Erkenntnis zu gelangen. Doch die Suche nach den idealen
Erkenntnisbedingungen führt Husserl dazu, nicht nur das immer schon Gewußte,
sondern auch die erkennende Person selbst der epoché zu unterziehen.
Als Erkenntnisinstanz verbleibt in der Folge das «reine Ich», ein
intellektuelles Konstrukt, das als Garant reiner phänomenologischer
Erkenntnis dient. Dieses reine Ich ist allerdings als unabhängig von
Wahrnehmung und personalen Erkenntnisbedingungen gedacht, sein
Erkenntnisbereich kann dämm nicht mehr das transzendente Sein (im
Sinne der Phänomenologie das dingliche, sinnlich wahrnehmbare Sein36)

sein, sondern nur das bewußtseinsimmanente, der «Bewußtseinsstrom».
Damit wird die Erkenntnis zur idealen, aber auch zur idealistischen, weil
rein transzendentalen. Das Ideal der adaequatio wird überführt in das

Ideal der «Evidenz», der «erfüllenden Anschauung», d. h. der
Übereinstimmung von gedachter Sache und Begriff.

Diese als Wende zum Idealismus charakterisierbare Veränderung des

Wahrheitsbegriffs wird für den jungen Phänomenologenkreis zum Stein

che). In: Stimmen der Zeit 199 (1981), 213: «Es ist so wichtig, daß die Philosophie aus
dem Liberalismus und Rationalismus wieder zum Wesentlichen geführt wird, zur Wahrheit.

Die Frage nach dem letzten Sein, nach Wahrheit, muß der Gegenstand jeder wahren

Philosophie sein. Das ist mein Lebenswerk.»
35 Zu nennen sind hier insbesondere die Logischen Untersuchungen (Logische

Untersuchungen. Erster Band. Prolegomena zur reinen Logik. Husserliana Bd. XVIII.
Den Haag: Martinus Nijhoff 1975; Zweiter Band. Erster Teil. Husserliana Bd. XIX/1.
und Zweiter Band. Zweiter Teil. Husserliana Bd. XIX/2. Den Haag: Martinus Nijhoff
1984.), die Ideen (Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie I—III. Husserliana Bd. III—V. Den Haag: Martinus Nijhoff 1950—1952 und
«Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins» (Husserliana Bd. X. Den Haag:
Martinus Nijhoff 1966).

36 Vgl. Ideen I (s. Anm. 35), 139f. Husserl verwendet die Begriffe «Transzendenz»
und «Absolutheit» als erkenntnistheoretische, nicht als theologische.



Subjekt - Person — Religion 355

des Anstoßes. Die «Sache selbst», so die Kritik am «Meister», gerate
zunehmend aus dem Blick.37 Und, was m. E. gravierender ist, die
Erkenntnisbedingungen des personalen Erkenntnissubjekts werden nivelliert
bzw. negiert, mit einer doppelten Konsequenz: 1. Auf diese
Erkenntnisbedingungen wird nur noch negativ (als «auszuklammernde») Bezug
genommen, die Tatsache, daß sie trotz der Ausklammerung bestehen und
Erkenntnis bestimmen — und damit auch verfälschen können —, wird
nicht mehr reflektiert. 2. Wahrheit erscheint als rein intellektuelles Kon-
strukt. Ihre existentiellen Konnotationen werden ausgeklammert — eben
weil die Komplexität der Personalität der epoché anheimfällt.

Die epoché erstreckt sich zudem auf das Phänomen Gott. Husserl
strebt danach «zu Gott ohne Gott»38 zu kommen — was ihm allerdings
auf dem transzendentalen Denkwege nicht gelingen will. Daß ihn die
Frage nach der religio zeiüebens umgetrieben hat, ist jedoch bezeugt.39

2. Wahrheit existentiell

Stein setzt, wie Husserl, beim scholastischen Wahrheitsbegriff ein40 —

stößt aber dann auf eine neue Dimension vor. Diese scheint auf, weil das

erkennende Subjekt von gänzlich anderer Qualität ist als das der husserl-
schen Konzeption.

37 Vgl. Journées d'Etudes de la Société Thomiste, Vol. I. La Phénoménologie, Le
Saulchoir, Kain 1932. Diskussionsbeiträge anläßlich der Journées d'Etudes de la
Société Thomiste, Juvisy, 12, 101—111, 110: «Ein dem kantischen verwandter transzendentaler

Idealismus, der den Aufbau der äußeren Welt als Formung des sinnlichen
Materials durch Kategorien versteht, erscheint bestenfalls als eine mögliche Deutung des

phänomenalen Bestandes, ohne einen Beweis der Daseinsrelativität der Außenwelt
geben zu können. Auf die Frage nach der Herkunft des ichzugehörigen und doch
ichfremden Materials muß er die Antwort schuldig bleiben. Er behält einen irrationalen
Restbestand. Und schließlich wird man sagen müssen, daß er den Phänomenen nicht
gerecht wird: die Wesens- und Daseinsfülle, die in aller echten Erfahrung in das erfahrende

Subjekt einbricht und bewußtseinsmäßig alle Fassungsmöglichkeiten übersteigt,
widerspricht der Rückführung auf eine bloße Sinngebung vom Subjekt her. So scheint
mir gerade die getreue Analyse der Realitätsgegebenheit zu einer Aufhebung der
transzendentalen Reduktion und zu einer Rückkehr in die Haltung der gläubigen
Hinnahme der Welt zu führen.»

38 Gespräche (s. Anm. 34), 219: «Das Leben des Menschen ist nichts anderes als
ein Weg zu Gott. Ich versuche, dieses Ziel ohne theologische Beweise, Methoden und
Stützpunkte zu erreichen, nämlich zu Gott ohne Gott zu gelangen. Ich muß Gott
gleichsam aus meinem wissenschaftlichen Dasein eliminieren, um den Menschen einen
Weg zu Gott zu bahnen, die nicht wie Sie die Sicherheit des Glaubens durch die Kirche

haben. Ich weiß, daß dieses mein Vorgehen für mich selbst gefährlich sein könnte,
wenn ich nicht selbst ein tief gottverbundener und christgläubiger Mensch wäre.»

39 Vgl. insbesondere die «Gespräche» (s. Anm. 34).
40 Vgl. EES (s. Anm. 13) 17.



356 Subjekt - Person - Religion

a) Das personale Subjekt und Bewußtsein

Stein geht zwar methodisch vom reinen Ich aus, setzt aber — anders als

Husserl — die onüsche Qualität des Gegenstandes voraus. Beide, der
Gegenstand als bewußtseinstranszendente Realität wie das erkennende
Subjekt sind im Erkenntnisvollzug absolute Gegebenheiten.41
Dementsprechend muß Stein am thetischen Akt, an der Wahrnehmung, als

Voraussetzung für das Erkennen festhalten. Dazu bedarf das erkennende
Subjekt eines Leibes. Zudem reflektiert Stein die Emotionalität der Person,

insbesondere das sog. Wertfühlen, als wesenhafte Komponente des

Erkenntnisvollzugs. Erkennen und Sprache vollziehen sich im sozialen

Bezug. Erkennende Instanz ist also ein personales Subjekt42, das

aufgrund seiner Individualität, seiner Leiblichkeit, seiner Emotionalität wie
seiner Sozialität Erkenntnis trägt und den Inhalt des personalen Bewußtseins

mitbestimmt.43 In diesem Bewußtsein wird nun der Zugang zur
Person als ontischer Gegebenheit möglich.44 Im erkennenden Subjekt
selbst, nicht allein im Gegenstand, wird somit das von Husserl
ausgeklammerte ontische Moment wiedergewonnen.

c) Das freie Ich vor der Deere

Die Annahme eines personalen Subjekts hat jedoch weitreichende Folgen.

Ist dieses Subjekt trotz seiner mannigfachen Einbindung als freies

zu denken, so stellt sich die Frage, woher einem bedingten Ich letztlich

41 Vgl. EPh (s. Anm. 6) 33: «Der Charakter der Intention als solcher und jedes
einzelne ihrer besonderen Merkmale weist darauf hin, daß das Erlebnis nicht vollständig
beschrieben ist, wenn man nur die Subjektseite beschreibt, ja daß man auch die
Subjektseite gar nicht beschreiben kann, ohne ständig zugleich ihren Gegenpol ins Auge
zu fassen: das Gegenständliche, dem das Erlebnis gilt.»

42 Vgl. EPh (s. Anm. 6) 134: Die Person «ist nicht bloß ein reines Ich, dessen
geistiges Auge in eine Gegenstandswelt hineinblickt, sondern [...] eine Realität, die mit
Seele und Leib in den Zusammenhang der realen Welt verflochten ist.»

43 Vgl. PE (s. Anm. 7) 43f.: «Der Gehalt des Erlebnisstroms hängt von der Struktur

der Seele ab.»
44 Vgl. EPh (s. Anm. 6) 108: «An einem Punkte muß diese [transzendentale Er-

ken ntms-[Theorie allerdings sich selbst durchbrechen: das Sein des Bewußtseins selbst
und ferner das Bestehen der Funktionsgesetze, die den Verlauf des Bewußtseins
regeln, muß als unabhängig von dem Bewußtsein anerkannt werden, das ihr Sein setzt.
Denn wollte man wiederum sagen: die Funktionsgesetze bestehen in Wahrheit nicht
absolut, sondern der Glaube an sie ist darauf zurückzuführen, daß das Bewußtsein in
bestimmter gesetzlicher Weise verläuft, so geriete man offenbar in einen unendlichen
Regreß. Mit <Wahrheit> und Geltung überhaupt wäre darum auch die Wahrheit und
Geltung der dargelegten Theorien hinfällig. Nehmen wir dagegen an, daß dieser
Regreß vermieden wird, daß das Bewußtsein und die Wesensgesetze, nach denen es

verläuft, absolut gesetzt werden, dann ist für diese Entitäten eine Erkenntnis im echten
Sinne anerkannt, wie sie selbst Gegenstände im echten Sinne sind.» Vgl. ebd., 127.



Subjekt - Person - Religion 357

unbedingte Freiheit zukommt. Das reine Ich ist per definitionem
ungebunden, also frei. Es hat allerdings auch keinen Zugang zu ontischen
Gegebenheiten, wie Stein kridsch anmerkt.45 Im Hinblick auf das personale

Ich stellt sich jedoch die von Stein nicht mit dieser Radikalität
aufgeworfene Frage, ob einem wesenhaft ondsch eingebundenen Subjekt
wesenhaft Freiheit zukommt. Das «Ich kann»46, das «Fiat», der «Ruck»47,

mit dem die Handlung einsetzt, verdankt sich einem nicht transzendental
verhaftenen, sondern aktual wirksamen Impuls. Dieser Impuls jedoch ist
in seinem Ursprung unbestimmbar.

«Dieses wunderbare Vermögen, aus sich selbst heraus Triebkräfte zu erzeugen,

weist offenbar auf eine jenseits des Mechanismus der individuellen
Persönlichkeit hegenden Kraftquelle hin, die in das wollende Ich einströmt,
in der es verankert ist. Die nähere Erforschung dieses Verhältnisses, die wir
uns hier nicht als Ziel setzen können, führt ins Gebiet der Religionsphilosophie.»48

Dies ist nicht die einzige «offene Stelle» des Humanuni, die Stein
aufzeigt. Gerade die Freiheit, das Vermögen, das den Geist von reiner
Reaktion entbindet und in seine eigentlichen Möglichkeiten einführt, ist
zunächst ein negatives Vermögen: Es befreit von wahrnehmungsgebundener

Tätigkeit. Dieses «Frei von» hat jedoch die Eigenschaft, den Geist
auf sich selbst zurückzuwerfen49: Woher empfängt er seine Inhalte, wie
wird geistige Tätigkeit überhaupt sichtbar, wenn nicht in der
Auseinandersetzung mit Inhalten? In sich selbst allein findet der Geist nichts vor.
Die Selbstreflexion, die ja nicht ein Erfassen eines leeren Vermögens ist
(Geist wird immer nur als Vermögen zu oder als Vermögen in Vollzug
begriffen), vermag keine Inhalte zu benennen. Und die Freiheit selbst als

Vermögen der Distanz50 ist lediglich der Punkt, von dem aus der Vollzug

45 PE (s. Anm. 7) 99. «Ein reines Ich z.B., dem sich kein eigener Leib und keine
psychophysischen Beziehungen originär konstituieren, könnte vielleicht mancherlei
Objekte gegeben haben, aber beseelte Leiber, lebende Individuen könnte es nicht
wahrnehmen.»

46 AP (s. Anm. 26) 106.
47 PK (s. Anm. 8) 43, 46, 49, 51 f., 88.
48 PK (s. Anm. 8) 81.
49 Vgl. NFG (s. Anm. 1) 153: Der Erkennende «kann versuchen, sich selbst zu

finden, indem er sich von der Welt freimacht, d.h. die natürliche Reaktion unterbindet.
Das Ergebnis dieser rein negativen Tätigkeit wird nun ein negatives sein. Er entleert
sich, indem er sich gegen die Erfüllung von außen absperrt, die Abtötung führt zum
Tode.»

50 Vgl. NFG (s. Anm. 1) 149: «Gerade das, was zum Eintritt in dieses Reich gehört
— die freie Geistigkeit — sondert zugleich aus ihm aus und stellt das Subjekt auf sich
selbst.»



358 Subjekt — Person — Religion

initiiert wird, nicht selbst Inhalt. Der freie Geist ist, sofern er absolute
Freiheit anstrebt, also «gänzlich ins Leere gesetzt»51, er steht vor dem
Nichts. — Aber das Subjekt

«schrickt zurück vor dem Nichts und verlangt nicht nur nach endloser
Fortsetzung seines Seins, sondern nach dem Vollbesitz des Seins: einem Sein,
das seinen gesamten Gehalt in wandelloser Gegenwart umfassen könnte,
statt das eben zum Leben Emporgestiegene sich immer wieder entschwinden

zu sehen. So kommt es zur Idee der Fülle, indem es an seinem eigenen
Sein durchstreicht, was ihm selbst als Mangel bewußt ist.»52

Stein stößt also mittels phänomenologischer Analyse auf zwei neue Exi-
stentiale: Leere und Sehnsucht nach Fülle. Diese Sehnsucht nach Fülle
verlangt nach einer Wahrheit, die reine Intellektualität nicht erreicht.53
Stallmach und Dobhan charakterisieren sie als «existenzielle Wahrheit»54,
«aus der der Mensch leben kann und mit der er sogar sterben zu können
hoffen darß>55.

3. Wahrheitpersonal

Die Analyse Steins führt also über die intellektuelle Wahrheit hinaus zur
existentiellen, d. h. zur lebensbestimmenden Suche nach einer Wahrheit,
die Fülle verheißt oder — metaphysisch formuliert — Sinn. Allein:
phänomenologisches Suchen öffnet nur die Tür zu dieser anderen metaphysischen

Ebene, durchschreitet sie aber nicht mehr. Stein beginnt mit dem
Studium dogmatischer Lehrbücher, doch zum Schlüsselereignis wird ein
Lebenszeugnis, die Vida der Teresa von Avila. Teresa begriff,

«was es sei, wenn eine Seele in Wahrheit vor der Wahrheit selbst wandelt.
Was ich hier erkannte, hat mir der Herr, der die Wahrheit selbst ist, zu verstehen

gegeben. [...] In dieser göttlichen Wahrheit habe ich sehr wichtige
Wahrheiten erkannt, und zwar weit besser, als wenn mich viele Gelehrte

51 NFG (s. Anm. 1) 139.
52 EES (s. Anm. 13) 54.
53 Vgl. Husserls Phänomenologie und die Phüosophie des hl. Thomas von Aquino.

Versuch einer Gegenübersteilung. Festschrift, Edmund Husserl zum 70. Geburtstag
gewidmet, Ergänzungsband zum Jahrbuch für Philosophie und Phänomenologische
Forschung. Halle a. d. Saale 1929; 2., unveränderte Auflage Tübingen 1974, 42: «Es ist
eine Zeit, die sich mit methodischen Erwägungen nicht mehr zufrieden gibt. Die
Menschen [...] wollen greifbare, inhaltliche Wahrheit, die sich im Leben bewährt.»

54 Vgl. STALLMACH, Josef: «Edith Stein — von Husserl zu Thomas von Aquin» In:
HERBSTRITH, Waltraud (Hg.): Denken im Dialog. Zur Philosophie Edith Steins.
Symposion. Tübingen: Attempto 1991, 42—56, (Dialog), 42. Vgl. DOBHAN, Ulrich: «Teresa

von Avila und Edith Stein» In: Communio. Internationale katholische Zeitschrift. 27. Jg.
Nov./Dez. 1998, 494-514, 495.

55 STALLMACH (s. Anm. 54), 42.



Subjekt — Person — Religion 359

unterwiesen hätten [...]. Die Wahrheit, von der ich sage, daß sie mir zu
verstehen gegeben wurde, ist die Wahrheit in sich selbst. Sie ist ohne Anfang
und ohne Ende, und alle sonstigen Wahrheiten entquellen dieser
Wahrheit.»56

Wahrheit wird hier als personale Realität vorgestellt. Ihr begegnet nicht,
wer sie intellektuell zu begreifen sucht, sondern nur, wer sich ihr mit der

ganzen Person hingibt. Ihm wird Fülle des Lebens, Sinnerfahrung zuteil.
Steins spätes Werk «Endliches und ewiges Stein» trägt bezeichnenderweise

den Untertitel: «Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins». Die
Wahrheitssuche kommt ans Ziel in der «Teilnahme an der einen Wahrheit,

die Gott ist»57.

IV. Schritte %ur Lösung des Vermittlungsproblems

1. Philosophie und Theologie im Dialog

Die phänomenologische Vorgehensweise, radikal, d. h. bis zu den Wurzeln

vordringend, durchgeführt, konfrontiert den Forschenden mit
philosophieimmanent nicht zu lösenden Problemen. Ist es jedoch legitim,
hier unvermittelt theologische Antworten einzutragen? Stein weitet die
zunächst religionsphilosophischen Inhalte theologisch aus, so daß das

«Forschungsgebiet die Gegenstände des Glaubens mitumfaßt»58, während

die Methodik — darin der Scholastik verwandt — philosophisch
bleibt.59 Im Dialog mit der Scholastik setzt Stein lediglich anders ein: Sie

beginnt mit der Literaturdiskussion und überprüft die Ergebnisse
phänomenologisch.60 Ihr Bestreben ist, so die Phänomenologie in den Strom
der «philosophia perennis» zu integrieren61, was ihr seitens «strenger»

56 TERESA von Avila: Das Leben der Heiligen Teresia von Jesu. München: Kösel
81994. (H931), 412f. Hervorhebung C.M.W.

57 PRZYWARA, Erich: Analogia entis. Einsiedeln: Johannes-Verlag 1961, 83.
58 «Die weltanschauliche Bedeutung der Phänomenologie» In: Welt und Person (s.

Anm. 1), S. 1-18, 3.
59 Vgl. PIEPER, Josef: Scholastik. Gestalten und Probleme der mittelalterlichen

Philosophie. München: Kösel 1960, 219: Die Formulierung Piepers: «Die <natürliche
Vernunft») gilt Thomas als «die Kraft, alles zu (vernehmen), was begegnet», klingt fast,
als denke Thomas bereits phänomenologisch.

60 Vgl. INGARDEN, Roman: «Die philosophischen Forschungen Edith Steins» In:
HERBSTRITH, Waltraud (Hg.): Edith Stein - eine große Glaubenszeugin. Leben, neue
Dokumente, Philosophie. Annweiler: Plöger 1986 (Glaubenszeugin), S. 203—230, 214.

Vgl. LEMBECK, Karl-Heinz: «Glaube im Wissen?» In: Dialog (s. Anm. 54), 156—175,
165f. Stein schließt hier an Przywara an: Vgl. BRI (s. Anm. 21), 159 (88/8.8.25).

61 Vgl. Husserls transzendentale Phänomenologie. In Welt und Person (s. Anm. 1),
35: «Gibt es eine Möglichkeit, von der philosophia perennis aus die Problematik der



360 Subjekt — Person - Religion

Phänomenologen Kritik einbringt.62 Tatsächlich mißt die Konvertitin die

Phänomenologie bisweilen an der Theologie.63 Sie beruft sich dabei auf
die Uneinholbarkeit einer metaphysischen Grundentscheidung, vor die

jeder Philosoph gestellt ist64, und auf die Notwendigkeit der
Philosophiekritik.65 Auf der anderen Seite legt Stein einen kritischen philosophischen

Maßstab an theologische Aussagen an; es reizt sie, «den
wissenschaftstheoretischen Charakter dieser merkwürdigen Wissenschaft zu
ergründen, den Fragen nach dem Verhältnis von Vernunft und Offenbarung,

Wissen und Glauben nachzugehen»66 und scholastische Inhalte darauf

hin zu untersuchen, was davon «sich phänomenal rechtfertigen
läßt»67. Hier signalisiert Stein eine positiv kritische Distanz zur scholastischen

Philosophie und ihrer Methode.68

phänomenologischen Konstitution sich zu eigen zu machen, ohne zugleich das, was
man den transzendentalen Idealismus der Phänomenologie nennt, zu übernehmen?»
Vgl. EES (s. Anm. 13) 484.

62 Vgl. HUSSERL, Edmund: Briefe an Roman Ingarden. Hrsg. von Roman Ingar-
den, Den Haag 1968, 22: Husserl postuliert: «Ein echter Philosoph kann nur frei sein:
das Wesen der Philosophie ist radikalste Autonomie.» Vgl. Gespräche (s. Anm. 34),
216 und 220. Vgl. INGARDEN: Über die philosophischen Forschungen Edith Steins (s.

Anm. 60), 216. Vgl. LEMBECK, Karl-Heinz: «Von der Kritik zur Mystik. Edith Stein
und der Marburger Neukantianismus» In: FETZ, Reto Luzius; RATH, Matthias; SCHULZ,
Peter (Hg.): Studien zur Philosophie von Edith Stein. Freiburg: Alber 1993 (Studien),
170-196, 177.

63 Vgl. EES (s. Anm. 13) 24: Theologie wird zum absoluten Maßstab, dem «der

Gläubige sich nicht nur als Gläubiger, sondern auch als Philosoph unterwerfen
muß», an dem Philosophie «zu messen ist und der sie <von Irrtümern befreit und
schützt»). Vgl. AP (s. Anm. 26) 50.

64 Vgl. BRI (s. Anm. 21), 145 (80/13.12.21): «So gewiß jeder Philosoph im Grunde
seines Herzens Metaphysiker ist, so gewiß spekuliert auch jeder, explicite oder implicite.

Bei dem einen steht die Metaphysik auf, bei dem andern zwischen den Zeilen.
Jeder große Philosoph hat seine eigene.»

65 Vgl. BRI (s. Anm. 21), 174 (101/28.11.26). Vgl. PRZYWARA: Analogia entis (s.

Anm. 57), 66f.
66 Was ist der Mensch? Eine theologische Anthropologie. ESW XVII Freiburg, Basel,

Wien: Herder 1994 (WidM), 15.
67 AP (s. Anm. 26) 112.
68 Vgl. BRI (s. Anm. 21), 149 (81/1.8.22): In der Scholastik «ist der präzise,

durchgebildete Begriffsapparat, der uns fehlt. Dafür fehlt freilich meist die unmittelbare
Berührung mit den Sachen, die uns Lebensluft ist, der Begriffsapparat sperrt einen so
leicht gegen die Aufnahme von Neuem ab.» Vgl. Potenz und Akt. Studien zu einer
Philosophie des Seins. ESW XVIII. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1998, 3.



Subjekt — Person — Religion 361

2. Vermittlung über die Anthropologie

a) Methodische Fragen

Während die wissenschaftstheoretische Vermittlung zwischen Phänomenologie

und Theologie metaphysischer Postulate bedarf, zeigt sich ein
direkter Vermittlungsweg in der Anthropologie, allerdings unter Absehung
vom transzendentalen Idealismus.69 Der Grund dafür wurde bereits
aufgezeigt: Ein reines Ich als transzendentales Konstrukt bietet keine
Anknüpfungspunkte; das personale Subjekt jedoch zeichnet sich durch Exi-
stentiale wie Freiheit, Leere und Sehnsucht nach Fülle aus, die einen neuen

Verweisungszusammenhang fordern.
In der Begegnung mit der christlichen Anthropologie bleibt Stein

Phänomenologin70, wird jedoch auf einen neuen metaphysischem
Ausgangspunkt verwiesen.71 Sie setzt ihr anthropologisches Grundanhegen
höchst eigenständig72 und kontinuierlich fort und läßt sich von der

Theologie so weit anregen, wie es ihrem Erkenntnisinteresse73 und der
fortgesetzten Wahrheitssuche74 entspricht.

Stein ist sich bewußt, daß die aus den Offenbarungswahrheiten
erwachsende philosophische Erkenntnis eine hell-dunkle bleibt.75 Dennoch
eröffnet die Integration theologischer Inhalte in die Anthropologie die

69 S. Anm. 61.
70 Vgl. MATTHIAS, Ursula: Die menschliche Freiheit im Werk Edith Steins.

Dissertation 1996. Maschinenschrift, 68. Ingarden: Uber die philosophischen Forschungen
Edith Steins, 219.

71 Vgl. BRI (s. Anm. 21), 145 (80/13.12.21): «Man kann zusammen Phänomenologie,
nach der einen Methode Philosophie als strenge Wissenschaft treiben und in der

Metaphysik einen diametral entgegengesetzten Standort haben. So ist es ja offenbar
mit Husserl und mit uns.»

72 Vgl. Gerl-FALKOVITZ, Hanna-Barbara: Unerbittliches Licht. Mainz: Matthias
Grünewald 1991, 151: «Hier läßt sich in einem delikaten Sinne sagen, daß Husserl bei
Edith Stein letztlich doch über Thomas den Sieg davon getragen habe, oder: daß sie
Thomas mit Husserl weitergedacht, geweitet habe — richtig verstanden ist das wohl
eine Art der <Versöhnung>. Allerdings mit der zusätzlichen klärenden Bemerkung:
Edith Stein hat auch Husserl selbst geweitet.»

73 Bezeichnenderweise wird z.B. Augustinus nur so weit rezipiert, wie es ihrem
Anliegen, das Phänomen Freiheit zu klären, entgegenkommt. Vgl. EES (s. Anm. 13),
387 ff.

74 Vgl. STALLMACH, 48: «Es ist bezeichnend, daß es die thematischen Untersuchungen

über die Wahrheit waren, die bestimmend wurden für ihren zweiten Ansatz in der
Philosophie.»

75 Vgl. EES (s. Anm. 13) 25: «Was aus der Zusammenschau von Glaubenswahrheiten

und philosophischer Erkenntnis stammt, das trägt den Stempel der doppelten
Erkenntnisquelle, und der Glaube ist ein (dunkles Licht>. Er gibt uns etwas zu verstehen,

aber nur, um uns auf etwas hinzuweisen, was für uns unfaßlich bleibt.»



362 Subjekt - Person - Religion

Chance, «daß bestimmte Engführungen, die der Begriff der Person
innerhalb seiner ausschließlich bewußtseinstheoretischen Bestimmung
erfahren hat, gerade durch eine Wiederaufnahme genuiner Einsichten
klassischer Seinsmetaphysik aufgehoben werden könnten»76. Die Aufnahme
erfolgt jedoch kritisch77, Stein verwehrt sich z. B. entschieden gegen
einen möglichen Dualismus.78

Methodisch ist allerdings noch ungeklärt, ob phänomenologisches
Vorgehen den theologischen Phänomenbereich 2u erreichen in der Lage
ist.79 Denn über diese Phänomene ist der Forscher zwar auch durch
eigene Erfahrung belehrt, doch erst durch Texte werden sie interpretierbar.

Tatsächlich wird der Text hier nur «Anlaß, sich den Sachen selbst
zuzuwenden»80. Zudem kann Phänomenologie, wenn sie von der
Seinssetzung absieht, Gott und Göttliches ebenso behandeln wie ein nicht
existierendes Konstrukt, wie den in der Phänomenologie so behebten
Kentauren. Allerdings stellt sich die Frage, ob ein alle Denkschemata
überschreitendes Sein (im Falle des Kentauren werden lediglich zwei
bekannte Schemata, Pferd und Mensch, kombiniert) phänomenologisch
einholbar ist, oder ob Phänomenologie selbst nur an die Grenze zu dieser

neuen Dimension heranführen kann. Sie sieht sich allerdings, wie
gesehen, bereits in der Anthropologie mit Phänomenen konfrontiert, die
sie nur ex negatione bzw. qua Analogie zu definieren in der Lage ist.
Stein wird durch Przywara zum Analogieverfahren hingeführt81, dessen

76 SCHULZ, Peter: Edith Steins Theorie der Person. Von der Bewußtseinsphilosophie
zur Geistmetaphysik. Freiburg, München: Karl Alber 1994, 15: Stein sieht sich

«nicht in der Lage.., einfach den Lehren des hl. Thomas zu folgen, sondern [vertritt] in
einigen wesentlichen Punkten andere Auffassungen.»

77 Vgl. AP (s. Anm. 26) 50f.
78 Vgl. KW (s. Anm. 3) 99. FETZ, Reto Luzius: «Ich, Seele, Selbst. Edith Steins

Theorie personaler Identität» In: Studien (s. Anm. 62), 286-319: «Stein hält [...]
ausdrücklich fest, daß das Ich auch [...] zur Bezeichnung des ganzen Menschen dient.
Damit kann ihre Theorie nicht in einen Dualismusverdacht geraten.»

79 Vgl. SEPP, Hans Rainer: Vorwort zu Potenz und Akt (s. Anm. 68), XXXIII: «Zu
wenig wird die Möglichkeit reflektiert, me eine phänomenologische Analyse der
(Sachen), um die es Thomas von Aquin zu tun war, vorgehen kann und darf. [...] Für
Edith Stein selbst scheint offenbar kein Problem darin zu liegen, daß die Sachen, die
sie in direktem phänomenologischen Zugriff analysieren will, allenfalls solche (Sachen)

sind, die schon vorgedacht wurden und ihr Sein zunächst nur in Form von überlieferten

Texten haben. Es wird kein Zweifel geäußert, ob hier dasselbe phänomenologische
Verfahren anwendbar sei wie in den Fällen, in denen Sachen nicht durch Texte vermittelt

sind, und es wird nicht erwogen, inwiefern Sachen von ihrer Textform überhaupt
getrennt zu werden vermögen.»

80 SEPP, Vorwort (s. Anm. 68), XXXIV.
81 Vgl. HEDWIG, Klaus: «Edith Stein und die analogia entis» In: Studien (s. Anm.

62), 320-352, 341.



Subjekt — Person — Religion 363

«eigentliche Stelle»82 sie in der Analogie von Gott und Mensch sieht. Eine
Wirklichkeitssetzung der theologischen Phänomene ist schließlich auf
phänomenologischem Wege nicht leistbar und wird auch gar nicht
angestrebt.83

b) Die inhaltliche Vermittlung

Eine inhaltliche Anknüpfung philosophischer an theologischer Anthropologie

legt sich nun an mehreren Stellen nahe: bei der Freiheit, der
Individualität oder der Geistigkeit. Hier seien exemplarisch nur die Exi-
stentiale Leere und Fülle herausgegriffen.

Die Person kann, vom unmittelbaren Umweltbezug befreit und auf
sich selbst zurückgeworfen, nicht zu der Fülle finden, nach der sie
existentiell verlangt. Freiheit gewähren und gleichzeitig Fülle vermitteln
kann jedoch wiederum nur eine Instanz, der Freiheit wie Fülle zu eigen
sind, d. h. eine Person in vollkommenem Selbstbesitz. Dieser anderen
Person begegnet der Mensch, so Stein, in der göttlichen Gnade84, die den
Menschen zu sich selbst «befreit»85. Die Personalität Gottes konnte
philosophisch nur dunkel geahnt werden, und es wird nun die Grenze
möglicher phänomenologischer Argumentation berührt, wenn aus der Tatsache

der Freiheit auf eine diese Freiheit gewährende Person rückgeschlossen

wird.
«Der Geist des Lichts ist seinem Wesen nach überströmende Fülle,
vollkommenster, niemals sich vermindernder Reichtum. [...] Indem er
ausstrahlt, bleibt er doch bei sich und bewahrt sich selbst [...]. Die Seele, die
ihn aufnimmt, wird von ihm erfüllt und behält ihn bei sich, auch wenn sie

ihn ausstrahlt, ja, je mehr sie ihn ausstrahlt, desto mehr bleibt er bei ihr. So

kann sie in ihm wahrhafte Stätte finden»86.

82 EES (s. Anm. 13) 311.
83 GERL-FALKOVITZ: Unerbittliches Licht (s. Anm. 72) 153: Stein «führt gerade

kraft ihrer philosophischen Schulung das Experiment der Vernunft so sorgfältig durch,
daß auch die Grenze der gedanklichen Bewegung mit Genauigkeit aufscheint. Die
Grenze ist sozusagen der Denkfähigkeit selbst eingeschrieben und für sie voller Sinn
und Herausforderung. <Über die Grenze hinaus) wird kein Beweis vorgelegt: Edith Stein
vollzieht vielmehr jenen <Aufstieg>, der den Absoluten in seinem gesonderten, mit
nichts vergleichbaren Sein, den durch alle Ähnlichkeit hindurch Unähnlichen ahnen
läßt. Die Bewegung zeigt sogar, daß die Andersheit Gottes tatsächlich nur geahnt,
nicht gesehen und nicht gewußt werden kann.»

84 Vgl. NFG (s. Anm. 1) 145: «Sich selbst und ihren Frieden kann die Seele nur in
einem Reiche finden, dessen Herr sie nicht um seinetwillen, sondern um ihretwillen
sucht. Wir nennen es [...] das Reich der Gnade.»

85 NFG (s. Anm. 1) 138.
86 NFG (s. Anm. 1) 152.



364 Subjekt - Person - Religion

Das Bild der «Stätte», an der der Mensch zur Ruhe kommt, steht für die
ersehnte Fülle. Stein wählt dieses Bild, weil sie schon in ihrer philosophischen

Anthropologie auf das Phänomen der «Räumlichkeit» der Seele
gestoßen ist. Ein personales Ich ist in eine komplexe Struktur, die Person,
einbezogen. Diese bezeichnet Stein als die «Seele», die Leiblichkeit
(Leibbezug), Geistigkeit, Emotionalität und Freiheit umfaßt und von einem
Ich getragen ist. Das Ich «wohnt»87 in der Seele, «Ankommen» und «zur
Ruhe kommen» gehören zum vollen Phänomen der Seele. Dieses
Ankommen ist ein Ankommen nicht nur bei sich, sondern bei einer die Fülle

und die Ruhe vermittelnden Person. Hier mündet die philosophische
Anthropologie unversehens in eine mystische. In der Tat greift Stein
Teresa von Avilas Schrift «Die innere Burg» auf und leistet eine Vermittlung

zwischen phänomenologisch eruierter Räumlichkeit, Sehnsucht
nach Fülle und mystischer Gotterfahrung. Hier wird die «<epoché> des

<Anhaltens> zu jener radikalen <epoché> des (Hinhaltens) wie in der
Stufenlehre des hl. Johannes vom Kreuz die Seele so radikal und total sich
der geistig-geistlichen Welt eines unsichtbaren Gottes (hinhält)».88 Die
Gottesbegegnung vollzieht sich in der «reductio ad mysterium»89 und
gleichwohl als Begegnung mit einer unreduzierbaren Begebenheit. Mystik
erscheint im Werk Steins als die eigentliche Phänomenologie90, das

«(dunkle) Glaubensleben als phänomenologisches Modell»91.

3. Dialog ist möglich

In der steinschen Anthropologie erweist sich somit der Dialog zwischen
Philosophie und Theologie als möglich, und zwar zunächst deshalb, weil
sie die philosophischen Fragen so weit vorantreibt, daß eine philosophie-
immantente Antwort nicht mehr möglich ist. Es kann nun die Frage
aufgeworfen werden, ob die existentielle Sichtweise, die Stein auf weitere
Wesensmerkmale verweist, philosophisch notwendig ist, oder ob nicht
die Anthropologie in der reinen Essentialität (Przywara) verbleiben muß
und sich somit den existentiellen Fragen nicht ausgeliefert sieht. Die
Fruchtbarkeit und Innovation des steinschen Ansatzes hegt m. E. gerade
darin, daß sie die essentielle Forschung so weit vorantreibt, daß das exi-

87 EES (s. Anm. 13) 396 und 345. Vgl. AP (s. Anm. 26) 114.
88 PRZYWARA, Erich: «Edith Stein und Simone Weil - zwei philosophische Grund-

Motive» In: Glaubenszeugin (s. Anm. 60), 231—248, 242f.
89 OTTO, Elisabeth: Welt - Person - Gott. Eine Untersuchung zur theologischen

Grundlagen der Mystik bei Edith Stein. Vallendar-Schönstatt: Patris 1990, 118. Vgl.
PRZYWARA: Analogia entis (s. Anm. 57), 94.

90 Vgl. PRZYWARA: Stein und Simone (s. Anm. 88), 242.
91 KÜHN, Rolf: «Leben aus dem Sein» In: Dialog (s. Anm. 54), 121.



Subjekt — Person — Religion 365

stentielle Moment als ihr inhärentes aufscheint, so daß sie sich zur Revision

ihres metaphysischen Postulates durch das Phänomen selbst, die
Person, aufgefordert sieht. Eine Anthropologie, die in reiner Essentialität
verhaftet bleibt, setzt ein metaphysisches Postulat als unhinterfragbare
Voraussetzung, als Maßstab, über den hinaus die Person nicht gedacht
werden kann.

4. Es bleibt ein Rest

a) Das geheimnisvolle YLumanum

Selbst wenn Philosophie und Theologie sich gemeinsam bemühen, dem
Menschen auf die Spur zu kommen: es bleibt ein Rest. Einige
Wesensmerkmale des Menschen bleiben ungeklärt. So die Individualität, die
unaussprechliche und uneinholbare Eigenart jedes Menschen. Ebenso die
Freiheit. Sie hegt, wie die Individualität, allen anderen Wesensmerkmalen
zugrunde und wird durch sie nicht tangiert; sie kann über die ganze Person

bestimmen, ist aber nicht bestimmbar. Ahnliches läßt sich vom Geist

aussagen: Wir erfassen lediglich die freien Auswirkungen eines Vermögens,

Intentionalität oder Reflexion, das wir selbst nicht vollständig zu
definieren in der Lage sind. Un-faß-bar bleibt zudem das ah diese

Vermögen tragende und umfassende Ich. Das einzig Substantielle, das zu
begreifen wir in der Lage sind, ist unser Körper. Doch das, was ihn als

Leib charakterisiert, die psychophysische Interdependenz, läßt sich
wiederum nur rudimentär erfassen und bleibt im Grunde geheimnisvoll.

Weiter, so mag der theologisch geschulte Leser denken, kann die

Philosophie mit ihren Erwägungen nicht kommen, doch die Theologie
weiß hier Antwort: Sie führt Individualität, Freiheit, Geistigkeit, Identität
und Leiblichkeit auf einen Schöpfer zurück, der selbst ein freies, geistiges

Individuum ist, der Schöpfer der Materie aus dem Nichts — der von
sich selbst allerdings nur sagt: Ich bin.

b) Das Geheimnis Gottes

Was aber ist gewonnen, wenn das Geheimnis des Menschen auf das
Geheimnis Gottes zurückgeführt wird? Wird es damit gelöst und/oder gar
philosophisch vermittelbar? Gottes Offenbarung beweist ihn nicht, und
auch in der Menschwerdung seines Sohnes, in dessen Verkündigung,
Tod und Auferstehung ist Gott nicht aus dem Geheimnis herausgetreten.

Gott bleibt, die christlichen Mystiker bezeugen es, überhelles Licht —

sichtbar, aber nicht erkennbar — oder bergende, aber dunkle Nacht. Es

gibt keine Beweise, die uns den Glauben ersparen und das Wissen
vermitteln würden. Auch die Theodizeefrage ist ungelöst; Gott beweist sich
nicht in von der Gnade überwältigten und darum vollkommenen
Menschen und einer perfekten Welt, sondern nur als Licht, das durch die



366 Subjekt — Person - Religion

Brüche unserer sorgsam gehüteten Fassade hindurchscheint. Was er von
sich offenbart hat, muß uns genügen. Das besagt auch, daß wir in Gott
keine Lösung des Rätsels Mensch finden, sondern nur eine Bestätigung
des Geheimnisses.

V. Desiderate für die christliche Anthropologie

Doch gerade das vermag der theologische Impetus zu bieten: Er sichert
den Geheimnischarakter des Menschen und wehrt damit jede vorschnelle
Antwort auf die offenbleibende Frage, die der Mensch selbst ist (Rahner),

ab. Dennoch darf sich die Theologie jetzt nicht bei der Verwiesen-
heit der prinzipiellen Offenheit auf den Schöpfer beruhigen, sondern sie

ist zu stets neuer Forschung aufgerufen.
Will christliche Anthropologie im heutigen philosophischen Dialog

bestehen, so hat sie einem vierfachen Desiderat zu entsprechen: radikal
vom Menschen aus zu denken, sich ihre anthropologischen Topoi neu
vor Augen zu führen, sie im ursprünglichen Sinne des Wortes zu re-vidie-

ren\ ihre Sicht der Konstituentien der Person zu reflektieren und schließlich

dialogisch zu sein.

1. Radikale Anthropologie

Steins Vorgehensweise ist im strengen Sinne des Wortes eine radikale:
Sie geht von der Wurzel, vom Humanum aus. Christliche Anthropologie
hingegen unterhegt immer wieder der Versuchung, Essentialität —

Wesensreflexion — von «fertigen» Antworten her zu betreiben. Das
Analogieverfahren, ursprünglich eine Extrapolation von Anthropologie auf
Gotteslehre, gerät in seinem Umkehrschluß — von der Gotteslehre auf
die Anthropologie — in Gefahr, schon vorauszusetzen, was es eigentlich
erst zu erforschen gilt. Weil die Anthropologie von der Gotteslehre
abgeleitet wird, gelten ihre Aussagen zudem als sakrosankt, obwohl sie

vielleicht ein Menschen- oder gar ein Gottesbild transportieren, das

dringend der Revision bedarf. Zudem zementiert ein solches Vorgehen
die essentielle Sicht und vernachlässigt die existentielle, die sich gerade in
der steinschen Anthropologie als fruchtbar erwies.

Hier sei Steins Aufforderung wiederholt, auch scholastisches Gedankengut

daraufhin zu befragen, was «sich phänomenal rechtfertigen
läßt»92. Als Ausgangspunkt auch der christlichen Anthropologie ist also
das Phänomen Mensch zu wählen.

92 AP (s. Anm. 26) 112.



Subjekt — Person — Religion 367

2. Re-vidierte Anthropologie

Daraus ergeben sich einige Postulate im Hinblick auf christlich-anthropologische

Topoi, die philosophisch nicht mehr und pastoral kaum noch
vermittelbar sind und die Stein mindestens streift. So versucht sie

anfanghaft, Himmel, Hölle und Fegefeuer, als Konsequenzen freier
Entscheidung beschreiben.93 Sie ringt des weiteren — vermittelt durch
Augustinus, aber nun auf dem Hintergrund der neuzeitlichen Autonomiediskussion

— um die Problematik von Gnade und Freiheit.94 In diesem Kontext

erweist sich das Konstrukt der Erbsünde als bleibend problematisch,

da eine aus persönlicher Freiheit vollzogene Schuld nicht erblich
sein kann. Stein versucht das Problem zu lösen, indem sie die Menschheit

als «personähnliches Gebilde»95 ansieht, eine noch nicht abschliessende,

aber doch weiterführende Überlegung. Der Mißbrauch menschlicher

Freiheit und die Freiheit Gottes erhellen schließlich die Theodi-
zeeproblematik: Beide Freiheiten verdanken sich dem Urgeheimnis der
Beziehung zwischen Gott und Mensch, der Liebe.96 Da Freiheit Bedingung

der Möglichkeit der Liebe ist, kann sie weder Gott noch dem
Menschen abgesprochen werden. Auch diese Antwort Steins ist keine
abschliessende, aber doch eine schlüssige.

3. Reflektierte Anthropologie

Der Dialog mit der Philosophie enthält Anregungen für die christliche
Anthropologie im Hinblick auf die theologische Reflexion der
Wesensmerkmale des Menschen. Die Leiblichkeit z. B. verschwindet in der
modernen philosophischen Reflexion als Thema, sie ist jedoch im Hinblick
auf Inkarnation und Auferstehung theologisch präsent — kaum jedoch in
der aktuellen Diskussion. Die mit der Leiblichkeit verbundenen Merk-

93 Vgl. EES (s. Anm. 13) 369ff.: Stein denkt dies am Beispiel Luzifers durch: Luzi-
fer wendet sich gegen das eigene Sein als Geschöpf, doch da er eben Geschöpf ist,
bleibt er «als widerwilliger Zeuge der Macht, die er bestreitet, im Sein erhalten.» «Das

non serviam Luzifers, das Eingehen der ersten Menschen auf das eritis sicut Deus
der Schlange sind Auflehnung gegen die eigenen Geschöpfnatur und damit gegen den

Schöpfer.» Die dauerhafte Entscheidung gegen das eigene, gottgewollte Wesen und
damit gegen Gott — das ist die Hölle, die das Geschöpf sich selbst bereitet.

94 Stein reflektiert dieses durchgehend, insbesondere in NFG.
95 WidM (s. Anm. 66) 77.
96 Vgl. WidM (s. Anm. 66) 39: «Es gehört dazu, daß zwei Personen einander schenken

und dieses Geschenk wechselseitig annehmen. Das Schenken und Annehmen sind
freie, geistige Akte. Damit der Mensch sich Gott schenken könne, muß er ein freies, geistiges
Wesen sein. Geistigkeit und Freiheit sind für die Gotteskindschaft vorausgesetzt. Sie
gehören zur Natur des Menschen.»



368 Subjekt - Person - Religion

male Sozialität, Mann- und Frausein97 und Emotionalität sind als
Wesensmerkmale zu thematisieren; sie sind nicht allein als pastorale Belange
relevant. Gleiches gilt für die von Stein aufgezeigten Existentiale Leere
und Sehnsucht nach Fülle. Das Wesen der Freiheit scheint im steinschen
Werk in der Doppeltheit von apriorischer (Wesensfreiheit) und
aposteriorischer (Handlungsfreiheit) auf, eine Unterscheidung, die theologisch
relevant ist. Auch das Woher der Freiheit und der Ursprung der geistigen
Fähigkeiten sind neu zu reflektieren, da weder Evolutionsglaube noch
Kreationismus zur Lösung des Problems beitragen.

4. Dialogische Anthropologie

Eine Anthropologie, die sich ihrer eigenen Grundlagen bewußt bleibt,
indem sie sie reflektiert und re-vidiert, wird fähig zur Aufnahme neuer
Inhalte, ohne in ihrer Substanz gefährdet zu werden. Die christliche
Anthropologie ist also aufgefordert, sich auf die Ergebnisse anderer
Wissenschaften, die sich um den Menschen bemühen, immer neu einzulassen

— und zwar in einer doppelten Weise: um zu lernen, aber auch, um
andere auf von ihnen gegebenenfalls übersehene Wesensmomente des

Menschseins aufmerksam zu machen und um vorschnelle Antworten
zurückzuweisen. Diesen Dialog stets neu zu wagen, ist die christliche
Anthropologie also um des Menschen willen aufgerufen.

VI. Selbstverpflichtung theologischer Anthropologie

Aus diesem Postulat erwächst eine mehrfache Selbstverpflichtung
theologischer Anthropologie:

1. Ihr wird die Demut fortgesetzten Fragens abverlangt. Sie darf sich
bei der Frage nach dem Menschen niemals, auch nicht dogmatisch
abgesichert, beruhigen.

2. Sie muß sich einer Demut der Sprache befleißigen. Die Versuchung

dogmatischen Denkens hegt darin, das Unsagbare in Worthülsen
zu kleiden. Damit wird aber nur scheinbar eine Antwort auf die Frage
gegeben, die der Mensch bleibend sich selbst ist.

3. Theologische Anthropologie hat dafür einzustehen, daß der
bleibende Geheimnischarakter des Menschen um des Menschen willen im
wissenschaftlichen Diskurs nicht vergessen wird. Denn dieser Geheimnischarakter

ist, so meine These, für die Personalität konstitutiv. Persona-

97 Vgl. Die Frau. Fragestellungen und Reflexionen. Edith Stein Gesamtausgabe
(ESGA=Neuherausgabe der Werke Edith Steins) 13. Freiburg, Basel, Wien: Herder
22000.



Subjekt - Person — Religion 369

lität ist kein Rätsel, das eines Tages lösbar ist, sondern Geheimnis im
strengen Sinne. Nun hat die Theologie ihrer Selbstaussage nach Zugang
zum Geheimnis durch die Offenbarung. Doch was ist damit geklärt?
Wenn Personalität auf das Geheimnis Gottes zurückgeführt wird, so
bleibt sie doch Geheimnis, das Interpretament Hegt nur früher — oder
später.

Der Dialog zwischen Philosophie und Theologie wird dann fruchtbar,

wenn beide Seiten erkennen, daß sie nur eines leisten können: die
immer größere Annäherung an ein Geheimnis. Das können sie leisten,
mehr nicht - und mehr ist auch nicht gefordert.


	Subjekt - Person - Religion : Edith Steins Vermittlung zwischen philosophischer und theologischer Anthropologie

