
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Grundloser Glaube? : Zur Glaubensverantwortung nach Wittgenstein

Autor: Stosch, Klaus von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus von Stosch

Grundloser Glaube?

Zur Glaubensverantwortung nach Wittgenstein

In der religionsphilosophischen und theologischen Wittgensteinrezeption

gilt es weithin immer noch als ausgemacht, daß in einer an Wittgensteins

Grundeinsichten orientierten Philosophie oder Theologie so etwas
wie eine Verantwortung religiösen Glaubens vor der Vernunft keinen
Platz hat. Die Suche nach Begründungsmöghchkeiten religiöser Sätze
erscheint in dieser kanonischen Sicht mit Wittgensteins Anliegen unvereinbar

zu sein, so daß in dieser Perspektive eine von Wittgenstein inspirierte

Fundamentaltheologie zwangsläufig fideistisch konzipiert oder

ganz aufgegeben werden müßte.1

I. Religiöse als grammatische Sät^e?

Und in der Tat gibt es einige Stellen in Wittgensteins Gesamtwerk, die
sich leicht als kompromißlose Absage an jede Form der Glaubensbegründung

lesen lassen.2 Grund der dabei zum Ausdruck kommenden
begründungskritischen Haltung dürfte es sein, daß Wittgenstein dazu
tendierte, grundlegende rehgiöse Glaubenssätze als in unserem Bezugssystem

verankerte grammatische Sätze anzusehen.3

1 Zur neuesten Entwicklung der theologischen Wittgensteinrezeption vgl. von
STOSCH, Klaus, «Wittgensteinnaissance» in der Theologie? Ein Literaturbericht zur
Lage im Jahre 50 nach Wittgensteins Tod. In: ThKv 97 (2001) 465-482.

2 Vgl. etwa WITTGENSTEIN, Ludwig, «Vorlesungen über den religiösen Glauben».
In: DERS., Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik, Psychoanalyse und religiösen
Glauben. Zusammengestellt aus Notizen von Y. SMYTHIES/R. RHEES/J. TAYLOR, hrsg.
von C. BARRETT, Düsseldorf-Bonn 1994, 77—101 (in Zukunft abgekürzt mit VrG),
hier: 83—85. Zur Diskussion dieser und anderer begründungskritischer Stellen vgl. von
STOSCH, Klaus, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur
Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001 (ratio fidei 7),
bes. 300-307.

3 Vgl. nur WITTGENSTEIN, Ludwig, Über Gewißheit, Frankfurt a.M. 91997, Nr.
107, 239-240, 336 (in Zukunft abgekürzt mit ÜG unter Beifügung der jeweiligen Nummer);

KOBER, Matthias, Gewißheit als Norm. Wittgensteins erkenntnistheoretische



Grundloser Glaube? 329

Mit der Rede von grammatischen Sätzen möchte Wittgenstein darauf
aufmerksam machen, daß wir in all unseren Begründungsbemühungen
immer von bestimmten Grundüberzeugungen ausgehen, die unserem
Argumentieren wie eine Grammatik zugrundehegen.4 Zu diesen
Grundüberzeugungen gehören Common-Sense-Sätze wie die Feststellung, daß
die Erde bereits lange Zeit vor der eigenen Geburt bestand, oder der

Ausspruch: «Hier ist eine Hand» beim Deuten auf eine Hand.5 Andererseits

gehören aber auch Elemente zu diesen Grundüberzeugungen, die

nur dem jeweiligen Sprecher unbezweifelbar sicher sind.6 Alle derartigen
Grundüberzeugungen bilden zusammen mein Weltbild, das als «Substrat
alles meines Forschens und Behauptens» (UG 162) «der überkommene
Hintergrund (ist; Vf.), auf welchem ich zwischen wahr und falsch
unterscheide» (ÜG 94). Es kann deswegen nicht argumentativ begründet werden,

weil es als Lebenselement meiner Argumentationsstrategien (UG
105) jeglichen Geltungsansprüchen und Begründungsversuchen ermöglichend

und regulativ voraushegt.
Die in unseren Weltbildern gebündelten grammatischen Sätze zählen

in all unseren Sprachspielen zu dem Bündel von Annahmen, die zur
Prüfung einzelner Wissens- oder Wahrheitsansprüche vorausgesetzt werden.
So ist es z. B. für den Erfolg eines naturwissenschaftlichen Experimentes
notwendig, bestimmte unbezweifelte Voraussetzungen hinzunehmen.
«Man kann nicht experimentieren, wenn man nicht manches nicht
bezweifelt. Wenn ich experimentiere, so zweifle ich nicht an der Exi-

Untersuchungen in <Über Gewißheit), Berlin-New York 1993, 154; LÜTTERFELDS,
Wilhelm, «Wittgensteins Weltbild-Glaube — ein vorrationales Fundament unserer Lebensform?»

In: J.P. GÂLVEZ/ R.D. BALDRICH (Hgg.), Wittgenstein und der Wiener Kreis,
Cuenca 1998, 115-152, hier: 143.

4 Vgl. STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 90—112.
5

Ausgangspunkt für Wittgensteins Auseinandersetzung mit derartigen Common-
Sense-Sätzen stellte der (aus Wittgensteins Sicht mißglückte) Versuch G.E. Moores
dar, diese Sätze zur Abwehr des Skeptizismus in den Dienst zu nehmen (vgl. MOORE,
George E., Eine Verteidigung des Common Sense. Fünf Aufsätze aus den Jahren
1903-1941, Frankfurt a.M. 1969).

6 So z.B. die für mich unumstößlichen Uberzeugungen, daß ich Klaus von Stosch
heiße, verheiratet bin, in Bonn wohne, zwei Kinder habe, usw. Die Evidenz dieser nur
für mich grammatischen Sätze beruht zwar auch auf intersubjektiv gültigen Kriterien,
aber während eine Fremde die obige Angabe meines Namens bezweifeln würde, wenn
auf meinem Personalausweis ein anderer Name vermerkt wäre, hätte ich wegen dieses

beispielsweise für Polizisten sehr nützlichen Kriteriums nicht einmal die Möglichkeit,
an der Wahrheit dieses für mich grammatischen Satzes zu zweifeln (vgl. SCHULTE,
Joachim, Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt a.M. 1990, 120; gegen
KOBER, Gewißheit [s. Anm. 3], 153).



330 Grundloser Glaube?

Stenz des Apparates, den ich vor Augen habe.»7 Sinnvoller Zweifel ist
eben immer nur auf der Basis von Gründen möglich. Und Gründe gibt
es nur innerhalb eines Bezugssystems. Zweifel kann sich nicht universal
auf meinen ganzen Bezugsrahmen beziehen. «Wer an allem zweifeln
wollte, der würde auch nicht bis zum Zweifel kommen. Das Spiel des

Zweifeins selbst setzt schon die Gewißheit voraus.»8 Ohne feststehendes

Bezugssystem hätte der Zweifel gar keinen Angriffspunkt (vgl. ÜG 356),
d. h. ich muß irgendwo «anfangen zu trauen (und; Vf.) mit dem Nicht-
zweifeln anfangen», weil sonst das Urteilen unmöglich wird (ÜG 150).

Die entscheidende Frage ist nun, ob in Wittgensteins Augen religiöse
Grundüberzeugungen zu dem Weltbild religiöser Menschen gehören und
damit den Charakter haben, derartige Endpunkte des Zweifels
darzustellen. Wenn nämlich zumindest die basalen religiösen Glaubenssätze
als Grundpfeiler des Weltbildes eines religiösen Menschen angesehen
werden müssen, wäre es nach allem bisher Gesagten sinnlos, sie begründen

zu wollen. Glaube wäre letztlich grundlos und jede Frage nach
Begründung müßte mit dem Hinweis auf ein unhintergehbares «So handle
ich eben» abgewiesen werden.9

Für eine derartige Verankerung des religiösen Glaubens auf der
Weltbildebene könnte man etwa Wittgensteins Beobachtung ins Feld
führen, daß keine noch so überzeugende Begründung eine so grundlegende

Änderung der Grammatik und Lebensform erzwingen kann, wie
sie der religiöse Glaube verlangt (vgl. VrG 82). Gerade weil religiöser
Glaube unser Weltbild und damit all unser Handeln prägt, scheint man
nur durch eine grundlegende Änderung des Lebens in ihn und seine
Plausibilitäten finden zu können. Denn Glaube ist in Wittgensteins Augen

keine bloße Lehre, keine kalte Weisheit, kein äußerliches Formeln-
aufsagen, sondern er ist «Leidenschaft»10, er ist farbenreich wie das
Leben (vgl. VB 538), er ist ein «Ergriffen- und Umgedrehtwerden» (VB

7 ÜG 337; vgl. ÜG 88.
8 ÜG 115. «D.h. die Fragen, die wir stellen, und unsre Zweifel beruhen darauf, daß

gewisse Sätze vom Zweifel ausgenommen sind, gleichsam die Angeln, in welchen jene
sich bewegen» (ÜG 341; vgl. ÜG 392, 450, 625 sowie ÜG 232). Zur Frage, ob sich aus
dieser Einsicht eine Widerlegung des Skeptizismus oder des pankritischen Fallibilismus
ableiten läßt vgl. STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 202—212.

9 Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig, «Philosophische Untersuchungen I». In: DERS.,
Werkausgabe Bd. 1. Neu durchges. von J. SCHULTE, Frankfurt a.M. 91993, 225-485 (in
Zukunft abgekürzt mit PU unter der Angabe der jeweiligen Nummer), Nr. 217: «Habe
ich die Begründungen erschöpft, so bin ich nun auf dem harten Felsen angelangt, und
mein Spaten biegt sich zurück. Ich bin dann geneigt zu sagen: <So handle ich eben>.»

10 WITTGENSTEIN, Ludwig, «Vermischte Bemerkungen». In: DERS., Werkausgabe
Bd. 8, Frankfurt a.M. 51992, 445—573 (in Zukunft abgekürzt mit VB), 530.



Grundloser Glaube? 331

525). Als solches «leidenschaftliches Sich-entscheiden für ein Bezugssystem»

(VB 540) kann er nicht in einem von ihm unabhängigen, auch von
Nichtglaubenden geteilten Bezugssystem begründet werden, sondern
hegt allen Begründungsversuchen bereits regulativ voraus und scheint
nur in einem Kierkegaardschen Sprung ergriffen werden zu können.

Bei einer solchen Bestimmung religiösen Glaubens wäre die Erhebung

von Geltungs- und Begründungsansprüchen bei religiösen
Überzeugungen natürlich ein Mißverständnis, das durch grammatische
Untersuchungen geheilt werden müßte.11 Es scheint mir allerdings fraglich zu
sein, ob eine derartige Bestimmung religiöser Sätze bei einer genaueren
Analyse ihres Status' mit dem deskriptiven Grundanliegen Wittgensteins
vereinbar ist.12

II. Begründungsmöglichkeit und -notwendigkeit religiöser Rede

Bei näherer Betrachtung religiöser Glaubenssätze zeigt sich nämlich, daß

man sie nicht als unerschütterlichen, regulativen Teil eines Bezugssystem
ansehen kann. Charakteristisch für die der Begründungsmöglichkeit
entzogenen Elemente meiner Grammatik ist es in Wittgensteins Augen, daß

ich in meiner Sprachspielpraxis keine Alternative zu ihnen in Betracht
ziehe, ja daß ich nicht einmal weiß, wie ich an ihnen zweifeln könnte.
Wenn ich ernsthaft (und nicht nur in einem methodischen Spiel) an den

grundlegenden regulativen Bestandteilen unserer Grammatik zweifle, gerät

all mein Urteilsvermögen ins Wanken. Wir wissen gar nicht, wie wir
an diesen Grundbestimmungen unserer Grammatik ernsthaft zweifeln
sollten, weil wir sie in all unseren Handlungen je neu setzen.

1. Die doppelte Be^weifeIbarkeit religiöser Glaubenssätze

Dagegen ist die Zweifelsmöglichkeit bei religiösen Glaubenssätzen

keineswegs ausgeschlossen oder einem methodischen Skeptizismus vorbehalten.

Denn Glaubenssätze stehen ebenso wie ethische Sätze keineswegs

alternativenlos da, und auch die religiösen Lebensformen sind an

11 Vgl. KROSS, Matthias, «Glaube Du! Es schadet nicht». Ludwig Wittgensteins
Vermischte Bemerkungen zur Religion. In: W. KELLERWESSEL/Th. PEUKER (Hgg.),
Wittgensteins Spätphilosophie. Analysen und Probleme, Würzburg 1998, 257-291,
hier: 287.

12 Vgl. zum deskriptiven Status des Wittgensteinschen Philosophierens von
STOSCH, Klaus, «Der Philosoph als Fremdenführer». Anmerkungen zur Selbstbezüg-
lichkeit von Wittgensteins Philosophieren. In: R. HALLER/K. PUHL (Hgg.), Wittgenstein

and the Future of Philosophy. A Reassessment after 50 Years. Vol. 2, Kirchberg
2001 (Contributions of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society; IX [2]), 357-363.



332 Grundloser Glaube?

Verschiedenartigkeit kaum zu überbieten. Man wird Wittgenstein wohl
kaum die Einsicht in die Tatsache absprechen können, daß die Züge von
Unerschütterlichkeit religiösen Glaubens und seine regulative Kraft
gerade nicht bedeuten, daß wir zu keinen sinnvollen Zweifeln an ihm fähig
wären.

Sicherlich hat der Zweifel an religiösen Glaubenssätzen eine andere
Gestalt als der Zweifel an empirisch nachprüfbaren Behauptungen. So ist
es beispielsweise für einige Glaubensakte charakteristisch, daß sie den
Zweifel einschließen können, ohne den bezweifelten Gehalt auch auf
regulativer Ebene außer Kraft zu setzen. In diesem Sinne ist es in meinen
Augen ein wichtiges Merkmal von Gebeten, daß sie es erlauben,
grundlegende religiöse Überzeugungen zu bezweifeln und an ihnen zu verzweifeln,

ohne daß diese Überzeugungen deshalb ihre regulative Rolle verlieren

müssen. «Auch das Gebet ist vom Zweifel in Mideidenschaft gezogen.

Es kann und darf ihm sein Wohnrecht nicht versagen; der Gebetsglaube

hebt den Gotteszweifel nicht auf. Das Gebet ist der Ort der
Wahrheit, die Stunde der Wahrheit — und gerade deshalb nicht der Ort
der fraglosen und fragenlosen Gewißheit.»13 Wenn aber das Gebet gerade
nicht die Aufhebung des Zweifels grundlegender religiöser Überzeugungen

ist, sondern diese artikulieren hilft, ohne deshalb die weltbildkonsti-
tutive Bedeutung religiöser Überzeugungen außer Kraft zu setzen, wäre
es ein grundlegendes Mißverständnis religiöser Überzeugungen, wenn
man diese in ihrer regulativen Instantiiertheit als unbezweifelbar ansehen
würde. Im Gegenteil scheint es, wie das Beispiel des (ver)zweifelnd-su-
chenden Betenden zeigt, gerade ihre Eigenart zu sein, grammatischen
Charakter zu haben, ohne dadurch die interne Zweifeismöglichkeit
aufzuheben.

Offenbar bedeutet der grammatische bzw. regulative Charakter
religiöser Glaubenssätze also nicht, daß für den Gläubigen die Existenz
Gottes so fest steht, daß ihm innerhalb der eigenen Lebensform ein
Zweifel an seinem Glauben nicht möglich ist.14 Ja, «(e)s wäre lächerlich
anzunehmen, daß Wittgenstein nicht aus eigener Erfahrung wußte, was
es mit dem inneren Ringen um Fragen des religiösen Glaubens auf sich
hat. Wenn er die Unerschütterlichkeit des religiösen Glaubens als eines
der Glaubensmerkmale bezeichnet, will er damit nicht sagen, der reli-

13 WERBICK, Jürgen, Gebetsglaube und Gotteszweifel, Münster 2001 (Religion —

Geschichte — Gesellschaft; 20), 32.
14 Gegen BRÜMMER, Vincent, Wittgenstein and the anselmian project. In: Bijdragen

60 (1999) 436—455, hier: 446; van HERCK, Walter, Geloof in God als zekerheid. In:
DERS./P. CORTOIS (Hgg.), Rationaliteit en religieus vertrouwen, Leuven 1999, 195—

224, hier: 223.



Grundloser Glaube? 333

giöse Glaube sei immer und in jedem Augenblick von Zweifeln frei.
Aber vermutlich wäre Kierkegaard der gleichen Meinung wie Wittgenstein

wenn er sagt, daß der religiöse Glauben <das ganze Leben) des

Gläubigen (regelt), obwohl sein Glaube von Zweifeln durchsetzt sein
kann.»15

Eine fundamentaltheologische Vorgehensweise, die Glaubenssätzen
eine Begründung erübrigende, regulative Bedeutung in weltbildstützender

Funktion zuweist, scheitert aber nicht nur an der faktischen Pluralität
religiösen Sprechens und an deren faktischer Bezweifelbarkeit, sondern
auch an der Tatsache, daß der Rede von «Gott» «notwendigerweise», also

aus grammatischen Gründen, eine solche regulative Bedeutung nicht
zukommen kann. Denn der mit der Rede von «Gott» «notwendig»
einhergehende universale Anspruch kann bei Menschen weder ein unbezwei-
felbares sprachspielpraxeologisches Fundament noch eine unhintergeh-
bare intersubjektive Geltung haben.16 Andernfalls müßten sich
Glaubensaussagen wegen ihres allumfassenden Regelungsanspruchs in allen

unseren Handlungen und Gepflogenheiten ausdrücken. Denn unser Glaube

wäre erst dann im regulativen Sinne unerschütterlich gewiß, wenn all
unsere Handlungsweisen und Gepflogenheiten so von ihm geprägt sind
bzw. so durch unser unsere Identität vollziehendes Tun gesetzt sind, daß

angesichts einer solchen Praxis jeder praktisch relevante Zweifel an ihrer
Geltung sinnlos wird.

Ein solcher Ausschluß jeder Zweifelmöglichkeit scheint mir zumindest

bei den Redeweisen von «Gott» unmöglich zu sein, die sich in den
Traditionen der monotheistischen Weltreligionen und den sich positiv
oder negativ auf sie beziehenden philosophischen Ansätzen entwickelt
haben. Wenn A. Kenny versucht, die Möglichkeit einer Gesellschaft zu
konturieren, in der die Existenz Gottes «was deeply embedded in
everyone's noetic structure in such a way as to be implicit in every kind of
inquiry», geht er, wie dann auch die Beispiele deutlich machen, von einer
anderen, in unserem Kulturkreis nur schwer nachvollziehbaren Grammatik

des Wortes «Gott» aus, so daß die Bedeutung des Wortes «Gott» in
unserer Gesellschaft die von Kenny beschriebene Möglichkeit nicht
zuläßt.17 Nicht zufällig ist zumindest der rechtverstandene Gottesglaube in

15 PUTNAM, Hilary, Für eine Erneuerung der Philosophie, Stuttgart 1997, 185f.
16 Vgl. hierzu und zum folgenden auch von STOSCH, Klaus, «Sind religiöse

Glaubenssätze begründbar? Anmerkungen zum Verhältnis von Glaube und Vernunft nach

Wittgenstein». In: B. BROGAARD (Hg.), Rationality and irrationality. Vol. 2, Kirchberg
2000 (Contributions of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society; VIII [2]), 153-158.

17 Vgl. KENNY, Anthony, What is faith? Essays in the philosophy of religion,
Oxford 1992, 35.



334 Grundloser Glaube?

jüdisch-christlicher Tradition nicht mit unserer Lebensform gleichzusetzen,

sondern als deren Korrektiv anzusehen.18 Diese Einsicht in die
Unmöglichkeit einer unhinterfragbaren Instantiierung christlicher
Glaubenssätze in der Praxis religiöser Menschen soll im folgenden auf ihre
Stichhaltigkeit untersucht werden, indem überlegt wird, ob die grundlegenden

Glaubenssätze der christlichen Tradition nicht doch dem Tun
einer Gruppe von Menschen unhinterfragbar regulativ zugrundehegen
könnte.

2. Ein Beispiel aus der christlichen Tradition

Eine der grundlegenden Charakterisierungen Gottes in der christlichen
Tradition ist die, daß Gott sich in Jesus Christus als die vorbehaltlose,
bedingungslose Annahme und Anerkennung jedes einzelnen Menschen
gezeigt hat. Gott hebt uns dem christhch-trinitarischen Bekenntnis
zufolge mit einer Liebe, die an nichts innerwelthchem, sondern an der in-
nertrinitarischen Liebe des Vaters zum Sohn Maß nimmt. Deshalb übersteigt

sie all unsere Möghchkeiten und Leistungen, indem sie uns immer
schon mehr hebt, als wir es uns jemals verdienen könnten. Wie kann nun
dieser Glaubenssatz so als Regel in Geltung sein, daß sich wie bei den

grundlegenden Elementen unserer Weltbilder aus sprachspielpraxeologi-
schen Gründen jede Rechtfertigung für ihn erübrigt?

Offensichthch nur so, daß unser Handeln aufgrund eines Bezuges
auf Jesus Christus zugleich Ausdruck eines Sich-unbedingt-gehebt-Wissens

und der unbedingten Annahme des Anderen als des Anderen ist. Ist
es aber überhaupt möghch, daß ein Mensch sich selbst und jeden anderen

unbedingt anerkennt?
Dies scheint unmöglich zu sein. Denn ein bedingtes Wesen kann ein

anderes bedingtes Wesen immer nur bedingt anerkennen. Allerdings hat
der Mensch mit der Freiheit das Vermögen, sich zumindest intentional
einem anderen Menschen unbedingt zuzusagen. Ich kann der Anderen

zusagen, daß ich unter allen Bedingungen und unabhängig von allen
Bedingungen zu ihr stehen will. Damit ist nicht bestritten, daß nur, wenn
dem anderen Menschen vor und unabhängig von meiner Bejahung ein

unbedingtes Ja von einer absoluten Person- und Freiheitswirkhchkeit zu-

18 Vgl. GUTTING, G., Religious belief and religious skepticism, Notre Dame/Ind.
1983, 77: «By contrast, Christianity, Buddhism, Hinduism, etc. articulate systems of
truths and values designed to challenge and transform their societies.» Diese korrektivische

Stellung und die damit gegebene Nichtidentität von Religion und Lebensform
ist auch die Voraussetzung dafür, daß der Atheismus immer eine reale Alternative in
unseren Gesellschaften darstellt und daß es im Bereich des Religiösen Wahlmöglichkeiten

gibt (vgl. ebd., 78).



Grundloser Glaube? 335

gesprochen ist, mein unbedingtes Ja zu ihm angesichts seiner Bedingtheit
verantwortbar ist. Denn «wenn ich zu einem Menschen nicht nach seinem

Maß, sondern unbedingt soll verantwortbar ja sagen können, dann muß
mein Maß das unbedingte Ja Gottes zu ihm sein, aus dem er ist und sein
soll, der er ist.»19 Doch zumindest auf den ersten Blick ist nicht einzusehen,

aus welchen begrifflichen Gründen eine (von ihrer Verantwortbar-
keit ja zunächst einmal unabhängige) Realisierung eines solchen
Anerkennungsverhältnisses unmöglich sein sollte.

Bedenken an der begrifflichen Möglichkeit einer Realisierung eines

unbedingten Anerkennungsverhältnisses einem anderen Menschen
gegenüber werden allerdings bereits durch die Frage danach deutlich, ob
nicht «eine mitmenschliche Liebe, die voraussetzungslos sein wollte,
den Gehebten zudefst dadurch (entwürdigt; Vf.), daß sie sich nicht darauf

angewiesen weiß, seine Liebens-Würdigkeit hebend zu würdigen und
sich an ihr zu freuen.»20 Versucht man deshalb die hier bedachte
Möglichkeit begrifflich präzise zu bestimmen, tauchen eine Reihe von
Schwierigkeiten auf, etwa dann wenn man sich dabei der im Anschluß an H.
Krings entwickelten Freiheitsanalyse von T. Pröpper bedient.21 In dieser
Sicht wird nämlich deuthch, daß unbedingte Anerkennung des Anderen
als des Anderen nur symbohsch vollziehbar ist. Zwar macht Pröpper
deuthch, daß Freiheit in formaler Hinsicht insofern unbedingt ist, als sie

«das schlechthin ursprüngliche und vom Menschsein unabtrennbare
Vermögen (ist; Vf.), zu jeder Gegebenheit und Bestimmtheit, zu den Systemen

der Notwendigkeit und noch der Vorfindhchkeit des eigenen
Daseins sich verhalten, d. h. sie distanzieren, reflektieren und affirmieren
(oder negieren) zu können.»22 Diese formale Unbedingtheit der Freiheit
kann sich aber in materialer Hinsicht nur bedingt realisieren. Selbst wenn
sie sich um ihrer selbst willen dazu entschheßt, die formale Unbedingtheit

der Freiheit zum Prinzip und Kriterium ihres Handelns zu machen
und so das Verhältnis der Anerkennung als Wirklichkeit der Freiheit in
den Bhck nimmt, bleibt es dabei, daß das Unbedingtheitsmoment der
Anerkennung auch einem noch so sehr geliebten Menschen gegenüber

19 SPLETT, Jörg, «Freiheit im Licht des Unbedingten. Christliche Perspektiven zu
Gestalt und Sinn freier Humanität». In: DERS. (Hg.), Wie frei ist der Mensch? Zum
Dauerkonflikt zwischen Freiheitsidee und Lebenswirklichkeit, Düsseldorf 1980, 83—

103, hier: 95; vgl. DERS., Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des

Menschseins, Frankfurt a.M. 21986, 28—31.
20 WERBICK, Jürgen, Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie,

Freiburg-Basel-Wien 2000, 127.
21 Vgl. PRÖPPER, Thomas, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze

zur Soteriologie. 2., wesentlich erw. Aufl., München 1988, 182—194.
22 Ebd., 184.



336 Grundloser Glaube?

nur symbolisch realisiert werden kann.23 Im Licht dieser Ausführungen
wird deutlich, daß unbedingte Anerkennung nicht einmal in bezug auf
einen einzigen anderen Menschen aufgrund seiner regulativen Instanti-
iertheit an meinen Handlungen ablesbar sein kann.

Aber auch wenn man Einwände gegen diese Form der Freiheitsanalyse

hat, entstehen spätestens dann Schwierigkeiten, wenn dieses

Anerkennungsverhältnis nicht nur einem einzelnen Menschen gelten soll.
Denn auch die anderen Menschen stehen in Beziehungen zueinander,
und zwar in Beziehungen, die ganz offensichthch nicht reine
Anerkennungsverhältnisse sind. Anerkennung des einen Menschen ist in dieser
Situation oft mit der Anerkennung des anderen Menschen unvereinbar.

Die Situaüon wäre nur dann anders, wenn sich alle Menschen dazu
entschlössen, einander unbedingt anzuerkennen. Zudem müßte gewährleistet

sein, daß diese gegenseitigen Anerkennungsverhältnisse trotz aller
Individuahtät nicht in Widerspruch zueinander geraten.24 Solange diese
Situation nicht gegeben ist, ist es nicht denkbar, daß bei einem einzelnen
Menschen der grundlegende Glaubenssatz des Christentums regulativ so
instantiiert ist, daß wie bei auf Weltbildebene verankerten grammatischen

Sätzen jeder Zweifel an ihm als leerer «paper doubt» anzusehen ist.
Es ist auch nicht möglich, in einer Gruppe oder Lebensform diesen
christlichen Glaubenssatz in diesem Sinne zu inkarnieren, da ihm eine

Universalisierungstendenz innewohnt, die jede Selbstvergewisserung in
einem Segment der Gesellschaft ausschließt.

Möglich wäre allenfalls, daß ein einzelner Mensch unbedingte
Anerkennung aller anderen Menschen dadurch realisiert, daß er sie Hebt und
erkennt, wie sie von Gott gemeint sind (allerdings nur dann, wenn
vorausgesetzt wird, daß sich dabei keine Widersprüche ergeben). Doch wie
sollte eine solche erkennende Anerkennung in einer Welt möghch sein,
in der auf vielfältige Weise verdeckt ist, wer der Andere eigentiich sein

will und soll? Wie kann ein Mensch unbedingte Anerkennung von
Menschen reahsieren, die sich gegenseitig die Anerkennung verweigern?

Die hierfür erforderhche erkennende Anerkennung einem Menschen
zutrauen heißt, in meinen Augen, sagen, daß dieser Mensch das Unbedingte

ist. So kann und muß man aus christlicher Sicht zwar sagen, daß

23 Vgl. ebd., 186-189.
24 Genau diese Gewähr soll die Bildkonzeption des späten Fichte bieten, die Ver-

weyen deshalb bei seiner Eruierung eines Begriffs letztgültigen Sinns zugrundelegt (vgl.
VERWEYEN, Hansjürgen, Gottes letztes Wort. Grundriß der Fundamentaltheologie. 3.,
völlig neubearb. Aufl., Regensburg 2000, 154ff.). Für den hier angezielten Zusammenhang

kann offen bleiben, ob die Bildmetaphorik tatsächlich ein befriedigendes Inter-
pretament des Freiheitsgedankens sein kann.



Grundloser Glaube? 337

Jesu ganzes Leben unter dem Vorzeichen stand, Gemeinschaft und
Beziehung und damit unbedingte Anerkennungsverhältnisse zu stiften.25
Aber gerade diese umfassende Verwirklichung des Unbedingten im
Bedingten ist der Grund, warum wir von Jesus Christus bekennen, daß er
nicht nur Unbedingtes im Bedingten getan hat, sondern daß er das

Unbedingte im Bedingten war und ist. Und in der Tat bekennt der christliche

Glaube ja auch nur von dem Gottmenschen Jesus Christus, daß er
die Inkarnation der im grundlegenden christlichen Glaubenssatz
behaupteten Zuwendung Gottes zu uns Menschen ist. Nur bei ihm prägt
der Glaube an die hebende Nähe seines Vaters so umfassend sein Handeln,

daß es als Teil seiner eingefleischten Handlungsweisen wirklich Teil
seiner Grammatik ist.

III. Glaubensverantwortung in doppelter Kontingent

Doch selbst wenn man bei einem Gottmenschen davon sprechen will,
daß der regulative Status religiöser Glaubenssätze der Rechtfertigungsnotwendigkeit

entzogen ist, sollte deutlich geworden sein, daß jede
Strategie, die allgemein versucht, Glaubenssätzen eine unhinterfragbare
regulative Bedeutung in weltbildstützender Funktion beizumessen und so

gegen Kritik zu immunisieren, der Grammatik der Rede von etwas
Unbedingtem widerspricht. Denn aus den oben genannten Gründen ist es

nicht möglich, daß etwa das Bekenntnis zu Gottes unbedingter Liebe zu
uns Menschen dem Handeln eines Menschen derart auf regulativer
Ebene zugrundeliegt, daß an der Bedeutung und Wirklichkeit dieses

regulativen Satzes angesichts der Praxis dieses Menschen kein Zweifel
mehr möglich wäre. Jede Position, die diese doppelte Zweifelsmöglichkeit

übersieht, ist als Fideismus zu kennzeichnen und kommt als
Vorgehensweise für die Fundamentaltheologie nicht in Betracht.26 Richtig an
ihr ist zwar, daß manche Glaubenssätze von Glaubenden wie regulative
bzw. grammatische Sätze behandelt werden. Diese Behandlung ist aber

keineswegs über jeden Zweifel erhaben, sondern bedarf angesichts der
(zumindest scheinbaren) Nichtrealisierbarkeit des universalen Anspruchs

25 Vgl. GRESHAKE, Gisbert, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Frei-
burg-Basel-Wien 1997, 337; MENKE, Karl-Heinz, «Der Gott, der jetzt schon Zukunft
schenkt. Plädoyer für eine christologische Theodizee». In: H. WAGNER (Hg.), Mit Gott
streiten. Neue Zugänge zum Theodizee-Problem, Freiburg-Basel-Wien 1998 (QD 169),
90—130, hier: 107; DERS., Fleisch geworden aus Maria. Die Geschichte Israels und der
Marienglaube der Kirche, Regensburg 1999, 125f.

26 Zu Wittgensteins Verhältnis zum Fideismus vgl. RICKEN, Friedo, Sprache und
Sprachlosigkeit. Ludwig Wittgenstein über Religion und Philosophie. In: StZ 207 (1989)
341-352, hier: 343f.



338 Grundloser Glaube?

der Glaubenssätze der Rechtfertigung. Erst recht bedarf eine Ableitung
nicht regulativ behandelter, sondern als sachhaltig aufgefaßter Glaubenssätze

aus regulativ verstandenen Glaubenssätzen einer eigenen Rechtfertigung,

da nur grammatische Sätze, nicht aber sachhaltige Sätze ohne
Rekurs auf Erfahrung direkt aus Regeln ableitbar sind. Die im Gefolge
Wittgensteins leider immer wieder gewählte Immunisierungsstrategie, die
den Glauben dadurch zu sichern versucht, daß sie alle Glaubenssätze als

regulative bzw. grammatische Sätze behandelt bzw. aus solchen abzuleiten

sucht, ohne sich über diesen Ableitungsvorgang und die Möglichkeit
eines regulativen Status religiöser Sätze Rechenschaft zu geben, ist
deshalb m. E. aus der Perspektive fundamentaler Theologie nach Wittgenstein

als fideistisch abzulehnen.27

Ebensowenig ist für eine wittgensteinschen Überlegungen
verpflichtete Fundamentaltheologie aber der umgekehrte Weg des Kationalismus

gangbar, der in seinen Begründungsbemühungen versucht, die von
Glaubenden immer wieder vorgenommene Behandlung von Glaubenssätzen

als regulativen Sätzen zu ignorieren.28 Als rationalistisch wäre demnach

eine Vorgehensweise aus der Fundamentaltheologie auszuschlies-

sen, die den Glauben aus einer glaubenslosen Grammatik bzw. einem
neutralen Weltbild abzuleiten sucht, indem sie alle Glaubenssätze als

sachhaltige Sätze auffaßt, bzw. ihren regulativen oder grammatischen
Status methodisch außer Kraft setzt, ohne sich über diese Statusveränderung

Rechenschaft abzugeben.
Philosophische Theologie nach Wittgenstein kann zwar auf die

notwendige Nichtnotwendigkeit der Behandlung von Glaubenssätzen als

regulativen Sätzen aufmerksam machen, aber sie kann damit die regulative
Behandlung mancher Glaubenssätze nicht aufheben. Sie kann nur auf die

doppelte Kontingenz dieser Behandlungsweise aufmerksam machen: er-

27 Vgl. zur Abgrenzung vom sog. Wittgensteinianischen Fideismus STOSCH, Glauben

sVerantwortung (s. Anm. 2), 230-235.
28 Philosophen, die meinen, religiöse Glaubenssätze wie gewöhnliche Hypothesen

begründen oder widerlegen zu können (wie etwa Swinburne oder Mackie und die ihnen
folgenden Theologen), sind in der Tat «hopelessly out of touch», weil sie die besondere

grammatische Eigenart religiöser Glaubenssätze nicht berücksichtigen (vgl. WHITT-
AKER, John H., «Can a purely grammatical inquiry be religiously persuasive?» In:
T. TESSIN/M. VON DER RUHR [Hgg.], Philosophy and the grammar of religious belief,
New York 1995, 348-366, hier: 352; zur Kritik an den rationalistischen Ansätzen
Swinburnes und Mackies aus wittgensteinscher Perspektive vgl. auch SCHROEDER,
Severin, «<Eine Art, das Leben zu beurteilen). Wittgenstein über Glaube und
Vernunft». In: W. LÜTTERFELDS/T. MÖHRS [Hgg.], Globales Ethos. Wittgensteins Sprachspiele

interkultureller Moral und Religion, Würzburg 2000, 146-156, hier: 150; RICKEN,
Friedo, Die Rationalität der Religion in der analytischen Philosophie: Swinburne,
Mackie, Wittgenstein. In: PhJ 99 [1992] 287—306).



Grundloser Glaube? 339

stens auf die Kontingenz, die in wittgensteinscher Perspektive allem
Weltlichen zukommt — also etwa auch den in den uns bekannten
Weltbildern nicht hintergehbaren regulativen Sätzen der Mathematik und
Logik; zweitens ist sie aber auch weltbildintern dadurch kontingent, daß sie

durch ihre Rede von Gott notwendig die angezielte regulative Bedeutung
allenfalls antizipativ verwirklichen kann, ohne deshalb gänzlich auf sie

verzichten zu können.
Erst durch diese doppelte, weltbildextern und -intern gegebene

Nichtnotwendigkeit bzw. Kontingenz des regulativen Status der
Glaubenssätze eröffnet sich die Möglichkeit der rationalen Erörterung religiöser

Bekenntnisse und ist vor allem ein freies und damit ethisch belangvolles

Verhältnis zum religiösen Glauben und zu Gott möglich.
Insofern wäre es eine relativistische Fehlinterpretation, aus der

«notwendig» gegebenen doppelten Kontingenz des regulativen Status von
Glaubenssätzen und damit des religiösen Glaubens insgesamt dessen

Beliebigkeit zu folgern. Die Aufgabe des Begründens wird durch die
Einsicht in die Kontingenz des Sprechens von Gott nicht unmöglich
gemacht, sondern im Gegenteil allererst ermöglicht.

Genauso verfehlt wie die aus ihrer Kontingenz gefolgerte Preisgabe
des Geltungsanspruchs von Glaubenssätzen durch den Relativismus ist
deshalb der diese Begründungs- und Differenzierungsmöglichkeit
überspringende und fürchtende Versuch des Fundamentalismus, die Kontingenz

des regulativen Status der grundlegenden Glaubenssätze auszumerzen.

Dabei ist eine individuelle Form des Fundamentalismus, die die
oben aufgezeigte faktische und notwendige Kontingenz religiösen
Sprechens einfach ignoriert, zu unterscheiden von einem kollektiven
Fundamentalismus, der Kontingenz auszumerzen sucht, indem er (durch die
bei der Durchsetzung von Regeln üblichen Mittel der Abrichtung) den
Glauben als ganzen als Teil des Bezugssystems einer Gruppe durchzusetzen

und zu institutionalisieren sucht. Der Fundamentalismus schafft
die Begründungspflicht und -möglichkeit des religiösen Glaubens
dadurch ab, daß er — in seiner auf einzelne beschränkten Form — alle Gründe

gegen den einmal beschlossenen regulativen Charakter religiösen
Glaubens aus dessen regulativer Warte wahrnimmt und damit entschärft;
in seiner auf Gruppen bezogenen Form versucht der Fundamentalismus,
universale regulative Geltung durch Ausschaltung von Gegnern faktisch
herzustellen. Gelingt ihm dabei nicht die Unterwerfung einer Gesellschaft

als ganzer, bleibt ihm noch die Möglichkeit der Ghettoisierung
eines Segmentes dieser Gesellschaft. Doch selbst wenn es dem
Fundamentalismus gelänge, die faktische Pluralität religiöser Redeweisen
abzuschaffen oder zu ignorieren, so ist seine Durchsetzungsstrategie doch

wegen der nicht nur faktischen, sondern auch (aufgrund der eigenen



340 Grundloser Glaube?

Universalisierungstendenz unaufhebbaren) grammatisch bedingten
Kontingenz religiösen Sprechens zum Scheitern verurteilt. Zwar könnte er
die sich aus einer spezifisch wittgensteinschen Perspektive ergebende
Kontingenz allen Sprechens durch Uniformierung ihrer Plausibilität
berauben. Es bliebe aber selbst dann noch die oben beschriebene Unmöglichkeit

der Instantiierung des Unbedingten im Bedingten, die jeder Rede

von Gott, die Gott nicht zu einem Stück Welt herabwürdigt, eine universale

regulative Bedeutung verwehrt.
Bereits eine Wittgensteins Grundhaltung verpflichtete rein deskriptive

Analyse religiöser Glaubenssätze eröffnet also die Möglichkeit,
Begründungserfordernisse zu benennen, die im Rahmen fundamentaler
Theologie bearbeitet werden müssen. Dabei bedeutet die Beschränkung
auf eine deskriptive Haltung alles andere als einen Ausverkauf oder eine

Verunmöglichung von Theologie29, sondern kann durch ihre neuen
Zusammenstellungen des Bekannten kritische Stellungnahmen provozieren
und auch therapeutisch wirksame, hermeneutische Hilfestellungen geben.
Allerdings bleibt es in ihrer Perspektive immer bei Appellen an die Freiheit

des Anderen. Sie kann keine Thesen aufstellen, mit denen nicht alle
Anderen einverstanden wären, und kann deshalb nicht durch eigene
Autorität in den religiösen Sprachgebrauch eingreifen. Deshalb bleibt sie

verwiesen auf konfessorische Theologie30, die ausgehend von einem
bestimmten Weltbild normative Vorgaben für die religiöse Rede machen
kann. Erst eine solche weltbildbezogen argumentierende Theologie ist in
der Lage, eine umfassende Verantwortung des Glaubens vor der
Vernunft zu leisten, und erst in ihrem Kontext hat die inhaltliche Durchführung

der im folgenden aufgeführten Begründungsmöglichkeiten ihren
Ort.

IV. Begründungswege religiösen Glaubens nach Wittgenstein

Als Ansatzpunkt für die Bestimmung von Begründungsmöglichkeit und
-notwendigkeit religiöser Glaubenssätze wurde in den bisherigen Überlegungen

aufgewiesen, daß ein regulativer Status dieser Sätze in doppeltem
Sinne als kontingent anzusehen ist. Daraus folgt, daß der erste Schritt
jeder Begründung religiösen Glaubens nach Wittgenstein darin bestehen

29 Gegen NlEDBALLA, Thomas, Christliches Sprachspiel und religiöse Erfahrung.
Wittgenstein und die Theologie. Mikroflche, Heidelberg 1991, 57, der die häufig
anzutreffende Behauptung vertritt: «Theologie ist im Gegenteil nur möglich, wenn Wittgensteins

Forderung nach einem (reinen Beschreiben) nicht erfüllt wird.»
30 Vgl. zur näheren Explizierung dieses Begriffs im Kontext fundamentaler Theologie

nach Wittgenstein STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 277—299.



Grundloser Glaube? 341

muß, die Bedeutung und den Status religiöser Sätze zu klären. Denn die

Begründungsstruktur hat eine völlig andere Gestalt, wenn religiöse Sätze
als regulative als wenn sie als sachhaltige Sätze verstanden werden.

Insofern muß man bei jedem konkreten Begründungsversuch eines

religiösen Glaubenssatzes unterscheiden, ob man ihn als grammatischen
bzw. regulativen oder als enzyklopädischen bzw. sachhaltigen Satz
auffassen möchte. Zudem muß man jeweils unterscheiden, ob
Begründungsfiguren in weltbildinternen oder -externen Situationen vonnöten
sind. Weltbildintern nenne ich eine «Begründungsfigur», wenn zwischen
den Streitenden hinsichtlich des zu begründenden Glaubenssatzes genügend

gemeinsame regulative bzw. grammatische Sätze zur Verfügung
stehen, um den Glaubenssatz aus diesen ableiten oder als systemisch
notwendigen Bestandteil dieses «Nestes» von Sätzen ausweisen zu können

oder um ihm auf diese Weise zumindest eine größere Vernünftigkeit
bzw. Weltbildkonformität zuweisen zu können. Als weltbildextern
bezeichne ich entsprechend eine Begründungssituation, wenn zwischen den
Streitenden hinsichtlich des zu begründenden Glaubenssatzes nicht
genügend gemeinsame regulative oder grammatische Sätze zur Verfügung
stehen, um ihn aus diesen ableiten oder als systemisch notwendigen
Bestandteil dieser Regeln ausweisen zu können, wenn sich also weder auf
reflexivem oder sprachspielpraxeologischem noch auf deduktivem oder
induktivem Wege die Geltung oder höhere Vernünftigkeit des fraglichen
Glaubenssatzes aufzeigen läßt.

In weltbildinternen Begründungssituationen lassen sich fast alle

Argumentationsstrategien anwenden, die in der gegenwärtigen Theologie
zur Glaubensbegründung angewandt werden. So kann man etwa versuchen,

die bestrittenen Sätze aus unumstrittenen, gemeinsam geteilten
grammatischen Sätzen abzuleiten oder reflexiv aufzuweisen, daß der
bestrittene Glaubenssatz oder ihn ergebende Kriterien von der Gegnerin in
ihrer Bestreitung in Anspruch genommen wird. Andere in wittgensteinscher

Perspektive mögliche, vor allem für regulativ aufgefaßte Glaubenssätze

hilfreiche Rechtfertigungsmöglichkeiten bestünden darin,
Korrelationsversuche im Hinblick auf die sprachspielpraxeologische Basis von
Glaubenssätzen zu unternehmen oder den systemischen Zusammenhang,
also die Kohärenz der jeweiligen Glaubenssätze als regulativer Sätze mit
dem unabhängig von ihnen bestehenden Weltbild aufzuzeigen.31

Religiöse Streitfälle betreffen aber in der Regel weltbildexterne
Situationen, da Glaubenssätze zumindest teilweise auf weltbildverändernde

31 Vgl. zur Klassifizierung und näheren Bestimmung weltbildinterner
Begründungsstrategien nach Wittgenstein ebd., 130—132, 310—315.



342 Grundloser Glaube?

Weise auf grammatischer Ebene wirksam sind. Da argumentative
Auseinandersetzungen grundsätzlich nur weltbildintern möglich sind, bestehen

die weltbildexternen Begründungsstrategien darin, die weltbildexterne

Situation in eine -interne umzuwandeln, indem entweder
a) über ein neues, neutrales Sprachspiel und Weltbild, etwa das der

Wissenschaft, Einigkeit herzustellen versucht wird, oder
b) das fremde Weltbild so weit wie möglich übernommen wird, um

das Eigene im Fremden artikulieren zu können, oder
c) das eigene Weltbild für das Fremde geöffnet und das Fremde im

Eigenen gesagt wird.
Lösung a) erscheint dabei auf den ersten Blick als die eleganteste

Lösung, da sie den jeweils umstrittenen Punkt aus der Prämissenmenge des

Streitgespräches ausklammert und die Lösung gewissermaßen auf
neutralem Terrain sucht. Im Unterschied zu weltbildinternen Begründungsstrategien

würde der Rekurs dabei auf ein auch unabhängig von dem
konkreten Konflikt bestehendes, standardisiertes Lösungsverfahren und
auf eine allgemein als verbindlich und weltanschaulich neutral anerkannte

Grammatik Bezug nehmen. Dadurch wäre das Problem wieder in
einen weltbildinternen Zusammenhang transponiert und könnte mit den
weltbildinternen Strategien behandelt werden. Allerdings dürfte diese

Übertragung in eine unabhängige Grammatik angesichts des
Weltbildcharakters des Glaubens oft nicht ganz einfach sein.

Erfolgversprechender dürften im religiösen Kontext deshalb die
anderen beiden Strategien sein. Die bei Lösung b) vorausgesetzte Möglichkeit,

ein fremdes Weltbild als fremdes zu verstehen und die fremden
Sprachspiele in ihrer Andersheit mitzuspielen, schließt nicht aus, daß ich
das meinem Verstehen zugrundeliegende Einverständnis des Anderen
noch einmal kritisch überprüfen kann. Dabei sind allerdings keine anderen

als öffentliche Kriterien anwendbar, d. h. jedes Kriterium ist selbst
wieder einer kritischen Vergewisserung fähig und gegebenenfalls bedürftig.

Ob es richtig ist, eine Übereinstimmung anzuerkennen, läßt sich nicht
allgemein entscheiden, sondern muß je neu auf der Grundlage des Hin-
und Hergehens zwischen den Sprachspielen in der konkreten Situation
begründet und entschieden werden.

Der Versuch, das Eigene im Fremden sag- und begründbar zu
machen, ist im übrigen keineswegs ungewöhnlich und neu. Denn er hegt in
meinen Augen nicht nur den gegenwärtigen Inkulturationsbemühungen
immer stärker werdender Strömungen der asiatischen und afrikanischen
Theologie zugrunde, sondern stellt auch ein Leitmotiv jeder liberalen
Theologie dar. Darüber hinaus läßt er sich auch in der Kirchengeschichte



Grundloser Glaube? 343

als eine oft erfolgreiche Missionsstrategie der Jesuiten wiederfinden.32
Zwar überforderte und überfordert ein derartiges missionarisches Wirken

häufig die Kirchenleitung, da sie sich oft schwertut, das Eigene im
Fremden wahrzunehmen. Und als Glaubensbegründungsweg müßte ein
solches Bemühen natürlich weniger strategisch vorgehen und ein offeneres

Hin- und Hergehen zwischen dem eigenen und fremden Weltbild
praktizieren. Aber der große missionarische Erfolg dieses Vorgehens, das

ja übrigens auch schon dem Wirken des Paulus zugrunde lag, zeigt die
große Relevanz und Fruchtbarkeit dieser Strategie.

Statt Begründungsversuche im fremden Weltbild zu beginnen, kann
man aber auch versuchen, das Fremde ins eigene Weltbild aufzunehmen
(Lösung c). Bei dieser Begründungsbemühung geht es also um den
Versuch der Öffnung des Eigenen für das Fremde und der Artikulation des

Fremden im Eigenen. Dabei gilt es, durch bestimmte Umstellungen in
der eigenen Grammatik die zunächst unverständliche Anfrage des Fremden

in meiner Grammatik in einem ersten Schritt zu plausibilisieren und
in einem zweiten Schritt durch bestimmte Modifikationen der Grammatik

einer neuen Betrachtung zuzuführen. Dabei müßte die Betrachtung
des Fremden durch die Integration ins Eigene eine reichhaltigere
Perspektive ermöglichen. Als typisches Beispiel für diese Strategie kann man
m. E. das Zweite Vatikanische Konzil ansehen.

Während bei den weltbildinternen Begründungsversuchen noch auf
allgemeinere und typisierende Methoden verwiesen werden kann, bleibt
bei der Skizzierung solcher weltbildexternen Vorgehensweisen nur noch
eine auf konkrete Situationen Bezug nehmende Theologie des Beispiels33,
die auf vielfältigen Wegen Möglichkeiten für weltbildinterne Debatten
schafft. Natürlich gibt es keine Gewähr dafür, daß sich jegliche weltbildexterne

adäquat in eine -interne Fragestellung umwandeln läßt. Dieser
Punkt ist für Wittgenstein selbst allerdings auch insofern nicht so wichtig,

als er gar nicht so sehr an der Rechtfertigung von Weltbildern
interessiert ist. Zwar gibt er zu, daß sich theoretisch jeder einzelne
grammatische Satz rechtfertigen ließe (nämlich indem ich ihn aus dem mei-

32 Man denke nur an die noch von Franz Xaver (fl552) entworfene Missionsstrategie

der Jesuiten in China oder an das berühmt gewordene Vorgehen De Nobilis. Vgl.
als ersten Uberblick von COLLANI, Claudia, «China: Die Chinamission von 1520-
1630». In: M. VENARD (Hg.), Die Zeit der Konfessionen (1530-1620/30). Dt. Ausg.
bearb. und hrsg. von H. SMOLINSKY, Freiburg-Basel-Wien 1992 (Die Geschichte des

Christentums. Religion - Politik - Kultur 8), 933—956; DEBERGH, Minako, «Indien».
In: M. VENARD (Hg., s. oben), 875—912.

33 Vgl. zur Bedeutung des Beispiels für eine Theologie nach Wittgenstein MÜNZ,
Regine, Religion als Beispiel. Sprache und Methode bei Ludwig Wittgenstein in
theologischer Perspektive, Düsseldorf-Bonn 1997.



344 Grundloser Glaube?

nem Sprachspiel zugrundeliegenden Regelbündel isoliere und in einen
sachhaltigen Satz zu überführen trachte, um ihn dann auf der Grundlage
des eigenen oder eines fremden Weltbildes zu beurteilen und seine

Integrationsfähigkeit zu prüfen). Allerdings ist dies nicht die Weise, wie wir
handeln. Und so gibt Wittgenstein zu bedenken: «Es ist wahr, alles ließe
sich irgendwie rechtfertigen. Aber das Phänomen der Sprache beruht auf
der Regelmäßigkeit, auf der Übereinstimmung im Handeln.»34 Diese sich
immer wieder geigende Übereinstimmung ist in Wittgensteins Augen das

Erstaunliche, Unableitbare und nicht Begründbare. Ihm geht es also

nicht darum, neue Rechtfertigungstechniken zu entwickeln, auch wenn
selbst nach ihm Rechtfertigung in den oben beschriebenen Versionen
möglich ist, sondern ihn interessiert der Punkt, an dem wir diese
Rechtfertigungen abbrechen, ohne sie unbedingt abbrechen zu müssen. Ihn
interessiert die dabei sichtbar werdende grundlegende Übereinstimmung
am Grunde unserer Sprachspiele und Lebensformen. Viel mehr als jede
Rechtfertigung interessiert ihn die so sichtbar werdende Vorgegebenheit
der Ebene der Sprachspiele und Lebensformen, also die Daß-Ebene des

Tractatus, deren Anerkennung unabhängig von allen Anstrengungen
unserer Vernunft eine religiös-ethische Haltung ermöglicht.

Aus dem dieser Beobachtung zugrundeliegenden Faktum, daß wir
immer wieder an unsere Grenzen stoßen und das Verständigungs- und
Rechtfertigungsbemühen abbrechen, speist sich zwar auch der von
Wittgenstein inspirierte Einspruch Lyotards gegen ein Denken, das einen
solchen Widerstreit ignoriert oder gewaltsam aus der Welt zu schaffen
sucht.35 Aber anders als Lyotard bleibt Wittgenstein nicht bei der
Diagnose des Widerstreits stehen, sondern bemüht sich, die Durchlässigkeit

34 WITTGENSTEIN, Ludwig, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik.
Hrsg. von G.E.M. ANSCOMBE/R. RHEES/G.H. VON WRIGHT DERS., Werkausgabe
Bd. 6, Frankfurt a.M. 51994, VI, 39.

35 Vgl. LYOTARD, Jean-François, Der Widerstreit. 2., korr. Aufl., München 1989

(Supplemente 6), der allerdings seine Aufmerksamkeit vor allem auf die (in seinen
Augen) vielfach gegebene Unmöglichkeit der Uberwindung des Widerstreits legt, dessen

Sichtbarmachung (und nicht seine Uberführung in einen Rechtsstreit) er deshalb als

Hauptaufgabe der Philosophie faßt. Dies entspricht allerdings nur solange dem
deskriptiven Anliegen Wittgensteins, einen faktisch bestehenden Widerstreit nicht durch
philosophische Behandlung in einen Rechtsstreit umzulügen, wie auch das Streben
nach Überwindung des Widerstreites durch begriffliche Untersuchungen im Blick
bleibt. «Lyotard hingegen betreibt <einseitige Diät>, indem er unsere Sprachspielpraxis
agonal, also ausschließlich als ein Kämpfen und Wettstreiten konzipiert. Er macht sich
eben jener Über-Generalisierung schuldig, die Wittgenstein durch die Entflechtung
eines Netzwerks von Ähnlichkeiten zu verhindern suchte» (HEINEN, René, Sprachdynamik

und Vernunft. Untersuchungen zum Spätwerk Nietzsches und Wittgensteins,
Würzburg 1998 [Epistemata: Reihe Philosophie 232], 320f.).



Grundloser Glaube? 345

der verschiedenen Sprachspiele und Weltbilder immer wieder neu zu
Brückenschlägen zu nutzen.

In wittgensteinscher Perspektive gibt es also keine transzendentale
Garantie für die Rechtfertigung oder auch nur Verständlichmachung
eines Geltungsanspruchs. Eine diskursive Behandlung von Geltungsansprüchen

und überhaupt jedes Zeichenverstehen zwischen dem Eigenen
und dem Fremden gelingt nur auf der Grundlage der «gemeinsamen
menschlichen Handlungsweise»36, die als weltbildübergreifende Größe
nicht garantiert werden kann, sondern sich im gelingenden Verstehen
zeigt. Daraus folgt allerdings nicht, daß ein unbedingter Geltungsanspruch,

wie ihn etwa das Christentum erhebt, in einer wittgensteinschen
Perspektive illegitim wäre. Wie die gemeinsame menschliche
Handlungsweise kann sich die universale Berechtigung dieses Anspruchs aber

nur zeigen, indem sich seine Berechtigung in jedem weltbildinternen Diskurs

im Sinne einer der oben explizierten Begründungsbemühungen
untermauern läßt.37

Letztlich eingelöst werden kann dieser Anspruch weder von einem
einzelnen Menschen noch von einer Glaubensgemeinschaft insgesamt.
Dennoch ist ein Unbedingtheitsanspruch aus wittgensteinscher Perspektive

so lange vor der Vernunft verantwortbar, wie er den eigenen
Geltungsanspruch in jedem weltbildinternen Kontext einsichtig machen
kann und keinem weltbildexternen Kontext ausweicht.

Ob eine Glaubensgemeinschaft bei diesen Versuchen, das Eigene im
Fremden zu sagen, an ihre Grenzen kommt oder ob sich immer wieder
auf der sich zeigenden gemeinsamen menschlichen Handlungsweise
basierende neue Verständigungsmöglichkeiten ergeben, läßt sich nicht vorher

durch eine Einheitsspräche sicherstellen. Biblisch gesprochen: Der
Turm zu Babel ist zerstört; die Menschen sprechen nicht länger eine

Sprache, sondern die Welt zerfällt in eine große Mannigfaltigkeit von
Sprach- und Lebensformen. Eine Wahrheit kann es da nicht mehr durch
den Bau eines Turmes bzw. die Herstellung einer Einheitssprache geben,
sondern nur durch das geistgewirkte Sprechen der vielen Sprachen. Und
ist nicht genau dieses Sagenkönnen des Eigenen im Fremden, dieses

Sprechen der vielen Sprachen die grundlegende Erfahrung der Jüngerinnen

Jesu, die sie an Pfingsten aus ihren Häusern heraus und in die Welt

36 PU 206; vgl. STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 43-49.
37 Dabei geht es nicht darum, daß weltbildintern dann keine Entscheidungsmöglichkeit

mehr offen stünde oder daß eine vernunftgemäße Reflexionsfigur nur zu einer
Lösung des jeweiligen Streitfalls kommen könnte. Vielmehr genügt es, wenn das
korrelative Begründungsbemühen, das meine eigene Lebensentscheidung legitimiert, auch
im Fremden adäquat sagbar wird.



346 Grundloser Glaube?

gebracht hat? Wäre insofern in biblischer Sicht das Vertrauen auf eine
sich zeigende gemeinsame menschliche Handlungsweise nicht genau die
Perspektive, die die letzte Rechtfertigung des Glaubens nicht aus eigener
Machtvollkommenheit garantieren will, sondern im Vertrauen auf das

Wirken Gottes im Heiligen Geist immer neu zu realisieren sucht? Im
Vertrauen auf den Geist, der das Wunder vollbringt, daß die Verkündigung

des Glaubens durch Jesu Jüngerinnen in jeder Sprache hörbar wird,
und der die Menschen ratlos, bestürzt und fasziniert zur Frage drängt:

«Wieso kann sie jeder von uns in seiner Muttersprache hören: Parther, Me-
der und Elamiter, Bewohner von Mesopotamien, Judäa und Kappadozien,
von Pontus und der Provinz Asien, von Phrygien und Pamphylien, von
Ägypten und dem Gebiet Libyens nach Zyrene hin, auch die Römer, die
sich hier aufhalten, Juden und Proselyten, Kreter und Araber, wir hören sie

in unseren Sprachen Gottes große Taten verkünden» (Apg 2,8-11).


	Grundloser Glaube? : Zur Glaubensverantwortung nach Wittgenstein

