Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Grundloser Glaube? : Zur Glaubensverantwortung nach Wittgenstein
Autor: Stosch, Klaus von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS VON STOSCH

Grundloser Glaube?

Zur Glaubensverantwortung nach Wittgenstein

In der religionsphilosophischen und theologischen Wittgensteinrezep-
tion gilt es weithin immer noch als ausgemacht, dal} in einer an Wittgen-
steins Grundeinsichten orientierten Philosophie oder Theologie so etwas
wie eine Verantwortung religiosen Glaubens vor der Vernunft keinen
Platz hat. Die Suche nach Begriindungsmoglichkeiten religioser Sitze er-
scheint in dieser kanonischen Sicht mit Wittgensteins Anliegen unver-
einbar zu sein, so dal3 in dieser Perspektive eine von Wittgenstein inspi-
rierte Fundamentaltheologie zwangsliufig fideistisch konzipiert oder
ganz aufgegeben werden miifite.!

L. Religidse als grammatische Sditze?

Und in der Tat gibt es einige Stellen in Wittgensteins Gesamtwerk, die
sich leicht als kompromiBlose Absage an jede Form der Glaubensbegriin-
dung lesen lassen.? Grund der dabei zum Ausdruck kommenden be-
grindungskritischen Haltung dirfte es sein, dal Wittgenstein dazu ten-
dierte, grundlegende religiose Glaubenssitze als in unserem Bezugssy-
stem verankerte grammatische Sitze anzusehen.?

! Zur neuesten Entwicklung der theologischen Wittgensteinrezeption vgl. von
STOSCH, Klaus, «Wittgensteinnaissance» in der Theologie? Ein Literaturbericht zur
Lage im Jahre 50 nach Wittgensteins Tod. In: ThR» 97 (2001) 465-482.

2 Vgl. etwa WITTGENSTEIN, Ludwig, «Vorlesungen iiber den religiésen Glauben».
In: DERS., Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychoanalyse und religiésen
Glauben. Zusammengestellt aus Notizen von Y. SMYTHIES/R. RHEES/]. TAYLOR, hrsg.
von C. BARRETT, Disseldorf-Bonn 1994, 77-101 (in Zukunft abgekirzt mit VrG),
hier: 83-85. Zur Diskussion dieser und anderer begriindungskritischer Stellen vgl. von
STOSCH, Klaus, Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen zur
Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein, Regensburg 2001 (ratio fidei 7),
bes. 300-307.

3 Vgl nur WITTGENSTEIN, Ludwig, Uber GewiBheit, Frankfurt a.M. 91997, Nr.
107, 239-240, 336 (in Zukunft abgekiirzt mit UG unter Beifiigung der jeweiligen Num-
mer); KOBER, Matthias, GewiBheit als Norm. Wittgensteins erkenntnistheoretische



Grundloser Glaube? 329

Mit der Rede von grammatischen Sitzen mochte Wittgenstein darauf
aufmerksam machen, daB3 wir in all unseren Begrindungsbemiihungen
immer von bestimmten Grundiberzeugungen ausgehen, die unserem Ar-
gumentieren wie eine Grammatik zugrundeliegen.* Zu diesen Grund-
tiberzeugungen gehoren Common-Sense-Sitze wie die Feststellung, daf}
die Erde bereits lange Zeit vor der eigenen Geburt bestand, oder der
Ausspruch: «Hier ist eine Hand» beim Deuten auf eine Hand.> Anderez-
seits gehoren aber auch Elemente zu diesen Grundiberzeugungen, die
nur dem jeweiligen Sprecher unbezweifelbar sicher sind.® Alle derartigen
Grundiberzeugungen bilden zusammen mein Weltbild, das als «Substrat
alles meines Forschens und Behauptens» (UG 162) «der iiberkommene
Hintergrund (ist; V£.), auf welchem ich zwischen wahr und falsch unter-
scheide» (UG 94). Es kann deswegen nicht argumentativ begriindet wet-
den, weil es als Lebenselement meiner Argumentationsstrategien (UG
105) jeglichen Geltungsanspriichen und Begriindungsversuchen ermogli-
chend und regulativ vorausliegt.

Die in unseren Weltbildern gebiindelten grammatischen Sitze zihlen
in all unseren Sprachspielen zu dem Biindel von Annahmen, die zur Pri-
fung einzelner Wissens- oder Wahrheitsanspriiche vorausgesetzt werden.
So ist es z. B. fur den Erfolg eines naturwissenschaftlichen Experimentes
notwendig, besttmmte unbezweifelte Voraussetzungen hinzunehmen.
«Man kann nicht experimentieren, wenn man nicht manches nicht be-
zweifelt. ... Wenn ich experimentiere, so zweifle ich nicht an der Exi-

Untersuchungen in Uber GewiBheit, Berlin-New York 1993, 154; LOUTTERFELDS, Wil-
helm, «Wittgensteins Weltbild-Glaube — ein vorrationales Fundament unserer Lebens-
form? In: ]J.P. GALVEZ/ R.D. BALDRICH (Hgg.), Wittgenstein und der Wiener Kreis,
Cuenca 1998, 115-152, hier: 143.

* Vgl. STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 90-112.

> Ausgangspunkt fiir Wittgensteins Auseinandersetzung mit derartigen Common-
Sense-Sitzen stellte der (aus Wittgensteins Sicht mifigliickte) Versuch G.E. Moores
dar, diese Sitze zur Abwehr des Skeptizismus in den Dienst zu nehmen (vgl. MOORE,
George E., Eine Verteidigung des Common Sense. Finf Aufsitze aus den Jahren
1903-1941, Frankfurt a.M. 1969).

¢ So z.B. die fiir mich unumstéBlichen Uberzeugungen, daB ich Klaus von Stosch
heille, verheiratet bin, in Bonn wohne, zwei Kinder habe, usw. Die Evidenz dieser nur
fir mich grammatischen Sitze beruht zwar auch auf intersubjektiv giltigen Kriterien,
aber wihrend eine Fremde die obige Angabe meines Namens bezweifeln wiirde, wenn
auf meinem Personalausweis ein anderer Name vermerkt wire, hitte ich wegen dieses
beispielsweise fiir Polizisten sehr niitzlichen Kriteriums nicht einmal die Moglichkeit,
an der Wahrheit dieses fir mich grammatischen Satzes zu zweifeln (vgl. SCHULTE, Joa-
chim, Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt a.M. 1990, 120; gegen
KOBER, Gewillheit [s. Anm. 3], 153).



330 Grundloser Glaube?

stenz des Apparates, den ich vor Augen habe.»’ Sinnvoller Zweifel ist
eben immer nur auf der Basis von Griinden méglich. Und Griinde gibt
es nur innerhalb eines Bezugssystems. Zweifel kann sich nicht universal
auf meinen ganzen Bezugsrahmen beziehen. «Wer an allem zweifeln
wollte, der wiirde auch nicht bis zum Zweifel kommen. Das Spiel des
Zweifelns selbst setzt schon die GewiBBheit voraus.»® Ohne feststehendes
Bezugssystem hitte der Zweifel gar keinen Angriffspunkt (vgl. UG 356),
d. h. ich muB irgendwo «anfangen zu trauen ... (und; Vf.) mit dem Nicht-
zweifeln anfangen», weil sonst das Utteilen unméglich wird (UG 150).

Die entscheidende Frage ist nun, ob in Wittgensteins Augen religiose
Grundiiberzeugungen zu dem Weltbild religioser Menschen gehoren und
damit den Charakter haben, derartige Endpunkte des Zweifels darzu-
stellen. Wenn nimlich zumindest die basalen religiosen Glaubenssitze
als Grundpfeiler des Weltbildes eines religisen Menschen angesehen
werden miissen, wire es nach allem bisher Gesagten sinnlos, sie begriin-
den zu wollen. Glaube wire letztlich grundlos und jede Frage nach Be-
grindung miilte mit dem Hinweis auf ein unhintergehbares «So handle
ich eben» abgewiesen werden.’

Fir eine derartige Verankerung des religiosen Glaubens auf der
Weltbildebene koénnte man etwa Wittgensteins Beobachtung ins Feld
fithren, daB keine noch so iiberzeugende Begriindung eine so grundle-
gende Anderung der Grammatik und Lebensform erzwingen kann, wie
sie der religiose Glaube verlangt (vgl. ViG 82). Gerade weil religidser
Glaube unser Weltbild und damit all unser Handeln prigt, scheint man
nur durch eine grundlegende Anderung des Lebens in ihn und seine
Plausibilititen finden zu kénnen. Denn Glaube ist in Wittgensteins Au-
gen keine blofle Lehre, keine kalte Weisheit, kein duBerliches Formeln-
aufsagen, sondern er ist «Leidenschaft»!, er ist farbenreich wie das Le-
ben (vgl. VB 538), er ist ein «Brgriffen- und Umgedrehtwerden» (VB

UG 337; vgl. UG 88.

8 UG 115. «D.h. die Fragen, die wir stellen, und unsre Zweife/ beruhen darauf, dafl
gewisse Sitze vom Zweifel ausgenommen sind, gleichsam die Angeln, in welchen jene
sich bewegen» (UG 341; vgl. UG 392, 450, 625 sowie UG 232). Zur Frage, ob sich aus
dieser Einsicht eine Widerlegung des Skeptizismus oder des pankritischen Fallibilismus
ableiten liBt vgl. STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 202-212.

? Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig, «Philosophische Untersuchungen I». In: DERS.,
Werkausgabe Bd. 1. Neu durchges. von ]J. SCHULTE, Frankfurt a.M. 91993, 225485 (in
Zukunft abgekiirzt mit PU unter der Angabe der jeweiligen Nummer), Nr. 217: «Habe
ich die Begriindungen erschopft, so bin ich nun auf dem harten Felsen angelangt, und
mein Spaten biegt sich zuriick. Ich bin dann geneigt zu sagen: (So handle ich ebem.»

10 WITTGENSTEIN, Ludwig, «Vermischte Bemerkungen». In: DERS., Werkausgabe
Bd. 8, Frankfurt a.M. 51992, 445-573 (in Zukunft abgekirzt mit VB), 530.



Grundloser Glaube? 331

525). Als solches «leidenschaftliches Sich-entscheiden fiir ein Bezugssy-
stem» (VB 540) kann er nicht in einem von ithm unabhingigen, auch von
Nichtglaubenden geteilten Bezugssystem begriindet werden, sondern
liegt allen Begriindungsversuchen bereits regulativ voraus und scheint
nur in einem Kierkegaardschen Sprung ergriffen werden zu kénnen.

Bei einer solchen Bestimmung religiosen Glaubens wire die Erhe-
bung von Geltungs- und Begriindungsanspriichen bei religiosen Uber-
zeugungen natiirlich ein Miflverstindnis, das durch grammatische Unter-
suchungen geheilt werden miiite.!! Es scheint mir allerdings fraglich zu
sein, ob eine derartige Bestimmung religiéser Sitze bei einer genaueren
Analyse ihres Status’ mit dem deskriptiven Grundanliegen Wittgensteins
vereinbar ist.!?

II. Begriindungsmiglichkeit und -notwendigkeit religioser Rede

Be1 niherer Betrachtung religiéser Glaubenssitze zeigt sich nimlich, daf3
man sie nicht als unerschiitterlichen, regulativen Teil eines Bezugssystem
ansehen kann. Charakteristisch fiir die der Begriindungsméglichkeit ent-
zogenen Elemente meiner Grammatik ist es in Wittgensteins Augen, dal3
ich in meiner Sprachspielpraxis keine Alternative zu ithnen in Betracht
ziehe, ja dal} ich nicht einmal weil, wie ich an ihnen zweifeln kénnte.
Wenn ich ernsthaft (und nicht nur in einem methodischen Spiel) an den
grundlegenden regulativen Bestandteilen unserer Grammatik zweifle, ge-
rit all mein Urteilsvermogen ins Wanken. Wir wissen gar nicht, wie wir
an diesen Grundbestimmungen unserer Grammatik ernsthaft zweifeln
sollten, weil wir sie in all unseren Handlungen je neu setzen.

1. Die doppelte Bezweifelbarkeit religivser Glaunbenssitzge

Dagegen ist die Zweifelsmoglichkeit bei religiosen Glaubenssitzen kei-
neswegs ausgeschlossen oder einem methodischen Skeptizismus vorbe-
halten. Denn Glaubenssitze stehen ebenso wie ethische Sitze keines-
wegs alternativenlos da, und auch die religiosen Lebensformen sind an

1 vgl. KROSS, Matthias, «Glaube Du! Es schadet nicht». Ludwig Wittgensteins
Vermischte Bemerkungen zur Religion. In: W. KELLERWESSEL/Th. PEUKER (Hgg.),
Wittgensteins Spitphilosophie. Analysen und Probleme, Wirzburg 1998, 257-291,
hier: 287.

12 Vgl. zum deskriptiven Status des Wittgensteinschen Philosophierens von
STOSCH, Klaus, «Der Philosoph als Fremdenfihrer». Anmerkungen zur Selbstbeziig-
lichkeit von Wittgensteins Philosophieren. In: R. HALLER/K. PUHL (Hgg.), Wittgen-
stein and the Future of Philosophy. A Reassessment after 50 Years. Vol. 2, Kirchberg
2001 (Contributions of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society; IX [2]), 357-363.



332 Grundloser Glaube?

Verschiedenartigkeit kaum zu iiberbieten. Man wird Wittgenstein wohl
kaum die Einsicht in die Tatsache absprechen kénnen, daB3 die Ziige von
Unerschiitterlichkeit religiosen Glaubens und seine regulative Kraft ge-
rade nicht bedeuten, daBl wir zu kemen sinnvollen Zweifeln an thm fihig
wiren.

Sicherlich hat der Zweifel an religisen Glaubenssitzen eine andere
Gestalt als der Zweifel an empirisch nachprifbaren Behauptungen. So ist
es beispielsweise fiir einige Glaubensakte charakteristisch, daB sie den
Zweifel einschliefen kénnen, ohne den bezweifelten Gehalt auch auf re-
gulativer Ebene auBler Kraft zu setzen. In diesem Sinne ist es in meinen
Augen ein wichtiges Merkmal von Gebeten, dal} sie es erlauben, grund-
legende religitse Uberzeugungen zu bezweifeln und an thnen zu verzwei-
feln, ohne dal} diese Uberzeugungen deshalb ihre regulative Rolle verlie-
ren miissen. «Auch das Gebet ist vom Zweifel in Mitleidenschaft gezo-
gen. Es kann und darf thm sein Wohnrecht nicht versagen; der Gebets-
glaube hebt den Gotteszweifel nicht auf. Das Gebet ist der Ort der
Wahrheit, die Stunde der Wahrheit — und gerade deshalb nicht der Ozt
der fraglosen und fragenlosen GewiBheit.»'* Wenn aber das Gebet gerade
nicht die Aufhebung des Zweifels grundlegender religiéser Uberzeugun-
gen ist, sondern diese artikulieren hilft, ohne deshalb die weltbildkonsti-
tutive Bedeutung religiéser Uberzeugungen auler Kraft zu setzen, wire
es ein grundlegendes MiBverstindnis religioser Uberzeugungen, wenn
man diese in threr regulativen Instantiiertheit als unbezweifelbar ansehen
wirde. Im Gegenteil scheint es, wie das Beispiel des (ver)zweifelnd-su-
chenden Betenden zeigt, gerade ihre Eigenart zu sein, grammatischen
Charakter zu haben, ohne dadurch die interne Zweifelsmoglichkeit auf-
zuheben.

Offenbar bedeutet der grammatische bzw. regulative Charakter reli-
gioser Glaubenssitze also nicht, daB fiir den Gliubigen die Existenz
Gottes so fest steht, dal thm innerhalb der eigenen Lebensform ein
Zweifel an seinem Glauben nicht méglich ist.!* Ja, «(e)s wire licherlich
anzunehmen, dall Wittgenstein nicht aus eigener Erfahrung wullte, was
es mit dem inneren Ringen um Fragen des religiosen Glaubens auf sich
hat. Wenn er die Unerschiitterlichkeit des religiosen Glaubens als eines
der Glaubensmerkmale bezeichnet, will er damit nicht sagen, der reli-

3 WERBICK, Jiirgen, Gebetsglaube und Gotteszweifel, Miinster 2001 (Religion —
Geschichte — Gesellschaft; 20), 32.

4 Gegen BRUMMER, Vincent, Wittgenstein and the anselmian project. In: Bijdragen
60 (1999) 436-455, hier: 446; van HERCK, Walter, Geloof in God als zekerheid. In:
DERS./P. CORTOIS (Hgg.), Rationaliteit en religieus vertrouwen, Leuven 1999, 195-
224, hier: 223.



Grundloser Glaube? 333

giose Glaube sei immer und in jedem Augenblick von Zweifeln frei.
Aber vermutlich wire Kierkegaard der gleichen Meinung wie Wittgen-
stein ..., wenn er sagt, dal} der religiose Glauben «das ganze Leben des
Gliubigen «egelb, obwohl sein Glaube von Zweifeln durchsetzt sein
kann.»!®

Eine fundamentaltheologische Vorgehensweise, die Glaubenssitzen
eine Begriindung eriibrigende, regulative Bedeutung in weltbildstiitzen-
der Funktion zuweist, scheitert aber nicht nur an der faktischen Pluralitit
religidsen Sprechens und an deren faktischer Bezweifelbarkeit, sondern
auch an der Tatsache, dal der Rede von «Gott» «notwendigerweise», also
aus grammatischen Griinden, eine solche regulative Bedeutung nicht zu-
kommen kann. Denn der mit der Rede von «Gott» «notwendig» einher-
gehende universale Anspruch kann bei Menschen weder ein unbezwei-
felbares sprachspielpraxeologisches Fundament noch eine unhintergeh-
bare intersubjektive Geltung haben.!S Andernfalls miiiten sich Glau-
bensaussagen wegen ihres allumfassenden Regelungsanspruchs in a/len
unseren Handlungen und Gepflogenheiten ausdriicken. Denn unser Glau-
be wire erst dann im regulativen Sinne unerschiitterlich gewi3, wenn all
unsere Handlungsweisen und Gepflogenheiten so von thm geprigt sind
bzw. so durch unser unsere Identitit vollziehendes Tun gesetzt sind, daf}
angesichts einer solchen Praxis jeder praktisch relevante Zweifel an ihrer
Geltung sinnlos wird.

Ein solcher Ausschlufl jeder Zweifelmoglichkeit scheint mir zumin-
dest bei den Redeweisen von «Gott» unméglich zu sein, die sich in den
Traditionen der monotheistischen Weltreligionen und den sich positiv
oder negativ auf sie beziehenden philosophischen Ansitzen entwickelt
haben. Wenn A. Kenny versucht, die Méglichkeit einer Gesellschaft zu
konturieren, in der die Existenz Gottes «was deeply embedded in eve-
ryone’s noetic structure in such a way as to be implicit 1n every kind of
inquiry», geht er, wie dann auch die Beispiele deutlich machen, von einer
anderen, in unserem Kulturkreis nur schwer nachvollziehbaren Gram-
matik des Wortes «Gott» aus, so daf} die Bedeutung des Wortes «Gott» in
unserer Gesellschaft die von Kenny beschriebene Moglichkeit nicht zu-
1aBt."7 Nicht zufillig ist zumindest der rechtverstandene Gottesglaube in

13 PUTNAM, Hilary, Fiir eine Erneuerung der Philosophie, Stuttgart 1997, 185f.

16 Vgl. hierzu und zum folgenden auch von STOSCH, Klaus, «Sind religitse Glau-
benssitze begriindbar? Anmerkungen zum Verhiltnis von Glaube und Vernunft nach
Wittgenstein». In: B. BROGAARD (Hg.), Rationality and irrationality. Vol. 2, Kirchberg
2000 (Contributions of the Austrian Ludwig Wittgenstein Society; VIII [2]), 153-158.

17 Vgl. KENNY, Anthony, What is faith? Essays in the philosophy of religion, Ox-
ford 1992, 35.



334 Grundloser Glaube?

jidisch-christlicher Tradition nicht mit unserer Lebensform gleichzuset-
zen, sondern als deren Korrektiv anzusehen.!® Diese Einsicht in die Un-
moglichkeit einer unhinterfragbaren Instantiierung christlicher Glau-
benssitze in der Praxis religioser Menschen soll im folgenden auf ihre
Stichhaltigkeit untersucht werden, indem iiberlegt wird, ob die grundle-
genden Glaubenssitze der christlichen Tradition nicht doch dem Tun ei-
ner Gruppe von Menschen unhinterfragbar regulativ zugrundeliegen
konnte.

2. Ein Beispiel aus der christlichen Tradition

Eine der grundlegenden Charakterisierungen Gottes in der christlichen
Tradition ist die, daB Gott sich in Jesus Christus als die vorbehaltlose,
bedingungslose Annahme und Anerkennung jedes einzelnen Menschen
gezeigt hat. Gott liebt uns dem christlich-trinitarischen Bekenntnis zu-
folge mit einer Liebe, die an nichts innerweltlichem, sondern an der in-
nertrinitarischen Liebe des Vaters zum Sohn Mall nimmt. Deshalb iiber-
steigt sie all unsere Moglichkeiten und Leistungen, indem sie uns immer
schon mehr liebt, als wir es uns jemals verdienen kénnten. Wie kann nun
dieser Glaubenssatz so als Regel in Geltung sein, daB} sich wie bei den
grundlegenden Elementen unserer Weltbilder aus sprachspielpraxeologi-
schen Griinden jede Rechtfertigung fiir ihn eriibrigt?

Offensichtlich nur so, daBl unser Handeln aufgrund eines Bezuges
auf Jesus Christus zugleich Ausdruck eines Sich-unbedingt-geliebt-Wis-
sens und der unbedingten Annahme des Anderen als des Anderen ist. Ist
es aber iberhaupt moglich, daBl ein Mensch sich selbst und jeden ande-
ren unbedingt anerkennt?

Dies scheint unmoglich zu sein. Denn ein bedingtes Wesen kann ein
anderes bedingtes Wesen immer nur bedingt anerkennen. Allerdings hat
der Mensch mit der Freiheit das Vermdgen, sich zumindest intentional
einem anderen Menschen unbedingt zuzusagen. Ich kann der Anderen
zusagen, daf} ich unter allen Bedingungen und unabhingig von allen Be-
dingungen zu ihr stehen will. Damit ist nicht bestritten, daB3 nur, wenn
dem anderen Menschen vor und unabhingig von meiner Bejahung ein
unbedingtes Ja von einer absoluten Person- und Freiheitswirklichkeit zu-

18 Vgl. GUTTING, G., Religious belief and religious skepticism, Notre Dame/Ind.
1983, 77: «By contrast, Christianity, Buddhism, Hinduism, etc. articulate systems of
truths and values designed to challenge and transform their societies.» Diese korrekti-
vische Stellung und die damit gegebene Nichtidentitit von Religion und Lebensform
ist auch die Voraussetzung dafiir, daB der Atheismus immer eine reale Alternative in
unseren Gesellschaften darstellt und daBl es im Bereich des Religiosen Wahlmoglich-
keiten gibt (vgl. ebd., 78).



Grundloser Glaube? 335

gesprochen ist, mein unbedingtes Ja zu ihm angesichts seiner Bedingtheit
verantwortbar ist. Denn «wenn ich zu einem Menschen nicht nach seinem
MaB, sondern #nbedingt soll verantwortbar ja sagen konnen, dann muf}
mein MaB das unbedingte Ja Gottes zu ithm sein, aus dem er ist und sein
soll, der er ist.»' Doch zumindest auf den ersten Blick ist nicht einzuse-
hen, aus welchen begrifflichen Griinden eine (von ihrer Verantwortbar-
keit ja zunichst einmal unabhingige) Realisierung eines solchen Aner-
kennungsverhiltnisses unmoglich sein sollte.

Bedenken an der begrifflichen Méglichkeit einer Realisierung eines
unbedingten Anerkennungsverhiltnisses einem anderen Menschen ge-
geniiber werden allerdings bereits durch die Frage danach deutlich, ob
nicht «eine mitmenschliche Liebe, die voraussetzungslos sein wollte, ...
den Geliebten zutiefst dadurch (entwiirdigt; V£.), daf sie sich nicht dar-
auf angewiesen weil}, seine Liebens-Wiirdigkeit liebend zu wiirdigen und
sich an ihr zu freuen.»® Versucht man deshalb die hier bedachte Mog-
lichkeit begrifflich prizise zu bestimmen, tauchen eine Rethe von Schwie-
rigkeiten auf, etwa dann wenn man sich dabei der im Anschlufl an H.
Krings entwickelten Freiheitsanalyse von T. Propper bedient.?! In dieser
Sicht wird nimlich deutlich, da} unbedingte Anerkennung des Anderen
als des Anderen nur symbolisch vollziehbar ist. Zwar macht Propper
deutlich, daB Freiheit in formaler Hinsicht insofern unbedingt ist, als sie
«das schlechthin urspriingliche und vom Menschsein unabtrennbare Ver-
mogen (ist; VL), zu jeder Gegebenheit und Bestimmtheit, zu den Syste-
men der Notwendigkeit und noch der Vorfindlichkeit des eigenen Da-
seins sich verhalten, d. h. sie distanzieren, reflektieren und affirmieren
(oder negieren) zu konnen.»? Diese formale Unbedingtheit der Freiheit
kann sich aber in materialer Hinsicht nur bedingt realisieren. Selbst wenn
sie sich um ihrer selbst willen dazu entschlieBt, die formale Unbedingt-
heit der Freiheit zum Prinzip und Kriterium ihres Handelns zu machen
und so das Verhiltnis der Anerkennung als Wirklichkeit der Freiheit in
den Blick nimmt, bleibt es dabei, da} das Unbedingtheitsmoment der
Anerkennung auch einem noch so sehr geliebten Menschen gegeniiber

9 SPLETT, J6tg, «Freiheit im Licht des Unbedingten. Christliche Perspektiven zu
Gestalt und Sinn freier Humanitits. In: DERS. (Hg.), Wie frei ist der Mensch? Zum
Dauerkonflikt zwischen Freiheitsidee und Lebenswirklichkeit, Diisseldorf 1980, 83—
103, hier: 95; vgl. DERS., Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des
Menschseins, Frankfurt a.M. 21986, 28-31.

2 \WERBICK, Jurgen, Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie,
Freiburg-Basel-Wien 2000, 127.

21 Vgl. PROPPER, Thomas, Erlésungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze
zur Soteriologie. 2., wesentlich erw. Aufl., Miinchen 1988, 182-194.

2 Ebd., 184.



336 Grundloser Glaube?

nur symbolisch realisiert werden kann.? Im Licht dieser Ausfithrungen
wird deutlich, daBB unbedingte Anerkennung nicht einmal in bezug auf
einen einzigen anderen Menschen aufgrund seiner regulativen Instanti-
tertheit an meinen Handlungen ablesbar sein kann.

Aber auch wenn man Einwinde gegen diese Form der Fretheitsana-
lyse hat, entstehen spitestens dann Schwierigkeiten, wenn dieses Aner-
kennungsverhiltnis nicht nur einem einzelnen Menschen gelten soll.
Denn auch die anderen Menschen stehen in Beziehungen zueinander,
und zwar in Beziehungen, die ganz offensichtlich nicht reine Anerken-
nungsverhiltnisse sind. Anerkennung des einen Menschen ist in dieser
Situation oft mit der Anerkennung des anderen Menschen unvereinbar.

Die Situation wire nur dann anders, wenn sich alle Menschen dazu
entschldssen, einander unbedingt anzuetkennen. Zudem miite gewihr-
leistet sein, dal diese gegenseitigen Anerkennungsverhiltnisse trotz aller
Individualitit nicht in Widerspruch zueinander geraten.?* Solange diese
Situation nicht gegeben ist, ist es nicht denkbar, daB bei einem einzelnen
Menschen der grundlegende Glaubenssatz des Christentums regulativ so
instantiiert ist, dal wie bei auf Weltbildebene verankerten grammati-
schen Sitzen jeder Zweifel an thm als leerer «paper doubt» anzusehen ist.
Es 1st auch nicht mdéglich, in einer Gruppe oder Lebensform diesen
christlichen Glaubenssatz in diesem Sinne zu inkarnieren, da ithm eine
Universalisierungstendenz innewohnt, die jede Selbstvergewisserung in
einem Segment der Gesellschaft ausschlief3t.

Moglich wire allenfalls, daB ein einzelner Mensch unbedingte Aner-
kennung aller anderen Menschen dadurch realisiert, dall er sie liebt und
erkennt, wie sie von Gott gemeint sind (allerdings nur dann, wenn vor-
ausgesetzt wird, daf} sich dabei keine Widerspriiche ergeben). Doch wie
sollte eine solche erkennende Anerkennung in einer Welt moglich sein,
in der auf vielfiltige Weise verdeckt 1st, wer der Andere eigentlich sein
will und soll? Wie kann ein Mensch unbedingte Anerkennung von Men-
schen realisieren, die sich gegenseitig die Anerkennung verweigern?

Die hierfiir erforderliche erkennende Anerkennung einem Menschen
zutrauen heifit, in meinen Augen, sagen, dal} dieser Mensch das Unbe-
dingte ist. So kann und mull man aus christlicher Sicht zwar sagen, dal3

B Vgl. ebd., 186-189.

% Genau diese Gewihr soll die Bildkonzeption des spiten Fichte bieten, die Ver-
weyen deshalb bei seiner Eruierung eines Begriffs letztgiiltigen Sinns zugrundelegt (vgl.
VERWEYEN, Hansjiirgen, Gottes letztes Wort. Grundril der Fundamentaltheologie. 3.,
vollig neubearb. Aufl,, Regensburg 2000, 154£f). Fir den hier angezielten Zusammen-
hang kann offen bleiben, ob die Bildmetaphorik tatsichlich ein befriedigendes Inter-
pretament des Freiheitsgedankens sein kann.



Grundloser Glaube? 337

Jesu ganzes Leben unter dem Vorzeichen stand, Gemeinschaft und Be-
ziehung und damit unbedingte Anerkennungsverhiltnisse zu stiften.”
Aber gerade diese umfassende Verwirklichung des Unbedingten im Be-
dingten ist der Grund, warum wir von Jesus Christus bekennen, dal} er
nicht nur Unbedingtes im Bedingten getan hat, sondern daf} er das Un-
bedingte im Bedingten war und 1st. Und in der Tat bekennt der christli-
che Glaube ja auch nur von dem Gottmenschen Jesus Christus, dall er
die Inkarnation der im grundlegenden christlichen Glaubenssatz be-
haupteten Zuwendung Gottes zu uns Menschen ist. Nur bei thm prigt
der Glaube an die liebende Nihe seines Vaters so umfassend sein Han-
deln, daB} es als Teil seiner eingefleischten Handlungsweisen wirklich Teil
seiner Grammatik ist.

III. Glaubensverantwortung in doppelter Kontingeng

Doch selbst wenn man bei einem Gottmenschen davon sprechen will,
daB der regulative Status religioser Glaubenssitze der Rechtfertigungs-
notwendigkeit entzogen ist, sollte deutlich geworden sein, daf} jede Stra-
tegie, die allgemein versucht, Glaubenssitzen eine unhinterfragbare re-
gulative Bedeutung in weltbildstiitzender Funktion beizumessen und so
gegen Kritik zu immunisieren, der Grammatik der Rede von etwas Un-
bedingtem widerspricht. Denn aus den oben genannten Griinden ist es
nicht moglich, daB etwa das Bekenntnis zu Gottes unbedingter Liebe zu
uns Menschen dem Handeln eines Menschen derart auf regulativer
Ebene zugrundeliegt, dal an der Bedeutung und Wirklichkeit dieses re-
gulativen Satzes angesichts der Praxis dieses Menschen kein Zweifel
mehr moglich wire. Jede Position, die diese doppelte Zweifelsmoglich-
keit tbersieht, ist als Fideismus zu kennzeichnen und kommt als Vorge-
hensweise fiir die Fundamentaltheologie nicht in Betracht.? Richtig an
thr ist zwar, daBl manche Glaubenssitze von Glaubenden wie regulative
bzw. grammatische Sitze behandelt werden. Diese Behandlung ist aber
keineswegs iiber jeden Zweifel erhaben, sondern bedarf angesichts der
(zumindest scheinbaren) Nichtrealisierbarkeit des universalen Anspruchs

% Vgl. GRESHAKE, Gisbert, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Frei-
burg-Basel-Wien 1997, 337; MENKE, Karl-Heinz, «Der Gott, der jetzt schon Zukunft
schenkt. Plidoyer fiir eine christologische Theodizee». In: H. WAGNER (Hg.), Mit Gott
streiten. Neue Zuginge zum Theodizee-Problem, Freiburg-Basel-Wien 1998 (QD 169),
90-130, hier: 107; DERS., Fleisch geworden aus Maria. Die Geschichte Israels und der
Marienglaube der Kirche, Regensburg 1999, 125f.

% Zu Wittgensteins Verhiltnis zum Fideismus vgl. RICKEN, Friedo, Sprache und
Sprachlosigkeit. Ludwig Wittgenstein tiber Religion und Philosophie. In: S2Z 207 (1989)
341-352, hier: 343f.



338 Grundloser Glaube?

der Glaubenssitze der Rechtfertigung. Erst recht bedatf eine Ableitung
nicht regulativ behandelter, sondern als sachhaltig aufgefal3ter Glaubens-
sitze aus regulativ verstandenen Glaubenssitzen einer eigenen Rechtfer-
tigung, da nur grammatische Sitze, nicht aber sachhaltige Sitze ohne Re-
kurs auf Erfahrung direkt aus Regeln ableitbar sind. Die im Gefolge
Wittgensteins leider immer wieder gewihlte Immunisierungsstrategie, die
den Glauben dadurch zu sichern versucht, daB sie alle Glaubenssitze als
regulative bzw. grammatische Sitze behandelt bzw. aus solchen abzulei-
ten sucht, ohne sich iiber diesen Ableitungsvorgang und die Méglichkeit
eines regulativen Status religioser Sitze Rechenschaft zu geben, ist des-
halb m. E. aus der Perspektive fundamentaler Theologie nach Wittgen-
stein als fideistisch abzulehnen.”

Ebensowenig ist fiir eine wittgensteinschen Ubetlegungen ver-
pflichtete Fundamentaltheologie aber der umgekehrte Weg des Rationa-
lismus gangbar, der in seinen Begrindungsbemithungen versucht, die von
Glaubenden immer wieder vorgenommene Behandlung von Glaubens-
sitzen als regulativen Sitzen zu ignorieren.?® Als rationalistisch wire dem-
nach eine Vorgehensweise aus der Fundamentaltheologie auszuschlies-
sen, die den Glauben aus einer glaubenslosen Grammatik bzw. einem
neutralen Weltbild abzuleiten sucht, indem sie alle Glaubenssitze als
sachhaltige Sitze auffaBt, bzw. ihren regulativen oder grammatischen
Status methodisch auBler Kraft setzt, ohne sich iiber diese Statusverinde-
rung Rechenschaft abzugeben.

Philosophische Theologie nach Wittgenstein kann zwar auf die not-
wendige Nichtnotwendigkeit der Behandlung von Glaubenssitzen als re-
gulativen Sitzen aufmerksam machen, aber sie kann damit die regulative
Behandlung mancher Glaubenssitze nicht aufheben. Sie kann nur auf die
doppelte Kontingenz dieser Behandlungsweise aufmerksam machen: et-

2 Vgl. zur Abgrenzung vom sog. Wittgensteinianischen Fideismus STOSCH, Glau-
bensverantwortung (s. Anm. 2), 230-235.

28 Philosophen, die meinen, religiése Glaubenssitze wie gewhnliche Hypothesen
begriinden oder widerlegen zu konnen (wie etwa Swinburne oder Mackie und die ihnen
folgenden Theologen), sind in der Tat «hopelessly out of touch», weil sie die besondere
grammatische Eigenart religiéser Glaubenssitze nicht beriicksichtigen (vgl. WHITT-
AKER, John H., «Can a purely grammatical inquiry be religiously persuasiver» In:
T. TESSIN/M. VON DER RUHR [Hgg.], Philosophy and the grammar of religious belief,
New York 1995, 348-366, hier: 352; zur Kritik an den rationalistischen Ansitzen
Swinburnes und Mackies aus wittgensteinscher Perspektive vgl. auch SCHROEDER,
Severin, «Eine Art, das Leben zu beurteileny. Wittgenstein tiber Glaube und Ver-
nunft. In: W. LUTTERFELDS/T. MOHRS [Hgg.], Globales Ethos. Wittgensteins Sprach-
spiele interkultureller Moral und Religion, Wiirzburg 2000, 146156, hier: 150; RICKEN,
Friedo, Die Rationalitit der Religion in der analytischen Philosophie: Swinburne,
Mackie, Wittgenstein. In: PA] 99 [1992] 287-306).



Grundloser Glaube? 339

stens auf die Kontingenz, die in wittgensteinscher Perspektive allem
Weltlichen zukommt — also etwa auch den in den uns bekannten Welt-
bildern nicht hintergehbaren regulativen Sitzen der Mathematik und Lo-
gik; zweitens ist sie aber auch weltbildintern dadurch kontingent, dal} sie
durch ihre Rede von Gott notwendig die angezielte regulative Bedeutung
allenfalls antizipativ verwirklichen kann, ohne deshalb ginzlich auf sie
verzichten zu kénnen.

Erst durch diese doppelte, weltbildextern und -intern gegebene
Nichtnotwendigkeit bzw. Kontingenz des regulativen Status der Glau-
benssitze er6ffnet sich die Moglichkeit der rationalen Erorterung religio-
ser Bekenntnisse und ist vor allem ein freies und damit ethisch belang-
volles Verhiltnis zum religiosen Glauben und zu Gott méglich.

Insofern wire es eine relativistische Fehlinterpretation, aus der «not-
wendig» gegebenen doppelten Kontingenz des regulativen Status von
Glaubenssitzen und damit des religiosen Glaubens insgesamt dessen Be-
liebigkeit zu folgern. Die Aufgabe des Begriindens wird durch die Ein-
sicht in die Kontingenz des Sprechens von Gott nicht unmoéglich ge-
macht, sondern im Gegenteil allererst ermd&glicht.

Genauso verfehlt wie die aus ithrer Kontingenz gefolgerte Preisgabe
des Geltungsanspruchs von Glaubenssitzen durch den Relativismus ist
deshalb der diese Begriindungs- und Differenzierungsméglichkeit iiber-
springende und firchtende Versuch des Fundamentalismus, die Kontin-
genz des regulativen Status der grundlegenden Glaubenssitze auszumer-
zen. Dabei ist eine individuelle Form des Fundamentalismus, die die
oben aufgezeigte faktische und notwendige Kontingenz religiésen Spre-
chens einfach ignoriert, zu unterscheiden von einem kollektiven Funda-
mentalismus, der Kontingenz auszumerzen sucht, indem er (durch die
bei der Durchsetzung von Regeln iiblichen Mittel der Abrichtung) den
Glauben als ganzen als Teil des Bezugssystems einer Gruppe durchzu-
setzen und zu institutionalisieren sucht. Der Fundamentalismus schafft
die Begriindungspflicht und -mdglichkeit des religiésen Glaubens da-
durch ab, daB er — in seiner auf einzelne beschrinkten Form — alle Griin-
de gegen den einmal beschlossenen regulativen Charakter religiésen
Glaubens aus dessen regulativer Warte wahrnimmt und damit entschirft;
in seiner auf Gruppen bezogenen Form versucht der Fundamentalismus,
universale regulative Geltung durch Ausschaltung von Gegnern faktisch
herzustellen. Gelingt thm dabei nicht die Unterwerfung einer Gesell-
schaft als ganzer, bleibt thm noch die Méglichkeit der Ghettoisierung ei-
nes Segmentes dieser Gesellschaft. Doch selbst wenn es dem Funda-
mentalismus gelinge, die faktische Pluralitit religioser Redeweisen abzu-
schaffen oder zu ignorieren, so ist seine Durchsetzungsstrategie doch
wegen der nicht nur faktischen, sondern auch (aufgrund der eigenen



340 Grundloser Glaube?

Universalisierungstendenz unaufhebbaren) grammatisch bedingten Kon-
tingenz religidsen Sprechens zum Scheitern verurteilt. Zwar kénnte er
die sich aus einer spezifisch wittgensteinschen Perspektive ergebende
Kontingenz allen Sprechens durch Uniformierung ithrer Plausibilitit be-
rauben. Es bliebe aber selbst dann noch die oben beschriebene Unmog-
lichkeit der Instantiierung des Unbedingten im Bedingten, die jeder Rede
von Gott, die Gott nicht zu einem Stiick Welt herabwiirdigt, eine univer-
sale regulative Bedeutung verwehrt.

Bereits eine Wittgensteins Grundhaltung verpflichtete rein deskrip-
tive Analyse religiéser Glaubenssitze er6ffnet also die Moglichkeit, Be-
grindungserfordernisse zu benennen, die im Rahmen fundamentaler
Theologie bearbeitet werden miissen. Dabei bedeutet die Beschrinkung
auf eine deskriptive Haltung alles andere als einen Ausverkauf oder eine
Verunméglichung von Theologie®, sondern kann durch thre neuen Zu-
sammenstellungen des Bekannten kritische Stellungnahmen provozieren
und auch therapeutisch wirksame, hermeneutische Hilfestellungen geben.
Allerdings bleibt es in ihrer Perspektive immer bei Appellen an die Frei-
heit des Anderen. Sie kann keine Thesen aufstellen, mit denen nicht alle
Anderen einverstanden wiren, und kann deshalb nicht durch eigene Au-
toritit in den religidsen Sprachgebrauch eingreifen. Deshalb bleibt sie
verwiesen auf konfessorische Theologie®, die ausgehend von einem be-
sttimmten Weltbild normative Vorgaben fiir die religiose Rede machen
kann. Erst eine solche weltbildbezogen argumentierende Theologie ist in
der Lage, eine umfassende Verantwortung des Glaubens vor der Ver-
nunft zu leisten, und erst in threm Kontext hat die inhaltliche Durchfih-

rung der im folgenden aufgefiihrten Begriindungsmoglichkeiten ihren
Ort.

IV, Begriindungswege religiisen Glanbens nach Wittgenstein

Als Ansatzpunkt fir die Besttimmung von Begriindungsmoéglichkeit und
-notwendigkeit religioser Glaubenssitze wurde in den bisherigen Uberle-
gungen aufgewiesen, daf3 ein regulativer Status dieser Sitze in doppeltem
Sinne als kontingent anzusehen ist. Daraus folgt, da3 der erste Schuitt je-
der Begriindung religiésen Glaubens nach Wittgenstein darin bestehen

? Gegen NIEDBALLA, Thomas, Christliches Sprachspiel und religiése Erfahrung.
Wittgenstein und die Theologie. Mikrofiche, Heidelberg 1991, 57, der die hiufig anzu-
treffende Behauptung vertritt: «T'heologie ist im Gegenteil nur méglich, wenn Wittgen-
steins Forderung nach einem «einen Beschreiben> nicht erfillt wird.»

% Vgl. zur niheren Explizierung dieses Begriffs im Kontext fundamentaler Theo-
logie nach Wittgenstein STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 277-299.



Grundloser Glaube? 341

muB, die Bedeutung und den Status religiéser Sitze zu kliren. Denn die
Begriindungsstruktur hat eine vollig andere Gestalt, wenn religiose Sitze
als regulative als wenn sie als sachhaltige Sitze verstanden werden.

Insofern muB3 man bei jedem konkreten Begriindungsversuch eines
religisen Glaubenssatzes unterscheiden, ob man ihn als grammatischen
bzw. regulativen oder als enzyklopiddischen bzw. sachhaltigen Satz auf-
fassen mochte. Zudem muBl man jeweils unterscheiden, ob Begriin-
dungsfiguren in weltbildinternen oder -externen Situationen vonnoten
sind. Weltbildintern nenne ich eine «Begriindungsfigur», wenn zwischen
den Streitenden hinsichtlich des zu begrindenden Glaubenssatzes geni-
gend gemeinsame regulative bzw. grammatische Sitze zur Verfiigung
stehen, um den Glaubenssatz aus diesen ableiten oder als systemisch
notwendigen Bestandteil dieses «(Nestes» von Sitzen ausweisen zu kon-
nen oder um thm auf diese Weise zumindest eine groflere Verniinftigkeit
bzw. Weltbildkonformitit zuweisen zu koénnen. Als weltbildextern be-
zeichne ich entsprechend eine Begriindungssituation, wenn zwischen den
Streitenden hinsichtlich des zu begriindenden Glaubenssatzes nicht ge-
niigend gemeinsame regulative oder grammatische Sitze zur Verfligung
stehen, um ihn aus diesen ableiten oder als systemisch notwendigen Be-
standteil dieser Regeln ausweisen zu koénnen, wenn sich also weder auf
reflexivem oder sprachspielpraxeologischem noch auf deduktivem oder
induktivem Wege die Geltung oder héhere Verntinftigkeit des fraglichen
Glaubenssatzes aufzeigen 14ft.

In weltbildinternen Begrindungssituationen lassen sich fast alle Ar-
gumentationsstrategien anwenden, die in der gegenwirtigen Theologie
zur Glaubensbegriindung angewandt werden. So kann man etwa versu-
chen, die bestrittenen Sitze aus unumstrittenen, gemeinsam geteilten
grammatischen Sitzen abzuleiten oder reflexiv aufzuweisen, dal der be-
strittene Glaubenssatz oder ihn ergebende Kriterien von der Gegnerin in
ithrer Bestreitung in Anspruch genommen wird. Andere in wittgenstein-
scher Perspektive mogliche, vor allem fiir regulativ aufgefalite Glaubens-
satze hilfreiche Rechtfertigungsmoglichkeiten bestiinden darin, Korrela-
tionsversuche im Hinblick auf die sprachspielpraxeologische Basis von
Glaubenssitzen zu unternehmen oder den systemischen Zusammenhang,
also die Kohirenz der jeweiligen Glaubenssitze als regulativer Sitze mit
dem unabhingig von ihnen bestehenden Weltbild aufzuzeigen.?!

Religiose Streitfille betreffen aber in der Regel weltbildexterne Si-
tuationen, da Glaubenssitze zumindest teilweise auf weltbildverindernde

3 Vgl. zur Klassifizierung und niheren Bestimmung weltbildinterner Begriin-

dungsstrategien nach Wittgenstein ebd., 130-132, 310-315.



342 Grundloser Glaube?

Weise auf grammatischer Ebene wirksam sind. Da argumentative Aus-
einandersetzungen grundsitzlich nur weltbildintern moéglich sind, beste-
hen die weltbildexternen Begriindungsstrategien darin, die weltbildex-
terne Situation in eine -interne umzuwandeln, indem entweder

a) Uber ein neues, neutrales Sprachspiel und Weltbild, etwa das der
Wissenschaft, Einigkeit herzustellen versucht wird, oder

b) das fremde Weltbild so weit wie moglich iibernommen wird, um
das Eigene im Fremden artikulieren zu kénnen, oder

c) das eigene Weltbild fiir das Fremde ge6ffnet und das Fremde im
Eigenen gesagt wird.

Losung a) erscheint dabet auf den ersten Blick als die eleganteste Lo-
sung, da sie den jeweils umstrittenen Punkt aus der Primissenmenge des
Streitgespriches ausklammert und die Losung gewissermaBlen auf neu-
tralem Terrain sucht. Im Unterschied zu weltbildinternen Begriindungs-
strategien wiirde der Rekurs dabei auf ein auch unabhingig von dem
konkreten Konflikt bestehendes, standardisiertes Losungsverfahren und
auf eine allgemein als verbindlich und weltanschaulich neutral anerkann-
te Grammatik Bezug nehmen. Dadurch wire das Problem wieder 1n ei-
nen weltbildinternen Zusammenhang transponiert und kénnte mit den
weltbildinternen Strategien behandelt werden. Allerdings diirfte diese
Ubertragung in eine unabhingige Grammatik angesichts des Weltbild-
charakters des Glaubens oft nicht ganz einfach sein.

Erfolgversprechender durften im religiosen Kontext deshalb die an-
deren beiden Strategien sein. Die bei Losung b) vorausgesetzte Moglich-
keit, ein fremdes Weltbild als fremdes zu verstehen und die fremden
Sprachspiele in ihrer Andersheit mitzuspielen, schlieBt nicht aus, daf} ich
das meinem Verstehen zugrundeliegende Einverstindnis des Anderen
noch einmal kritisch iiberpriifen kann. Dabei sind allerdings keine ande-
ren als 6ffentliche Kriterien anwendbar, d. h. jedes Kritertum ist selbst
wieder einer kritischen Vergewisserung fihig und gegebenenfalls bediirf-
tig. Ob es richtig ist, eine Ubereinstimmung anzuerkennen, 18t sich nicht
allgemein entscheiden, sondern muf} je neu auf der Grundlage des Hin-
und Hergehens zwischen den Sprachspielen in der konkreten Situation
begriindet und entschieden werden.

Der Versuch, das Eigene im Fremden sag- und begriindbar zu ma-
chen, ist im iibrigen keineswegs ungewohnlich und neu. Denn er liegt in
meinen Augen nicht nur den gegenwirtigen Inkulturationsbemiihungen
immer stirker werdender Strémungen der asiatischen und afrikanischen
Theologie zugrunde, sondern stellt auch ein Leitmotiv jeder liberalen
Theologie dar. Dariiber hinaus li3t er sich auch in der Kirchengeschichte



Grundloser Glaube? 343

als eine oft erfolgreiche Missionsstrategie der Jesuiten wiederfinden.3?
Zwar uberforderte und iiberfordert ein derartiges missionarisches Wir-
ken hiufig die Kirchenleitung, da sie sich oft schwertut, das Eigene im
Fremden wahrzunehmen. Und als Glaubensbegriindungsweg mufite ein
solches Bemihen natiirlich weniger strategisch vorgehen und ein offene-
res Hin- und Hergehen zwischen dem eigenen und fremden Weltbild
praktizieren. Aber der grofle missionarische Erfolg dieses Vorgehens, das
ja dbrigens auch schon dem Wirken des Paulus zugrunde lag, zeigt die
groBe Relevanz und Fruchtbarkeit dieser Strategie.

Statt Begriindungsversuche im fremden Weltbild zu beginnen, kann
man aber auch versuchen, das Fremde ins eigene Weltbild aufzunehmen
(Losung c). Bei dieser Begriindungsbemiithung geht es also um den Ver-
such der Offnung des Eigenen fiir das Fremde und der Artikulation des
Fremden im Eigenen. Dabei gilt es, durch bestimmte Umstellungen in
der eigenen Grammatik die zunichst unverstindliche Anfrage des Frem-
den in meiner Grammatik in einem ersten Schritt zu plausibilisieren und
in einem zweiten Schritt durch bestimmte Modifikationen der Gramma-
tik einer neuen Betrachtung zuzufiihren. Dabei miite die Betrachtung
des Fremden durch die Integration ins Eigene eine reichhaltigere Per-
spektive ermoglichen. Als typisches Beispiel fiir diese Strategie kann man
m. E. das Zweite Vatikanische Konzil ansehen.

Wihrend bei den weltbildinternen Begriindungsversuchen noch auf
allgemeinere und typisierende Methoden verwiesen werden kann, bleibt
bei der Skizzierung solcher weltbildexternen Vorgehensweisen nur noch
eine auf konkrete Situationen Bezug nehmende Theologie des Beispiels®,
die auf vielfiltigen Wegen Moglichkeiten fiir weltbildinterne Debatten
schafft. Natirlich gibt es keine Gewihr dafiir, daB3 sich jegliche weltbild-
externe adiquat in eine -interne Fragestellung umwandeln li3t. Dieser
Punkt ist fir Wittgenstein selbst allerdings auch insofern nicht so wich-
tig, als er gar nicht so sehr an der Rechtfertigung von Weltbildern inte-
ressiert ist. Zwar gibt er zu, daB sich theoretisch jeder einzelne gram-
matische Satz rechtfertigen lieBe (nimlich indem ich ithn aus dem mei-

32 Man denke nur an die noch von Franz Xaver ($1552) entworfene Missionsstra-
tegie der Jesuiten in China oder an das berliihmt gewordene Vorgehen De Nobilis. Vgl.
als ersten Uberblick von COLLANI, Claudia, «China: Die Chinamission von 1520-
1630». In: M. VENARD (Hg.), Die Zeit der Konfessionen (1530-1620/30). Dt. Ausg.
bearb. und hrsg. von H. SMOLINSKY, Freiburg-Basel-Wien 1992 (Die Geschichte des
Christentums. Religion — Politik — Kultur 8), 933-956; DEBERGH, Minako, «Indien».
In: M. VENARD (Hg., s. oben), 875-912.

3 Vgl. zur Bedeutung des Beispiels fiir eine Theologie nach Wittgenstein MUNZ,
Regine, Religion als Beispiel. Sprache und Methode bei Ludwig Wittgenstein in theo-
logischer Perspektive, Diisseldorf-Bonn 1997.



344 Grundloser Glaube?

nem Sprachspiel zugrundeliegenden Regelbiindel isoliere und in einen
sachhaltigen Satz zu iiberfithren trachte, um ihn dann auf der Grundlage
des eigenen oder eines fremden Weltbildes zu beurteilen und seine Inte-
grationsfihigkeit zu priifen). Allerdings ist dies nicht die Weise, wie wir
handeln. Und so gibt Wittgenstein zu bedenken: «Es ist wahr, alles liee
sich irgendwie rechtfertigen. Aber das Phinomen der Sprache beruht auf
der RegelmiBigkeit, auf der Ubereinstimmung im Handeln.»* Diese sich
immer wieder geigende Ubereinstimmung ist in Wittgensteins Augen das
Erstaunliche, Unableitbare und nicht Begriindbare. IThm geht es also
nicht darum, neue Rechtfertigungstechniken zu entwickeln, auch wenn
selbst nach ithm Rechtfertigung in den oben beschriebenen Versionen
moglich ist, sondern ithn interessiert der Punkt, an dem wir diese Recht-
fertigungen abbrechen, ohne sie unbedingt abbrechen zu miissen. Thn
interessiert die dabei sichtbar werdende grundlegende Ubereinstimmung
am Grunde unserer Sprachspiele und Lebensformen. Viel mehr als jede
Rechtfertigung interessiert thn die so sichtbar werdende Vorgegebenheit
der Ebene der Sprachspicle und Lebensformen, also die Dgff-Ebene des
Tractatus, deren Anerkennung unabhingig von allen Anstrengungen un-
serer Vernunft eine religios-ethische Haltung ermdoglicht.

Aus dem dieser Beobachtung zugrundeliegenden Faktum, dall wir
immer wieder an unsere Grenzen stollen und das Verstindigungs- und
Rechtfertigungsbemiihen abbrechen, speist sich zwar auch der von Witt-
genstein inspirierte Einspruch Lyotards gegen ein Denken, das einen sol-
chen Widerstreit ignoriert oder gewaltsam aus der Welt zu schaffen
sucht.3> Aber anders als Lyotard bleibt Wittgenstein nicht bei der Dia-
gnose des Widerstreits stehen, sondern bemiht sich, die Durchlissigkeit

3 WITTGENSTEIN, Ludwig, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik.
Hrsg. von G.E.M. ANSCOMBE/R. RHEES/G.H. VON WRIGHT = DERS., Werkausgabe
Bd. 6, Frankfurt 2.M. 51994, VI, 39.

3 Vgl. LYOTARD, Jean-Frangois, Der Widerstreit. 2., korr. Aufl, Miinchen 1989
(Supplemente 6), der allerdings seine Aufmerksamkeit vor allem auf die (in seinen Au-
gen) vielfach gegebene Unmdoglichkeit der Uberwindung des Widerstreits legt, dessen
Sichtbarmachung (und nicht seine Uberfiihrung in einen Rechtsstreit) er deshalb als
Hauptaufgabe der Philosophie fafit. Dies entspricht allerdings nur solange dem de-
skriptiven Anliegen Wittgensteins, einen faktisch bestehenden Widerstreit nicht durch
philosophische Behandlung in einen Rechtsstreit umzuliigen, wie auch das Streben
nach Uberwindung des Widerstreites durch begriffliche Untersuchungen im Blick
bleibt. «Lyotard hingegen betreibt einseitige Diib, indem er unsere Sprachspielpraxis
agonal, also ausschlieBlich als ein Kidmpfen und Wettstreiten konzipiert. Er macht sich
eben jener Uber-Generalisierung schuldig, die Wittgenstein durch die Entflechtung ei-
nes Netzwerks von Ahnlichkeiten zu verhindern suchte» (HEINEN, René, Sprachdy-
namik und Vernunft. Untersuchungen zum Spitwerk Nietzsches und Wittgensteins,
Wiirzburg 1998 [Epistemata: Reihe Philosophie 232], 320f.).



Grundloser Glaube? 345

der verschiedenen Sprachspiele und Weltbilder immer wieder neu zu
Briickenschligen zu nutzen.

In wittgensteinscher Perspektive gibt es also keine transzendentale
Garantie fiir die Rechtfertigung oder auch nur Verstindlichmachung ei-
nes Geltungsanspruchs. Eine diskursive Behandlung von Geltungsan-
spriichen und iiberhaupt jedes Zeichenverstehen zwischen dem Eigenen
und dem Fremden gelingt nur auf der Grundlage der «gemeinsamen
menschlichen Handlungsweise»®, die als weltbildibergreifende GroBe
nicht garantiert werden kann, sondern sich im gelingenden Verstehen
zeigt. Daraus folgt allerdings nicht, daBl ein unbedingter Geltungsan-
spruch, wie ihn etwa das Christentum erhebt, in einer wittgensteinschen
Perspektive illegitim wire. Wie die gemeinsame menschliche Hand-
lungsweise kann sich die universale Berechtigung dieses Anspruchs aber
nur zeigen, indem sich seine Berechtigung in jedem weltbildinternen Dis-
kurs im Sinne einer der oben explizierten Begriindungsbemihungen
untermauern 1aBt.¥

Letztlich eingel6st werden kann dieser Anspruch weder von einem
einzelnen Menschen noch von einer Glaubensgemeinschaft insgesamt.
Dennoch ist ein Unbedingtheitsanspruch aus wittgensteinscher Perspek-
tive so lange vor der Vernunft verantwortbar, wie er den eigenen Gel-
tungsanspruch in jedem weltbildinternen Kontext einsichtig machen
kann und keinem weltbildexternen Kontext ausweicht.

Ob eine Glaubensgemeinschaft bei diesen Versuchen, das Eigene im
Fremden zu sagen, an ithre Grenzen kommt oder ob sich immer wieder
auf der sich zeigenden gemeinsamen menschlichen Handlungsweise ba-
sierende neue Verstindigungsmoglichkeiten ergeben, 148t sich nicht vor-
her durch eine Einheitssprache sicherstellen. Biblisch gesprochen: Der
Turm zu Babel ist zerstort; die Menschen sprechen nicht linger eine
Sprache, sondern die Welt zerfillt in eine groBe Mannigfaltigkeit von
Sprach- und Lebensformen. Eine Wahrheit kann es da nicht mehr durch
den Bau eines Turmes bzw. die Herstellung einer Einheitssprache geben,
sondern nur durch das geistgewirkte Sprechen der vielen Sprachen. Und
ist nicht genau dieses Sagenkonnen des Eigenen im Fremden, dieses
Sprechen der vielen Sprachen die grundlegende Erfahrung der JingerIn-

nen Jesu, die sie an Pfingsten aus ihren Hiusern heraus und in die Welt

3 PU 206; vgl. STOSCH, Glaubensverantwortung (s. Anm. 2), 43—49.

37 Dabei geht es nicht darum, daB weltbildintern dann keine Entscheidungsméog-
lichkeit mehr offen stiinde oder daB eine vernunftgemiBe Reflexionsfigur nur zu einer
Losung des jeweiligen Streitfalls kommen koénnte. Vielmehr geniigt es, wenn das kor-
relative Begriindungsbemiihen, das meine eigene Lebensentscheidung legitimiert, auch
im Fremden adiquat sagbar wird.



346 Grundloser Glaube?

gebracht hat? Wire insofern in biblischer Sicht das Vertrauen auf eine
sich zeigende gemeinsame menschliche Handlungsweise nicht genau die
Perspektive, die die letzte Rechtfertigung des Glaubens nicht aus eigener
Machtvollkommenheit garantieren will, sondern im Vertrauen auf das
Wirtken Gottes im Heiligen Geist immer neu zu realisieren sucht? Im
Vertrauen auf den Geist, der das Wunder vollbringt, daf die Verkiindi-
gung des Glaubens durch Jesu JingerInnen i jeder Sprache hérbar wird,
und der die Menschen ratlos, bestiirzt und fasziniert zur Frage dringt:
«Wieso kann sie jeder von uns in seiner Muttersprache horen: Parther, Me-
der und Elamiter, Bewohner von Mesopotamien, Judda und Kappadozien,
von Pontus und der Provinz Asien, von Phrygien und Pamphylien, von
Agypten und dem Gebiet Libyens nach Zyrene hin, auch die Rémer, die
sich hier aufhalten, Juden und Proselyten, Kreter und Araber, wir héren sie
in unseren Sprachen Gottes grofle Taten verkiinden» (Apg 2,8-11).



	Grundloser Glaube? : Zur Glaubensverantwortung nach Wittgenstein

