
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis : Eschatologie als Zeittheologie
[Fortsetzung]

Autor: Faber, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROLAND FABER

Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

Eschatologie als Zeittheologie

Teil II: Neuheit und Gedächtnis*

IV. Die Sammlung der Zeit r^um Anfang der Schöpfung

Eine Eschatologie unter dem Primat der Zukunft formuliert sich anders
als eine Eschatologie unter dem Primat des Endes. Daß beide Modelle
nicht einfach harmonieren, zeigt sich schon an der Frage, ob der
einzelne oder die Menschheit (oder gar die Welt) primäres Subjekt eschato-

logischer Hoffnung sind.

1. Das primäre Subjekt der eschatologischen Hoffnung

Mit der Entdeckung, daß die Geschichte Raum und Material der Vollendung

darstellt, nicht bloß ihr Trittbrett, erkannte man auch, daß das

Schicksal des einzelnen an das der Menschheitsgeschichte rückgebunden
ist.70 Die Vollendung der Menschheitsgeschichte verlangt, daß alle
Individuen aller Generationen versammelt werden und darin sich gegenseidg
bedingen. Aber gerade deswegen können beide Perspektiven nicht
reibungslos miteinander verbunden werden: Die Versammlung der
Geschichte als ganzer setzt nämlich irgendwie ihr Ende voraus. Wenn aber
andererseits Geschichte einmal tatsächlich endet, dann endet damit auch

jede neue personale Geschichte, die Geschichte ständig erneuert (und als

Geschichte erhalten) hat. Verhindert dann nicht das Postulat nach

Erneuerung eigentlich das kollektive Ende? Und wieso braucht es andererseits

eine Versammlung aller Generationen, wenn der einzelne schon für
sich zur Vollendung gelangt? Die Paradigmen von Neuheit und Ende
stehen hier im Widerstreit.

* Teil I: Zeit und Tod, s. Heft 1-2/2002, 189-213.
70 Das ist die Grundlage der Geschichtstheologie von G. Greshake seit «Auferstehung

der Toten». Ein Beitrag zur gegenwärtigen theologischen Diskussion über die

Zukunft der Geschichte. Essen 1969.



314 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

2. Universales Ende oder unendlich bleibender Anfang?

Besonders ausgeprägt tritt dieser Gegensatz der Diskussion zwischen
Gisbert Greshake und Josef Ratzinger zutage, wie sie sich um die
Auferstehung im Tod entsponnen hat, aber das grundlegende Paradigmenproblem

exemplifiziert. Für Ratzinger muß die Geschichte der Welt
enden, damit Vollendung überhaupt denkbar wird. Er nimmt dafür in
Kauf, daß die Unterbrechung der Weltgeschichte auch ein Ende der Zeit
bedeutet und damit ein Ende der Erneuerung von Geschichte.71 Greshake

— auf der anderen Seite — hebt die universale Solidarität hervor, mit
der unser Leben dem der Welt insgesamt verbunden ist — und zwar
sowohl innerweltlich, d. h. hinsichtlich der noch weiterlaufenden
Geschichte, als auch in bezug zur Vollendungswirklichkeit. Die Differenz
erhellt in der Tat eine andere Einstellung zu eschatologischer Zeit. Für
Ratzinger ist Zeit das für die Vollendung Aufzuhebende, das

Unvollkommene, das der Entschiedenheit einer Vollendungswirklichkeit letztlich

Widersprechende. Für Greshake bedeutet Zeit aber umgekehrt den
Raum der Freigabe der Geschöpfe zu ihrem Selbstsein, zu ihrer Identität.
Wenngleich auch er daran festhält, daß die Vollendungswirklichkeit eine
überzeitliche sein wird, in der alles einander gegenwärtig sein wird, kann
doch die Zeit der Welt bleiben — und zwar letztlich ohne Ende.72

Hier kann eschatologische Zeitrede zum Tragen kommen. Zunächst
erinnern wir uns an folgende Elemente: In eschatologischer Zeitrede
wird Gott als der %eit-eröffnende vorgestellt, der uns aus der Zukunft
entgegenkommt.73 Für einen eschatologischen Blick auf die Welt gilt also

71 Vgl. Ratzinger, Eschatologie 139-142 (s. Anm. 2).
72 Vgl. GRESHAKE, Auferstehung der Toten 330—333. 403—406 (s. Anm. 26). Vgl.

zu dieser theologischen Auseinandersetzung auch die Analyse in: FABER, R., Die neue
Zukunft Gottes. Eine biblische und systematische Untersuchung der Frage nach dem
«Neu-Werden» des trinitarischen Gottes und seines «neuen Zu-Kommens» im Escha-
ton als Aspekte christlichen Gottesverständnisses. Wien 1985, 220-229.

73 Das bedeutet nicht, daß Gott in Zeitrede aufgelöst wird, wie Ch. Link der
Prozeßtheologie unterstellt, die sich um eschatologische Zeitrede bemüht; vgl. LINK, Ch.,
«Die Transparenz der Natur für das Geheimnis der Schöpfung», in: ALTNER, G. (Hg.),
Ökologische Theologie. Perspektiven zur Orientierung. Stuttgart 1989, 190f., Anm. 40.
Hier wird das Verhältnis von Gott und Welt nicht einfach zeitlich bestimmt, aber auch
nicht einfach nicht-zeitlich. Auch wenn man meinen könnte, dazu gäbe es keine dritte
Alternative, so ist gerade eine solche gesucht: In der Unterscheidung von Ur- und
Folgenatur hat die Prozeßtheologie auch einen Ansatz dazu gefunden. Während die erste
Gottes Überzeitlichkeit als Zeitunabhängigkeit und Vorzeitigkeit anspricht, denkt die
zweite Natur Gott als zeitsensibel und zeitbewahrend, ja zeitrettend. Vgl. FABER, R.,
«<Über Gott und die Welt ...> — Struktur analoger Gottesrede und prozeßtheologische
Perspektive», in: SCHMETTERER, E./FABER, R./ MANTLER, N. (Hgg.), Variationen
über die Schöpfung der Welt. Innsbruck 1995, 138-142.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 315

eine Zeitumkehr von futurum und adventus. In einem solchen eschatolo-
gischen Blick bezeichnet Neuheit schlechthin den genuinen «Ort» Gottes
in der Welt.

Marjorie Suchocki hat diesen eschatologischen Blick für einen
Gottesbegriff so ausgearbeitet74: Neuheit erscheint uns immer als neue
Möglichkeit in einem bestimmten Kontext, einer Geschichte, einer
Herkunft, einer Vergangenheit. Dieser noch-nicht-aktualisierte Raum der
Offenheit für Neues bezeichnet die innere Offenheit der Welt für
Zukunft; das ist ihre Zeitstruktur. Neue Möglichkeiten zu haben bedeutet,
eine neue Zukunft zu haben; neue Möglichkeiten geben unverhoffte
Zukunft, neue Offenheit, neue Zeit, neue Identität. Wenn Gott in der Welt
«am Ort des Neuen» zu finden ist, dann kommt umgekehrt Neuheit aus
Gott. So wie Gott in der Welt seinen genuinen Ort im Neuen hat, hat
umgekehrt das Neue seinen primären Ort in Gott. Gott erscheint daher als

der primäre «Ort» aller möglichen Welten, als der Inbegriff aller
Möglichkeiten.75 Indem Gott das Neue der Welt zukommen läßt, ist Gott im
Blick der Welt der Ursprung von Neuheit und Zukunft in der Welt. Gott
erscheint im Blick der Welt als das Wesen der Zukunft schlechthin und
in seinem eigenen Blick als Inbegriff aller möglichen Welten, oder wie
Rahner sagte, als «absolute Zukunft».

3. Vollendung als Zeit der Vollendung

Eschatologische Vollendung erschließt sich nun als Zeit der Vollendung:
Ewigkeit bedeutet nicht einfach Abwesenheit von Zeit oder ihre unendliche

Prolongation, sondern zeit-eröffnendes Wirken Gottes. Weil Gott
(in Ewigkeit) der bleibende Anfang der Zeit der Welt ist, darf Ewigkeit
auch nicht einfach als Ende der Zeit gedeutet werden; dadurch würde sie

genau jener Neuheit enthoben, durch die sie als der innere Motor der
Zeit wirkt. Vielmehr muß Vollendung eine Vollendung der Zeit bedeuten,

die das «Göttliche» in der Zeit wahrt, nämlich bleibende Neuheit,
Abenteuer, Zukunft, Wachstum, Überraschung zu sein. Das andere Ele-

74 Vgl. SUCHOCKI, M., The Metaphysical Ground of the Whiteheadian God, in:
Process Studies 5 (1975), 237—246; DIES., The End of Evil: Process Eschatology in
Historical Context. Albany 1988, 135—152; vgl. auch FABER, Prozeßtheologie 69—79. 90—

97 (s. Anm. 42).
75 Dies mag platonisch erscheinen, ist aber im Grund die Umkehrung des platonischen

Motivs: Die platonischen Ideen repräsentieren die wirkliche Wirklichkeit, während

die Welt nur das bewegte Abbild vorstellt. Die prozeßtheologische Variante des
Gedankens versteht hingegen Ideen als Schatten der wirklichen Wirklichkeit: das ist
die bewegte Welt. Die Funktion des Schattens aber ist Neuheit (Zukunft), und das
macht ihn bedeutsam, denn jetzt erlangen «Ideen» einen zeittheologischen Sinn. Vgl.
FABER, Prozeßtheologie 129-144. 408-416 (s. Anm. 42).



316 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

ment der Zeit, das bleibende Vergehen, das Verschwinden aller Wesen
und Erscheinungen in der Welt — davon hingegen erhoffen wir uns Erlösung.

Entscheidend am Charakter der Vollendungszeit wäre damit das

Verschwinden des andauernden Vergehens, aber der Gewinn immerwährender

Neuheit. Diese eschatologische Vollendung wäre nach wie vor
Zeit, Gott nach wie vor der Ort des Neuen, Welt nach wie vor der Ort
der Vollendung und Ewigkeit Leben.

Daraus ergibt sich ein zeittheologisches Verständnis der Vollendungsgestalt

der Welt: Das Übel der Zeitlichkeit der Welt ist «die Tatsache,
daß die Vergangenheit schwindet, daß Zeit ein (stetes Vergehen) ist»76.

Vergehen bedeutet, daß das Vergangene nie in seiner vollen Lebendigkeit
gegenwärtig ist. Davon erhoffen wir uns in eschatologischer Vollendungszeit

Erlösung. Es gibt aber andererseits keinen weit- und zeitimmanenten

Grund, daß Zeit und Welt einmal enden müssen. Gerade, wenn Gott als

das bleibende zeit-eröffnende Neue der Welt gedacht wird, ist eher
anzunehmen, daß es kein «göttliches Geschehen [gibt, a]uf das die ganze
Schöpfung sich [zu]bewegt»77. Unter Berücksichtigung dieser beiden
Momente bedeutet Vollendungszeit dann das Aufhören des Vergehens,
aber das Bleiben von Neuheit. Diese Vollendungszeit wäre immerwährende

Neuheit ohne Verlust. Weil es aber keinen metaphysischen Grund
gibt, daß eine solche Zeitstruktur nur herrschen könnte, wenn Welt
aufhört, ließe sich auch ein «neuer Äon» — ein «neuer Himmel und eine neue
Erde» (Offb 21) — denken, für den dies gelte, der sich aber erheblich von
dem unseren unterschiede. In der Auferstehungswirklichkeit nämlich
würde Neuheit ohne Vergehen bestehen.78 Für ihre Leiblichkeit aber
würde eine solche eschatologische Vollendungszeit nur dann ausreichen,
wenn alle Zeiten ohne Verlust in ihr präsent wären. Dies wiederum
erfordert eine Transformation des Vergangenen in Gott hinein, in ein
Gedächtnis Gottes, das eine immerwährende Einheit der zeithchen
Ereignisse mit ihrem in Gott hinein transformierten Selbst ermöglicht.79

Wenn nun aber alle Zeiten in Gott Vollendung finden sollen, wie
muß dieses all-transformierende Gedächtnis Gottes verstanden werden,
will man nicht das Böse in der Welt ästhedsierend verwischen oder
verdrängen? Dies ist die Frage nach universaler Versöhnung angesichts
eines ethischen Dualismus.

76 WHITEHEAD, A.N., Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie. Übers, und
Nachwort von G. HOLL. Frankfurt a.M. 1987, 609 (stw 690).

77 A.a.O. (s. Anm. 76), 215.
78 Dies würde auch jenen biblischen Tendenzen Rechnung tragen, die von einem

«neuen Äon» sprechen; vgl. Offb und 2Petr.
79 Vgl. zu dieser Transformation: FABER, Prozeßtheologie 578-585 (s. Anm. 42).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 317

V. Universales Gedächtnis angesichts eines eschatologischen Dualismus

7. Apokatastasispanton versus Hölle

Als eine entscheidende und für eine zukünftige Eschatologie bleibend
brisante Fragestellung darf gelten, ob die erhoffte universale Erlösungsund

Vollendungsrealität der eschatologischen Gottesherrschaft wirklich
alle Wirklichkeit betreffen wird oder nicht. Antworten wir nämlich mit
«Ja», so wäre die Vollendungswirklichkeit jenseits von Gut und Böse
anzusetzen; auch die Verdammten müßten dieser Wirklichkeit angehören
können. Antworten wir hingegen mit «Nein», dann gäbe es mit einer
letztendlichen Unterscheidung zwischen Gut und Böse auch einen ewigen

Dualismus zwischen Guten und Bösen. Beide Lösungen hat es im
Laufe der Kirchengeschichte gegeben, wenngleich in erheblichem
Ungleichgewicht.

Die alte Lehre von der apokatastasis (ton) panton, der Allzusammenfassung

und Wiederbringung aller Dinge, betont, daß kein Gericht über
diese Welt den Charakter einer solchen Endgültigkeit haben kann, daß
schließlich und letztlich irgend etwas aus der Vollendung ausgeschlossen
sein könnte. Dieser Heilsuniversalismus findet sich schon bei Piaton,
aber auch bei einer qualifizierten Minderheit von Kirchenvätern. Neben
dem platonischen Gedanken, daß alles an seinen einen Ursprung zurückkehren

müsse — daß es letztlich also keinen Dualismus geben könne —,

wird vor allem auf den läuternden Charakter des Gerichtsgedankens
verwiesen. Kein Geringerer als Klemens von Alexandrien vertritt die

Auffassung, daß die Bestrafung nach dem Tod vor allem heilenden
Charakter habe. Das «Straffeuer» (die Strafe des ewigen Feuers) ist eher
Fegfeuer. Letztlich geht es Gott um das universale Heil. Vor allem Origenes
ist als Vertreter der apokatastasis bekannt geworden. Er wehrt sich zwar
gegen die ihm später angedichtete Lehre, daß auch die gefallenen Engel
und Geister aus dem ewigen Feuer erlöst werden könnten, die Menschen
allerdings würden einer universalen Erlösung zugeführt; davon ist er
überzeugt. Nicht ganz zu Unrecht beruft er sich auf IKor 15,20—28, daß
nämlich die ganze Schöpfung zu einem einzigen Ziel gelangen müsse.
Grundsätzlich sieht er Gott so sehr mit der Welt verbunden, daß er sich
nicht vorstellen kann, wie Gott, solange wir leiden, vom Wein trinken
könne, den er mit uns zu trinken versprochen hat.80 In der Versöhnung
ist der Vater dann alles in allen. Auch Gregor von Nyssa vertritt eine
apokatastasis'. Zwar werde es ein gerechtes Gericht Gottes geben, also die

Trennung von Gut und Böse; das werde aber nur geschehen, damit alle

80 Vgl. Lang, B., Hölle, in: NHThG II (1991), 366.



318 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

Menschen erlöst werden. Denn es kann nicht sein, daß der Heilsplan
Gottes am Menschen scheitere: Das Gute ist allemal stärker als das

«substanzlose» Böse. Schließlich dürfte auch Theodor von Mopsuestia
die ewigen Strafen nur als lange andauernd gedeutet haben.81 Im Westen
haben Ambrosius und der frühe Hieronymus mit der apokatastasis
aufgrund des universalen Heilswillens Gottes sympathisiert.82

In der Entwicklung der kirchlichen Tradition hat sich dennoch die

augustinische Ansicht vom doppelten Ausgang der Welt und also von
der Strafe des ewigen Feuers durchgesetzt.83 Während Origenes bis ins

beginnende fünfte Jahrhundert vor allem im Osten weitgehend akzeptiert

wurde, kam es später zu Angriffen auf Vergröberungen seiner Lehren,

die schließlich auf politisches Betreiben des Kaisers Justinian zu
folgender Verurteilung auf der Synode von Konstantinopel (543) führten:

«Wer sagt oder daran festhält, die Strafe der Dämonen und gottlosen
Menschen sei zeithch und sie werden nach einer bestimmten Zeit ein
Ende haben; bzw. es werde eine Wiederherstellung von Dämonen oder
gottlosen Menschen geben, anathema esto» (DH 411). Dieser Auffassung
hat sich auch das II. Konzil von Konstantinopel (553) angeschlossen84
und damit einen ewigen Dualismus für kommende lehramtliche
Äußerungen festgeschrieben.85

Bibhsch zeigt sich ein differenziertes Bild: Zwar kann die Höllenpredigt

aus Jesu Reich-Gottes-Botschaft nicht weggedacht werden.86 Sie er-

81 Zum Ganzen vgl. ZlEGENAUS, Zukunft 194—195 (s. Anm. 51).
82 Vgl. FlNKENZELLER, J., Eschatologie, in: LKDog III (1995), 644ff.
83 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes 265 (s. Anm. 9).
84 Vgl. ZlEGENAUS, Zukunft 195, Anm. 353 (s. Anm. 51); MOLTMANN, Kommen

Gottes 264, Anm. 204 (s. Anm. 9).
85 Das bedeutende Glaubensbekenntnis Quicumque schließt mit den Worten, daß

alle Menschen «Rechenschaft über ihre eigenen Taten ablegen (müssen); und die Gutes

getan haben, werden in das ewige Leben eingehen, die aber Böses, ins ewige Feuer»

(DH 76). Das Glaubensbekenntnis von Papst Pelagius I. spricht «von den Strafen des

ewigen und unauslöschlichen Feuers», in dem Menschen aus freiem Willen verharren
würden (DH 443). Das IV. Laterankonzil (1215) spricht vom Gericht über die Verworfenen,

die ihre ewige Strafe erlangen werden (DH 801). Die Bulle Benedictas Deus, das

II. Konzil von Lyon (DH 858), das Konzil von Florenz (DH 1306), das Tridentinum
(DH 1575), sie alle schärfen den doppelten Ausgang der Welt weiter ein. Das
Jakobinerdekret des Konzils von Florenz 1442 stellt nur lapidar fest: «[Die heilige römische
Kirche glaubt fest und verkündet, daß] niemand außerhalb der katholischen Kirche,
weder Heide noch Jude noch Ungläubiger oder einer von der Einheit Getrennter des

ewigen Heils teilhaftig wird, vielmehr dem ewigen Feuer verfällt » (DH 1330—1353).
Vgl. BlESINGER, A./KESSLER, M. (Hgg.), Himmel - Hölle - Fegefeuer. Tübingen
1996, 97f.

86 Die Vorstellung von der Hölle entstand durch Unterscheidung der Schicksale
der Toten in der «Zwischenzeit» der scheol. Während die Gerechten mit Gott sind,



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 319

scheint gewissermaßen als Negativfolie der Frohbotschaft. Ihre Absicht
ist aber nicht, Information über zukünftige Zustände oder Orte von real
Verdammten zu sein, sondern als eschatologische Zeitrede, d. h. als ein

Drängen zur Umkehr, ein Wachrütteln zur Entscheidung angesichts des

nahegekommenen Gottesreiches zu erwirken.87 Die biblische Höllenrede
will nicht verdammen, sondern den universalen Heilsivillen Gottes
beleuchten: So finden wir den Begriff apokatastasis (Apg 3,21) ausdrücklich
als Pendant für das Eschaton verwendet.88 Eph 1,10 spricht explizit von
der Allversöhnung: «... auf daß alle Dinge zusammengefaßt würden in
Christus, beides im Himmel und auf Erden.» Kol 1,20 weiß, daß Gott in
Christus in ganzer Fülle wohnt, «um alles durch ihn zu versöhnen. Alles
im Himmel und auf Erden wollte er zu Christus führen, der Friede
gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut.» Gott erbarmt sich aller Menschen

(Rom 11,32); in Christus erschien eine Rechtfertigung für alle Menschen
(Rom 5,18); alle werden in Christus lebendig gemacht (IKor 15,22); Gott
wird alles in allem sein (IKor 15,28).89

Angesichts dieses Erlösungsparadoxons haben sich in heutiger
Theologie zu Recht Grundsätze herauskristallisiert, das Verhältnis von
universalem Heilswillen Gottes zur Möglichkeit eines doppelten
Ausgangs «gleichzeitig» zu denken, ohne sogleich in die historisch wirksamen
Fallen einseitiger Ausschließlichkeit zu gehen:

a) Es gibt nicht zwei gleichgewichtige und gleichwertige Wege: den

zum Himmel und den zur Hölle. Gottes Heilswille ist universal und un-

werden die Ungerechten in der gehenna bestraft und leiden an den Folgen ihrer Taten.
Dann ist gehenna nicht mehr der Ort der Toten, sondern der Verdammten. Die
biblischen Höllenbilder betonen dieses Verdammtsein mit eindrücklichen Vorstellungen:
mit «Ausgeschlossensein» (Mt 25,1—13; Lk 14,16—24), mit «Feuer» (Mt 5,22; 13,42;
18,8; Mk 9,43.48), mit «Finsternis» (Mt 8,12; 22,13; 25,30), mit «Heulen und
Zähneknirschen» (Mt 8,12; 13,42. 50; 22,13; 24,51; 25,30; Lk 13,28). Auch das Eschatologie-
Dokument der Glaubenskongregation (1979) spricht noch davon, «daß eine ewige Strafe

den Sünder so trifft, daß er der Anschauung Gottes beraubt wird und daß die
Auswirkung der Strafe das ganze Sein des Sünders erfaßt.»

87 Vgl. NOCKE, Eschatologie (HD II) 472 (s. Anm. 59): «Die Rede von der Hölle
ist die Warnung davor, daß der Mensch sich selbst total unfähig zur Liebe macht, ja,
sich eine Welt schaffen kann, in der das Mitsein nur noch Qual bedeutet.» Daraus darf
nicht geschlossen werden, «Hölle» wäre ein bloßes Symbol, nur weil sie niemand als

real verdammt behauptet; vielmehr erscheint sie in performativer Ernsthaftigkeit als

Wirklichkeit s In der Entscheidung für oder gegen die Botschaft entsteht
Entschiedenheit, auch die möglicher Verdammung.

88 Vgl. FlNKENZELLER, Eschatologie 644 (s. Anm. 82).
89 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes; 268f. (s. Anm. 9); FlNKENZELLER, Eschatologie

645 (s. Anm. 82). Origenes selbst beruft sich auf Ps 110,1, worin er IKor 15,25ff.
und Phil 2,5—11 vorgebildet sieht. Schließlich spricht auch schon Jes 66,22 vom
universalen Neuanfang.



320 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

bedingt. Gottes Gerechtigkeit erscheint biblisch prinzipiell als heilende
Gerechtigkeit. Das heißt: Gott will auf keinen Fall «Hölle». Biblisch zeigt
sich also eine «ungeheuerliche Asymmetrie» zwischen dem universalen
Heilsweg Gottes und dem Scheitern daran.90 Diese universale Barmherzigkeit

Gottes schließt Scheitern nicht per se aus, versteht es aber als

gegen die ganze Heilsbewegung und Erlösungskraft Gottes gerichtet. An
dieser Grundgestimmtheit Gottes darf sich universale Hoffnung stärken,
ohne in harmonistische Illusionen zu versinken.

b) Weil demnach (dennoch) beide Alternativen Berechtigung haben

(biblisch gut begründet sind91), aber auch Gefahren in sich bergen,
plädiert eine Reihe von Theologen (H. Ott, A. Köberle) für eine Offenheit
der Frage.92 Gottes heilende Macht mag übermächtig sein; sie mag, wie
lSam 2,6 sagt, «in die Hölle und wieder heraus» führen. Dennoch darf
sie nie als eine Schicksalsmacht verstanden werden, die die Freiheit des

Menschen unterjocht.93 In einer klugen Vermittlung einseitiger Positionen

weist Paul Althaus daher auf die Bedeutung beider Lehren hin: Die
Allversöhnung bringt eminentes Gottesvertrauen zum Ausdruck; die

Höllengefahr andererseits stellt die unbedingte Verantwortung unserer
Freiheit heraus.94 Beide Gedanken sind unverzichtbar; sie müssen,
obwohl sie nicht vereinbar sind, zusammen gedacht werden.95 Diese
«Offenheit» als «Unentschiedenheit» zu desavouieren, die der Ernsthaftigkeit
der biblischen Forderung nach Entscheidung angesichts der zugesprochenen

Gottesherrschaft unangemessen wäre, übersähe, daß der Ausgang

eigentlich nicht «offen» ist, sondern bereits universal entschieden,
wenngleich individuell ein Geheimnis.96

90 Vgl. ZIEGENAUS, Zukunft, 199 (s. Anm. 51); MOLTMANN, Kommen Gottes 270
(s. Anm. 9).

91 Vgl. FlNKENZELLER, Eschatologie 643 (s. Anm. 82).
92 Vgl. a.a.O. (s. Anm. 82) 651 f.
93 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes 268-278 (s. Anm. 9).
94 Vgl. a.a.O. (s. Anm. 9) 267.
95 Vgl. ALTHAUS, P., Die Letzten Dinge. Lehrbuch der Eschatologie. Gütersloh

101970, 194f. Dieses Argument kann nicht einfach mit dem Hinweis abgetan werden,
es enthalte einen Widerspruch, der in der Offenbarung gar nicht vorliegen könne; so
etwa: SCHEFFCZYK, L., «Allversöhnung oder endgültige Scheidung?», in: BREID, F.

(Hg.), Die Letzten Dinge. Steyr 21994, 114. Denn in strenger Anwendung dieses

Arguments dürfte das mysterium salutis keine superrationalen Momente enthalten und kein
Mysterium des Bösen vorliegen, aber auch kein Theodizeeproblem.

96 Dieses Geheimnis, wie Freiheit, Böses und Gnade zusammenwirken, wird
theologisch nie hinsichtlich des universalen Ausgangs der Welt so in Frage gestellt, daß
unsicher wäre, daß Gott diese Welt zu einer Vollendung bringen könne (selbst gegen eine

hypothetische massa damnatd). Ob aber der einzelne an dieser Vollendung partizipieren
wird, darf daher nicht nur als ein Geheimnis seiner Freiheit betrachtet werden (und



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 321

c) Weil aber der Glaube an den gerechten und heilenden Gott nur im
Vollzug von Hoffnung denkbar ist — und diese Hoffnung ist, recht
bedacht, das Wesen dieses Glaubens (Hebr 11,1)97 —, dürfen wir eigentlich
nichts anderes hoffen als universale Versöhnung. Dies ist (einzig
sinnvolle) christliche Haltung.98 Auch wenn wir also die Möglichkeit eines

endgültigen Scheiterns um der Unbedingtheit der Freiheit willen
zugestehen müssen, kann solches Bangen nie Inhalt unserer Hoffnung werden
(Hölle ist ja der Ort der Hoffnungslosigkeit). Das aber bedeutet eine
entscheidende Beschränkung für alle Verdammungssprache: Hölle können
wir nie anderen zusagen, sondern nur uns selbst, wenn wir uns unter das

Gericht Gottes stellen; in unserer Hoffnung auf universale Versöhnung
allerdings meinen wir immer alle und alles.99

2. Christo logischer Universalismus

Vor allem Karl Barth und Hans Urs von Balthasar haben in diesem Sinne
einer nicht-einseitigen Position interessante Lösungen vorgelegt, die
versuchen, der Hölle, d. h. der Verweigerung und der realen Möglichkeit des

individuellen Scheiterns, nicht den Ernst zu nehmen, wenngleich denn-
noch eine universale Tendenz zur Allversöhnung biblisch und theologisch

offensichtlich zu machen, indem sie zu Recht Eschatologie in
ihrem Kern christologisch interpretieren.100

damit als Einforderung einer TLealität von Hölle), sondern auch unverhoffter Gnade
angesichts dieser Freiheit.

57 In Hebr 11,1 — «Glaube heißt Feststehen in dem, was man erhofft» — ist Hoffnung

der Inhalt des Glaubens und Glaube der Akt der Hoffnung; vgl. KÖSTER, H.,
«hypostasis», in: ThWNT. VIII. Stuttgart 1969, 571—588. Das «Feststehen» — hypostasis
im Griechischen — heißt soviel wie sich-unterstellen, sich unter die Verheißung von
Gottes Kommen zu begeben. Man kann mit Helmut Köster übersetzen: «Der Glaube
ist die Wirklichkeit des Erhofften», und zwar insofern unser Auszug in das Erhoffte es

verwirklicht — und damit Glaube lebt.
98 In Argumentation gegen diese Hoffungsuniversalität als christliche Haltung hilft

es wenig, mit SCHEFFCZYK, Allversöhnung 124 (s. Anm. 95) auf den Syllabus Pius' IX.
hinzuweisen, der die Hoffnung auf die Erlösung aller (außerhalb der Kirche) nicht
verpflichtend sah (DS 2917), denn Hoffnung ist ohnehin nie «Verpflichtung», sondern
Wesensvollzug des Menschen schlechthin. Vgl. Kants «drei Fragen» zum Thema «Was

ist der Mensch?», deren dritte Frage lautet «Was darf ich hoffen?». Vgl. aber auch die
Negativfolie dieser Hoffnung als Begründung ihrer Universalität: Wenn das Wesen der
Hölle nämlich darin besteht, daß die Verdammten keine Hoffnung haben, wie SCHEFF-

ZCYK, Allversöhnung 124 (s. Anm. 95) mit THOMAS VON AQUIN, STh IUI. q.18 a.3

zugibt, dann ist Hoffnung die einzige Haltung, die der Verdammnis human widersteht.
99 Vgl. NOCKE, Eschatologie (HD II) 476f. (s. Anm. 59).
100 Vgl. LAAK, W. van, Allversöhnung? Die Lehre von der Apokatastasis bei Ori-

genes und ihre Bewertung bei Karl Barth und Hans Urs von Balthasar. St. Meinrad
(Sinzinger theologische Texte und Studien 11), 1990.



322 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

a) Karl Barth möchte an der apokatastasis festhalten, ohne die
Bedeutung des Bösen zu ästhetisieren, indem er das Böse — und damit auch
alle Verdammung — im Kreuzesgeschehen als stellvertretenden Sühneakt
durch Gott selbst zu Ende gelitten sieht.101 Weil die Menschen Gottes
letzten Boten verworfen haben, sind sie eigentlich endgültig verdammt —

alle sind von daher zur Hölle verdammt. Aber weil Gott diese Hölle der

Verwerfung im Kreuz des Sohnes selbst getragen hat, ist der Himmel
wieder offen. Barth glaubt, daß

«Gott sich in freier Gnade für den sündigen Menschen bestimmt und
also die Verwerfung des Menschen mit all ihren Folgen auf sich selber
nimmt und den Menschen erwählt zur Teilnahme an seiner ewigen
Herrlichkeit.»102

In seiner Konzeption gibt es zwar ewige Verwerfung, aber keine Verworfenen,

d. h. nur einen Verworfenen, Gott selbst am Kreuz.103 Die Hölle
hat nur einen Augenblick triumphiert, nämlich über Christus, «damit sie

nie mehr, über keinen mehr triumphieren dürfe und könne»104. Dieser
Position kann man nur dann den Vorwurf einer Ununterschiedenheit
einer Allversöhnungslehre machen, wenn man nicht sehen will, daß die
«Hölle in Gott» göttliche Realität bleibt. Universale Erlösung hat hier den
Preis der «Selbstverdammung» Gottes.105

b) Hans Urs von Balthasar bezieht sich auf den Glaubensartikel von
dem Höllenabstieg Christi106: Am Kreuz hat Christus nämlich selbst den
Zorn Gottes über seine eigene Verwerfung durch die Menschen, d. h. die

Konsequenzen der Verdammung und ewige Verwerfung, getragen. Hölle
wurde zu einem innergöttlichen Geschehen zwischen Vater und Sohn.107

Verdammung rückt in Gott selbst so ein, daß nun sogar die Unverrückbarkeit

der Entschiedenheit der Hölle zum Ort göttlicher Durchdringung
werden kann: In der Hölle noch begegnet Christus dem Verworfenen, aber
nicht in seiner Herrlichkeit, sondern als der arme Mitleidende in der
Gottesferne. Er, der die absolute Gottesferne erlitten hat, wirbt in dieser

101 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes 276 (s. Anm. 9).
102 BARTH, K., Kirchliche Dogmatik. II. Die Lehre von Gott. 2. Zollikon-Zürich

1942, § 33, 101 ff.
103 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes 277 (s. Anm. 9).
104 BARTH, KD II/2 551 (s. Anm. 102); Vgl. LANG, Hölle 371 (s. Anm. 80).
105 Das darf gegen SCHEFFZCYK, Allversöhnung lllf. (s. Anm. 95) festgehalten

werden, der die Freiheit Gottes oder die der Verdammten gefährdet sieht (und damit
die Ernsthaftigkeit des Bösen).

106 Vgl. BALTHASAR, H. U. von, «Mysterium Paschale», in: FEINER, J./LÖHRER, M.

(Hg.): Mysterium Salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik. III/2. Einsiedeln
1969, 227-255.

107 Vgl. ZIEGENAUS, Zukunft 200 (s. Anm. 51).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 323

Feme noch für den Einsamen in seiner ewigen Einsamkeit. Dem
Verdammten begegnet er als der noch Ärmere, noch Einsamere, und hofft
auf das Öffnen des In-sich-Gekrümmten, damit er Rettung erfahren
mag.108

Wenngleich also beide Konzeptionen der Hoffnung auf universale

Versöhnung intensiven Ausdruck geben, so leugnen sie dennoch nicht,
daß die Ungeheuerlichkeit des Verlorengehens theologisch zu denken
aufgegeben bleibt; ja, sie integrieren sogar reale Verdammung, aber als

von und in Gott erlittene, die das unendlich verwobene Band der Schöpfung

(in sich und mit dem Schöpfer) nicht durchtrennt, es wird vielmehr
durch Freiheit und Gnade Gottes errettet. Die Wunde der Schöpfung
wird hier nicht geleugnet, sie wird zur Wunde Gottes. Diese Wunde
bleibt (ewig), aber sie wird erträglich, weil Gott sie erträgt.109

3. Das Gedächtnis Gottes und die Trivialität des bloß Taktischen

In eschatologischer Zeitrede soll hier aber noch an einen weiteren
prozeßtheologischen Gedanken angeknüpft werden, um diesen christologi-
schen Universalismus zu stützen: Der Gott des (eschatologisch) Neuen
ist nämlich zugleich ein Gott, der aus der Zu-kunft heraus in jede Vergangenheit

kommt, um sie zu erlösen. Dies ist die eschatologische Fassung
des Gedankens vom universalen, aber konkret-individuell heilswirksamen

«Gedächtnis Gottes». Damit verhält es sich so: Während sich alle

Geschöpfe erst auf ihre Zukunft als ihren Möglichkeitsraum hin entwik-
keln, ist Gott immer schon ursprünglich alles, was je werden kann. Gott
als die Wirklichkeit alles Möglichen kann nichts «werden», was er nicht
schon ist. Gott kann durch kein Geschöpf eine neue Möglichkeit
empfangen, die Gott nicht schon vorweg als Möglichkeit der Welt hat
zukommen lassen. In diesem Sinne ist Gott ewig und unveränderlich, die
absolute Zukunft jeder Vergangenheit, jeder Gegenwart und jeder relativen

Zukunft.110

108 Vgl. a.a.O. (s. Aran. 51) 202ff.
109 Entscheidend ist, daß Gott hier nicht genötigt wird, zu retten - er bleibt frei -,

aber auch nicht zu verdammen, denn Gott trägt die Verdammung selber. Jedenfalls
enthält sich diese Position (auch entgegen andersmeinender Vermutungen) jeder All-
versöhnungsmechanistik, weil sie um das Geheimnis der Sünde weiß und sie konsequent

zu Ende denkt: Sie fällt daher nicht in jene harmonistische Falle, die jenseits
jeder Gerechtigkeit (die in letzter Konsequenz Freiheit und Verdammung muß denken
können) ethische durch ästhetische Kriterien ersetzt, denn die Wunde bleibt, die
Harmonie bleibt gebrochen; nur erweist sich Gott als der Wunde fähig.

1,0 Die Prozeßtheologie nennt das die «Urnatur» Gottes. Nicht nur ist Gott in diesem

Sinne keiner Zeit und keiner Welt unterworfen; vgl. dazu die differenzierte Analyse

von REEVES, G., «God as Alpha and Omega: Dipolar Theism», in: CLARKE, B./



324 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

Während andererseits jedes Geschöpf aus einer begrenzten Vergangenheit

(seiner Geschichte) heraus «wird», um dann, wenn es geworden
ist (sich erschöpfend verwirklicht hat, alle Möglichkeiten erschöpft hat),
in Vergangenheit zu versinken, nimmt Gottes Zu-kommen (aus Gottes
Ewigkeit, die die Zukunft alles Geschöpflichen als seinen Möglichkeitsraum

meint) auf alles Vergangene alles Gewordene in sein immerwährendes

Leben auf. Gottes Wesen ist zeitsensibel die Wahrnähme,
Aufnahme und Verwandlung alles Geschaffenen in Gottes «Gedächtnis»
hinein.111 In seinem Gedächtnis erfährt Gott Welt (universal und im
Einzelnen), wie sie ist — in ihrer vollen Schönheit, aber auch in ihrer ganzen
Abgründigkeit. Mit seinem «Gedächtnis» er-innert (ver-innerlicht) Gott
alles und, was eschatologisch noch wichtiger ist, verwandelt alles — in
einer Verschmelzung von Unvergänglichkeit und Neuheit — in die ihm
eigene (und mögliche, d. h. beste) Vollendungsgestalt.

Wenn Gott aber gleichsam als Ernte seiner schöpferischen Urvision
von Welt alle Wirklichkeit in sich hinein versammelt, dann nicht als starre

Vergangenheit, sondern so, daß Gott alle Ereignisse, seien sie gut oder
böse, durch sich und in sich auf Endgültigkeit hin transformiert, d. h. im
Hinblick auf die ursprüngliche und (im eigentlichen Sinne) unendliche
Vision von Harmonie und Versöhnung, im Hinblick auf die unverwirk-
lichten Möglichkeiten der individuellen Wirklichkeiten und im Hinblick
auf ihr Verhältnis zu allen anderen er-innerten Realitäten «in Gott» (auch
ihre Schuld) zur Auferstehungswirklichkeit verwandelt,112

Im Lichte eines auf solche Weise die Welt in sich zu Leben
sammelnden Gottes muß dann aber ein Dualismus, eine letzte Trennung

LONG, E. (Hgg.), God and Temporality. New York 1984, 155-168. Gott ist prozeß-
theologisch gerade in dieser Hinsicht vorraussetzungsloser Schöpfer der Welt und
deshalb ihre absolute Zukunft (und daher auch die jeden Augenblicks, dessen konkrete
Zukunft Gott «in jedem Augenblick» ist); vgl. FABER, Zeitumkehr 196—201 (s. Anm.
17).

111 Dies nennt die Prozeßtheologie die «Folgenatur» Gottes. Dieses «immerwährende

Werden» Gottes ist unendlich, unbegrenzt und all-integrativ; aber es ist nicht
eine «Veränderung», keine mutabilitas. Vielmehr integriert das «Immerwährende»
(everlasting) bei Whitehead Bleibendes und Neues zu dem, was klassisch am ehesten mit
dem Begriff «Leben» umschrieben werden kann, der wiederum das Zentrum des

theologischen Ewigkeitsbegriffs darstellt.
112 Moltmanns Vermutung — MOLTMANN, Kommen Gottes 277 (s. Anm. 9) 358—

360 -, das prozeßtheologische Gedächtnis Gottes wäre eine «Festplatte», die nur
aufzeichnet, was geschehen ist, ist also eine unzulässige Verzerrung des Gemeinten: nämlich

heilsame Veränderung, universale Transformation, interrelationale Heilung,
Verwandlung in unverhofftes Leben; oder m.a.W.: Auferstehungswirklichkeit. Vgl. dazu:
SUCHOCKI, M., God - Christ - Church: A Practical Guide to Process Theology. New
Revised Edition. New York 1995, 199—216.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 325

zwischen Guten und Bösen problematisch werden. Werden nämlich alle

unsere Lebensmomente in Gott zur Einheit versammelt und alle Ereignisse

aller anderen Wesen ebenso, dann ergibt sich daraus eine zweifache
Verschränkung von allem: Mit dem Tod ist «unser» Leben noch gar nicht
zu Ende, weil wir in anderen (in dieser Welt) weiterwirken; auch dieses

Wirken unseres Lebens in anderen gehört zu unserem Leben: wie andere
sich unser erinnern, wie sie unter unseren Entscheidungen leiden, mit
unserer Liebe getröstet werden, wie sie in der Erinnerung an gemeinsam
gelebtes Leben ihre Identität gestalten. Darin gehören auch wir
unentwirrbar in die Identität anderer Personen. Und umgekehrt: Ereignet
sich unser «individuelles Leben» nicht in Autarkie, sondern vielmehr als

ein «Bündel von Impulsen und Beziehungen»113, dann bestimmen andere

unser Leben zu dem, was wir sind. Sie gehören in unsere Identität, wie
wir in ihre.114

Was bedeutet das für den Höllengedanken? Wenn — nur einmal

angenommen — eine Person verdammt wäre: Wo sind dann ihre Wirkungen
auf andere? Wo ist dann die Liebe, die sie in ihrem Leben geschenkt hat?

Wo befinden sich die guten gemeinsamen Erinnerungen, die wir an diese
Person haben? Es ergibt sich folgendes interessantes Dilemma: Wenn
auch diese Lebensmomente, die zur Identität der verdammten Person
gehören, in der Höhe wären, befände sich dann nicht auch ein Teil von
allen Himmlischen, die sich der Verdammten erinnern, in der Höhe?
Wenn aber andererseits die je gemeinsamen Erinnerungen nicht in der
Höhe wären, sondern mit den Geretteten: Befände sich dann nicht ein
Teil der verdammten Person nicht in der Höhe? — Kann dann aber
überhaupt jemand «ganz» in der Höhe sein?

Um diesem Dilemma gerecht zu werden — sowohl im Bück auf die
universal versöhnende Sohdarität von allem mit ahem in Gott, aber auch
im Bewußtsein von Momenten unaufbrechbarer Entscheidungen in
unserem Leben —, hat A. N. Whitehead folgenden Vorschlag gemacht:

«Die Weisheit [Gottes] erfaßt jede Ereigniswirklichkeit als das, was sie in
[der Vollkommenheit Gottes] sein kann - ihre Leiden, ihre Sorgen, ihre

Niederlagen, ihre Triumphe, ihre Unmittelbarkeiten der Freude Die
Revolten des destruktiven Bösen [aber], die sich nur um sich selbst kümmern,
sie werden entlassen in ihre Trivialität bloß individueller Fakten; und doch

113 Vgl. zur anthropologischen Wesensbestimmung des Menschen als vernetztes
Beziehungsgefüge BOFF, L., Was kommt nachher? Das Leben nach dem Tode. Salzburg

1982, 17ff.
114 Vgl. zur Bestimmung der «Identität» des Menschen (jenseits aller

substanzmetaphysischen Vereinfachung) als integrale Summe all seiner Lebensereignisse PANNENBERG,

Vollendung 641-667 (s. Anm. 18).



326 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

wird das Gute, das sie erreichten, gerettet im Hinblick auf das vollkommene

Ganze. [Dies ist d]as Bild einer zärtlichen Fürsorge, daß nichts
verloren gehen möge.»115

Auch hier hätte eschatologische Zeitrede einen Beitrag zur Gestalt der
Auferstehungswirklichkeit zu leisten, um der Komplexität der Frage nach
Dualismus oder Universalismus in nicht-trivialer Weise zu entsprechen:
Alle Ereignisse werden als das genommen, was sie einerseits in ihrer
jeweiligen Geschichte (Geschichtsleib), aber andererseits auch im Hinbhck
auf die Versammlung des Ganzen in Gottes Gedächtnis sind
(Vollendungsseele). Diejenigen Ereignisse, die in sich tödbch gekrümmt sind,
der Liebe und des Austausches unfähig — sie sind verloren, reduziert auf
ihre banale Faktizität. Aber die guten Wirkungen, die sie hervorgerufen
haben, werden gerettet, denn sie werden in das Ganze von Gottes Leben
(und das Leben aller anderen, in denen sie ja schon gewirkt haben und
dessen Teil sie ja ebenso geworden sind) hineinverwoben, damit in Gott
nichts verlorengehen möge. Diese Hoffnung auf «eschatologischen Frieden»

leugnet «das Böse» und seine Ernsthaftigkeit nicht, kann es aber so
isolieren (und damit verdammen), daß «die Bösen» in göttlicher Gnade
und in universaler Verwobenheit «erlösungsbezogen» bleiben. Eschatologische

Wirklichkeit als eschatologischer Friede ist Gott alles in allem
(und allen): also universale Entschränkung von allem auf alles hin
(Seelenidentität) und zugleich Verschränkung von allem (Leibidentität), aber
auch Beschränkung alles individuell und hoffnungslos Unerlösten, ohne
Pesonen als solche für die Auferstehungswirklichkeit verloren zu
geben.116

Ausblick

Eine Eschatologie in zeittheologischer Absicht ist der Versuch einer
Formung eschatologischer Modelle, Muster, Thesen und Entwürfe durch
die Erhebung, Reflexion und Revision der immanenten Zeitlichkeit aller
theologischen Begrifflichkeit. Der Grund dafür aber ist ein genuin christlicher:

die Zeitsensibilität Gottes, der Zeitname Gottes (JHWH), die
eschatologische Zeitrede Jesu vom Kommen Gottes und die Erkenntnis
der Relevanz der Rede von Gott als «absoluter Zukunft». Im Lichte dieser

zeittheologischen Gewichtung erscheint Eschatologie als Aufschlüsselung

des Zu-kommens Gottes auf die Welt — sowohl als zeiteröffnen-

115 WHITEHEAD, Prozeß und Realität, 617f. (s. Anm. 76). Übersetzung R.F.
116 Vgl. zu dieser Transformation, Isolation und Entgrenzung in der Wirklichkeit

des eschatologischen Friedens: FABER, Prozeßtheologie 574—585 (s. Anm. 42).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 327

der Zeithorizont als auch als zeitrettender Zeitgedenkender: Gott als
bleibender Anfang der Schöpfung und als errettendes Gedenken ihres
Vergehens.


	Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis : Eschatologie als Zeittheologie [Fortsetzung]

