Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 3

Artikel: Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis : Eschatologie als Zeittheologie
[Fortsetzung]

Autor: Faber, Roland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLAND FABER

Z.eit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

Eschatologie als Zeittheologie

Teil I1: Neuheit und Gedichtnis®
IV, Die Sammlung der Zeit zum Anfang der Schipfung

Eine Eschatologie unter dem Primat der Zugunft formuliert sich anders
als eine Eschatologie unter dem Primat des Endes. DaBl beide Modelle
nicht einfach harmonieren, zeigt sich schon an der Frage, ob der ein-
zelne oder die Menschheit (oder gar die Welt) primires Subjekt eschato-
logischer Hoffnung sind.

1. Das primdre Subjekt der eschatologischen Hoffnung

Mit der Entdeckung, daB die Geschichte Raum und Material der Vollen-
dung darstellt, nicht bloB ihr Trittbrett, erkannte man auch, daB das
Schicksal des einzelnen an das der Menschheitsgeschichte riickgebunden
ist.”® Die Vollendung der Menschheitsgeschichte verlangt, dal3 alle Indi-
viduen aller Generationen versammelt werden und darin sich gegenseitig
bedingen. Aber gerade deswegen konnen beide Perspektiven nicht rei-
bungslos miteinander verbunden werden: Die Versammlung der Ge-
schichte als ganzer setzt nimlich irgendwie ithr Ende voraus. Wenn aber
andererseits Geschichte einmal tatsachlich endet, dann endet damit auch
jede neue personale Geschichte, die Geschichte stindig erneuert (und als
Geschichte erhalten) hat. Verhindert dann nicht das Postulat nach Er-
neuerung eigentlich das kollektive Ende? Und wieso braucht es anderer-
seits eine Versammlung aller Generationen, wenn der einzelne schon fiir
sich zur Vollendung gelangt? Die Paradigmen von Neuheit und Ende
stehen hier im Widerstreit.

* Teil 1: Zeit und Tod, s. Heft 1-2/2002, 189-213.
70 Das ist die Grundlage der Geschichtstheologie von G. Greshake seit «Auferste-

hung der Toten». Ein Beitrag zur gegenwirtigen theologischen Diskussion iiber die
Zukunft der Geschichte. Essen 1969.



314 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

2. Universales Ende oder unendlich bletbender Anfang?

Besonders ausgeprigt tritt dieser Gegensatz der Diskussion zwischen
Gisbert Greshake und Josef Ratzinger zutage, wie sie sich um die Au-
ferstehung im Tod entsponnen hat, aber das grundlegende Paradigmen-
problem exemplifiziert. Fiir Ratzinger mul3 die Geschichte der Welt en-
den, damit Vollendung {iberhaupt denkbar wird. Er nimmt dafir in
Kauf, daB die Unterbrechung der Weltgeschichte auch ein Ende der Zeit
bedeutet und damit ein Ende der Erneuerung von Geschichte.”! Gres-
hake — auf der anderen Seite — hebt die universale Solidaritit hervor, mit
der unser Leben dem der Welt insgesamt verbunden ist — und zwar so-
wohl innerweltlich, d. h. hinsichtlich der noch weiterlaufenden Ge-
schichte, als auch in bezug zur Vollendungswirklichkeit. Die Differenz
erhellt in der Tat eine andere Einstellung zu eschatologischer Zeit. Fiir
Ratzinger 1st Zeit das fiir die Vollendung Aufzuhebende, das Unvoll-
kommene, das der Entschiedenheit einer Vollendungswirklichkeit letz-
tlich Widersprechende. Fiir Greshake bedeutet Zeit aber umgekehrt den
Raum der Freigabe der Geschopfe zu threm Selbstsein, zu ihrer Identitit.
Wenngleich auch er daran festhilt, daB3 die Vollendungswirklichkeit eine
uberzeitliche sein wird, in der alles einander gegenwirtig sein wird, kann
doch die Zeit der Welt bleiben — und zwar letztlich ohne Ende.”

Hier kann eschatologische Zeitrede zum Tragen kommen. Zunichst
erinnern wir uns an folgende Elemente: In eschatologischer Zeitrede
wird Gott als der geit-eriffnende vorgestellt, der uns aus der Zukunft ent-
gegenkommt.”® Fiir einen eschatologischen Blick auf die Welt gilt also

1 Vgl. RATZINGER, Eschatologie 139-142 (s. Anm. 2).

2 Vgl. GRESHAKE, Auferstehung der Toten 330-333. 403-406 (s. Anm. 26). Vgl
zu dieser theologischen Auseinandersetzung auch die Analyse in: FABER, R., Die neue
Zukunft Gottes. Eine biblische und systematische Untersuchung der Frage nach dem
«Neu-Werden» des trinitarischen Gottes und seines «neuen Zu-Kommens» im Escha-
ton als Aspekte christlichen Gottesverstindnisses. Wien 1985, 220-229.

73 Das bedeutet nicht, daB Gott in Zeitrede aufgelost wird, wie Ch. Link der Pro-
zeBtheologie unterstellt, die sich um eschatologische Zeitrede bemiiht; vgl. LINK, Ch.,
«Die Transparenz der Natur fiir das Geheimnis der Schépfungy, in: ALTNER, G. (Hg.),
Okologische Theologie. Perspektiven zur Orientierung. Stuttgart 1989, 190f., Anm. 40.
Hier wird das Verhiltnis von Gott und Welt nicht einfach zeitlich bestimmt, aber auch
nicht einfach nicht-zeitlich. Auch wenn man meinen konnte, dazu gibe es keine dritte
Alternative, so ist gerade eine solche gesucht: In der Unterscheidung von Ur- und Fol-
genatur hat die Proze3theologie auch einen Ansatz dazu gefunden. Wihrend die erste
Gottes Uberzeitlichkeit als Zeitunabhingigkeit und Vorzeitigkeit anspricht, denkt die
zweite Natur Gott als zeitsensibel und zeitbewahrend, ja zeitrettend. Vgl. FABER, R,,
«Uber Gott und die Welt ..» — Struktur analoger Gottesrede und prozeBtheologische
Perspektive», in: SCHMETTERER, E./FABER, R./ MANTLER, N. (Hgg.), Variationen
iiber die Schopfung der Welt. Innsbruck 1995, 138-142.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 315

eine Zeitumkehr von futurum und adventus. In einem solchen eschatolo-
gischen Blick bezeichnet Neuheit schlechthin den genuinen «Ort» Gottes
in der Welt.

Marjorie Suchocki hat diesen eschatologischen Blick fiir einen Got-
tesbegriff so ausgearbeitet’*: Neuheit erscheint uns immer als neue Mo6-
glichkeit in einem bestimmten Kontext, einer Geschichte, einer Her-
kunft, einer Vergangenheit. Dieser noch-nicht-aktualisierte Raum der
Offenheit fiir Neues bezeichnet die innere Offenheit der Welt fiir Zu-
kunft; das ist ithre Zeitstruktur. Neue Méglichkeiten zu haben bedeutet,
eine neue Zukunft zu haben; neue Moglichkeiten geben unverhoffte Zu-
kunft, neue Offenheit, neue Zeit, neue Identitit. Wenn Gott in der Welt
«am Ort des Neuen» zu finden ist, dann kommt umgekehrt Neuheit aus
Gott. So wie Gott in der Welt seinen genuinen Ort im Neuen hat, hat um-
gekehrt das Neue seinen primdren Ort in Gott. Gott erscheint daher als
der primire «Ort» aller moglichen Welten, als der Inbegriff aller Mog-
lichkeiten.” Indem Gott das Neue der Welt zukommen 1iBt, ist Gott im
Blick der Welt der Ursprung von Neuheit und Zukunft in der Welt. Gott
erscheint im Blick der Welt als das Wesen der Zukunft schlechthin und
in seinem eigenen Blick als Inbegriff aller méglichen Welten, oder wie
Rahner sagte, als «absolute Zukunft».

3. Vollendung als Zeit der Vollendung

Eschatologische Vollendung erschlieBt sich nun als Zei# der Vollendung:
Ewigkeit bedeutet nicht einfach Abwesenheit von Zeit oder ihre unend-
liche Prolongation, sondern zeit-er6ffnendes Wirken Gottes. Weil Gott
(in Ewigkeit) der bleibende Anfang der Zeit der Welt ist, darf Ewigkeit
auch nicht einfach als Ende der Zeit gedeutet werden; dadurch wiirde sie
genau jener Neuheit enthoben, durch die sie als der innere Motor der
Zeit wirkt. Vielmehr muBl Vollendung eine Vollendung der Zeit bedeu-
ten, die das «Gottliche» in der Zeit wahrt, nimlich bleibende Neubheit,
Abenteuer, Zukunft, Wachstum, Uberraschung zu sein. Das andere Ele-

™ Vgl. SUCHOCKI, M., The Metaphysical Ground of the Whiteheadian God, in:
Process Studies 5 (1975), 237-246; DIES., The End of Evil: Process Eschatology in His-
torical Context. Albany 1988, 135-152; vgl. auch FABER, ProzeB3theologie 69-79. 90—
97 (s. Anm. 42).

5 Dies mag platonisch erscheinen, ist aber im Grund die Umkehrung des platoni-
schen Motivs: Die platonischen Ideen reprisentieren die wirkliche Wirklichkeit, wih-
rend die Welt nur das bewegte Abbild vorstellt. Die prozeBtheologische Variante des
Gedankens versteht hingegen Ideen als Schatten der wirklichen Wirklichkeit: das ist
die bewegte Welt. Die Funktion des Schattens aber ist Newbeit (Zukunfi), und das
macht ihn bedeutsam, denn jetzt erlangen «Ideen» einen zeittheologischen Sinn. Vgl
FABER, Prozeftheologie 129-144. 408-416 (s. Anm. 42).



316 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

ment der Zeit, das bleibende Vergehen, das Verschwinden aller Wesen
und Erscheinungen in der Welt — davon hingegen erhoffen wir uns Erl6-
sung. Entscheidend am Charakter der Vollendungszeit wire damit das
Verschwinden des andauernden Vergehens, aber der Gewinn immerwi-
hrender Neuheit. Diese eschatologische Vollendung wire nach wie vor
Zeit, Gott nach wie vor der Ort des Neuen, Welt nach wie vor der Ort
der Vollendung und Ewigkeit Leben.

Daraus ergibt sich ein zeittheologisches Verstindnis der Vollendungs-
gestalt der Welt: Das Ubel der Zeitlichkeit der Welt ist «die Tatsache,
daBl die Vergangenheit schwindet, daf} Zeit ein «tetes Vergehen ist»'.
Vergehen bedeutet, daB3 das Vergangene nie in seiner vollen Lebendigkeit
gegenwirtig ist. Davon erhoffen wir uns in eschatologischer Vollendungs-
zeit Erlosung. Es gibt aber andererseits keinen welt- und zeitimmanenten
Grund, daBl Zeit und Welt einmal enden miussen. Gerade, wenn Gott als
das bleibende zeit-er6ffnende Neue der Welt gedacht wird, ist eher an-
zunehmen, daB es kein «gottliches Geschehen [gibt, aJuf das die ganze
Schépfung sich [zu]bewegty’’. Unter Beriicksichtigung dieser beiden
Momente bedeutet Vollendungszeit dann das Aufhéren des Vergehens,
aber das Bleiben von Neuheit. Diese Vollendungszeit wire immerwih-
rende Neuheit ohne Verlust. Weil es aber kemnen metaphysischen Grund
gibt, dal} eine solche Zeitstruktur ##r herrschen kénnte, wenn Welt axf-
hort, lieBe sich auch ein «neuer Aon» — ein «neuer Himmel und eine neue
Erde» (Offb 21) — denken, fiir den dies gelte, der sich aber erheblich von
dem unseren unterschiede. In der Auferstehungswirklichkeit nimlich
wirde Neuheit ohne Vergehen bestehen.’”® Fur ihre Leiblichkeit aber
wiirde eine solche eschatologische Vollendungszeit nur dann ausreichen,
wenn alle Zeiten ohne Verlust in ihr prisent wiren. Dies wiederum
erfordert eine Transformation des Vergangenen in Gott hinein, in ein
Gedichtnis Gottes, das eine immerwihrende Einheit der zeitlichen Er-
eignisse mit threm in Gott hinein transformierten Selbst erméglicht.”

Wenn nun aber alle Zeiten in Gott Vollendung finden sollen, wie
mul} dieses all-transformierende Gedichtnis Gottes verstanden werden,
will man nicht das Bose 1 der Welt dsthetisierend verwischen oder ver-
dringen? Dies ist die Frage nach universaler Versohnung angesichts ei-
nes ethischen Dualismus.

76 WHITEHEAD, A.N., ProzeB und Realitit. Entwurf einer Kosmologie. Ubers. und
Nachwort von G. HOLL. Frankfurt a.M. 1987, 609 (stw 690).

T A.a.0. (s. Anm. 76), 215.

8 Dies wiirde auch jenen biblischen Tendenzen Rechnung tragen, die von einem
«neuen Aon» sprechen; vgl. Offb und 2Petr.

™ Vgl. zu dieser Transformation: FABER, ProzeBtheologie 578585 (s. Anm. 42).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 317

V. Universales Gedichtnis angesichls eines eschatologischen Dualismus

1. Apokatastasis panton versus Hille

Als eine entscheidende und fiir eine zukiinftige Eschatologie bleibend
brisante Fragestellung darf gelten, ob die erhoffte universale Erlosungs-
und Vollendungsrealitit der eschatologischen Gottesherrschaft wirklich
alle Wirklichkeit betreffen wird oder nicht. Antworten wir nimlich mit
«Ja», so wire die Vollendungswirklichkeit jenseits von Gut und Bése an-
zusetzen; auch die Verdammten miilten dieser Wirklichkeit angehéren
koénnen. Antworten wir hingegen mit «Nein», dann gibe es mit einer
letztendlichen Unterscheidung zwischen Gut und Bose auch einen ewi-
gen Dualismus zwischen Guten und Bosen. Beide Losungen hat es im
Laufe der Kirchengeschichte gegeben, wenngleich in erheblichem Un-
gleichgewicht.

Die alte Lehre von der apokatastasis (ton) panton, der Allzusammen-
fassung und Wiederbringung aller Dinge, betont, daB3 kein Gericht Gber
diese Welt den Charakter einer so/her Endgultigkeit haben kann, dal}
schlieBlich und letztlich irgend etwas aus der Vollendung ausgeschlossen
sein konnte. Dieser Heilsuniversalismus findet sich schon bei Platon,
aber auch bei einer qualifizierten Minderheit von Kirchenvitern. Neben
dem platonischen Gedanken, daB3 alles an seinen eznen Ursprung zuriick-
kehren miisse — daB3 es letztlich also keinen Dualismus geben kénne —,
wird vor allem auf den liuternden Charakter des Gerichtsgedankens
verwiesen. Kein Geringerer als Klemens von Alexandrien vertritt die
Auffassung, daB3 die Bestrafung nach dem Tod vor allem beilenden Cha-
rakter habe. Das «Straffeuer» (die Strafe des ewigen Feuers) ist eher Feg-
feuer. Letztlich geht es Gott um das universale Heil. Vor allem Origenes
ist als Vertreter der apokatastasis bekannt geworden. Er wehrt sich zwar
gegen die thm spiter angedichtete Lehre, dafl auch die gefallenen Engel
und Geister aus dem ewigen Feuer erl6st werden kénnten, die Menschen
allerdings wiirden einer universalen Erlésung zugefiihrt; davon ist er
iiberzeugt. Nicht ganz zu Unrecht beruft er sich auf 1Kor 15,20-28, da3
nimlich die ganze Schépfung zu einem eingigen Ziel gelangen miisse.
Grundsitzlich sieht er Gott so sehr mit der Welt verbunden, dal} er sich
nicht vorstellen kann, wie Gott, solange wir leiden, vom Wein trinken
koénne, den er mit uns zu trinken versprochen hat.® In der Verséhnung
ist der Vater dann a/les in allen. Auch Gregor von Nyssa vertritt eine gpo-
katastasis: Zwar werde es ein gerechtes Gericht Gottes geben, also die
Trennung von Gut und Bose; das werde aber nur geschehen, damit alle

. LANG, B., Hoélle, 1n: 1), ’
80Vgl L B., Hélle, in: NHThG II (1991), 366



318 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

Menschen erkist werden. Denn es kann nicht sein, dal der Heilsplan
Gottes am Menschen scheitere: Das Gute ist allemal stirker als das
«substanzlose» Bose. SchlieBlich dirfte auch Theodor von Mopsuestia
die ewigen Strafen nur als lange andauernd gedeutet haben.?! Im Westen
haben Ambrosius und der frithe Hieronymus mit detr apokatastasis auf-
grund des universalen Heilswillens Gottes sympathisiert.??

In der Entwicklung der kirchlichen Tradition hat sich dennoch die
augustinische Ansicht vom doppelten Ausgang der Welt und also von
der Strafe des ewigen Feuers durchgesetzt.®* Wihrend Origenes bis ins
beginnende fiinfte Jahrhundert vor allem im Osten weitgehend akzep-
tiert wurde, kam es spiter zu Angriffen auf Vergroberungen seiner Leh-
ren, die schlieBlich auf politisches Betreiben des Kaisers Justinian zu
folgender Verurteilung auf der Synode von Konstantinopel (543) fiihr-
ten: «Wer sagt oder daran festhalt, die Strafe der Dimonen und gottlosen
Menschen sei zeitlich und sie werden nach einer bestimmten Zeit ein
Ende haben; bzw. es werde emne Wiederherstellung von Dimonen oder
gottlosen Menschen geben, anathema eston (DH 411). Dieser Auffassung
hat sich auch das II. Konzil von Konstantinopel (553) angeschlossen®
und damit einen ewigen Dualismus fiir kommende lehramtliche AuBe-
rungen festgeschrieben.

Biblisch zeigt sich ein differenziertes Bild: Zwar kann die Hollenpre-
digt aus Jesu Reich-Gottes-Botschaft nicht weggedacht werden.® Sie er-

81 Zum Ganzen vgl. ZIEGENAUS, Zukunft 194195 (s. Anm. 51).

82 Vgl. FINKENZELLER, ]., Eschatologie, in: LKDog III (1995), 644ff.

8 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes 265 (s. Anm. 9).

8 Vgl. ZIEGENAUS, Zukunft 195, Anm. 353 (s. Anm. 51); MOLTMANN, Kommen
Gottes 264, Anm. 204 (s. Anm. 9).

8 Das bedeutende Glaubensbekenntnis Quicumque schlieBt mit den Worten, daf}
alle Menschen «Rechenschaft iiber ihre eigenen Taten ablegen (miissen); und die Gutes
getan haben, werden in das ewige Leben eingehen, die aber Boses, ins ewige Feuem
(DH 76). Das Glaubensbekenntnis von Papst Pelagius I. spricht «von den Strafen des
ewigen und unausléschlichen Feuers», in dem Menschen aus freiem Willen verharren
wiirden (DH 443). Das IV. Laterankonzil (1215) spricht vom Gericht iiber die Verwor-
fenen, die ihre ewige Strafe erlangen werden (DH 801). Die Bulle Benedictus Deus, das
II. Konzil von Lyon (DH 858), das Konzil von Florenz (DH 1306), das Tridentinum
(DH 1575), sie alle schirfen den doppelten Ausgang der Welt weiter ein. Das Jakobi-
nerdekret des Konzils von Florenz 1442 stellt nur lapidar fest: «[Die heilige romische
Kirche glaubt fest und verkiindet, daf}] niemand auBerhalb der katholischen Kirche,
weder Heide noch Jude noch Ungliubiger oder einer von der Einheit Getrennter des
ewigen Heils teilhaftig wird, vielmehr dem ewigen Feuer verfillt ... » (DH 1330-1353).
Vgl. BIESINGER, A./KESSLER, M. (Hgg.), Himmel — Hoélle — Fegefeuer. Tiibingen
1996, 97f.

8 Die Vorstellung von der Hélle entstand durch Unterscheidung der Schicksale
der Toten in der «Zwischenzeit» der scheol. Wihrend die Gerechten mit Gott sind,



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 319

scheint gewissermalen als Negativfolie der Frohbotschaft. Ihre Absicht
ist aber nicht, Information tber zukiinftige Zustinde oder Orte von real
Verdammten zu sein, sondern als eschatologische Zeitrede, d. h. als ein
Dringen zur Umkehr, ein Wachriitteln zur Entscheidung angesichts des
nahegekommenen Gottesreiches zu erwirken.®” Die biblische Hollenrede
will nicht verdammen, sondern den wniversalen Heilswillen Gottes be-
leuchten: So finden wir den Begriff apokatastasis (Apg 3,21) ausdriicklich
als Pendant fiir das Eschaton verwendet.®® Eph 1,10 spricht explizit von
der Allversdhnung: «.. auf daB alle Dinge zusammengefat wiirden in
Christus, beides im Himmel und auf Erden.» Kol 1,20 weil}, dal Gott in
Christus in ganzer Fiille wohnt, «um alles durch ihn zu verséhnen. Alles
im Himmel und auf Erden wollte er zu Christus fithren, der Friede ge-
stiftet hat am Kreuz durch sein Blut.» Gott erbarmt sich aller Menschen
(Rém 11,32); in Christus erschien eine Rechtfertigung fiir alle Menschen
(Rom 5,18); alle werden in Christus lebendig gemacht (1Kor 15,22); Gott
witd alles in allem sein (1Kor 15,28).%

Angesichts dieses Erlosungsparadoxons haben sich in heutiger
Theologie zu Recht Grundsitze herauskristallisiert, das Verhiltnis von
universalem Heilswillen Gottes zur Moglichkeit eines doppelten Aus-
gangs «gleichzeitig» zu denken, ohne sogleich in die historisch wirksamen
Fallen einseitiger AusschlieBlichkeit zu gehen:

a) Es gibt nicht zwei gleichgewichtige und gleichwertige Wege: den
zum Himmel und den zur Hélle. Gottes Heilswille ist universal und un-

werden die Ungerechten in der gehenna bestraft und leiden an den Folgen ihrer Taten.
Dann ist gebenna nicht mehr der Ort der Toten, sondern der Verdammten. Die bibli-
schen Héllenbilder betonen dieses Verdammtsein mit eindriicklichen Vorstellungen:
mit «Ausgeschlossensein» (Mt 25,1-13; Lk 14,16-24), mit «Feuer» (Mt 5,22; 13,42;
18,8; Mk 9,43.48), mit «Finsternis» (Mt 8,12; 22,13; 25,30), mit «Heulen und Zihne-
knirschen» (Mt 8,12; 13,42. 50; 22,13; 24,51; 25,30; Lk 13,28). Auch das Eschatologie-
Dokument der Glaubenskongregation (1979) spricht noch davon, «dal} eine ewige Stra-
fe den Siinder so trifft, daB er der Anschauung Gottes beraubt wird und dafl die Aus-
wirkung der Strafe das ganze Sein des Siinders erfalit.»

87 Vgl. NOCKE, Eschatologie (HD II) 472 (s. Anm. 59): «Die Rede von der Hélle
ist die Warnung davor, daB der Mensch sich selbst total unfihig zur Liebe macht, ja,
sich eine Welt schaffen kann, in der das Mitsein nur noch Qual bedeutet.» Daraus darf
nicht geschlossen werden, «Hélle» wiire ein bloBes Symbol, nur weil sie niemand als
real verdammt behauptet; vielmehr erscheint sie in performativer Ernsthaftigkeit als
wirklichkeitsschaffend: In der Entscheidung fiir oder gegen die Botschaft entsteht Ent-
schiedenheit, auch die mwdglicher Verdammung.

88 Vgl. FINKENZELLER, Eschatologie 644 (s. Anm. 82).

8 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes; 268f. (s. Anm. 9); FINKENZELLER, Escha-
tologie 645 (s. Anm. 82). Origenes selbst beruft sich auf Ps 110,1, worin er 1Kor 15,25ff.
und Phil 2,5-11 vorgebildet sieht. SchlieBlich spricht auch schon Jes 66,22 vom uni-
versalen Neuanfang.



320 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

bedingt. Gottes Gerechtigkeit erscheint biblisch pringipiel/ als heilende
Gerechtigkeit. Das heilit: Gott will axf &einen Fall «Hollen. Biblisch zeigt
sich also eine «ungeheuetliche Asymmetrie» zwischen dem universalen
Heilsweg Gottes und dem Scheitern daran.®® Diese universale Barmher-
zigkeit Gottes schlieft Scheitern nicht per se aus, versteht es aber als ge-
gen die ganze Heisbewegung und Erlésungskraft Gottes gerichtet. An
dieser Grundgestimmtheit Gottes darf sich universale Hoffnung stirken,
ohne in harmonistische Illusionen zu versinken.

b) Weil demnach (dennoch) beide Alternativen Berechtigung haben
(biblisch gut begrindet sind®'), aber auch Gefahren in sich bergen, pli-
diert eine Reihe von Theologen (H. Ott, A. Koberle) fir eine Offenheit
der Frage.?? Gottes heilende Macht mag tibermichtig sein; sie mag, wie
1Sam 2,6 sagt, «n die Holle und wieder heraus» fithren. Dennoch darf
sie nie als eine Schicksalsmacht verstanden werden, die die Freiheit des
Menschen unterjocht.® In einer klugen Vermittlung einseitiger Positio-
nen weist Paul Althaus daher auf die Bedeutung beider Lehren hin: Die
Allverséhnung bringt eminentes Gottesvertrauen zum Ausdruck; die
Hollengefahr andererseits stellt die unbedingte Verantwortung unserer
Freiheit heraus.”* Beide Gedanken sind unverzichtbar; sie miissen, ob-
wohl sie nicht vereinbar sind, zusammen gedacht werden.”” Diese «Of-
fenheit» als «Unentschiedenheit» zu desavouieren, die der Ernsthaftigkeit
der biblischen Forderung nach Entscheidung angesichts der zugespro-
chenen Gottesherrschaft unangemessen wire, tibersihe, dal der Aus-
gang eigentlich nicht «offen» ist, sondern bereits #niversal entschieden,
wenngleich individuell ein Geheimnis.?

% Vgl. ZIEGENAUS, Zukunft, 199 (s. Anm. 51); MOLTMANN, Kommen Gottes 270
(s- Anm. 9).

! Vgl. FINKENZELLER, Eschatologie 643 (s. Anm. 82).

2 Vgl. 2.2.0. (s. Anm. 82) 651f.

% Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes 268-278 (s. Anm. 9).

% Vgl 2.2.0. (s. Anm. 9) 267.

= Vgl. ALTHAUS, P., Die Letzten Dinge. Lehrbuch der Eschatologie. Giitersloh
101970, 194f. Dieses Argument kann nicht einfach mit dem Hinweis abgetan werden,
es enthalte einen Widerspruch, der in der Offenbarung gar nicht vorliegen konne; so
etwa: SCHEFFCZYK, L., «Allversohnung oder endgiiltige Scheidung?», in: BREID, F.
(Hg.), Die Letzten Dinge. Steyr 21994, 114. Denn in strenger Anwendung dieses Ar-
guments diirfte das mysterium salutis keine superrationalen Momente enthalten und kein
Mysterium des Bosen vorliegen, aber auch kein Theodizeeproblem.

% Dieses Geheimnis, wie Freiheit, Béses und Gnade zusammenwirken, wird theo-
logisch nie hinsichtlich des universalen Ausgangs der Welt so in Frage gestellt, daB} un-
sicher wire, dafl Gott diese Welt zu einer Vollendung bringen konne (selbst gegen eine
hypothetische massa damnata). Ob aber der einzelne an dieser Vollendung partizipieren
wird, darf daher nicht nur als ein Geheimnis seiner Freiheit betrachtet werden (und



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 321

¢) Weil aber der Glaube an den gerechten und heilenden Gott nur im
Vollzug von Hoffnung denkbar ist — und diese Hoffnung ist, recht be-
dacht, das Wesen dieses Glaubens (Hebr 11,1)?7 —, durfen wir eigentlich
nichts anderes hoffen als universale Versohnung. Dies ist (einzig sinn-
volle) christliche Haltung.”® Auch wenn wir also die Moglichkeit eines
endgiltigen Scheiterns um der Unbedingtheit der Freiheit willen zuge-
stehen miissen, kann solches Bangen #ze Inhalt unserer Hoffnung werden
(Holle ist ja der Ort der Hoffnungslosigkeit). Das aber bedeutet eine ent-
scheidende Beschrinkung fir alle Verdammungssprache: Holle kénnen
wir nie anderen zusagen, sondern nur uns selbst, wenn wir uns unter das
Gericht Gottes stellen; 1n unserer Hoffnung auf wniversale VersShnung
allerdings meinen wir immer alle und alles.”

2. Christologischer Universalismus

Vor allem Karl Barth und Hans Urs von Balthasar haben in diesem Sinne
einer nicht-einseitigen Position interessante Losungen vorgelegt, die ver-
suchen, der Holle, d. h. der Verweigerung und der realen Méglichkeit des
individuellen Scheiterns, nicht den Ernst zu nehmen, wenngleich denn-
noch eine universale Tendenz zur Allvershnung biblisch und theolo-
gisch offensichtlich zu machen, indem sie zu Recht Eschatologie in ih-
rem Kern christologisch interpretieren.!®

damit als Einforderung einer Realitit von Hélle), sondern auch unverhoffter Gnade
angesichts dieser Freiheit.

9 In Hebr 11,1 — «Glaube heifit Feststehen in dem, was man erhofft» — ist Hoff-
nung der Inhalt des Glaubens und Glaube der Akt der Hoffnung; vgl. KOSTER, H,,
«hypostasis», in: ThWNT. VIIIL. Stuttgart 1969, 571-588. Das «Feststehen» — hypdstasis
im Griechischen — heiBt soviel wie sich-unterstellen, sich unter die Verheiung von
Gottes Kommen zu begeben. Man kann mit Helmut Késter iibersetzen: «Der Glaube
ist die Wirklichkeit des Erhofften», und zwar insofern unser Auszug in das Erhoffte es
verwirklicht — und damit Glaube lebt.

% In Argumentation gegen diese Hoffungsuniversalitit als christliche Haltung hilft
es wenig, mit SCHEFFCZYK, Allvers6hnung 124 (s. Anm. 95) auf den Syllabus Pius’ IX.
hinzuweisen, der die Hoffoung auf die Erlosung aller (auBerhalb der Kirche) nicht
verpflichtend sah (DS 2917), denn Hoffnung ist ohnehin nie «Verpflichtung», sondern
Wesensvollzug des Menschen schlechthin. Vgl. Kants «drei Fragen» zum Thema «Was
ist der Mensch?», deren dritte Frage lautet «Was darf ich hoffen?». Vgl. aber auch die
Negativfolie dieser Hoffnung als Begriindung threr Universalitit: Wenn das Wesen der
Holle namlich darin besteht, dafl die Verdammten keine Hoffnung haben, wie SCHEFF-
ZCYK, Allversohnung 124 (s. Anm. 95) mit THOMAS VON AQUIN, STh ILIIL q.18 a.3
zugibt, dann ist Hoffnung die ¢/ngige Haltung, die der Verdammnis human widersteht.

» Vgl. NOCKE, Eschatologie (HD II) 476f. (s. Anm. 59).

100 vgl. LAAK, W. van, Allversdhnung? Die Lehre von der Apokatastasis bei Ori-
genes und ihre Bewertung bei Karl Barth und Hans Urs von Balthasar. St. Meinrad
(Sinzinger theologische Texte und Studien 11), 1990.



322 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

a) Karl Barth méchte an der apokatastasis festhalten, ohne die Be-
deutung des Bosen zu isthetisieren, indem er das Bése — und damit auch
alle Verdammung — im Kreuzesgeschehen als stellvertretenden Sithneakt
durch Gott selbst zu Ende gelitten sieht.!®? Weil die Menschen Gottes
letzten Boten verwotfen haben, sind sie eigentlich endgiiltig verdammt —
alle sind von daher zur Holle verdammt. Aber weil Gott diese Holle der
Verwerfung im Kreuz des Sohnes selbst getragen hat, ist der Himmel
wieder offen. Barth glaubt, dafl

«Gott sich in freier Gnade fiir den siindigen Menschen bestimmt ... und
also die Verwerfung des Menschen mit all ihren Folgen auf sich selber

nimmt und den Menschen erwihlt zur Teilnahme an seiner ewigen Herr-
lichkeit.»102

In seiner Konzeption gibt es zwar ewige Verwerfung, aber keine Verwor-
fenen, d. h. nur einen Verworfenen, Gott selbst am Kreuz.'®® Die Hoélle
hat nur einen Augenblick triumphiert, nimlich iiber Christus, «damit sie
nie mehr, iber keinen mehr triumphieren ditfe und kénne»'™. Dieser
Position kann man nur dann den Vorwurf einer Ununterschiedenheit ei-
ner Allversohnungslehre machen, wenn man nicht sehen will, daf} die
«Hélle in Gott» gottliche Realitit slkibz. Universale Erlsung hat hier den
Preis der «Selbstverdammungy» Gottes.!®

b) Hans Uts von Balthasar bezieht sich auf den Glaubensartikel von
dem Hollenabstieg Christi!®: Am Kreuz hat Christus nimlich selbst den
Zorn Gottes Uber seine eigene Verwerfung durch die Menschen, d. h. die
Konsequenzen der Verdammung und ewige Verwerfung, getragen. Holle
wurde zu einem innergéttlichen Geschehen zwischen Vater und Sohn.!”
Verdammung riickt in Gott selbst so ein, daB nun sogar die Unverriick-
barkeit der Entschiedenheit der Holle zum Ozt géttlicher Durchdringung
werden kann: In der Hélle noch begegnet Christus dem Verworfenen, aber
nicht in seiner Herrlichkeit, sondern als der arme Mitleidende in der
Gottesferne. Er, der die absolute Gottesferne erlitten hat, wirbt in dieser

101 Yol MOLTMANN, Kommen Gottes 276 (s. Anm. 9).

102 BARTH, K., Kirchliche Dogmatik. II. Die Lehre von Gott. 2. Zollikon-Ziirich
1942, § 33, 101ff.

183 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes 277 (s. Anm. 9).

104 BARTH, KD 11/2 551 (s. Anm. 102); Vgl. LANG, Hélle 371 (s. Anm. 80).

05 Das darf gegen SCHEFFZCYK, Allversdhnung 111f. (s. Anm. 95) festgehalten
werden, der die Freiheit Gottes oder die der Verdammten gefihrdet sieht (und damit
die Ernsthaftigkeit des Bosen).

106 ygl. BALTHASAR, H. U. von, «Mysterium Paschale», in: FEINER, J./LOHRER, M.
(Hg.): Mysterium Salutis. GrundriB heilsgeschichtlicher Dogmatik. III/2. Einsiedeln
1969, 227-255.

W7 Vgl. ZIEGENAUS, Zukunft 200 (s. Anm. 51).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 323

Ferne noch fir den Einsamen in seiner ewigen Einsamkeit. Dem Ver-
dammten begegnet er als der noch Armere, noch Einsamere, und hofft
auf das Offnen des In-sich-Gekriimmten, damit er Rettung erfahren
mag 108

Wenngleich also beide Konzeptionen der Hoffnung auf universale
Vers6hnung intensiven Ausdruck geben, so leugnen sie dennoch nicht,
daB3 die Ungeheuerlichkeit des Verlorengehens theologisch zu denken
aufgegeben bleibt; ja, sie integrieren sogar reale Verdammung, aber als
von und in Gott erlittene, die das unendlich verwobene Band der Schop-
fung (in sich und mit dem Schopfer) nicht durchtrennt, es wird vielmehr
durch Freiheit und Gnade Gottes errester. Die Wunde der Schopfung
wird hier nicht geleugnet, sie wird zur Wunde Gottes. Diese Wunde
bleibt (ewig), aber sie wird ertriglich, weil Gott sie ertrigt.!®

3. Das Geddchtnis Gottes und die Trivialitat des bloff Faktischen

In eschatologischer Zeitrede soll hier aber noch an einen weiteren pro-
zeBtheologischen Gedanken angekniipft werden, um diesen christologi-
schen Universalismus zu stiitzen: Der Gott des (eschatologisch) Neuen
ist namlich zugleich ein Gott, der aus der Zu-kunft heraus in jede Vergan-
genheit kommt, um sie zu erlésen. Dies ist die eschatologische Fassung
des Gedankens vom universalen, aber konkret-individuell heilswirksa-
men «Gedichtnis Gottes». Damit verhilt es sich so: Wihrend sich alle
Geschopfe erst auf thre Zukunft als thren Méglichkeitsraum hin entwik-
keln, 75t Gott immer schon urspriinglich alles, was je werden kann. Gott
als die Wirklichkeit alles Mdglichen kann nichts «werden», was er nicht
schon ist. Gott kann durch kein Geschopf eine neue Moglichkeit emp-
fangen, die Gott nicht schon vorweg als Moglichkeit der Welt hat zu-
kommen lassen. In diesem Sinne ist Gott ewig und unverinderlich, die
absolute Zukunft jeder Vergangenheit, jeder Gegenwart und jeder relati-
ven Zukunft.1?

18 Vgl 2.2.0. (s. Anm. 51) 202ff.

109 Entscheidend ist, daB Gott hier nicht genétigt wird, zu retten — er bleibt frei —,
aber auch nicht zu verdammen, denn Gott trigt die Verdammung selber. Jedenfalls
enthilt sich diese Position (auch entgegen andersmeinender Vermutungen) jeder All-
versohnungsmechanistik, weil sie um das Geheimnis der Siinde weill und sie konse-
quent zu Ende denkt: Sie fillt daher nicht in jene harmonistische Falle, die jenseits je-
der Gerechtigkeit (die in letzter Konsequenz Freiheit und Verdammung mufl denken
konnen) ethische durch dsthetische Kriterien ersetzt, denn die Wunde bleibt, die Har-
monie bleibt gebrochen; nur erweist sich Gott als der Wunde fihig.

0 Die ProzeBtheologie nennt das die «Urnatur» Gottes. Nicht nur ist Gott in die-
sem Sinne keiner Zeit und keiner Welt unterworfen; vgl. dazu die differenzierte Ana-
lyse von REEVES, G., «God as Alpha and Omega: Dipolar Theismy, in: CLARKE, B./



324 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

Wihrend andererseits jedes Geschopf aus einer begrenzten Vergan-
genheit (seiner Geschichte) heraus «wird», um dann, wenn es geworden
ist (sich erschopfend verwirklicht hat, alle Moglichkeiten erschopft hat),
in Vergangenheit zu versinken, nimmt Gottes Zu-kommen (aus Gottes
Ewigkeit, die die Zukunft alles Geschopflichen als seinen Moglichkeits-
raum meint) auf alles Vergangene a/les Gewordene in sein immerwih-
rendes Leben auf. Gottes Wesen ist zeitsensibel die Wahrnahme, Auf-
nahme und Verwandlung alles Geschaffenen in Gottes «Gedichtnisy
hinein.! In seinem Gedichtnis erfihrt Gott Welt (universal und im Ein-
zelnen), wie sie ist — 1n ihrer vollen Schonheit, aber auch in ihrer ganzen
Abgrindigkeit. Mit seinem «Gedichtnis» er-innert (ver-innerlicht) Gott
alles und, was eschatologisch noch wichtiger ist, verwandelt 2//es — in el-
ner Verschmelzung von Unverginglichkeit und Neuheit — in die ihm ei-
gene (und mogliche, d. h. beste) Vollendungsgestalt.

Wenn Gott aber gleichsam als Ernte seiner schépferischen Urvision
von Welt alle Wirklichkeit in sich hinein versammelt, dann nicht als star-
re Vergangenheit, sondern so, dal Gott 4/ Ereignisse, seien sie gut oder
bose, durch sich und in sich auf Endgiltigkeit hin zransformiert, d. h. im
Hinblick auf die urspriingliche und (im eigentlichen Sinne) unendliche
Vision von Harmonie und Vers6hnung, im Hinblick auf die unverwirk-
lichten Méglichkeiten der individuellen Wirklichkeiten und im Hinblick
auf thr Verhiltnis zu allen anderen er-innerten Realititen «n Gott (auch
ihre Schuld) zur Auferstehungswirklichkeit verwandels.1?

Im Lichte eines auf solche Weise die Welt in sich zu Leben sam-
melnden Gottes mufl dann aber ein Dualismus, eine letzte Trennung

LONG, E. (Hgg.), God and Temporality. New York 1984, 155-168. Gott ist prozel3-
theologisch gerade in dieser Hinsicht vorraussetzungsloser Schoépfer der Welt und
deshalb ihre absolute Zukunft (und daher auch die jeden Augenblicks, dessen konkrete
Zukunft Gott «in jedem Augenblick» ist); vgl. FABER, Zeitumkehr 196-201 (s. Anm.
17).

"1 Dies nennt die ProzeBtheologie die «Folgenatur» Gottes. Dieses «immerwih-
rende Werden» Gottes ist unendlich, unbegrenzt und all-integrativ; aber es ist nicht
eine «Verinderung», keine mutabilitas. Vielmehr integriert das «Immerwihrende» (ever-
lasting) bei Whitehead Bleibendes und Neues zu dem, was klassisch am ehesten mit
dem Begriff «Leben» umschrieben werden kann, der wiederum das Zentrum des theo-
logischen Ewigkeitsbegriffs darstellt.

12 Moltmanns Vermutung — MOLTMANN, Kommen Gottes 277 (s. Anm. 9) 358-
360 —, das prozeBtheologische Gedichtnis Gottes wire eine «Festplatte», die nur auf-
zeichnet, was geschehen ist, ist also eine unzulissige Verzerrung des Gemeinten: nim-
lich heilsame Verinderung, universale Transformation, interrelationale Heilung, Ver-
wandlung in unverhofftes Leben; oder m.a.W.: Auferstehungswirklichkeit. Vgl. dazu:
SUCHOCKI, M., God — Christ — Church: A Practical Guide to Process Theology. New
Revised Edition. New York 1995, 199-216.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 325

zwischen Guten und Bésen problematisch werden. Werden nimlich alle
unsere Lebensmomente in Gott zur Einheit versammelt und alle Ereig-
nisse aller anderen Wesen ebenso, dann ergibt sich daraus eine zweifache
Verschrinkung von allem: Mit dem Tod ist «unser» Leben noch gar nicht
zu Ende, weil wir in anderen (in dieser Welt) weiterwirken; auch dieses
Wirken unseres Lebens in anderen gehort zu #nserems Leben: wie andere
sich unser erinnern, wie sie unter unseren Entscheidungen leiden, mit
unserer Liebe getrostet werden, wie sie in der Erinnerung an gemeinsam
gelebtes Leben ihre Identitit gestalten. Darin gehoren auch wir
unentwirrbar in die Identitit anderer Personen. Und umgekehrt: Ereignet
sich unser «individuelles Leben» nicht in Autarkie, sondern vielmehr als
ein «Bindel von Impulsen und Beziehungen»'!®, dann bestimmen andere
unser Leben zu dem, was wir sind. Sie gehéren in unsere Identitit, wie
wir in ihre 11

Was bedeutet das fiir den Hollengedanken? Wenn — nur einmal an-
genommen — eine Person verdammt wire: Wo sind dann thre Wirkungen
auf andere? Wo ist dann die Liebe, die sie in threm Leben geschenkt hat?
Wo befinden sich die guten gemeinsamen Erinnerungen, die wir an diese
Person haben? Es ergibt sich folgendes interessantes Dilemma: Wenn
auch diese Lebensmomente, die zur Identitit der verdammten Person
gehoren, in der Hoélle wiren, befinde sich dann nicht a#ch ein Teil von
allen Himmlischen, die sich der Verdammten erinnern, in der Holle?
Wenn aber andererseits die je gemeinsamen Erinnerungen nicht in der
Holle wiren, sondern mit den Geretteten: Befinde sich dann nicht ein
Teil der verdammten Person #:icht in der Holle? — Kann dann aber tber-
haupt jemand «ganz» in der Hélle sein?

Um diesem Dilemma gerecht zu werden — sowohl im Blick auf die
universal versohnende Solidaritit von allem mit allem in Gott, aber auch
im BewuBtsein von Momenten unaufbrechbarer Entscheidungen in un-
serem Leben —, hat A. N. Whitehead folgenden Vorschlag gemacht:

«Die Weisheit [Gottes] ... erfallt jede Ereigniswirklichkeit als das, was sie in

... [der Vollkommenheit Gottes] sein kann — ithre Leiden, thre Sorgen, ihre

Niederlagen, ihre Triumphe, ihre Unmittelbarkeiten der Freude ... Die Re-

volten des destruktiven Bosen [abez], die sich nur um sich selbst kiimmern,
sie werden entlassen in ihre Trivialitit bloB individueller Fakten; und doch

3 Vgl. zur anthropologischen Wesensbestimmung des Menschen als vernetztes
Bezichungsgefiige BOFF, L., Was kommt nachher? Das Leben nach dem Tode. Salz-
burg 1982, 17£f.

14 Vgl. zur Bestimmung der «Identitit» des Menschen (jenseits aller substanzme-
taphysischen Vereinfachung) als integrale Summe all seiner Lebensereignisse PANNEN-
BERG, Vollendung 641-667 (s. Anm. 18).



326 Zeit. Tod. Neuheit. Gediachtnis

wird das Gute, das sie erreichten, ... gerettet im Hinblick auf das vollkom-
mene Ganze. [Dies ist d]as Bild ... einer zirtlichen Fursorge, daBl nichts
verloren gehen mége»!!®

Auch hter hitte eschatologische Zeitrede einen Beitrag zur Gestalt der
Auferstehungswirklichkeit zu leisten, um der Komplexitit der Frage nach
Dualismus oder Universalismus in nicht-trivialer Weise zu entsprechen:
Alle Ereignisse werden als das genommen, was sie einetseits in ihrer je-
weiligen Geschichte (Geschichtsleib), aber andererseits auch im Hinblick
auf die Versammlung des Ganzen in Gottes Gedichtnis sind (Vollen-
dungsseele). Diejenigen Ereignisse, die in sich todlich gekrimmt sind,
der Liebe und des Austausches unfihig — sie sind verloren, reduziert auf
thre banale Faktizitit. Aber die guten Wirkungen, die sie hervorgerufen
haben, werden gerettet, denn sie werden in das Ganze von Gottes Leben
(und das Leben aller anderen, in denen sie ja schon gewirkt haben und
dessen Teil sie ja ebenso geworden sind) hineinverwoben, damit in Gott
nichts verlorengehen mége. Diese Hoffnung auf «eschatologischen Frie-
den» leugnet «das Bése» und seine Ernsthaftigkeit nicht, kann es aber so
isolieren (und damit verdammen), daf} «die Bésen» in gottlicher Gnade
und in universaler Verwobenheit «erldsungsbezogen» bleiben. Eschato-
logische Wirklichkeit als eschatologischer Friede ist Gott alles in allem
(und allen): also universale Entschrinkung von allem auf alles hin (See-
lenidentitit) und zugleich Verschrinkung von allem (Leibidentitit), aber
auch Beschrinkung alles individuell und hoffnungslos Unerlosten, ohne

Pesonen als solche fiir die Auferstehungswirklichkeit verloren zu ge-
ben.!16

Ausblick

Eine Eschatologie in zeittheologischer Absicht ist der Versuch einer
Formung eschatologischer Modelle, Muster, Thesen und Entwiirfe durch
die Erhebung, Reflexion und Revision der immanenten Zeitlichkeit aller
theologischen Begrifflichkeit. Der Grund dafiir aber ist ein genuin christ-
licher: die Zeitsensibilitit Gottes, der Zeitname Gottes (JHWH), die es-
chatologische Zeitrede Jesu vom Kommen Gottes und die Erkenntnis
der Relevanz der Rede von Gott als «absoluter Zukunft». Im Lichte die-
ser zeittheologischen Gewichtung erscheint Eschatologie als Aufschliis-
selung des Zu-kommens Gottes auf die Welt — sowohl als zeiter6ffnen-

15 WHITEHEAD, ProzeB und Realitit, 617f. (s. Anm. 76). Ubersetzung R.F.
116 Vgl. zu dieser Transformation, Isolation und Entgrenzung in der Wirklichkeit
des eschatologischen Friedens: FABER, ProzeBtheologie 574-585 (s. Anm. 42).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 327

der Zeithorizont als auch als zeitrettender Zeitgedenkender: Gott als
bleibender Anfang der Schopfung und als errettendes Gedenken ihres
Vergehens.



	Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis : Eschatologie als Zeittheologie [Fortsetzung]

