Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Christof Gestrich: Christentum und Stellvertretung. Religionsphilosophische
Untersuchungen zum Heilsverstindnis und zut Grundlegung der Theologie,

Tubingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 2001. XIV+473 S. ISBN: 3-16-147496-1.

In den spiten sechziger Jahren haben mit D. Sélle und H. Gollwitzer zwei evan-
gelische Theologien sich der Stellvertretung und ihres theologischen Sinns an-
genommen. Den Hintergrund bildete die (Lutherische) These, die auch Gest-
rich teilt: Der Mensch als Stinder habe so vollstindig seinen Platz, seinen Ort
verloren, daB3 er an diesen nur noch zurlickkehren kann, wenn es einen gibt,
der thm den Platz frethilt und wieder schenkt.

In § 1 (Das Christentum und die heutigen Welt; 7-74) reflektiert Gestrich
v.a. phinomenologisch zunichst die Verlorenheit der Menschen, angesichts
derer er «Gottes Schmerz» (14) dariiber entdeckt, daB der Mensch nirgendwo
mehr hingehore, keinen guten Ort habe (23f). Uber Karfreitag und den end-
gultigen Sieg von Ostern hat Gott, der heilige Stellen-Bereiter (68), den end-
gultigen Durchbruch aus den verfahrenen Lagen der Menschen gebracht und
in der Welt seine rettende Geltung aufgerichtet, die durch nichts mehr verein-
nahmt werden kann: «Gott kann von der Welt verkannt oder gekreuzigt wer-
den, nicht aber nostrifiziert oder vereinnahmt werden» (59).

Nach dieser Vermittlung der Thematik fragt Gestrich in § 2 (Das Zu-
kunftspotential der Stellvertretung und seine (unzureichende) bisherige Erfor-
schung; 75-158) zunichst nach dem einen leitenden Moment, das die ver-
schiedenen Weisen des Begriffs von Stellvertretung zusammenhilt, und ent-
deckt dabei als ein grundlegendes das der Mediation, der Vermittlung im Kon-
flike (82) — und dies auf der Basis eines Unterschieds, der den gottgemiBen
Sinn von Stellvertretung erst garantiert: «Unsere Befreiung liegt in Unterschei-
dung zwischen menschlicher und géttlicher Stellvertretungy (87). Denn wann
immer der Mensch Gott spielt, wird er zum Unmenschen. — Sodann stellt Gest-
rich dar, wie von Solle ausgehend bis zu Menke und Bieler Stellvertretung the-
matisiert wurde, und gewinnt daraus eine zusitzliche Bestimmung der Stell-
vertretung neben der Schaffung von Orten: die der Reprisentation, die aus der
Fille kommt. Das wird an menschlichen Analogien nachvollziehbar. Denn der
Mensch steht in vielfiltigen Beziigen und reprisentiert anderes und andere —
so weit, dal} er als kirchlicher Christ in die Stellvertretung Christi reprisentie-
rend einbezogen wird. Das sei moglich, weil Gott den Kreisgang der Siinde
unterbrochen habe, indem er dazwischengetreten sei; Gottes Stellvertretung
wird demgemil zur Interzession. Gestrichs zentrale These: «Gott tritt in Chri-
stus zu unserem Heil «dazwischen — zwischen unseren alten und unseren neu-
en Menschen. Im qpunctum anthropologicum> unterscheidet Gott den glanbenden Men-
schen von sich selbst — und schon ist er gerecht und muB sich nicht gegen Gott, ge-
gen die Schopfung und sich selbst kehren, weil ja nun Christus «dazwischen
ist und dort «das Gentligender tut. Und schon sind wir Gerechtgesprochene auch
unsererseits befdhigt, dazwischenzutreten, wo in der Welt Lucken, offene Stellen
sind, wo ceingetretery werden sollte, weil nun der MiBbrauch anderer Ge-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 275

schopfe, die als Gberforderte Heilsbringer «den Gott spielem sollen, unterbro-
chen und weil nun Stellvertretung mit einem guten Vorzeichen und prie-sterli-
che Furbitte fir andere moglich geworden sind» (134). Aus solcher Stellver-
tretung komme Gerechtigkeit, die Leben schafft, erhilt und heiligt.

Mit dem § 3 (Die unterschiedlichen Bedeutungen von Stellvertretung und
thre systematische ErschlieBung; 159-253) kehrt Gestrich wieder zu phino-
menologischen Perspektiven zurlick und weist Stellvertretungsverhiltnisse in
Natur, Geschichte und Gesellschaft nach, die mit dem Wesensvollzug des je-
weiligen Wirklichen verbunden sind, erhirtet dadurch nochmals den Repri-
sentationsgedanken, konturiert ihm gegenuber das Vikariat als Stellvertretung
angesichts von Bedirftigkeit (181), benennt nochmals milbriuchliche Stell-
vertretungsformen und gelangt schlieBlich zu Vertretungsformen, die sich in
Metaphern und Symbolen erschlieBen: Sie er6ffnen Zukunft, wenn sie glicken.
Insofern bilden gerade christliche Metaphern eine «Pionier-Sprache» (203) aus,
der man trauen kann, weil sie von Jesus Christus als det Gott und Mensch
verbindenden Ur-Metapher herkommt. An ihr wird einmalig ansichtig, dal3 die
Ur-Metapher «Gozt ins Leben giehen (mull), denn sie muB} iiber Siinde und Tod
... hinausweisen» (210). Auf dieser Basis kann nun die Welt ihrerseits Meta-
pher und Symbol werden, durch die Gott kenntlich wird. Voraussetzung dafir
ist, dal} «sich der Schoépfer mit dem menschlichen Stunder (vereinigt). Dies
meint die theologische Rede von der Inkarnation» (227). — Von hier aus ent-
faltet Gestrich in 75 Thesen die Vermittlung von Wesen und Stelle, die beide
Ortsbeziige tragen, und gelangt schlieBlich zur befreiten Freiheit des Men-
schen durch Stellvertretung. «Das irdische Ziel des christlichen Glaubens ist
darum: befreite Stellvertretungr (253).

Der durchgingig dramatisch gedachten Stellvertretung entspricht bei Gest-
rich auch eine dramatische Seite des Gotteswortes: Es 1st Ruf und gibt der
Theologie folglich als zentrales Moment das der Vokation. Dies wird in § 4
(Der Ruf Gottes und die menschliche Antwort; 255-343) reflektiert. Gottes
Rufen als «Urphinomen» (258) ruft in einen Bund von Erwihlten. Die Got-
tessicherheit, christologisch vermittelt, setzt Gestrich den Problematisierun-
gen durch Hans Jonas’ Gottesbegriff nach Auschwity aus und begegnet thr mit
der Menschwerdung Gottes. Gestrichs Fazit: «Die Menschwerdung, mit der
Gott sich dem Menschlichen und dem Unmenschlichen in der Tat auch aus-
geliefert hat, spricht nicht fir eine wirkliche «<Ohnmachty Gottes! Sie spricht
vielmehr fiir ein spezifisches machtvolles Eingreifen Gottes in die Geschich-
ten (279f). Dies wird von Gestrich schlieBlich in der «Parallele» (283) von
Golgata und Auschwitz zu vermitteln versucht, wobei allerdings die Einspri-
che von D. Solle oder R. Rendtorff unbertucksichtigt blieben und diesem Ab-
schnitt wenigstens etwas Verwegenes eingeschrieben wird. Auschwitz mutiert,
wie es in einer Uberschrift heilt, zum «wlaims, anf den geantwortet werden muff
(301). Doch wire es nicht theologisch angemessener, die Shoa mit ithren bit-
teren Fragen nicht in einen ¢/aim zu verwandeln, sondern von ihnen her be-
scheidenere, offenere Theoreme zu entwickeln? Jedenfalls wird nach Gestrich
Gottes Ruf der Sprache verlorene Seinsmoglichkeiten zuriickgeben und Theo-
logie sich deshalb als Vers6hnungslehre entfalten. So hat Theologie eine be-



276 | Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

sondere, eine «prophetische Gestalt» (329) und ist folglich anrufende, «voka-
tive Theologie» (329), die «kirchlich verantwortete Forschung und Lehre» (339)
sein wird.

Im letzten Abschnitt § 5 (Der gekreuzigte Menschensohn und der dretet-
nige Gott; 345-449) entwirft Gestrich christologische Grundziige, in denen er
das Opfer Christi, angeleitet durch Gen 22 (Isaaks Opferung), als die von
Christus eingenommene Stelle auslegt, an der die Stinder allesamt stehen. Der
Sinn von Christi Opfer «war und ist es, vielen Menschen die Teilhabe an dem,
was in Christus #s7 (namlich: shalom Gottes) zu ermoglichen» (377). Dies zu
denken, konnte und kann jedoch nur in einer Christologie «von oben» aufge-
baut werden (388). SchlieBlich ist der HI. Geist Gottes die Hilfe von oben, die
die Menschen vor Gott vertritt und die Christenmenschen durch ihre Mission
zu Stellvertretern der Vielen macht. Dadurch auch nehmen sie an der Sithne
Christi teil. Das 6konomische Auseinandertreten Gottes nun, das da ansichtig
wird als Vater, Christus und HI. Geist, ist immer erkennbar als allumfassende
Liebe, in der die drei Personen sich sowohl profilieren wie auch verbinden.
Dieser Gott gab sich den Menschen in seiner Menschwerdung, weshalb das
Christentum auch unbedingt «christozentrisch» (421) ist. Denn Christus ist
der entscheidende Mittler, weil Stellvertreter und Ruf Gottes. «Die Christen-
heit darf nicht Ubersehen, dafl das Wort Gottes, von dem sie lebt, wesentlich
die Form solchen existenziell dringlichen Rufens hat. VergiB3t sie dies, wird
thre Predigt verkehrt ... und ihre Theologie sterile Schriftgelehrsamkeit ... »
(430).

Gestrich hat sich um die Reflexion und um weitere Rehabilitierung des
Stellvertretungsbegriffs gemuht. Dabei dringt — gemil seiner Bestimmung
vokativer Theologie — sein Denken uber innertheclogische Konstellationen
hinaus. Das wird nicht zuletzt an den vielen emphatischen Elementen seiner
Schrift deutlich. Der Ausarbeitung gehen aber zwei Fragen nach: zum einen
die Frage, ob der Begriff der Stellvertretung in Bezug auf Gott nicht doch
mehr verdunkelt als erhellt, weil fraglich ist, ob die sinnhaften menschlichen
Stellvertretungsformen die z.T. sehr direkten Analogien auf Gottes Stellver-
treten hin erlauben (bes. 307); zum andern aber die damit zusammenhingende
Frage, ob das dramatische Gefiige der Stellvertretung nicht in ein Vielwissen
treibt (86), in dem Gott und Mensch fast eins werden (233-235) und die inne-
ren Tiefen Gottes ausgemessen werden sollen, was Widerspriiche erzeugt.
Denn wenigstens die Frage bleibt offen, weshalb es diese langen Umwege
Gottes brauchen soll, die umstindlich erdachte Dramatik mit den vielen To-
ten und den zerschlagenen Hoffnungen. Der von Gestrich ausgelegte prophe-
tische Logos von Theologie hitte im Verbund mit der von ihm vermerkten
Selbstkritik des Denkens durch das Bilderverbot (190) Mut machen koénnen,
kampferisch der Unmenschlichkeit zu widerstehen, deshalb, wie K. Rahner
vorgeschlagen hat, statt Stellvertretung eher Solidaritit zu thematisieren und
die letzten Synthesen in Gott hinein zu verlieren — gerade auch angesichts der
Shoa und ihrer Abdunkelung allzu gut gebauter Gotteskonzeptionen.

Gleichwohl hat Gestrich mit seiner engagierten Schrift gezeigt, daB Chri-
stenmenschen an ihren Stellen unerliBliche Zeugen des Glaubens in der Welt



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 277

von heute und morgen sein werden. Und er gibt der Theologie damit wieder
Impulse mit, die sie von thren frithen Zeiten her immer antrieb: Reflexion von
Glauben zu sein, der sich mit den unabsehbaren Variationen menschlichen
Lebens verbinden kann.

WOLFGANG KLAGHOFER

Konrad Hilpert: Menschenrechte und Theologie. Forschungsbeitrige zur ethi-
schen Dimension der Menschenrechte. Freiburg 1.Ue: Universititsverlag; Frei-
burg 1.Br.: Herder 2001. 408 S. (Studien zur theologischen Ethik 85). ISBN: 3-
7278-1225-7.

Der einer christlichen Ethik vom eigenen Grundansatz sich nahelegenden
Aufgabe, zu den Menschenrechten als gegenwirtiger Leitidee der Humanitit
Stellung zu nehmen, hat sich K. Hilpert (= H.) seit lingerem gestellt. Mit sei-
ner 1991 erschienenen Monographie Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie —
Aktnalitit hat er ein Standardwerk zu dieser Thematik verfa3t. Mit ihr hat er
sich in den letzten zehn Jahren unter verschiedensten Riicksichten immer wie-
der befaBt, so dall er nunmehr eine umfang- wie facettenreiche Sammlung von
neunzehn Abhandlungen vorlegen kann.

Ein wesentlicher Ausgangspunkt fiir H.s Uberlegungen ist die uniiberseh-
bare Diskrepanz zwischen der zunehmenden theoretischen Akzeptanz der
Menschenrechte, ihrer fortschreitenden Kodifizierung einerseits und ihren
zahllosen Verletzungen in weiten Teilen der Welt andererseits. Das Wissen um
diese eklatante Diskrepanz macht seiner Uberzeugung nach die theoretische
Auseinandersetzung mit diesem Rechtsinstitut nicht iiberflissig. Im Gegenteil,
es gilt gerade angesichts fortdauernder gravierender Unrechtserfahrungen die
Menschenrechte als elementare Gerechtigkeitskriterien fiir das politisch-ge-
sellschaftliche Leben, als fundamentalen Codex fiir den intra- wie internatio-
nalen Bereich auch mittels theoretischer Reflexionen ins Bewultsein zu rufen
und weiterzuentwickeln. Die zugrunde gelegte Perspektive ist dabei fir H. die
ethische Dimension, niherhin der Beitrag der theologischen Ethik, bzw. der
Kirche als ihrer institutionellen Trigerin.

Im ersten Teil fithrt H. im Sinne eines Uberblicks in die Thematik ein. Im
1. Kapitel gibt er aus philosophisch-theologischer Sicht — dem Genus eines
ausfithrlichen Lexikonartikels entsprechend — einen Abril zu den Grundele-
menten der Menschenrechte, ihrer historischen Genese, ithrer Klassifizierung
und thren ethischen Begrindungstypen sowie zu ihrer Bedeutung in Theologie
und Kirche. — Im 2. Kapitel benennt er zentrale Diskussionspunkte, die aus
seiner Sicht den aktuellen Menschenrechtsdiskurs bestimmen. Diese sind fur
thn die Kontroversen iiber ithre Universalitit, iber realistische Wege zu ihrer
Umsetzung, Uber ihre Relation zu den Menschenpflichten sowie iiber die Ex-
tension threr Triger durch die Idee von Eigenrechten der Natur. Die beiden
erstgenannten Punkte werden im Unterschied zu den letztgenannten in den
folgenden Kapiteln eigens erdrtert, wobei die Frage nach der Universalitit die-
ser Rechte in ihren verschiedenen Dimensionen einen GrofBteil der Studien
wie ein Leitfaden durchzieht; ein eigener Teil ist ihr gewidmet. Anzufragen



278 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

wire, ob nicht noch zwei weitere Punkte nicht nur eine eher beildufige Et-
wihnung, sondern eine gesonderte Bertucksichtigung verdienten. Denn die so-
genannten Menschenrechte der dritten Generation wie auch der rechtsethisch
richtige Umgang mit schweren Menschenrechtsverletzungen haben die Dis-
kussionen in den 1990er Jahren weltweit mitbestimmt.

Im gweiten Teil wendet H. sich der historischen Herkunft der Menschen-
rechtsidee zu, die in den krisenbesetzten Ubergingen von der Vormoderne
zur Moderne 1n der westlichen Welt entwickelt worden ist. Er greift in exem-
plarischer Absicht zwei Einschnitte auf. — Im 3. Kapitel zeigt er auf, dal} be-
reits vor dem ausgehenden 18.Jahrhundert, in dem bahnbrechende Menschen-
rechtserklirungen in Amerika und Frankreich kodifiziert worden sind, men-
schenrechtlich relevante Ansitze sich aufdringten. So hat die Erfahrung der
Andersartigkeit aufgrund der Entdeckung von bislang unbekannten Volkern
und Kulturen spanische Theologen des 16. Jahrhunderts (wie Francisco de
Vitoria oder Bartolome de Las Casas) veranlal3t, in der kolonialethischen Dis-
kussion fiir jeden Menschen als Menschen, also auch fir die Indios geltende
Rechte einzufordern, dem Gehalt nach einzelne Rechte zu bestimmen, die
substanziell mit den spiteren Menschenrechten tubereinstimmen und ein ent-
sprechendes Volkerrecht zu entwerfen. — Im 4. Kapitel geht H. den Auswir-
kungen der Franzosischen Revolution nach und erliutert damit Hintergriinde
des Menschenrechtsgedankens. Mit ihr sind Staat bzw. Gesellschaft und Kir-
che entflochten worden, hat eine bestimmte Sozialform des Christentums, die
einet politisch-religiésen Einheitskultur, ihr Ende gefunden. Jeder Biirger ist
zum Subjekt gleicher Rechte geworden, das freie und verantwortliche Indivi-
duum zum Ursprung und Ziel der 6ffentlichen Ordnung. Mit der Idee der
Volkssouverinitit ist die Demokratie zur adiquaten Staatsform geworden. —
Aus dem Rahmen der anderen Studien fallt das 5. Kapitel mit einem Beitrag
zur politischen ITkonographie, niherhin zu einer bildlichen Darstellung der
Menschenrechte aus der Zeit der Franzosischen Revolution.

Im dritten Teil greift H. die Tendenz in der neueren Menschenrechtsent-
wicklung auf, diese Rechtsidee mit ihrer fermentierenden Kraft im Hinblick
auf bislang benachteiligte Gruppen gesondert zu betrachten. Im 6. Kapitel,
das den Rechten der Frauen gewidmet ist, legt er zunichst dar, welche Unge-
rechtigkeiten Frauen trotz der formalrechtlichen Gleichheit der beiden Ge-
schlechter weiterhin zugefugt werden, und erinnert an historische Anfinge des
Einsatzes fur Frauenrechte zur Zeit der Franzosischen Revolution. Er entfal-
tet die Schlusselstellung der Idee der Gleichheit innerhalb der Bewegung, Frau-
enrechte als Menschenrechte zu begreifen und setzt sich mit verschiedenen
konkreten Wegen zur Gleichberechtigung, bzw. zu einer Kultur der Partner-
schaftlichkeit auseinander. — Dall die vornehmste Aufgabe der Menschen-
rechte der Schutz der Schwachen ist, das weist H. im 7. Kapitel am Beispiel der
Kinderrechte nach. Kinder sind naturgemiBl besonders schutzbedirftig; wie
H. durch etliche Exempel belegt, ist vor allem ihre physische und psychische
Integritat — je nach den regionalen Gegebenheiten in unterschiedlicher Weise
— gefihrdet. In Anbetracht der Realititen macht es Sinn, Kinder eigens als
Subjekte von Menschenrechten in den Blick zu nehmen und ihren Lebensbe-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 279

dingungen angepalite Rechte zu bestimmen, wie dies durch die UN-Kinder-
rechte-Konvention aus dem Jahre 1989 geschehen ist. — Seit den Anfingen ge-
horen bestimmte Justizrechte, durch die der Biirger vor dem MiBBbrauch staat-
licher (Straf-)Gewalt geschiitzt wird, zum Menschenrechtscorpus. Im 8. Kapi-
tel begrindet H. seine Ansicht, warum sogenannte relative Straftheorien, die
in der Resozialisierung und in der Privention den Sinn staatlichen Strafens
sehen, den Menschenrechten, wie sie auch Strafgefangenen zukommen, am
ehesten gerecht werden. Wie er detailliert aufzeigt, ist diese Personengruppe
in besonderer Weise gefihrdet, da das VerbiuBen einer Freiheitsstrafe in einer
abgeschlossenen Institution in einem latenten Konflikt mit einer ganzen Reihe
von Menschenrechten steht. Seine Bestandesaufnahme fithrt thn zu Orientie-
rungen fur eine im Dienst dieser Rechte stehende Gefingnisseelsorge.

Im vierten Teil behandelt H. aktuelle Gefihrdungen vor allem des funda-
mentalen Menschenrechts auf Leben durch neue medizinische oder biotech-
nologische Moglichkeiten. Ohne allerdings gesondert zu erortern, was die Men-
schenrechtsidee zur normativ-ethischen Problemlosung beitragen kann, pla-
diert er im 9. Kapitel gegen aktive Sterbehilfe. Er stellt zunichst die unum-
strittenen Grundsitze fur die ethische Beurteilung der Sterbehilfe heraus, pro-
blematisiert daraufhin einige Aspekte des inzwischen dominierenden Prinzips
der Selbstbestimmung sowie ein bestimmtes Verstindnis von Personalitit und
erblickt das Kernproblem im Sterbebeistand, dessen Moglichkeiten er auf-
zeigt. — Im 10. Kapitel setzt er sich argumentativ mit den provokativen The-
sen Peter Singers auseinander, indem er sein Grundprinzip des egalitiren Pri-
ferenzutilitarismus sowie seine daraus abgeleiteten SchluBfolgerungen fiir die
Bioethik herausarbeitet und priift. — Einen direkten menschenrechtlichen Be-
zug stellt er im 11. Kapitel her. In Anbetracht der bedeutsamen neuen Hand-
lungsmoglichkeiten, wie sie durch die Biotechnik bereitgestellt werden, ent-
wickelt er Kriterien fiir den verantwortlichen Umgang des Individuums, vor
allem jedoch der Gesellschaft, mit diesen und unterscheidet zwischen der
Aufgabe der Ethik und der des Rechts. Er benennt die Stirken und Schwi-
chen zweier neuartiger Dokumente zum internationalen Menschenrechtsschutz
im biotechnischen Bereich. — Mit dem 12., der Toleranz gewidmeten Kapitel
befindet er sich in unmittelbarer thematischer Nihe zum nichsten Teil. Nach-
dem er Konflikte verursachende Andersartigkeiten exemplifiziert und sozial-
psychologische Wurzeln fur Intoleranz, die eine Koexistenz bei konkurrieren-
den Uberzeugungen verunmoglicht, ausgemacht hat, beschreibt er die Grund-
situation des moralischen Subjekts angesichts des heutigen Pluralismus und
erfat die individuellen und sozialen Bedingungen fiir ein Ethos der Toleranz
und ebenfalls deren Grenzen.

Im finften Teil verteidigt H., was er als eine der dringlichsten Aufgaben im
gegenwirtigen Menschenrechtsdiskurs ausmacht, ithren universalen Geltungs-
anspruch angesichts der faktischen Pluralitit von politischen Systemen, Kultu-
ren, Religionen und Lebensstilen. — Im 13. Kapitel setzt er sich nach einer Er-
liuterung, wie mit der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte ihre Inter-
nationalisierung eingesetzt hat, mit typischen Einwinden auseinander, die un-
ter Berufung auf die kulturelle Kontextualitit gegen die Universalitit erhoben



280 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

werden, und erbrtert, wie ihre Akzeptanz durch Offentlichkeitsarbeit, die Po-
litik, interkulturellen Dialog und die Mitwirkung von NRO’s verbessert wet-
den kann, was dabei Religion und Kirche beisteuern kénnen. — Im 14. Kapitel
bestimmt er das Verhidltnis zwischen dem universalen Menschenrechts-ethos
und partikuliren, durch die jeweilige Kultur bzw. Religion geprigten Ethos-
ressourcen. Im Zeitalter der Globalisierung ist ein weltweites Ethos unerldl3-
lich, fiir das denn auch verschiedene Modelle entwickelt worden sind. Die
Universalitdt ist nicht mit einer Uniformitit des Ethos gleichzusetzen, parti-
kulire Ethosformen bleiben legitim. Mit Hilfe der Unterscheidung zweier
Ethos-Ebenen versucht H. eine Vermittlung beider Gesichtspunkte und weist
das Menschenrechtsethos als dasjenige aus, das die Postulate eines globalen
Ethos am weitestgehenden eingelost hat. — Unter einer anderen Perspektive
werden die diesbeziiglichen Uberlegungen nochmals aufgenommen und ge-
pruft, wenn H. im 15. Kapitel Hans Kings Projekt Weltethos, das primir den
Beitrag der Religionen zur Schaffung einer friedlichen Weltgesellschaft the-
matisiert, zum Menschenrechtsethos in Beziehung setzt und dabei nach Ge-
meinsamkeiten und Unterschieden fragt. — Die unibersehbare Differenz zwi-
schen der rechtlichen Anerkennung der Menschenrechte und den politischen
Realititen in zahlreichen Lindern liBt ihn im 16. Kapitel nach Instrumenten
zu ithrer Durchsetzung fragen. Er geht auf die im internationalen Menschen-
rechtssystem vorhandenen Mittel, auf das Bemihen um eine globale Gerichts-
barkeit, auf den Weg der humanitiren Intervention, den er auch anhand des
Kosovo-Krieges exemplifiziert, auf auBBenpolitische Instrumente und auf die
zunehmenden Mitwirkungsmoglichkeiten von NRO’s ein.

Im sechsten Teil bestimmt H. explizit die Konnexe zwischen den Men-
schenrechten und der Theologie. — Im 17. Kapitel untersucht er in ideenge-
schichtlicher- Absicht christliche Wurzeln dieser Rechte. Diese sieht er im
Hinblick auf das Menschenbild in den Ideen der Gottebenbildlichkeit, der
Gleichheit aller Menschen vor Gott sowie der Bruderlichkeit, im Hinblick auf
die Gesellschaft im Bundesgedanken und dem der Universalitit des Heils und
des moralischen Naturgesetzes, im Hinblick auf eine fundamentale Schicht der
Moral im Dekalog und in der Thora mit ihren Schutzbestimmungen fir Be-
nachteiligte. — Im 18. Kapitel weist er nach, dall nicht, wie bisweilen behaup-
tet wird, ein Konkurrenzverhiltnis zwischen Gottes- und Menschenrechten
besteht. Metaethisch betrachtet sind letztere liberpositive Rechte; da die Be-
griindung fiir die Uberpositivitit offen bleibt, ist eine theologische Deutung
moglich. — Im 19. Kapitel iiberprift H., welchen Beitrag das Christentum zur
Geltung und Umsetzung der Menschenrechte geleistet hat bzw. leisten kann.
Nach einem selbstkritischen Rickblick in den langwierigen und schmerzlichen
LernprozeB der katholischen Kirche in puncto Menschenrechte benennt er
Handlungsfelder, in denen die Kirche als deren inzwischen entschiedene An-
wiltin unter den gegenwirtigen gesellschaftlichen Bedingungen eine Kultur
dieser Rechte spezifisch férdern kann.

Das allenfalls grob stichwortartige Referat des Inhalts dirfte bereits er-
kennen lassen, welche enorme Fiille an fir das Thema «Menschenrechte» rele-
vanten Aspekten H. bearbeitet. Wird zum einen berticksichtigt, was in der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 281

Gegenwart die zentralen quaestiones disputatae sind, und zum anderen, in
welchen Feldern eine christliche Ethik ithren genuinen Beitrag leisten kann,
dann ist seine Themenauswahl zweifelsohne als gelungen zu betrachten. Bet
aller Aktualitit bringt er an verschiedensten Stellen historische Kontexte in
Erinnerung. In den einzelnen Studien finden sich fiir gewdhnlich nicht etwa
reine Darstellungen von unterschiedlichen Positionen, sondern H. geht es von
vornherein um Weiterentwicklungen der Menschenrechtsidee, bzw. um wei-
terfihrende Klirungen in momentan gefiihrten Kontroversen. Zu letzteren
bezieht er jeweils klar, wohlbegriindet und fair Stellung. So plidiert er insbe-
sondere dafiir, daB am universalen Geltungsanspruch der Menschenrechte
festgehalten wird, daB es realistische Wege zu ihrer Umsetzung gibt, dal} ein
maligeblicher Indikator fir thre Durchsetzung der Schutz der Schwachen ist
und daB sie nicht nur ein Rechtsinstitut bilden, sondern es auch eines entspre-
chenden Ethos’ bedarf, bei dessen Ausbildung oder Férderung christliche Ethik
und Kirchen eine bedeutsame Rolle spielen kénnen. Die materialreichen Ab-
handlungen, die weiterhin je fur sich mit Erkenntnisgewinn gelesen werden
konnen, konnen als Wegweiser durch das sehr komplexe, gegenwirtig alles an-
dere als leicht iberschaubare Feld der Menschenrechte dienen.

H. informiert zudem breit, weil ein groBes Spektrum abdeckend, und zu-
verlissig. Er beherrscht die Materie souverdn. Systematische Ausfiihrungen
finden sich neben historischen; ethische und theologische wie auch rechtliche,
politische und humanwissenschaftliche Gesichtspunkte werden berilicksichtigt.
Dem Anspruch, Forschungsbeitrige zu bieten, wird H. in der Tat gerecht; er
erschlieBt in mehreren Artikeln in einer erhellenden ‘Weise von theologisch-
ethischer Seite bislang kaum erkundetes Terrain. In seinen Reflexionen geht es
ithm weniger um subtile Detailanalysen einzelner Argumentationen als viel-
mehr um komprimiert vorgetragene, moglichst viele Aspekte umfassende Uber-
legungen. Allerdings hitte er m.E. an der einen oder anderen Stelle eine noch
groflere argumentative Klarheit gewinnen konnen, hitte er die Grundstruktur
der Menschenrechte mit ihren vier Elementen «Triger — Adressat — Inhalt —
Art des Rechts» den Analysen zugrunde gelegt, oder hitte er aus der allgemei-
nen ethischen Theorie bekannte Distinktionen wie z.B. die zwischen norma-
tiv-ethischen und metaethischen Fragestellungen zur Anwendung gebracht.
Bei aller Wissenschaftlichkeit sind eine ethische Sensibilitit sowie ein prakti-
sches Urteilsvermdgen des Autors erkennbar, ist sein moralischer Impetus
spurbar. Wer nach moglichen Beitrigen christlicher Ethik oder der Kirchen
zum gegenwirtigen Menschenrechtsdiskurs bzw. zur Férderung des Meschen-
rechtsethos fragt, der findet in H.s Aufsatzsammlung vielfiltige, fundierte und
iberzeugende Antworten in einer anspruchsvollen Form.

DIETER WITSCHEN



282 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Johannes Krug: Die Kraft des Schwachen. Ein Beitrag zur paulinischen Apo-
stolatstheologie. Tibingen, Basel: Francke 2001, 350 S. (Texte und Arbeiten
zum neutestamentlichen Zeitalter 37). ISBN 3-7720-2829-2.

Die neutestamentliche Dissertation, von Prof. Klaus Berger (Heidelberg) be-
gleitet, hat eine klare Fragestellung, einen Ubersichtlichen Aufbau, folgt einer
sauberen Methodologie und zeitigt ein Resultat, das sich sehen lassen darf.

Die Fragestellung wird in Kapitel I (Einfihrung) in den Zusammenhang
der theologia crucis Martin Luthers gestellt. Inwiefern dessen Interpretation
den Dynamis-Begriff auch richtig erfaB3t, 1aBt sich auf zwei Wegen tiberprifen:
«Entweder unterzieht man die paulinische Christologie selbst, namentlich sei-
ne kreuzestheologische Grundlegung (1Kor 1,18-25), einer grindlichen Revi-
sion. Oder man blendet zunichst die Christologie aus und uberpriift anhand
der Apostolatstheologie, ob fir Paulus die Dynamis tatsdchlich unter dem Ge-
genteil, d.h. der Schwachheit des Apostels verborgen ist. Mit diesem umgekehr-
ten Zugang 1Bt sich dann wiederum die Kreuzestheologie des Paulus beleuch-
ten und mit der theologia crucis des Reformators vergleichen, weil der Apo-
stel sein eigenes Schicksal nicht selten christologisch deutet und damit Chri-
stologie und Apostolatstheologie aufs engste verzahnt» (S. 17).

Johannes Krug wihlt den zweiten Weg. Er verspricht sich so, befreit von
reformatorischer Dogmatik, einen unverstellteren Blick auf den paulinischen
Dynamis-Gebrauch und méglicherweise neue Perspektiven auf die paulinische
theologia crucis.

Hilfreich und prignant sind in Kapitel IT (S. 19-35) die forschungsge-
schichtlichen Perspektiven, in denen Krug einen knappen Uberblick gibt iiber
die finf Problemfelder der Forschung: die religionsgeschichtliche Frage, die
logische Beziehung zwischen den Opposita, die Funktion der Paradoxie, die
Erfahrbarkeit der Dynamis und das Verhiltnis des Apostels zu der Dynamis.

Kapitel III (S. 37-69) bietet eine ausfihrliche Begriffsbestimmung der
Termini «Dynamis» und «Astheneia». Die folgenden drei Kapitel analysieren die
entsprechenden Belegstellen in der Profangrizitit, im Judentum und im fri-
hen Christentum, die — wie Paulus — die beiden Begriffe miteinander verkniip-
fen. Zur Klirung wichtig ist die jeweilige Zuordnung der Belegstellen an be-
stimmte Modelle: an das chronologische, das lokale, das perspektivische und
an das Transzendenz-Modell. Damit ist das religionsgeschichtliche Fundament
fur die sich in Kapitel VII anschlieBende Exegese der relevanten Texte aus
dem Corpus Paulinum gelegt. Hier handelt es sich insbesondere um die Stellen
1Thess 1,6; 2,4-13; 1Kor 1,10-4,21; 5,1-13; 2Kor 1,3-11; 4,7-12; 6,3-10, um
dann zu den berithmten «Spitzenaussagen» in 2Kor 12,7-10 zu kommen (S.
129-291). Kapitel VIII (S. 293-319) prisentiert das Fazit im Zusammenhang
der Kreuzestheologie: «Wihrend Paulus in seiner Christologie die Schwachheit
der irdischen Phase Jesu zuordnet und die Kraft erst dem Auferstandenen zu-
spricht, wird die apostolische Existenz von einem spannungsgeladenen Mit-
einander beider Erfahrungsdimensionen bestimmt» (S. 313). Oder auch so:
«Sofern 1Kor 1,23f. als verklrzte Zusammenfassung eines zweiphasigen Ge-
schehens begriffen wird, legt daher auch die kreuzestheologische Deutung des
apostolischen Geschickes nahe, Kraft und Schwachheit als zwei gleichermas-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 283

sen erfahrbare, freilich in der Existenz des Apostels synchronisierte (...) Gros-
sen zu verstehen» (S. 317). Fur den Apostel stellt dabei die eigene Leidensexi-
stenz «mehr als nur ein einfaches Analogiephinomen» dar. «Er deutete sie vor
der Gemeinde vielmehr als Gewahr fur die Authentizitat der gottlichen Kraft»
(S. 314).

So stringent und schlank der Aufbau der Dissertation auch ist, so prizise
auch die exegetischen Passagen hauptsichlich in Kapitel VII: einige kritische
Riickfragen seien doch erlaubt.

1. Der dogmatische Ausgangspunkt ist moglicherweise nicht mehr derje-
nige Luthers, dogmatisch bleibt er aber trotzdem; so ganz unverstellt ist der
Blick auf den paulinischen Dynamis-Gebrauch doch nicht. So mufl man sich
fragen, ob das Bedeutungsspektrum von «Astheneia» wirklich weit genug ge-
faBt ist und warum die moralische Schwiche zum vornherein so voéllig ausge-
blendet wird. Nicht nur, dal} der Ausdruck im klassischen Griechisch — wenn
auch selten — fiir sittliche Schwiche gebraucht wird; sowohl die Septuaginta
als auch Paulus selbst siedeln die Bedeutung von Astheneia und deren Deri-
vate in der Nihe des Versagens, des Scheiterns und der Siinde an. Der Zug
zum Systematischen ist denn auch sonst in den Analysen anzutreffen. Werden
nicht unsere Zeitvorstellungen in den Text hineingetragen, wenn von Phil
3,20f. behauptet wird, die Dynamis Christi habe «ausschlieBlich futurische Be-
deutungy (S. 311)? Reicht der Befund des Gebrauchs von Dynamis und Pneu-
ma aus, um zur Aussage zu kommen: «Zwar haben alle den Geist, nur einer
hat jedoch in dieser Weise Teil an der gottlichen Kraft» (S. 316)? Ich verstehe
— so glaube ich — die von Krug vorgenommene Differenzierung: Einerseits
sagt er, die gottliche Dynamis sei fur Paulus «nur ihrer Provenienz nach eine
vis aliena, nicht aber im Vollzug des apostolischen Handelns» (S. 316); ande-
rerseits aber behauptet er von der Uberlegenen Kraft, die mit Christus auf der
Welt prisent geworden sei, mit ihr sei insofern ein Korrektiv gegeben, «als sie
auf das strengste menschliche und géttliche Kraft zu unterscheiden zwingt»
(S. 318); nur frage ich mich, ob diese Differenzierung von Paulus oder von der
Dogmatik bzw. von Johannes Krug her kommt.

2. Der Verfasser zieht — so scheint mir — kaum in Betracht, dall Paulus
sich auch einmal selbst widersprechen konnte, d.h. daB seine Aussagen im Zu-
sammenhang verschiedener Wirkungs- und Konfliktfelder nicht immer letzte
Ausgewogenheit und Systematik erreichen mussen. So darf man sich schon
fragen, ob des Paulus Vatermetaphorik (1Kor 2,11f)) und die damit verbun-
dene «Mimesis-Theologie» so ohne weiteres mit jenen Aussagen vereinbar
sind, die — gerade in der Auseinandersetzung mit dem Apollos-Bild gewisser
Leute in Korinth — fiir die «Christus- bzw. Gott-Unmittelbarkeit» der Gemein-
de eintreten (vgl. z.B. 1Kor 3,21-23) oder betont von der Gemeinde als der
«Gemeinde Gottes» oder dem «Leib Christi» sprechen. Zur differenzierten
Darstellung der «Apollos-Partei» wire Ubrigens ein Blick auf die Studie von
G. Sellin, Das Geheimnis der Weisheit und das Ritsel der Christuspartei (zu
1Kor 1-4) 1n: ZNW 73 (1982) 69-96, hilfreich gewesen.

3. Eine letzte Ruckfrage: Kann heute das paulinische Autorititsverstind-
nis einfach so kritiklos ibernommen werden, oder miBten nicht an den Apo-



284 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

stel selbst gewisse Fragen gestellt werden? Auf alle Fille sollte in diesen Zu-
sammenhingen das von der feministischen Exegese in jahrelanger Forschung
Erarbeitete doch besser berlicksichtigt werden, auch wenn man dieser For-
schungsrichtung moglicherweise nicht vorbehaltlos gegeniibersteht. Erinnert
sei hier neben anderen an die grundlegende Studie von Elisabeth Schifler-
Fiorenza, Zu ihrem Gedichtnis ... Eine feministisch-theologische Rekonstruk-
tion der christlichen Urspriinge, Minchen 1988. Gerade was die Vatermeta-
phorik anbelangt, macht sie S. 291f. darauf aufmerksam, daB} Paulus durch
diese Redeweise ganz massiv wiederum patriarchale Bilder und Vorstellungs-
weisen in die «christliche Sprache einfiihrt — ein Sachverhalt, dem weithin kei-
ne oder zu wenig Beachtung geschenkt werde. Trotz der Betonung seiner vi-
terlichen Liebe zu seinen Kindern, die er bekehrt hat, 6ffne Paulus durch die-
se Redeweise der Wiedereinfihrung patriarchaler Autoritat in die christliche
Gemeinde Tur und Tor. Sein Begriff «geistliche Vaterschaft» verstehe die
christliche Gemeinde als «neue Familie Gottes», die «Viter» auf Erden hat und
nicht mehr nur einen einzigen Vater im Himmel. Auch wenn Paulus selbst
seine Autoritit und seinen Dienst noch nicht in einem prononciert patriarcha-
len Sinn verstanden habe, schaffe er mit seinen Ausfilhrungen doch die Vor-
aussetzungen daflir, daB spitere Generationen die «neue Familie Gottes» im
Sinne der Hierarchie der patriarchalen Familie umgestaltet werden (vgl. dazu
etwa die Pastoralbriefe).

In der Tat wird eine kritische Lektiire der Paulusbriefe im besonderen
und der neutestamentlichen Schriften im allgemeinen notig sein, damit Un-
rechtsstrukturen in christlichen Gemeinden nicht unbesehen fortgeschrieben
werden.

Die angefithrten Riickfragen mogen vielleicht iber das Ziel einer Bespre-
chung hinausschiefen. Dem Ernst der Dissertation und threr grundsitzlich zu
bejahenden Aussage sollen sie keinen Abbruch tun.

HERMANN-JOSEF VENETZ

Okumene vor nemen Zeiten. Fiir Theodor Schneider. Hrsg. von K. Raiser/
D. Sattler. Freiburg 1.Br. et al.: Herder 2000. 575 S. Ill. ISBN 3-451-27244-X.

Zum 70. Geburtstag des katholischen Mainzer Dogmatikers Theodor Schnei-
der haben der Generalsekretir des Okumenischen Rates der Kirchen, Konrad
Raiser, und die Wuppertaler Systematikerin und Religionspidagogin Dorothea
Sattler eine iberaus reiche Sammlung von Stimmen zur 6kumenischen Grol3-
wetterlage herausgegeben. Vorwiegend deutsche Zeitzeugen (Ausnahmen sind
bezeichnenderweise die beiden orthodoxen Theologen Viorel Ionita und der
Metropolit Damaskinos Papandreou) duBern sich zur jingeren Vergangenheit
der Okumenischen Bewegung, besonders auch unter dem Eindruck der 1999
proklamierten Gemeinsamen Erklirung uber die Rechtfertigungslehre (GE).
Das 575 Seiten schwere Buch gliedert sich in die Teile «Erfahrungen», «Grund-
lagen», «Streitfragen», «Profile» und «Perspektiven»; ein ausfithrlicher Anhang

gibt Auskunft iber Leben und Werk des Jubilars.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 285

1. Erfabrungen: Der einleitende Beitrag von G. Gassmann (13-31) zieht
Bilanz iiber die «historische Wende» (16), die die Okumenische Bewegung fiir
die Kirchengeschichte bedeute. Er benennt die Voraussetzungen, Konsequen-
zen und Herausforderungen bi- und multilateraler 6kumenischer Dialoge und
verweist auf das Evangelium als deren «tragende Konstante» (31). H. Vorster
(33-52) legt einen konzisen Riickblick auf die Studienarbeit der Arbeitsge-
meinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (ACK) vor. Gut nachvollzieh-
bar argumentiert Vorster, weshalb die Frage nach dem gemeinsamen Missions-
verstindnis zum Zentrum des zwischenkirchlichen Dialoges gehért. Drei sach-
lich verschiedene, jedoch ihnlich eindriickliche Schilderungen gelebter Oku-
mene liefern H.H. Esser (53-65), U. Kithn (67-80) und U. Wilckens (81-906).
Esser beschreibt die christliche Solidaritit und Spiritualitit im «Archipel Gu-
lag» in den Jahren 1945-48, Kithn gibt Erinnerungen an die 6kumenischen Be-
mithungen wihrend und nach der SED-Herrschaft in Ostdeutschland wieder.
Wilckens berichtet von 6kumenischen Erfahrungen seines Lebensweges von
den letzten Kriegstagen des Jahres 1945 bis zu seinem Bischofsamt in Nord-
elbien.

2. Grundlagen: Th. Séding (99-131) referiert Skumenische Aspekte neute-
stamentlicher Forschung. Er schildert den je besonderen Beitrag evangelischer
und katholischer Exegese im 20. Jahrhundert und weist auf die mittlerweile
gewonnene Selbstverstindlichkeit interkonfessioneller akademischer Zusam-
menarbeit hin. Zur Klirung des schillernden Begriffes «Einheit in verséhnter
Verschiedenheit» fordert S6ding die gemeinsame Aufarbeitung der neutesta-
mentlichen Forschung zur Kirchenlehre. Dabei wurde sich zeigen, dal3, ausge-
hend vom Begriff der Koinonia, weder schiedlich-friedliche kirchliche Koexi-
stenz noch einfacher Riickkehr-Okumenismus exegetisch zu verantworten sei-
en. Uberzeugend plidiert er dafiir, ein kiinftiges Modell von Kirchengemein-
schaft konsequenter als bisher auf die Basis neutestamentlicher Ekklesiologie
zu stellen. F. Hahn (133-134) expliziert, auf dem Hintergrund der GE, an-
hand von zwolf Thesen Sinn und Funktion eines 6kumenischen Konsenses.
Insbesondere weist er darauf hin, daB ein solcher Konsens, seinem Wesen
entsprechend, tber die jeweiligen konfessionsspezifischen Besonderheiten
hinausgehe. Gegenseitige Verurteilungen seien von den Kirchen im Interesse
gemeinsamer Stellungnahmen zu Glaubensfragen aufzuheben. S. Wiedenhofer
(135-146) postuliert die Notwendigkeit einer gemeinsamen gottesdienstlichen
Buf3- und Verséhnungsfeier der getrennten Kirchen. Er verweist sowohl auf
das von Papst Johannes Paul II. verfolgte ckumenische BuBprogramm (das ins-
besondere in der 1995 erlassenen pipstlichen Enzyklika Uz #num sint zum
Ausdruck kommt) als auch auf die schon seit der Lambeth-Konferenz von
1910 von reformatorischen Kirchen praktizierten Schuldbekenntnisse. Dal} es
fir einen solchen Akt eine katholisch-evangelische Annidherung im Verstind-
nis von Heiligkeit und Stindhaftigkeit der Kirche briuchte, stellt W. nicht in
Abrede; die Differenzen in dieser Frage seien aber nicht uniberwindbar.
C. Oeyen (147-157) stellt fest, daB es ohne Mystik keine Kirche und folglich
auch keine Okumenische Bewegung geben kénne. Der biblisch fundierten, in
allen Epochen der Kirchengeschichte und sich durch alle Konfessionen wie-



286 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

derfindenden christlichen Mystik eigne eine zu entdeckende Skumenische
Qualitit. E. Lohse (159-171) verbindet auf bestechende Weise die Argumen-
tatton der Confessio Augustana (CA) von 1530 mit jener der GE von 1999.
Lohse weist auf das groBe ckumenische Potential der jiingst erreichten Uber-
einstimmungen hin und postuliert, daB damit auch die Fragen des Amtsver-
stindnisses, der Sakramentenlehre und des Petrusdienstes in neuem Licht zu
sehen seien. CA und GE lieBen keinen Zweifel daran, dal3 die Kit-chen ihrem
Auftrag in der Welt nur gemeinsam gerecht werden kénnen.

3. Streitfragen: Ganz dhnlich stellt auch K. Lehmann (175-183) die GE als
Mark- und Meilenstein dar, welcher mehr bedeute als eine bloBe Anndherung
und der Diskussion um die offenen Fragen neue Perspektiven gebe. Der «dif-
ferenzierte Konsens» (179) sei damit zwar nicht als definitiver Durchbruch auf
der Suche nach kirchlicher Einheit, doch aber als historisches Datum auf dem
Weg dazu zu verstehen. H.J. Held (185-207) fordert einen ausdricklicheren
ekklesialen Bezug der Rechtfertigungslehre, welche ithren Sitz im Leben der
evangelischen Kirchen verloren habe. In Frage komme dafiir in erster Linie
die Privatbeichte, in welcher der vollmichtige Freispruch im Namen Gottes
stattfinde. Ahnlich plidiert W. Klaiber (209-224) fiir eine ekklesiologisch, be-
sonders auch missionarisch verantwortliche Rechtfertigungslehre. Eine solche
werde wirksam in der Rechtfertigungsbotschaft, welche den Menschen fur die
in und mit Gott geschaffene christliche Gemeinschaft befreit. D. Sattler (225-
244) entwickelt eine faszinierende Interpretation der im Skumenischen Dis-
kurs besonders schwierigen Vorstellung der immaculata conceptio Mariens. Satt-
ler pladiert dafir, die Frage der personlichen Sundlosigkeit der irdischen Ma-
ria offen zu lassen und stattdessen die freie Gnadentat Gottes an der dadurch
geheiligten Frau wahrzunehmen. Ob allerdings Sattlers Verstindnis der Maria
als einer Eva immaculata, einer urbildlich dargestellten Schopfung, noch mit
dem Glauben an die Gottesmutter Maria vermittelbar ist, ist m.E. fraglich.
P. Neuner (245-259) stellt die bestechende Frage, ob der bei den evangeli-
schen Amtstragern geortete «defectus ordinis» angesichts des ernsthaften Prie-
stermangels nicht auch in der romisch-katholischen Kirche Tatsache gewor-
den sei. Der Umstand, da} die Leitung einer Pfarrei notgedrungen Nicht-Or-
dinierten obliege, bedeute eine gravierende Spannung zwischen kirchlicher
Praxis und kirchenamtlich-katholischem Amtsverstindnis. B.]J. Hilberath,
O. Hofius, E. Jungel und M. Theobald (261-291) fassen die wesentlichen neu-
testamentlichen und systematischen Aussagen zum kirchlichen Amt in The-
sen. Wihrend Hofius und Jiingel das Priesterum aller Gliubigen und die suc-
cessio doctrinalis, die sich im Akt schriftgemifer Verkiindigung vollziehende
Amtssukzession, pointieren, entwerfen Theobald und Hilberath in okume-
nisch Uberzeugenderer Manier einen Briickenschlag von biblisch-reformatori-
schen Einsichten zur Praxis der Verkiindigung, fir die das ordinierte Amt kon-
stitutiv sei. Besonders Hilberath skizziert eine Amtstheologie, der die Grat-
wanderung zwischen personaler Uberhéhung der Ordinierten einerseits und
deren Entlassung aus der besonderen Verkiindigungsverantwortung anderer-
seits gelingt. I. Riedel-Spangenberger (293-317) gibt einen Uberblick iiber r6-
misch-katholisches Kirchenrecht in Sachen Eucharistie und Okumene. Dabei



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 287

erortert sie prazise und anschaulich pastoral relevante Situationen wie die Zu-
lassung von nichtkatholischen Christen zur Eucharistiefeier oder die Teilhabe
an der Kommunion in konfessionsverschiedenen Ehen. G. Wenz (319-353)
zeigt die Entwicklung auf, die die lutherische Kirche in Fragen der Zulassung
zum Abendmahl im Verlauf des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat. Weder die
Bedingung voller Einigkeit in Lehre und Bekenntnis, wie sie noch 1954 von
W. Elert erthoben wurde, noch die Forderung von E. Herms (1989), das Abend-
mahl sei fir alle Getauften zu 6ffnen, versprichen eine 6kumenisch Uberzeu-
gende Perspektive. Eine differenzierte Position evangelisch-lutherischer Be-
dingungen steht nach Wenz noch aus.

4. Profile: K. Raiser (357-384) erklirt differenziert und nlichtern zugleich
die Krise im Verhiltnis der Orthodoxen Kirchen zum ORK, insbesondere zu
dessen protestantischen Mitgliedkirchen. Ein Ruckblick auf die Entwicklung
des orthodoxen ékumenischen Engagements im 20. Jahrhundert erhellt theo-
logische, politische und kulturelle Motive fur die Zuspitzung der Probleme in
jungster Zeit. Die daran anschlieBenden Perspektiven fiir die Zukunft wirken,
aus der Feder des Generalsekretirs, eher pragmatisch als visiondr. Dall Prag-
matismus am Platz ist, belegt D. Papandreou (385-397), dessen Schilderung
des Auftrages der Orthodoxie fur die Welt an der Schwelle des dritten Jaht-
tausends einen kirchlichen Leib skizziert, der weitgehend ohne 6kumenische
Perspektiven auszukommen scheint. V. Ionita (399-409) fallt Aussagen des
ruminischen Theologen Dumitru Stidniloae (1903-1993) zum Verhiltnis von
Theologie und Spiritualitit zusammen und betont deren engen inneren Bezug.
E. Geldbach (411-424) referiert die Themen des romisch-katholisch/bapti-
stischen Dialoges und benennt die Hauptdifferenzen. Vergleichbares, mit stir-
kerer Betonung der 6kumenischen Methodik, leistet R. Frieling (425-438) fiir
den Bereich der romisch-katholisch/evangelischen Beziehungen. Frieling stellt
gleichsam die Grundsatzfrage des vorliegenden Buches: «Was ist im Lichte ei-
nes Grundkonsenses Ausdruck einer legitimen Vielfalt im Glauben, was sind
noch kirchentrennende Gegensitze[,] und wie gehen wir damit um?» (431)

5. Perspektiven: O.H. Pesch (441-473) gelingt ein faszinierender Perspekti-
venwechsel, weg von akademisch tradierten, hin zu den von christlichen Ge-
meinden tatsichlich wahrgenommenen 6kumenischen Problemen. Pragma-
tisch, theologisch exakt und (deshalbl) ebenso zuversichtlich postuliert P. ei-
nen «neuen Okumenischen Stil», der unterschiedliche kirchliche Akzente ent-
spannter wahrnimmt und so erst wieder eine konstruktive theologische Aus-
einandersetzung ermoglicht. Denn: «Nicht die Gemeinschaft bedarf der Recht-
fertigung, sondern die Trennung» (449). P.-O. Ullrich (475-506) plidiert da-
fir, die Okumene als Methodik im Umgang mit Fremdartigem in die berufli-
che Fort- und Weiterbildung der Kirchen zu integrieren. H. Lowe (507-511)
behauptet einen Unwillen, aus den konfessionellen Grenzen herauszutreten
und sich dem Fremden zu stellen (eine okumenische «Perspektive» kann ich
hier nicht erkennen). H. Meyer (513-529) erachtet es als typisch lutherische
Art 6kumenischen Bemuhens, dal die Einheit im Glauben der Einheit der
Kirche voranzugehen habe. Er betont, dall erst der auf den Rezeptionsak?
6kumenischer Dialogergebnisse folgende Rezeptionsprogeff zu wirklicher Ge-



288 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

meinsamkeit fuhre. D. Ritschl (531-547) fordert mehr «horizontales Ver-
trauen» (531), d.h. Vertrauen in die Gestaltwerdung Christi in den Schwester-
kirchen. Es gelte, die Okumene vermehrt als «geschwisterlichen Wettstreit»
(543) zwischen je als optimal erfahrenen Lehren, als «Angebote im Vertrauen
auf den Christus praesens» (545) zu gestalten. Und ganz dhnlich klingt es
schlieBlich bei J. Wanke (549-552): «Die alte Hermeneutik des Verdachts zwi-
schen Lutheranern und Katholiken muB} einer Hermeneutik des Wohlwollens
weichen.» (551)

Das Buch gibt einen ausgezeichneten Uberblick iiber Anspruch und
Wirklichkeit der Okumene zum Jahrtausendwechsel. Was den Alltag ékumeni-
scher Bemihungen erschwert, worum gerungen, worauf gehofft und zuweilen
gar vertraut wird — engagierte Zeugnisse von alledem sind hier mit Gewinn zu
lesen.

GOTTFRIED W. LOCHER

Hilarion Alfeyev: Sz2. Symeon the New Theologian and Orthodox Tradition. Ox-
ford: Oxford University Press 2000. 338 S. (Oxford Early Christian Studies).
ISBN 0-19-82700-97.

Syméon le Studite: Discours Ascétigue. Introduction, texte critique et notes par
Hilarion Alfeyev, traduction par L. Neyrand. Paris: Cerf 2001. 154 p. (Sour-
ces Chrétiennes 460). ISBN 2-204-06676-1.

In seiner in Oxford erstellten Dissertationsschrift unternimmt der russisch-
orthodoxe Theologe Hilarion Alfeyev den Versuch, die Orthodoxie Symeons
des Neuen Theologen (ca. 949 — 1021) auf dem Hintergrund der thm vorgege-
benen Tradition herauszuarbeiten. Der Verdacht, Symeon hitte neue Lehren
eingefiihrt, prigte nicht nur dessen Leben (der Beiname wurde ithm mogli-
cherweise zunichst von personlichen Gegnern zugelegt!), sondern auch die
Wirkungsgeschichte seiner Schriften. Wenn Alfeyev sich in seiner Studie be-
miiht, diesen Verdacht von Symeon abzuwenden, so reiht er sich in eine lange
Reihe von Verteidigern ein, die den ersten Herausgeber von Symeons Werk
Niketas Stethatos mit dem Begriinder der kritischen Symeonausgabe Basil Kri-
vochéine verbindet.

Methodisch entscheidet sich Alfeyev fiir eine thematisch aufgebaute Ge-
samtdarstellung von Symeons Werk und vermeidet auf diese Weise eine Fo-
kussierung auf die strittigen Punkte, was dem Buch den Charakter einer Sy-
meon-Monografie auf dem derzeitigen Stand der Forschung gibt. Im ersten
Hauptteil untersucht Alfeyev Symeons Stellung innerhalb der monastischen
Tradition des Studion-Klosters (I.), sein Verhiltnis zur Heiligen Schrift (II.)
und zur Liturgie (III.) und den EinfluB des geistlichen Vaters Symeon Studites
(IV.). Der zweite Hauptteil konzentriert sich auf den patristischen Hinter-
grund von Symeons Lehre. Alfeyev fragt zunichst nach Symeons Bildungs-
gang (V.). Die weiteren Kapitel sind thematisch bestimmt und widmen sich
Symeons trinititstheologischen Schriften (VI.), seinem Theologiebegriff (VIL.),
seiner Anthropologie (VII.) und Ekklesiologie (IX.). Das letzte Kapitel (X.) ist
zugleich das umfangreichste und behandelt Symeons Aszetik und Mystik. Das



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 289

Werk wird abgerundet durch eine kurze Zusammenfassung der Ergebnisse
und einen Uberblick iiber die Rezeptionsgeschichte.

Die Qualitit von Alfeyevs Arbeit besteht darin, daB sie nicht nur die syri-
sche Literatur (Isaak von Ninive, Johannes von Dalyatha, Josef Hazzaya) stir-
ker bertcksichtigt, als es bisher in der Symeon-Forschung ublich war, sondern
auch die Bedeutung von Symeons geistlichem Vater Symeon Studites neu zu
begrinden vermag. Denn Alfeyev kann in seiner Dissertation auf das von thm
selbst kritisch edierte Asketikon von Symeon Studites zuruckgreifen, das fast
zeitgleich zu seiner Dissertation in den «Sources Chrétiennes» erschienen ist
(bibliogr. Angaben s.o0.). Bisher war nur ein Teil dieser aszetischen Schrift un-
ter dem Namen von Symeon dem Neuen Theologen verdffentlicht (PG 120,
669-686). In dem kleinen Bichlein des Studiten, das Alfeyev mit einer gehalt-
vollen Einleitung, Anmerkungen und Registern versehen hat, finden sich skiz-
zenhaft die wesentlichen Ziige der Lehre, die der Neue Theologe breit ent-
faltet und mit seinem bewegten Leben ratifiziert hat.

Zuriick zu Alfeyevs Dissertationsschrift: So iberzeugend auch der beige-
brachte Erweis von Symeons Orthodoxie im ganzen sein mag, so macht sich
doch an manchen Stellen eine glittende Tendenz bemerkbar, wie sie Walther
Volker schon 1974 im Hinblick auf die Symeon-Forschung monierte (Praxis
und Theoria bei Symeon dem Neuen Theologen, Wiesbaden, 85f.). Meine An-
fragen an Alfeyevs Ausfihrungen konzentrieren sich auf die folgenden drei
Punkte:

1. In der Forschung wurde verschiedentlich daruber spekuliert, ob Sy-
meon Studites ein Salos, ein heiliger Narr gewesen sei. Alfeyev vertritt diesbe-
zuglich eine neue These: Hinter den Vorwurfen gegeniiber dem Studiten, die
der Neue Theologe und Niketas in ithren Schriften zu entkriften versuchen,
stehe eine innermonastische Diskussion um den Bidderbesuch von Ménchen,
wobei Symeon Studites in den Augen seiner Gegner eine laxe Haltung vertre-
ten und praktiziert habe (24ff.). Die Apologien von Symeon dem Neuen Theo-
logen und Niketas sind jedoch m.E. schwer mit dieser These zu vereinbaren
und verweisen eher auf den Vorwurf von Unzucht bzw. von Verkehr in zwie-
lichtigen Kreisen.

2. Ebenfalls eine neue These bringt Alfeyev im Zusammenhang mit den
trinititstheologischen Schriften von Symeon ins Spiel (143ff.). Nur ein kleiner
Teil dieser Schriften (v.a. Hymne 21) lasse sich mit der Kontroverse zwischen
Symeon und Stephanos von Nikomedien in Verbindung bringen. Fir den an-
deren Teil vermutet Alfeyev einen Zusammenhang mit anti-armenischer Pole-
mik. Da jedoch jeder biografische Hinweis auf Symeons Beteiligung an dieser
Polemik fehlt, scheint mir der Angriff von Stephanos nach wie vor die plau-
siblere Erklirung fiir Symeons trinitdtstheologische Apologetik zu sein.

3. Der zentrale Vorwurf gegeniiber Symeon, er sei der messalianistischen
Hiresie nahegestanden, wird von Alfeyev nur am Rand diskutiert, was etwas
erstaunt. Auch wenn die neuere Symeon-Forschung die Differenzen zu den
Messalianern herausstellen konnte, sind damit noch nicht alle Anfragen an den
Neuen Theologen entkriftet. Ob es sich bei Symeons Lehre, eine bestimmte
Form mystischer Erfahrung sei unabdingbar fir die Vollgestalt christlichen



290 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Lebens, lediglich um einen «Maximalismus» (273) handelt, wie Alfeyev meint,
oder ob hier eine charismatische Einzelerfahrung kanonisiert wird, bedarf
weiterer Klirungen.

Trotz dieser Einseitigkeiten ist es Alfeyev gelungen, die Symeon-For-
schung auf eine breitere Basis zu stellen. Positiv zu vermerken ist neben den
ausfuhrlichen Verzeichnissen und dem leserfreundlichen Stil der Arbeit das Ka-
pitel Uber die Rezeptionsgeschichte, das erwartungsgemil3 auch die russisch-
orthodoxe Tradition beriicksichtigt. Ein kleiner formaler Mangel besteht da-
rin, daB} nicht klar wird, ob Alfeyev seine 1995 abgeschlossene Dissertation fiir
die Veroffentlichung nochmals tiberarbeitet hat, oder ob er nur die Bibliogra-
fie erginzt hat (es findet sich z.B. ein Titel von 1997).

SIMON PENG-KELLER

Anna Findl-Ludescher: Stitzen kann nur, was widerstebt. 1da Friederike Gor-
res — Thr Leben und ihre Kirchenschriften. Innsbruck, Wien: Tyrolia 1999.
327 S. Salzburger theologische Studien, 9. ISBN: 3-7022-2160-3.

«Es gibt eben Biicher, die man unmittelbar kapiert, und andre, nicht die
schlechtesten, die mit der Person ithres Autors zu einer so unlosbaren Einheit
verwachsen bleiben, dal sie, kennt man ihn nicht, doch nur halb oder unge-
nigend verstindlich sind. Meine gehoéren wohl auch dazu» — diese Worte der
Ida Friederike Gorres (1901-1971; zit. 20) wurden leitend fir den Aufbau der
hier vorgelegten Arbeit, die 1997 in Innsbruck als Dissertation im Fach Pasto-
raltheologie angenommen wurde. Eine ausfiihrliche Biographie der Ida Frie-
derike Gorres lag bislang nicht vor. «IThr Leben und ihre Kirchenschriften» als
«lebensgeschichtliche» bzw. «kontextuelle» Theologie darzustellen, ist frucht-
bar und verdienstlich. Frau Findl-Ludescher konnte mit noch lebenden Fami-
lienangehérigen und Freunden der verstorbenen Autorin Kontakt aufnehmen
und Einsicht in private Briefe nehmen; der NachlaB in Freiburg i.Br. blieb
trotz mehrerer Initiativen ohne Begriindung unzuginglich. Die Kirche bietet
sich als Schlisselthema an, denn sie steht nicht nur im Mittelpunkt der
Schriften der I.F. Gorres, sondern auch im Zentrum ihres Lebens: 1927 legte
die damals noch nicht verheiratete Ida Coudenhove ein Geliibde ab, sich «an
den Dienst der Kirche zu binden» (zit. 81) — nicht in einem rein beruflichen
Sinne, sondern 1m Sinne eine tiefen Berufung. Auf die Frage «Warum bleibe
ich in der Kirche?» antwortet sie in einem posthum herausgegebenen Text:
«Ich bleibe nicht in der Kirche. Ich bin in der Kirche, und sie ist in mir. Ich bin
ein Teil von iht, der von ithrem Blut und Atem lebt» (Gorres/Nigg/Ratzinger,
Aufbruch, Freiburg 1971, 127).

Die biographischen Darstellungen im kirchlichen Kontext (Teil I) sind
von bewegender Lebendigkeit: Reichsgraf von Coudenhove-Kalergi hatte als
Diplomat in Tokio mit 33 Jahren eine 18jihrige Japanerin geheiratet, die in
Europa eine Fremde blieb. Ida (Elisabeth) Friederikes Leben spielte sich in
«Hohlkugeln» ab, «blind nach aullen, spiegelnd nach innen, hermetisch gegen
jeden EinfluB von drauBlen verlétets (61): zunidchst das SchloB der Familie,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 291

spater das Klosterpensionat der Sacré-Coeur-Schwestern in Wien, dann der
«Bund Neuland» . Die in der Begeisterung fir das Reich Gottes iberwunden
geglaubte «Welt» kam nur als das verdichtigte «DrauBen» in den Blick. Der
Mary-Ward-Schule in St. Polten verdankt Ida ihr «religioses Erwachen» (62),
doch aus dem Noviziat der Schwestern schied sie nach knapp einem Jahr wie-
der aus, um zunichst Staatswissenschaften in Wien zu studieren, spiter die
berufsbezogene «Soziale Frauenschule» in Freiburg zu besuchen. Ostern 1935
heiratete sie Carl-Josef Gorres; die Ehe blieb kinderlos.

Ihr Zeugnis fir die Kirche wird mehr und mehr zum Martyrium im wahr-
sten Sinne des Wortes. Der «Brief uber die Kirche» , erschienen 1946 in den
«Frankfurter Heften» , markiert einen Wendepunkt. Auf der einen Seite als
progressive «Kirchenfeindin» verdichtigt, 1iBt sie sich auch fir die Zielset-
zungen linkskatholischer Kreise nicht vereinnahmen: «Wir haben Frau Gorres’
Kameradschaft entbehrt» (Walter Dirks; zit. 105, Anm. 201). Die Spannungen
im Leib der Kirche werden von ihr leibhaftig durchlitten: Thre Krankheit in-
tensiviert sich, fesselt sie jahrelang ans Bett und wird von ihr selbst als «Kir-
chenkummer» (121) bezeichnet. Dennoch fihrt sie thren Einsatz unermudlich
weiter als freie Schriftstellerin, durch Vortrige, Rundfunksendungen, Konver-
titenunterricht. Die Verunsicherung dringt auch in ihre Seele ein und geht «an
die Wurzeln» (zit. 187): «Ich kann einfach nicht glauben, daBB der Herr sich
derart «fehlinkarnierts hat, so sehr ich stets die Kirche als Seinen Schmerzens-
leib und Seine Knechtsgestalt gesehen habe. Aber doch als Seine —. War es
aber nicht Sein Leiby sondern wesentlich elende Menschenfiktion, usurpiert
an Seine Stelle gesetzt —? was dann? Fiir mich wire das wirklich ein Ende. Ich
kann da nicht weiter» (zit. 187). Noch hirter: «Wenn es so ist, mochte ich
wirklich lieber nicht mehr leben» (zit. ebd.). I.LF. Gorres stirbt in einem realen
Sinne an der Kirche. Von der Bischofskonferenz berufen, an der Wirzburger
Synode mitzuarbeiten, tragt sie bei einer Sitzung am 14. Mai 1971 ein State-
ment zur Sonntagsheiligung vor; in der anschlieBenden heftigen Diskussion
erleidet sie einen Anfall von Gehirnspasmen, denen sie am folgenden Tag er-
liegt. :
Das Kirchenverstindnis der I.F. Gorres (Teil II) zeigt sich nicht als Be-
griffssystem, sondern duBert sich in Gesprichsform, hiufig in Gestalt von
Briefen, fast immer im Fragment, mit dem Mut zum sehr persénlichen Zeug-
nis, zum Sprechen in Bildern. Von vornherein melden sich also methodische
Bedenken, wenn die so charakterisierte ekklesiologische Denkform von der
Vetfasserin einem «theoretischen Bezugsrahmen» unterworfen wird: dem Mo-
dell der «lebensgeschichtlichen Theologie», den ekklesiologischen Werken v.a.
von Medard Kehl und der theologisch-psychoanalytischen Symboltheorie von
Heribert Wahl, in der die Kirche vom Auftrag der «Glaubensermoglichungy»
her gedeutet wird. «Drei zentrale Kirchen-Bilder» wihlt die Autorin als Glie-
derungsprinzip ihrer Darstellung aus: 1) Kirche als Leib Christi — das Bild, das
bis 1950 vorherrscht; 2) Kirche als Frau — ein Bild, das geprigt ist von der
«Entdeckung des Frau-Seins, der Integration der Weiblichkeit» (216) und die
Kirche in den weiten Horizont zwischen Schépfung und Vollendung stellt,
«weil diese drei Gestalten Maria — Schopfung — Kirche eben drei Transparente



292 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

aufeinander zu sind. Wahrscheinlich steht hinter allen dreien die Sophia — das
aweibliche) Bild des Logos. Das Fest Mariens Unbefleckte Empfingnis z.B. ist
genauso eine Aussage Uber den anbefleckteny Ursprung der Schépfung vor
dem Siundenfall, wie Maria Himmelfahrt das Geheimnis der neuen Erde nach
der Verklirung, der heimgekehrten Kirche und der (Wiederbringung im or-
thodoxen Aspekt darstellt. Man kann das Ave Maria auch auf die Kirche be-
ten» (zit. 219); 3) Kirche als Stadt im Umbau — ein Bild, das nach dem II. Va-
tikanischen Konzil auftaucht und die Erfahrung einer Wandlung mit offenem
Ausgang widerspiegelt. «Pastoraltheologische Impulse und Perspektiven» (Teil
ITI) beschlieBen die Arbeit mit verallgemeinerten Plidoyers: fiir die historische
Dimension in der Pastoraltheologie, fir die Verantwortung als Laie/Laiin in
der Kirche, fiir das Naturhaft-Religidse in der Kirche, fur eine Kirche, die Hei-
mat sein soll, fiir ein integratives Verinderungsverstindnis in der Kirche (vgl.
286-314).

Hier wie bereits in der Auswertung der Kirchenbilder anhand des theore-
tischen Bezugsrahmens trennen sich unlbersehbar die Wege zwischen der
Doktorandin und der von ihr behandelten Autorin. Die rationale Distanzie-
rung gewinnt den Vorrang vor der gliubigen Identifikation: I.F. Gorres «hat
sehr stark an der Kirche gelitten ... Manchmal habe ich mich gefragt, ob dieses
Leid nicht zum Teil wnnotigy war, ob es witklich notwendig und gottgewollt
ist, daB} sie als Einzelperson so existentiell alle MiBstinde und Verinderungen
in der Kirche am eigenen Leib erleidet ... daBB die Wahrung der lebens- und
glaubensforderlichen Distanz zur Kirche ihr nicht immer moglich war (201).
Die Kritik wird behutsam und mit psychologischem Verstindnis vorgetragen,
ist aber im Grunde vernichtend: I.LF. Gérres neige zu «univoker Identifizie-
rungy» zwischen Christus und der Kirche (190), zu einer «Spiritualisierung der
strukturellen Wirklichkeit» (237), zu einer «ideologisierenden Divinisierung
der (institutionellen) Kirche» (200). «Das differenzierte Denken, das ihr an-
sonsten zu eigen war, stand ihr beziiglich der Kirche nach dem Zweiten Vati-
kanum nicht mehr zur Verfiigung» (195). Im hoheren Alter sei es ihr schwer-
gefallen, «iberkommene und inzwischen vielleicht iberholte Denk- und Glau-
bensinhalte loszulassen» (193). Sie sei Gberzeugt gewesen, «dal} es nicht primir
notwendig sei, sich kritisch aufmerksam um die MiBstinde der Kirche zu
kimmern, sondern vielmehr sich mit thr zu identifizieren und sich an ihrer
Herrlichkeit zu freuen» (237).

Uniibersehbar lassen sich beide Frauen von unterschiedlichen Kriterien
leiten. MaBlstab fir I.F. Gorres ist nicht die Kirche als begrifflich gefaliter
«Denk- und Glaubensinhalt» , sondern die Kirche als Ort des lebendigen Han-
delns Gottes in der Geschichte. Es geht ithr nicht um eine emotionale Bindung
an die Kirche (vgl. 307), sondern um die existentielle Antwort auf die sakra-
mentale Bindung Christi an seine Kirche und jedes ihrer Glieder. Nicht eine
nostalgisch festgehaltene Gewohnheit steht auf dem Spiel, nicht nur ein Kit-
chenbild, sondern die Wahrheit der Selbstoffenbarung Gottes, «weil ich doch
immer so glihend an den Heiligen Geist in der Geschichte, in der Geschichte der
Kirche, geglaubt haben, an Sein Dabeisein und wnabldssiges Wirken» (zit. 186);
«unser Verhaltnis zur Kirche wichst allein aus unserm Gottesverhiltnis, sie



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 293

steigen und fallen miteinander» (Aufbruch, a.a.0. 45). Wenn die Doktorandin
die «beharrliche und massive Identifizierung von Christus und Kirche» als
Mangel an «Flexibilitit und Verinderungsbereitschaft bei Ida Gorres» deutet
(163), dann bleibt sie eine Antwort schuldig, wie denn die «beharrliche und
massive Identifizierung» Christi mit der Kirche, von der das Neue Testament
Zeugnis gibt und die durch den Tod in die Herrlichkeit der Auferstehung
fihrt, in Glaube und Theologie angemessen Aufnahme findet. Hier ist I.F.
Gorres mit threr sakramentalen Sicht der Kirche weit konsequenter. IThre Kri-
tik an der Knechtsgestalt der Kirche ist von Anfang an radikal und schlieBt
auch die demiitige Selbstkritik der Autorin stets ein. Ihr gesamtes hagiographi-
sches Schrifttum ist ein groBes Zeugnis von der Kraft der Gnade Gottes in
der Schwiche und Stndhaftigkeit der Menschen. Sie weill um die Unzuling-
lichkeit der irdischen Gestalt der Kirche: «Die sichtbare Kirche, die Sichtbar-
keit und Stofflichkeit der Kirche ist Heilsgeschenk und Argernis zugleich: die
Gestalt, die uns entgegentritt, verrit uns die Gegenwart Gottes und — werrit
sie zugleich» (zit. 175). Doch ohne Identifikation auch mit dem entstellten
Leib der Kirche wird letztlich die Gemeinschaft mit Christus verfehlt. Die
Identifikation mit der leibhaften Kirche als Sakrament der geschichtlichen
Gegenwart Christi kann gar nicht eng genug sein: «Ich habe es noch sehr no6-
tig, gewisse Reste eigentlich pietistischen Spiritualismus, mit dem wir nun mal
alle infiziert sind, aus den Knochen zu schwitzen» (zit. 254; unklare Quellen-
angabe).

Das Zeugnis der I.F. Gorres 1Bt sich nicht zu einer «Teilidentifikation»
abmildern: «Sie irren sich, diese Eklektiker, trotz allen Konjunkturerfolgen; al-
le abgerissenen Bliten, noch so stilvoll und apart auf intellektuellem Draht
montiert, ergeben keinen lebendigen Rosenstock ... » (Aufbruch, a.2.0. 46).
Der Verdacht, I.LF. Gorres sei hinter der Ekklesiologie des II. Vatikanums zu-
ruckgeblieben, zeigt ein theologisches Fehlurteil. Gerade die Konzilstheologie,
die die Sakramentalitit der gesamten Kirche herausstellt, erméglicht und ver-
langt die fur Ida Friederike Gorres typische Verbindung von voller, leibhafti-
ger Identifikation mit der konkreten Gestalt der Kirche und einer stindigen
«Kritik» im Sinne der je tieferen Bekehrung zum lebendigen Wirken des Gei-
stes Jesu Christi in ihr und durch sie in der Welt. Das Zeugnis der Kirche im
Werk der I.LF. Gorres ist auch nach dem Erscheinen dieser Dissertation bei
weitem nicht ausgeschopft.

BARBARA HALLENSLEBEN

Valentin Weigel: Gebetbuch (Biichlein vom Gebet). Vom Gebet. Vom Beten und
Nichtbeten. Hrsg. und eingel. von Horst Pfefferl. Stuttgart-Bad Cannstatt:
Fromann-Holzboog 1999, 242 S. (Valentin Weigel: Simtliche Schriften. Neue
Edition 4). ISBN 3-7728-1843-9.

Nach den Binden 3 und 8 der Neuausgabe des Weigelschen Textcorpus durch
Horst Pfeffer]! liegt auch der Band 4 der Ausgabe vor. Band 7, der vor allem
die Christologie Weigels in den entsprechenden Schriften bieten soll, ist far
Frihjahr 2002 angektndigt.2 Mithin sind die Binde in relativ rascher Folge er-



294 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

schienen, was bei der Schwierigkeit der Uberlieferung der Weigelschen Texte,
die eine hohe Anforderung an den Herausgeber stellen, besonders positiv her-
vorzuheben 1st. Wurden in den Bédnden 3 und 8 die erkenntnistheoretischen
Hauptwerke, die inhaltlich eng zusammenhingen, vorgelegt, bietet der Band 4
im Hauptteil das Kernstlick der Weigelschen Frommigkeitslehre, sein «Gebet-
buchlein» und im Anhang zwei Stiicke zum gleichen Thema, die aus dem Wei-
gelschen Umfeld stammen oder zumindest stark durch Weigel beeinfluBBt sind.
Die Neuausgabe des «Gebetbiichleins» beweist, dall bei systematischer Suche
in Bibliotheken und Archiven noch neue Handschriftenfunde moglich sind,
die bisherige Forschungsergebnisse zu einem so wichtigen Autor des spiten
16. Jahrhunderts, wie Weigel es war, bestiatigen und erweitern konnen. Waren
vom «Gebetbtichlein» bisher nur Drucke des 17. Jahrhunderts bekannt, so
entdeckte Carlos Gilly (Basel) eine von den Drucken unabhingige Abschrift in
einem Sammelcodex der Universitits- und Landesbibliothek (ULB) Halle, die
mit der Datumsangabe 1606 die fritheste Uberlieferung darstellt, mithin dem
(vetlorenen) Urmanuskript des Autors am nichsten kommt und vom Heraus-
geber der Edition zugrunde gelegt wurde. Der Codex der ULB Halle ist nicht
nur wegen der Abschrift des Weigelschen «Gebetbiichleins» interessant, son-
dern auch wegen der Sammlung von Gebeten und Schriften Uber das Gebet.
Als Autoren tauchen neben Thomas von Aquin, Geiler von Kaysersberg und
Martin Luther auch Meister Eckhart und Johannes Tauler, Kaspar von
Schwenckfeld und Paracelsus auf. Die Sammlung wurde durch den Augsbur-
ger Mediziner und Paracelsisten Carl Widemann (1555-1637), der als Schrei-
ber und Sammler von paracelsischen und diesen verwandten Texten bekannt
ist, zusammengestellt (s. Einleitung XI). Widemann hat also das «Gebet-
buchlein» in eine geistige Reihe eingeordnet. Damit ist seine Sammlung eine
Art Rezeption des Weigelschen Textes durch einen Zeitgenossen.

In seiner ausfithrlichen Einleitung zum Gebetbuch geht der Herausgeber
auch auf die Frage der durchgingigen Autorschaft Weigels ein. Der Text weist
an verschiedenen Stellen offensichtliche Briiche auf, so dall der Herausgeber
der alten Ausgabe, Winfried Zeller, in Zweifel zog, ob der ganze Text von
Weigel selbst stammt. Pfeffer]l entschied sich aber auf Grund des Fehlens ein-
deutiger Beweise fir die Annahme, «das «Gebetbuchs in seiner iberlieferten
Form [...] als eine Weigel zuzuweisende Schrift gelten zu lassen und sie bei der
Wiedergabe als solche zu behandeln» (Einleitung XXXIX). Neben der Erorte-
rung der zeitlichen Entstehung des «Gebetbtichleins» in seinen einzelnen Tei-
len (Einleitung XL) — etwa ab 1572 — und den Quellen fur Weigels Gebetsauf-
fassung — die mittelalterliche Mystik, Martin Luther, Sebastian Franck — wird
durch die Edition auch auf Probleme der Rezeption des Weigelschen Gebet-
buches aufmerksam gemacht. Im Anhang sind die anonymen, jeweils nur in
einer Handschrift iberlieferten Schriften «Vom Gebet» und «Vom Beten und
Nichtbeten» aufgenommen. Wihrend letztere wortgetreu einen Teil des Wei-
gelschen Gebetbuches in einen anderen Text integriert hat, ist «Vom Gebet»
zwar eindeutig von der Weigelschen Schrift abhingig (vor allem im Buch I,
betont aber in den Biichern II und III die Bezugnahme auf die mittelalterli-
chen Mystiker Johannes Tauler und Meister Eckhart (s. Einleitung L). Die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 295

wahrscheinlich 1610 (Eintrag auf dem Titelblatt) entstandene Schrift gibt den
Zeitgeist wieder. Seit Ende des 16. Jahrhunderts/Beginn des 17. Jahrhunderts
ist in Deutschland eine neue Frommigkeitsbewegung zu beobachten. Sie ori-
enttert sich stirker an individuellen Frommigkeitsinhalten, wie sie bei Tauler
und Eckhart, aber auch bei Individualisten im Gefolge der Reformation wie
Kaspar von Schwenckfeld, Sebastian Franck und Paracelsus zu finden sind.?
Im Zusammenhang damit ist sicher auch der Erfolg von Johann Arndts Er-
bauungsschrift «Vom wahren Christentum» (Halle 1743 ) zu sehen. Arndt hat
vor allem aus dem ersten Teil des Weigelschen Gebetbuches grolere Passagen
entnommen und mufte sich daftr «verantworten» (s. Einleitung XLIII/XLIX),
weil Weigel bei der Orthodoxie als dogmatisch unkorrekt galt. Seine Vorstel-
lung vom Gebet betont das Einswerden des Menschen mit dem gegenwirti-
gen Gott. Die Siindenvergebung erfolgt nicht vermittelt durch die Absolution
des Geistlichen, sondern kommt direkt von Gott.* Die bei Weigel immanente
MiBachtung des geistlichen Amtes und die Betonung einer verinnetlichten
Frommigkeit ist in seinem «Gebetbichlein» greifbar. Die vorliegende Edition
wird sicherlich weitere Forschungen zu diesem Komplex anregen. Neben der
detaillierten und problemreichen Einleitung und den dargebotenen Texten
werden dazu auch der textkritische Apparat und die zahlreichen sachlichen
Anmerkungen zum Text beitragen.

SIGRID LOOSS

! VALENTIN WEIGEL: Vom Gesetz oder Willen Gottes. Gnothi seauton. Hrsg. und
eingel. von Horst PFEFFERL. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996 (Valentin Weigel, Simtliche
Schriften. Neue Edition 3). S. auch die Rezension von S. Looss, in: FZPhTh 46 (1999)
642-644. — Valentin WEIGEL: Der giildene Griff. Kontroverse um den «giildenen
Griff». Vom judicio im Menschen. Hrsg. und eingel. von Horst PFEFFERL, Stuttgart-
Bad Cannstatt 1997 (Valentin Weigel, Simtliche Schriften. Neue Edition 8).

! VALENTIN WEIGEL, Von der Betrachtung des Lebens Christi. De vita Christi.
Vom Leben Christi. Hrsg. und eingel. von Horst PFEFFERL. Stuttgart-Bad Cannstatt
2002 (Valentin Weigel, Samtliche Schriften. Neue Edition 7).

''Vgl. Der Pietismus vom sicbzehnten bis zum frithen achtzehnten Jahrhundert. In
Zusammenarbeit mit J.v.d. Berg/K. Deppermann/].F.G. Goeters/H. Schneider. Hrsg.
von Martin BRECHT, Géttingen 1993, insbes. 113—150 (Geschichte des Pietismus 1).

' Ebd., 125-126

Harry G. Frankfurt: Freibeit und Selbstbestimmung. Ausgewihlte Texte. Hrsg.
von Monika Betzler und Barbara Guckes. Berlin: Akademie Verlag 2001.
VIII+235 S.. ISBN 3-05-003510-2.

Die hier publizierten ausgewihlten Aufsitze des amerikanischen Philosophen
sind auf Englisch zuvor in den zwei Sammelbdnden The Importance of What We
Care Abour (1988) und _Autonomy, Necessity, and Love (1999; beide bei Cam-
bridge University Press) erschienen. Die Besprechung konzentriert sich auf
die neueren der zwischen 1969 und 1999 entstandenen Essays, da sie oft
grundsitzliche Gedanken aus Frankfurts fritheren philosophischen Beitrigen
weiterfiihren. Ein zentrales Thema, das auch die beiden Herausgeberinnen Mo-



296 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

nika Betzler und Barbara Guckes in threm umfangreichen und kritisch kom-
mentierenden Vorwort hervorheben, bilden die fiir den Autor adiquaten Be-
dingungen selbstbestimmten Handelns. Nicht zuletzt im Widerstreit mit Kant
geht es Frankfurt um eine Konzeption personaler Autonomie, die nicht durch
eine rationale Selbstgesetzgebung — d.h. durch freiwillige Bindung an ein ob-
jektives Gesetz — Moralitdt impliziert, sondern (in Anlehnung an Hume) durch
eine in unterschiedlichen Nuancen formulierte Identifikation mit unseren wil-
lensmiBigen Einstellungen («volitional attitudes»). Diese Auffassung darf gleich-
wohl nicht als eine voluntaristische miBverstanden werden, weil den bezeich-
neten willensmiBigen Einstellungen eine eigene Rationalitit zugeschrieben
wird. Ein Kritikpunkt der Herausgeberinnen lauft im wesentlichen darauf hin-
aus, dal Frankfurt mit seiner Position den Rationalititsbegriff unterminiere,
indem er das Uberpriifen von Einstellungen durch iiberlegte Urteile unterbin-
de. Den Begriff der Rationalitit strapazieren zu wollen, scheint allerdings ein
charakteristischer Zug des Autors zu sein — manifest geworden schon in seiner
umstrittenen Theorie der Willensfreitheit ohne die Annahme einer méglichen
Handlungsalternative («Alternative Handlungsmoglichkeiten und mo-ralische
Verantwortung»; S. 53—64), oder in seinem vieldiskutierten Zwei-Stufen-Mo-
dell von Winschen («Willensfretheit und der Begriff der Person»; S. 65 —83),
das die Identifikation von Vernunft und Willen zu erkliren sucht. Die fir
Frankfurt adiquaten Bedingungen personaler Autonomie implizieren eigen-
willige normative Vorstellungen vom menschlichen Handeln. In seinem Vor-
wort zum Buch Awntonomy, Necessity, and Love bringt dies Frankfurt auf pro-
grammatische Weise zum Ausdruck: «What morality has to say concerning
how to live and what to do is important, but its importance is often exagge-
rated; and in any case there are other important things to be said as well. I
think that philosophers need to pay more attention to issues belonging to a
domain that is partially occupied by certain types of religious thought — issues
that have to do with what people are to care about, with their commitments to
ideals, and with the protean role in our lives of the various modes of love»
(Cambridge University Press 1999, S. X.: «Was die Moral dariiber zu sagen hat,
wie wir leben sollen und was wir zu tun haben, ist wichtig, aber ithre Wichtig-
keit wird oft iiberschitzt; jedenfalls gibt es noch andere wichtige Dinge, die es
auch verdienen, gesagt zu werden. Ich denke, die Philosophen sollten mehr
auf die Fragen achten, die zu einem Bereich gehoren, der teilweise von gewis-
sen Typen religiésen Denkens besetzt wird — auf Fragen, die mit dem, worum
sich die Leute sorgen sollten, zu tun haben: mit thren Engagements fiir Ideale
und mit der proteischen Rolle, die die verschiedenen Formen der Liebe in un-
serem Leben spielen»; Ubers. P.M.).

Wie sind nun diese Bedingungen personaler Autonomie, wie sind wil-
lensmiBige Einstellungen zu verstehen?

Im Aufsatz «Uber die Niitzlichkeit letzter Zwecke» (S. 138-155) verweist
schon der Titel auf eine wichtige Annahme bezlglich des menschlichen Han-
delns. Frankfurt erweitert hier die aristotelischen Zweck-Mittel-Unterschei-
dungen, indem er eine iberraschende Reziproziit postuliert: Letzte Zwecke
(damit zugleich intrinsische Werte) erlangten durch den Umstand, dal} sie end-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 297

gultig wertvoll seien, auch einen bestimmten instrumentellen Wert. Anderer-
seits erwachse dem Streben nach einem solchen Wert, dem Titigsein — also
dem Mittel — auch ein zusitzlicher intrinsischer Wert, gerade weil es instru-
mentell wertvoll sei! Inwiefern? Frankfurt kommt zum Schlul}, dal} ein Leben
ohne «letzte Zwecke» («final ends») fir ein Individuum ein bedeutungsloses
Leben sein mulite. Einen solchen Zustand zu vermeiden werde, wenn nicht zu
einer physischen, so doch zu einer psychologischen Notwendigkeit. Damit er-
kliren sich einerseits der instrumentelle Extra-Wert letzter Zwecke, aber auch
der intrinsische Extra-Wert der Mittel: Eine nutzliche Titigkeit ist Teil eines
sinnvollen Lebens und damit auch an sich wertvoll.

In diesem Zusammenhang fithrt der Autor einen weiteren relevanten Be-
griff ein: das Verb «to care (about)» — etwa mit «sich interessieren fur», «sich
sorgen um» oder «einem von Bedeutung sein» zu Gbersetzen. Unsere Motiva-
tion dafiir, zu fragen, wie wir leben sollten, rithre daher, daB3 wir «ein Interesse
am Verstindnis dessen, woflir wir Sorge zu tragen haben» (S. 153) hitten.
Eine Position der Unparteilichkeit sei hier nicht moglich; um entscheiden zu
koénnen, musse man schon fiir etwas ein Interesse haben. Mit anderen Worten:
Objektive Entscheidungen iiber das, was Menschen wichtig sein soll — eine
«View from Nowhere» im Sinne Nagels — gebe es nicht, da Ziele durch das
determiniert wiurden, was den einzelnen kiimmere. Woran einem aber etwas
liegen sollte, sei schwierig zu beantworten: Zwar seien wir darauf bedacht, uns
Klarheit dariiber zu verschaffen, was fir uns bedeutsam sein sollte, doch
miuliten die Werte der bedeutsamen Dinge (Gefihle, Winsche, Ideale, Moral)
verglichen und abgeschitzt werden. Die relative Gewichtung der Werte als
Grundlage fir die Beantwortung der Frage falle dann jedoch gewissermallen
mit der Beantwortung der Frage selbst zusammen, da wir die Frage — was fur
uns von Bedeutung sein soll — im Ganzen uberhaupt erst nach ihrer Beant-
wortung verstehen wiirden.

Ein weiteres Problem neben der Objektivitit letzter Zwecke ist die Frage,
ob fir die Entscheidung iiber letzte Zwecke die Tatsache, dall einem etwas
wichtig ist, schon ausreicht. Nein; nach Frankfurt mussen letzte Zwecke, um
letzte Zwecke zu sein, der unmittelbaren freiwilligen Kontrolle entzogen wer-
den, da sonst die Autoritit der Willenszustinde jeweils suspendiert werden
konnte. Wir milten deshalb danach fragen, ob es etwas gebe, das wichtig zu
nehmen uns nicht freisteht. Mit anderen Worten: Die (Quasi-)Wahl letzter
Zwecke charakterisiert sich nach Frankfurt durch eine Art von willentlicher
Gebundenheit der Person, durch eine «willensmilBige Notwendigkeit» («voli-
tional necessity»), die der unmittelbaren Kontrolle der Person entzogen zu
sein scheint.

Der Beitrag «Die Notwendigkeit von Idealen» (S. 156-165) entwickelt
diesen Ansatz weiter und beschreibt gleichzeitig die (psychologischen) Vor-
teile dieser Konzeption, wenn betont wird, daB@ «willensmiBige Notwendig-
keit» uns bei der der Wahl von Idealen, bzw. bei der Art und Weise, wie wir
Ideale verfolgen, helfe: dadurch namlich, daBl sie uns Grenzen moglicher
Handlungen (nicht zuletzt im Sinne von ethisch akzeptablen Handlungen) auf-
notige. Denn Ideale wie Freiheit und Individualitit wirden durch die Auswei-



298 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

tung der ithnen immanenten Moglichkeiten paradoxerweise unterhohlt; der
Handelnde konne sich in seiner Identitit bedroht sehen, da eine schrankenlo-
se (Wahl-)Freiheit ethische und soziale Bande lockere und die Ausweitung der
Optionen die Autonomie zu Uberfordern drohe.

Was ist nun unter willensmalliger Notwendigkeit zu verstehen? Dem Au-
tor scheint eine Art von gutem Willen vorzuschweben, der jedoch, im Gegen-
satz zur Auffassung Kants, gerade durch die individuelle Neigung, nimlich
durch das, was einer Person wichtig ist, erst gewissermalen selbstlos wird und
gleichzeitig eine spezifische individuelle Kontur erhéalt — Frankfurt bringt hier
etwa das Beispiel der (selbstlosen) Liebe zu den eigenen Kindern. Wie in «Au-
tonomie, Notigung und Liebe» (S. 166-183) herausgeschilt wird, bleibt der
Wille an personliche Interessen gebunden, ist insofern kontingent, kann aber
doch zugleich Teil der Identitit einer Person sein.

Wie eine Zusammenfassung der skizzierten Konzeption von den Bedin-
gungen personaler Autonomie liBt sich der jingste Aufsatz des Bandes —
«Vom Sorgen oder: Woran uns liegt» (S. 201-230) — lesen, der ausdriicklich
den Aspekt des menschlichen Glicks in den Diskurs einbezieht: Glick be-
stehe nicht — wie Hobbes glaubt — in der (kontinuierlichen) Erfillung von
Wiinschen, denn das, was man wolle oder wiinsche — z.B. ein Speiseeis — sei
nicht immer das, was einen wirklich kimmere. Glick lasse sich nur einem Ge-
schopf zuerkennen, flir das irgend etwas wichtig sei. Worin besteht dann der
Wert dieser Sorge im Sinne von Anteilnahme? Insofern das Wohlergehen des
Gegenstandes unserer Anteilnahme oder Liebe fir uns zu einer willensmiBi-
gen Notwendigkeit werde, werde das Ausiiben der Anteilnahme selber zu ei-
ner Notwendigkeit. Das Gluck als letzter Zweck erscheint in seiner Krank-
furtschen Deutung zugleich als Mittel. Allgemeiner formuliert: Sich wiederum
auf seine schon angefihrte Zweck-Mittel-Analyse stitzend, kommt der Autor
zu folgender Konklusion: Unsere Objekte der Anteilnahme (unsere letzten
Zwecke) seien gleichzeitig notwendige Bedingungen einer sinnvollen Aktivitat
und damit nicht nur intrinsisch, sondern auch instrumentell wertvoll — wih-
renddem die sinnvolle Aktivitit als Bestandteil eines belangvollen Lebens fir
die (psychologische) Identitit einer Person notwendig und damit nicht nur in-
strumentell (im Hinblick auf letzte Zwecke), sondern auch intrinsisch wertvoll
sei.

Frankfurts eigenwillige Thesen bieten durch ihre spekulativen Wagnisse
zweifellos manche Angriffsflichen fur Kritik. Neben der moglicherweise
fragwiirdigen Dehnung des Rationalitatsbegriffs durch die Einfihrung wil-
lensmaBiger Einstellungen zeichnet sich nach Ansicht der beiden Herausgebe-
rinnen Monika Betzler und Babara Guckes mit dem ausschlieBlichen Bezug
auf das Selbst auch das Gespenst des Solipsismus ab: Die Autonomie scheine
allein aus einer willkirlichen, nur von gegebenen Dispositionen abhingigen
Selbstkonstitution der Person zu bestehen.

Frankfurts metaphysische Interessen, insbesondere die in der Wahl der
Begriffe hervortretenden Sympathien fir «issues belonging to a domain that is
partially occupied by certain types of religious thought», die sich zum Teil
vielleicht seiner langjihrigen Beschiftigung mit Descartes verdanken, riicken



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 299

den Autor bisweilen in die Nachbarschaft kontinentalphilosophischer Tradi-
tionen, obwohl er einen entsprechenden europiischen Hintergrund nicht ex-
plizit anspricht. Zumindest in seinen neueren Aufsitzen scheint er sich, wie
z.B. Emmanuel Lévinas, einer Existenzphilosphie anzunihern, in deren Ar-
gumentation man ethische und religiés-weltanschauliche Intentionen nicht im-
mer klar unterscheiden zu kdnnen meint. Die Auffassung, daB einen Hand-
lungsgrund zu haben nicht bedeutet, aufgrund einer Ubereinstimmung mit
iberlegten bewuBten Urteilen, sondern aufgrund behartlicher Einstellungen
zu handeln — Einstellungen, die mit ihrer «love»- und «care»-Metaphorik eine
Relation zu einem Gegentber herstellen — erinnert zudem frappant an den be-
harrlichen moralischen Appell, der nach Lévinas vom «Anderen» an uns erge-
he und dem wir uns nicht entziehen konnten.

Die Neuerscheinung mit einer chronologisch geordneten Auswahl von
zum Teil erstmals ibersetzten Aufsitzen erlaubt es nun, die Entwicklung von
Harry Frankfurts Denken nachzuverfolgen.

PETER MOSBERGER

Burkhard Hafemann: Aristoteles’ transgendentaler Realismus. Inhalt und Um-
fang erster Prinzipien in der «Metaphysik». Walter de Gruyter, Berlin, New
York, 1998. (Quellen und Studien zur Philosophie Bd. 46). ISBN: 3-11-
016135-4.

Die eingangs erwihnte Studie von B. Hafemann, die sich zur Hauptsache mit
der aristotelischen Metaphysik beschaftigt, basiert auf einem doppelten Seins-
begriff. Sein bedeutet einmal die reale individuelle Wirklichkeit, dann aber
auch — und dies ist nach Hafemann der eigentliche Gegenstand der aristoteli-
schen Metaphysik — die formale Struktur dieser Realitit. Die formale Struktur
des real Seienden weist eine Reihe von Merkmalen und Proprietiten auf. Es
sind dies die Begriffe von Einheit und Abgegrenztheit, die den iiberlieferten
Transzendentalien «unum» und «aliquid» entsprechen dirften, dann aber auch
«Nichtwiderspriichlichkeit» und «Ausgeschlossensein» bzw. «Nichtvorhanden-
sein eines Widerspruchmittleren», m.a.W. das, was in den sogenannten ersten
Prinzipien, d.h. im Widerspruchprinzip und im Prinzip vom Ausgeschlossenen
Dritten als Proprietiten der formalen Seinsstruktur zum Ausdruck gebracht
wird.

Die Funktion dieser Seinsmerkmale und -proprietiten besteht darin, for-
male Explikationsprinzipien der Seinserkenntnis zu sein. Fir Hafemann sind
sie auBerdem mit den in Met. I' 1 erwihnten obersten Utrsachen und Prinzipi-
en identisch und, was die etsten Prinzipien — auch Denkprinzipien oder Axio-
me genannt — angeht, so sind diese nicht nur Deduktionsprinzipien, sondern
auch Moglichkeitsbedingungen des Denkens und Erkennens generell.

Der ontologische Status, der gemiB Hafemann den Merkmalen der for-
malen Seinsstruktur und insbesondere den ersten Prinzipien zukommt, ist nun
von besonderem Interesse; denn dadurch wird einerseits die Verbindung mit
Kant hergestellt, andererseits aber auch das spezifisch Aristotelische und von
Kant sich Unterscheidende hervorgehoben. Mit Kant geht Hafemann insofern



300 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

einig, als der ontologische Status der Seinsformalititen und Axiome ein trans-
zendentaler ist. Mit dem Ausdruck «transzendental» wird auf den Ursprung
dieser Denkgebilde hingewiesen. Es wird damit bedeutet, daB die Seinsforma-
lititen und Axiome nicht auf Erfahrung und Erinnerung beruhen, sondern als
«Aktivierungen habituell vorhandener Denkstrukturen» zu betrachten sind.
Wihrend aber bei Kant die transzendentalen Begriffe die Grenzen der Ideali-
tit nicht zu Uberschreiten vermogen, stehen sie bei Aristoteles in Kontakt mit
der konkreten individuellen Realitit. In der Wirklichkeitsbezogenheit des Tran-
szendentalen liegt fur Hafemann somit der Sinn des aristotelischen transzen-
dentalen Realismus.

Es ist allerdings nicht einzusehen, wie der Wirklichkeitsbezug des aus-
schlieBlich im rein Gedanklichen beheimateten Transzendentalen ohne die
Mithilfe weiterer, zwischen den beiden Extremen vermittelnder Elemente
moglich sein sollte. Dies ist wohl der Grund dafiir, dal Hafemann unter Beru-
fung auf W. Wieland und E. Tugendhat bereits auf der ersten Seite seines Bu-
ches auf die Bedeutung der Semantik und der sprachanalytischen Aspekte bei
der Interpretation der aristotelischen Metaphysik hinweist. Auch wenn dieser
Hinweis nicht niher erliutert wird, so scheint doch soviel klar zu sein, dal die
Semantik, die sich mit dem Formalen der Aussage und dessen GesetzmiBig-
keiten beschiftigt, in der Lage sein durfte, eine Bricke zu schlagen zwischen
abstrakten Gedanken und der in der «priddikativen Praxis» sich offenbarenden
konkreten Wirklichkeit.

Genau diesen Weg schligt Hafemann ein, wenn er es unternimmt, bei der
Interpretation von Met. I' 4.1007a20-b18 die transzendentale Deduktion der
realen Substanz zu vollziehen oder — etwas einfacher ausgedriickt — den Wirk-
lichkeitsbezug transzendentaler Entitidten darzulegen.

Das entscheidende semantische oder sprachanalytische Argument liBt
sich dabei wie folgt formulieren:

1. Bet jedem Sprechakt mufl vorausgesetzt werden, dal3 darin etwas Be-
stimmtes und Abgegrenztes zum Ausdruck kommt, also die Merkmale auf-
weist, die — wie oben erwihnt — fiir die formale Seinsstruktur konstituierend
sind.

2. Wenn ein P von einem S nicht in analytischer, sondern in akzidenteller
Weise ausgesagt wird (womit bedeutet wird, daBB P nicht einfach den gegebe-
nen definitorischen Inhalt von S expliziert, sondern ein neues Merkmal hinzu-
fugt), so wiitde, falls S eine begriffliche Entitit wire, die Definition derselben
gesprengt; sie wirde sich mit dem akzidentellen P vermischen und konnte
nicht mehr als etwas Bestimmtes und Abgegrenztes gelten.

3. Um der Bestimmtheit und Abgegrenztheit und somit den Bedingungen
jeglicher Sprachpraxis zu geniligen, muB} sich das (akzidentelle) P auf ein S be-
ziehen, das einer anderen Seinsordnung angehort, was wiederum nur eine reale
individuelle Entitit sein kann.

Auf S. 185f. unternimmt Hafemann einen zweiten Anlauf zu einer, wie er
schreibt, «transzendentalen Deduktion einer erkenntnisunabhingigen Sub-
stanz» auf semantischer Grundlage. Vorausgesetzt ist hier aber nicht, oder
zumindest nicht in erster Linie, die Bestimmtheit und Abgegrenztheit der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 301

Aussage, sondern vielmehr die Forderung, daB3 das S eine regelnde oder — wie
wir auch sagen konnten — eine stabilisierende Funktion innerhalb des Satzes
austiben muB. Die Erfillung dieser Forderung bedingt nun ihrerseits, daB3 sich
das S auf einen von P unabhingigen Gegenstand bezieht, was wiederum nur
eine reale und individuelle Entitit sein kann. Wire im Gegensatz dazu das S
von P abhingig (was im Idealismus der Fall ist), so kime es in der Aussage S
= P zur Angabe von Merkmalen, die dem S rein zufillig anhaften wirden und
so nicht in der Lage wiren, das S in seiner Eigenschaft als stabilisierendes Satz-
element zu bestimmen.

Im weiteren Verlauf seiner Studie kommt unser Autor nochmals auf das
Verhiltnis zwischen transzendentalen Prinzipien und realer individueller
Wirklichkeit zu sprechen. Die Untersuchung bewegt sich aber in umgekehrter
Richtung. Ging es im Vorausgegangenen darum zu zeigen, daf} die transzen-
dentalen Seinsformalititen und Denkprinzipien mindestens dann, wenn das
Semantische an ihnen betrachtet wird, nicht ohne einen Bezug auf die reale
individuelle Wirklichkeit auskommen konnen, so lautet jetzt die Frage, ob und
inwieweit dieses Wirkliche den Denkprinzipien entsprechen mul}. Die Ant-
wort darauf ist, kurz gesagt, folgende: Beim prozessualen Sein ist eine solche
Entsprechung nur zum Teil der Fall; sie gilt nur fir den Anfangs- und End-
punkt des Prozesses; denn nur bei diesen beiden Extremen sind die Anforde-
rungen der Denkprinzipien wie Einheit, Abgegrenztheit, Nichtwidersprich-
lichkeit und Ausgeschlossensein eines Widerspruchmittleren (das weder Sein
noch Nicht-Sein beinhaltet) erfullt. Fur das eigentliche im ProzeB3 befindliche
Seiende, wo Sein und Nicht-Sein ineinander flieBen, haben diese Prinzipien
jedoch keine Gultigkeit.

Beim nicht-prozessualen Seienden hingegen, zu denen die «forma sub-
stantialis» (und damit vor allem die menschliche Seele) sowie insbesondere der
gottliche unbewegte Beweger zu rechnen ist, sind — wie leicht zu sehen ist —
die erwihnten Merkmale der Denkprinzipien vollstaindig und ohne jede Ein-
schrinkung vorhanden. Fur Hafemann besteht die Aufgabe der Ersten Philo-
sophie denn auch darin zu zeigen, dal3 das eigentlich Seiende — eben das gott-
liche nicht-prozessuale — den Denkprinzipien entsprechen mubB.

So gesehen, ibernehmen die Denkprinzipien die Funktion einer «causa
exemplaris», und wenn, wie oben angedeutet, Hafemann in ihnen die in Met.
[ 1 erwihnten obersten Ursachen des Seienden als Seiendes erblicken mochte,
so wiirde das fur die rein im Gedanklichen angesiedelte «causa exemplarisy»
zutreffen.

HANS AMBUHL

Gerald Bechtle/Dominic J. O’Meara: La philosophie des mathématiques de
L’Antiquité tardive. Fribourg: Editions Universitaires 2000. 242 S. ISBN 2-8271-
0871-2.

In der Akademie von Platon nahm die Mathematik seit jeher eine ganz beson-
dere Stellung ein, indem sie eine’rseits in seiner Erkenntnistheorie, anderer-
seits in seiner politischen Philosophie bei der Ausbildung der sogenannten



302 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Waichter 1n seinem idealen Staat eine bevorzugte Rolle spielte. Viele Stellen in
Platons Dialogen sind ohne spezielle mathematische Kenntnisse nicht restlos
zu verstehen, so wie auch Aristoteles immer wieder mathematische Beispiele
in seinen Argumentationen anfihrt (vgl. z.B. Th. Heath, Mathematics in Ari-
stotle, Oxford 1949). Diese Tendenz wurde in der Spitantike bei den Neupla-
tonikern noch verstirkt, indem es zu einer zunehmenden Pythagorisierung des
Platonismus kam, die sich am prominentesten in Werken wie Jamblichs De
communt mathematica scientia und in Proklos’ Euklidkommentar auBlerte. Wihrend
Platons Schriften seit jeher im Zentrum der Forschung standen, ist dies fiir
die mathematikphilosophischen Werke der Spitantike weit weniger der Fall.
Es ist deshalb hochst verdienstvoll, daB sich im AnschluBl an D.]. O’Mearas
eigene Forschungen nunmehr auch eine Gruppe von Spezialisten im Rahmen
eines von D.J. O’Meara organisierten Syposiums (Fribourg, 24.—-26. September
1998) mit diesem Fragenkomplex auseinandergesetzt hat; daraus resultierte
nun das vorliegende Buch.

Die ersten drei Beitrige des Bandes befassen sich mit der Gliederung und
dem ontologischen Status der Wissenschaften in Jamblichs Werk De communi
mathematica scientia sowie mit dem diesem vorangegangenen Didascalicus des
Alcinous. Francesco Romano gibt einen Gesamtiiberblick iber das Programm
von Jamblich und wiirdigt dessen Absicht, die Mathematik im AnschluB an die
Pythagoreer als vereinigendes und systematisierendes Prinzip aller Wissen-
schaften zu betrachten. Gerald Bechtle diskutiert die Funktionsweise der vier
logisch-dialektischen, mathematischen Grundmethoden Analysis, Synthesis,
Dihairesis und Definition nach Jamblich. Er weist darauf hin, daB diese unter
Beizug des vorausgegangenen Werkes von Alcinous weit besser verstanden
werden kénnen und untersucht den Zusammenhang zwischen dem mathema-
tischen Denken und der Philosophie bei den Neuplatonikern. Linda Napoli-
tano konzentriert sich auf die Frage des philosophischen Status mathemati-
scher Objekte in der Lehre von Jamblich und setzt diesen in Beziehung zu den
Theorien friherer Philosophen.

Die nichsten finf Beitrige beschiftigen sich mit dem Werk von Proklos
und dessen Lehrer Syrianos an der neuplatonischen Schule in Athen sowie
auch mit Johannes Philoponos, einem Schiler des Neuplatonikers Ammonius
in Alexandria. Jan Mueller analysiert den Zahlbegriff bei Syrianos und vertritt
die Meinung, dall Syrianos die platonische Auffassung von mathematischen
Zahlen als intelligiblen Formen derjenigen von Euklid als Menge von unteil-
baren Einheiten vorzog und daB3 Proklos thm in dieser Ansicht im Wesentli-
chen folgte. John J. Cleary gibt einen Gesamtiberblick zu Proklos’ Philoso-
phie der Mathematik. Er analysiert den ontologischen Status der mathemati-
schen Objekte und diskutiert die Bedeutung mathematischer Untersuchungs-
methoden fiir die Philosophie. Die Mathematik nimmt in der Philosophie von
Proklos eine Mittelstellung ein zwischen der bloBlen, sinnlichen Wahrnehmung
der verinderlichen materiellen Welt und der nur durch reines Denken erkenn-
baren unverinderlichen Welt der unteilbaren Ideen. Sie verhilft dem mensch-
lichen Geist, sich von der sinnlichen Wahrnehmung zu l6sen und in den Be-
reich der wahren Wissenschaft, der platonischen Ideenlehre vorzudringen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 303

Markus Schmitz befal3t sich im Anschlul an Proklos’ Euklidkommentar
mit Euklids Parallelenlehre und versucht zu zeigen, dal3 die Euklidische Geo-
metrie «im Gegensatz zur communis opinio des neueren wissenschaftlichen
Diskurses» wie auch «entgegen dem Anspruch der nichteuklidischen Geome-
trie(n) tatsichlich die einzig mogliche Geometrie der Ebene ist». Gegen die
durch Riemann und Hilbert begrindete neuere Auffassung fithrt er vor allem
an, daB die «scheinbaren Geraden der hyperbolischen und der elliptischen Geo-
metrie in Wirklichkeit gekrimmte Linien sind» und daf3 die Euklidische Gera-
de gemill Proklos die einzige sei, die durch «das gleichférmige und abwei-
chungslose [ungekrimmte] FlieBen des Punktes» entsteht. Alain Lernould dis-
kutiert Proklos’ Ausfithrungen zur Verknipfung der vier Elemente Feuer,
Wasser, Luft, Erde, wie sie in Platons Timaios erscheint. Er zeigt, wie Proklos
den physikalischen Zusammenhang zwischen diesen Elementen auf ein ma-
thematisches Modell zuriickfihrt, bei dem eine fortlaufende sechsgliedrige
geometrische Proportion die zentrale Rolle einnimmt. Die beiden Endglieder
Feuer und Erde werden dabei als dhnliche, quaderférmig figurierte Zahlen
aufgefaBt, denen in der physikalischen Interpretation je drei polare Qualitaten
(oder Wirkungskrifte) zugeschrieben werden, die in den beiden Mittelgliedern
der Proportion sukzessive ineinander Uibergehen.

Giovanna R. Giardina setzt sich nochmals detailliert mit dem Zabhlenbegriff
in der Spitantike auseinander. Sie analysiert hierzu den Kommentar des Jo-
hannes Philoponos zum ersten Buch der Einfiibrung in die Arithmetik des Ni-
komachos von Gerasa und konfrontiert Philoponos’ Aussagen mit Nikoma-
chos’ eigenen Ausfiihrungen sowie Jamblich und Syrianos. Philoponos unter-
scheidet wie vor ihm auch Syrianos drei Arten von Zahlen in Ubereinstim-
mung mit den drei ontologischen Niveaus der Wirklichkeit, nimlich die physi-
kalische oder sinnlich wahrnehmbare Zahl, die mathematische oder dianoeti-
sche Zahl sowie die intelligible oder noetische Zahl.

Der Band schlieBt mit zwei Beitrigen zur Wirkungsgeschichte der Schriften
von Proklos. Mario Otto Helbing demonstriert am Beispiel der Diskussionen
Gber den gemischtlinigen, hornférmigen Beriihrungswinkel zwischen Kreis
und Tangente (angulus contactus) und uber die Natur mathematischer Bewei-
se die groBle Verbreitung von Proklos’ Euklidkommentar in der Renaissance.
Er zeigt anhand zahlreicher von ihm diskutierter und in einem Anhang auch
wiedergegebener Textstellen von Finkius, Buonamici, Mazzoni, Clavius, Schei-
ner, Biancani und Galilei, daB8 jener im 16. und 17. Jahrhundert fur damalige
Gelehrte eine allgemein akzeptierte wissenschaftliche Autoritit darstellte.

Zum Schlufl beleuchtet Giovanni Sommaruga Proklos’ Auffassung von
der Natur mathematischer Objekte aus der Sicht heutiger Philosophen. Er ver-
gleicht diese insbesondere mit den realistischen Theorien von Penelope Mad-
dy und weist darauf hin, daB in der zeitgenossischen Philosophie der Mathe-
matik im Anschlull an die Arbeiten von Quine, Putnam und Benacerraf meist
die drei Positionen Strukturalismus, Nominalismus oder der bereits genannte
Realismus vertreten werden. Andererseits wird die ontologische Frage der
Existenz mathematischer Objekte auch heute noch sehr kontrovers diskutiert
und ist nach wie vor mit zahlreichen ungelosten Fragen behaftet, womit der —



304 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Ubrigens duBlerst sorgfiltig edierte und mit einem detaillierten Stellenindex
versehene — Band auch fiir heutige Wissenschaftsphilosophen von Interesse
sein diirfte.

ERNST NEUENSCHWANDER

Elsbeth Acampora-Michel: Liber de Pomo [Buch vom Apfel. Frankfurt a.M.:
Vittorio Klostermann 2001, 203 p. ISBN 3-465-03105-9

Quelle est le but de la philosophie? Cette question a souvent été posée a I’oc-
casion du récit de la mort du philosophe. C’est le cas du Liber de Pomo, ou-
vrage médiéval d’inspiration platonicienne qui raconte le trépas d’Aristote.

Cette nouvelle édition propose une version bilingue du Liber de Pomo, le
texte latin (qui respecte I’édition établie par Marianus Plezia en 1960) étant ac-
compagné de sa traduction allemande, réalisée et commentée par Elsbeth
Acampora-Michel, suivie d’une traduction de la lettre de Manfred, roi de Si-
cile, adressée a la Faculté des Arts de Paris (Epistula Manfredi, reprise de I’édi-
tion de R.A. Gauthier réalisée en 1982), du texte de la Dispatatio qui eut lieu a
la Cour de Manfred (repris de I’édition de Clemens Baeumker datant de 1920),
de la traduction anglaise du poéme persan The book of the apple (traduction due
a D.S. Margoliouth en 1892) et de la partie finale du Poéma vetus de vita et morte
aristotelis (selon I'édition de C.A. Heumann réalisée en 1724).

Jusqu’a cette édition bilingue, ce texte singulier avait été édité et com-
menté par Marianus Plezia (en 1954 et 1960), traduit en Suédois par Ingemar
Diring (en 1953) et en Anglais par Mary Rousseau (en 1968); seul le prologue
avait été traduit a ce jour en allemand (par Friedrich Schirrmacher en 1871).
Signalons au passage qu’il n’existe encore aucune traduction frangaise de cet
ouvrage.

S’inspirant du Phédon, qui raconte les derniers instants de Socrate, le Liber
de Pomo nous relate la mort d’Aristote: celui-ci, gravement malade et proche de
la fin, est alité; ses éléves veulent lui parler et lui rendre un dernier hommage.
Aristote prend alors une pomme et la tient dans sa main; le parfum de la
pomme lui redonne des forces. Ses éléves s’approchent de lui et le Stagirite
leur montre le vrai sens de toute préoccupation philosophique: ne pas craindre
la mort mais la désirer avec ardeur puisque ’ame, libérée du corps, atteint en-
suite la vraie sagesse. Aristote, fatigué, laisse alors tomber la pomme et
s’éteint.

Le Liber de Pomo est accompagné d’un prologue de Manfred, roi de Sicile
et fils de Frédéric II. Rappelons I'importance capitale dans le domaine culturel
du regne de Frédéric II, sous I’égide duquel furent entrepris de nombreux tra-
vaux de traduction de I'arabe et de I’hébreu au latin, et qui fonda en 1224
I'université de Naples (sans parler de son célebre traité de fauconnerie, De are
venandi cum avibus). Frédéric IT manifeste également une grande préoccupation
philosophique, dont témoigne la lettre transmise entre 1237 et 1242 a un jeune
philosophe musulman, Ibn Sab’in, qui contenait cinq questions d’ordre méta-
physique. Manfred reprend a4 son compte cette inquié¢tude philosophique et
adresse vers 1263 une lettre aux maitres és arts de 'université de Paris. Cette



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 305

lettre, VEpistula manfredi est également éditée et traduite dans le présent vo-
lume.

Dans le prologue du Liber de Pomo, Manfred se décrit lui-méme comme
étant proche de la mort: cependant, le Livre de la pomme, trouvé dans la bi-
bliothéque de son pére, lui permet de surmonter sa propre peur de la mort.
Mais au-dela de cette fonction apaisante, le texte vise également un autre but:
en montrant un Aristote agonisant dont I'ultime enseignement philosophique
est compatible avec la foi chrétienne (en particulier en ce qui concerne I’im-
mortalité de I’ame), Manfred entend présenter son pére en tant que lecteur de
cette philosophie aristotélicienne. Cette habile manceuvre vise a réhabiliter
Frédeéric I, souvent présenté comme un ennemi de la foi (il avait été excom-
munié par le Pape Grégoire IX en 1227 et 1239; sa réputation sulfureuse le
meéne jusqu’aux enfers, ou Dante le retrouve avec les «sectateurs d’Epicure»
[Divine Comédie, Enfers, chant X]).

Le Liber de Pomo apparait a Barcelone en 1235, dans une version hébrai-
que due a Abraham ibn Hasday. Le texte est ensuite traduit en latin en 1255,
sans doute sous I’égide de Manfred. Ce texte, qui s’inspire largement du Phé-
don de Platon, aurait été d’abord rédigé en arabe, mais aucune version dans
cette langue ne nous est parvenue. L’existence de cette premicre version arabe
semble cependant bien établie: les prologues de Manfred et d’ibn Hasday
mentionnent cette premiére version, tout comme divers autres indices tex-
tuels, aussi bien dans la correspondance de Maimonide (une lettre adressée a
I’érudit Judah ibn Tibbon mentionne une certaine version arabe du Livre de la
Pomme attribuée a Aristote, mais que Maimonide considére comme inauthenti-
que) que dans plusieurs autres ceuvres arabes qui font allusion a cette ceuvre.
On ne sait cependant pas si la version hébraique provient d’un seul texte arabe
ou s’il s’agit d’'une compilation de diverses versions (il est possible qu’ibn
Hasday, tout en s’inspirant du Phédon et d’autres textes arabes thématiquement
proches, écrive un texte «neuf»). Il existe cependant deux textes arabes con-
nus, qui peuvent constituer la source du De Pomo, dont I'un d’eux, un poeme
qui nous est parvenu sous la forme d’une traduction persane, est inclus dans
’ouvrage d’Elsbeth Acampora-Michel dans une version traduite en anglais par
D. S. Margoliouth en 1892.

Il reste a ce jour 104 manuscrits du Liber de Pomo, dont les deux tiers ont
été rédigés au XIVe siecle et le reste au cours des XIIle et XVe siecles, ce qui
atteste de I’énorme succes rencontré par cet ouvrage, a cheval entre littérature
et philosophie.

D’un point de vue philosophique, ce texte souléve la question du destin
de ’ame apres la mort et du sens de 'activité du philosophe. Il présente une
image dualiste du corps, d’inspiration clairement platonicienne: le corps est la
prison de ’ame, prison a laquelle elle peut échapper par une vie ascétique et
par la pratique philosophique, afin d’affronter sereinement la mort. A travers
celle-ci, I'ame rejoint enfin le monde de la vie véritable et de la connaissance
vraie. Aristote ne préconise pas le suicide: ce moyen ne constitue qu’un rac-
courci a éviter, puisque seule une longue vie permet d’assimiler suffisamment
de savoir pour atteindre la sagesse et se préparer a la mort.



3006 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Le récit reprend le zopos du philosophe a I’'agonie, dont la fagon de mourir
est étroitement liée a son enseignement philosophique; la maniere de mourir
est un gage de la vérité de enseignement du philosophe et de sa sagesse. Dans
le contexte médiéval, ce récit entendait présenter Aristote sous un jour avan-
tageux afin de résoudre la question du salut ou de la damnation du philosophe
paien.

La longue introduction, qui repose sur une excellente documentation et
des commentaires précieux sur 'origine et la signification historique de ce
texte, souléve enfin la question cruciale du sens a attribuer a la substitution de
Socrate, personnage principal du Phédon, par la figure d’Aristote: Elsbeth
Acampora-Michel signale que ce fait doit se comprendre dans le cadre de
I’harmonisation d’inspiration néoplatonicienne de 'enseignement de Platon et
d’Aristote, (dans le méme contexte, le Liber de Caunsis, adaptation arabe de ’E/e-
mentatio theologica de Proclus faussement attribuée a Aristote, est passé pour la
derniére partie de la Métaphysique). Parallélement, ce texte répond a la néces-
sité de ’adaptation de I'enseignement philosophique d’Aristote a I'Islam et,
par la suite, a la religion chrétienne: Aristote, sur son lit de mort, professe une
doctrine compatible avec la foi, profession qui instaure ensuite son autorité
philosophique.

Mme Acampora-Michel met ici 2 la portée du lecteur contemporain ce
texte tout a fait saisissant qui, tout en mettant en scéne une problématique
philosophique qui s’inscrit pleinement dans le cadre médiéval, constitue en
méme temps un excellent exemple du parcours sinueux qu’empruntent bien
des textes philosophiques, d’Athénes a Paris, en passant par Bagdad, Tolede,
Barcelone et la Sicile.

INIGO ATUCHA



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

