
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Christof Gestrich: Christentum und Stellvertretung. Religionsphilosophische
Untersuchungen zum Heilsverständnis und zur Grundlegung der Theologie,
Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 2001. XIV+473 S. ISBN: 3-16-147496-1.

In den späten sechziger Jahren haben mit D. Solle und H. Gollwitzer zwei
evangelische Theologien sich der Stellvertretung und ihres theologischen Sinns

angenommen. Den Hintergrund bildete die (Lutherische) These, die auch Gestrich

teilt: Der Mensch als Sünder habe so vollständig seinen Platz, seinen Ort
verloren, daß er an diesen nur noch zurückkehren kann, wenn es einen gibt,
der ihm den Platz freihält und wieder schenkt.

In § 1 (Das Christentum und die heutigen Welt; 7-74) reflektiert Gestrich
v.a. phänomenologisch zunächst die Verlorenheit der Menschen, angesichts
derer er «Gottes Schmerz» (14) darüber entdeckt, daß der Mensch nirgendwo
mehr hingehöre, keinen guten Ort habe (23f.). Über Karfreitag und den
endgültigen Sieg von Ostern hat Gott, der heilige Stellen-Bereiter (68), den
endgültigen Durchbruch aus den verfahrenen Lagen der Menschen gebracht und
in der Welt seine rettende Geltung aufgerichtet, die durch nichts mehr vereinnahmt

werden kann: «Gott kann von der Welt verkannt oder gekreuzigt werden,

nicht aber nostrifiziert oder vereinnahmt werden» (59).
Nach dieser Vermittlung der Thematik fragt Gestrich in § 2 (Das

Zukunftspotential der Stellvertretung und seine (unzureichende) bisherige
Erforschung; 75-158) zunächst nach dem einen leitenden Moment, das die
verschiedenen Weisen des Begriffs von Stellvertretung zusammenhält, und
entdeckt dabei als ein grundlegendes das der Mediation, der Vermittlung im Konflikt

(82) - und dies auf der Basis eines Unterschieds, der den gottgemäßen
Sinn von Stellvertretung erst garantiert: «Unsere Befreiung liegt in Unterscheidung

zwischen menschlicher und göttlicher Stellvertretung» (87). Denn wann
immer der Mensch Gott spielt, wird er zum Unmenschen. - Sodann stellt Gestrich

dar, wie von Solle ausgehend bis zu Menke und Bieler Stellvertretung
thematisiert wurde, und gewinnt daraus eine zusätzliche Bestimmung der

Stellvertretung neben der Schaffung von Orten: die der Repräsentation, die aus der
Fülle kommt. Das wird an menschlichen Analogien nachvollziehbar. Denn der
Mensch steht in vielfältigen Bezügen und repräsentiert anderes und andere -
so weit, daß er als kirchlicher Christ in die Stellvertretung Christi repräsentierend

einbezogen wird. Das sei möglich, weil Gott den Kreisgang der Sünde

unterbrochen habe, indem er dazwischengetreten sei; Gottes Stellvertretung
wird demgemäß zur Interzession. Gestrichs zentrale These: «Gott tritt in Christus

zu unserem Heil (dazwischen) — zwischen unseren alten und unseren neuen

Menschen. Im punctum anthropologicum> unterscheidet Gott den glaubenden Menschen

von sich selbst — und schon ist er gerecht und muß sich nicht gegen Gott,
gegen die Schöpfung und sich selbst kehren, weil ja nun Christus (dazwischen)
ist und dort (das Genügende) tut. Und schon sind wir Gerechtgesprochene auch

unsererseits befähigt, da%u>ischenc(utreten, wo in der Welt Lücken, offene Stellen
sind, wo (eingetreten) werden sollte, weil nun der Mißbrauch anderer Ge-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 275

schöpfe, die als überforderte Heilsbringer <den Gott spielen) sollen, unterbrochen

und weil nun Stellvertretung mit einem guten Vorzeichen und prie-sterli-
che Fürbitte für andere möglich geworden sind» (134). Aus solcher Stellvertretung

komme Gerechtigkeit, die Leben schafft, erhält und heiligt.
Mit dem § 3 (Die unterschiedlichen Bedeutungen von Stellvertretung und

ihre systematische Erschließung; 159—253) kehrt Gestrich wieder zu
phänomenologischen Perspektiven zurück und weist Stellvertretungsverhältnisse in
Natur, Geschichte und Gesellschaft nach, die mit dem Wesensvollzug des

jeweiligen Wirklichen verbunden sind, erhärtet dadurch nochmals den
Repräsentationsgedanken, konturiert ihm gegenüber das Vikariat als Stellvertretung
angesichts von Bedürftigkeit (181), benennt nochmals mißbräuchliche
Stellvertretungsformen und gelangt schließlich zu Vertretungs formen, die sich in
Metaphern und Symbolen erschließen: Sie eröffnen Zukunft, wenn sie glücken.
Insofern bilden gerade christliche Metaphern eine «Pionier-Sprache» (203) aus,
der man trauen kann, weil sie von Jesus Christus als der Gott und Mensch
verbindenden Ur-Metapher herkommt. An ihr wird einmalig ansichtig, daß die
Ur-Metapher «Gott ins Leben ziehen (muß), denn sie muß über Sünde und Tod

hinausweisen» (210). Auf dieser Basis kann nun die Welt ihrerseits Metapher

und Symbol werden, durch die Gott kenntlich wird. Voraussetzung dafür
ist, daß «sich der Schöpfer mit dem menschlichen Sünder (vereinigt). Dies
meint die theologische Rede von der Inkarnation» (227). — Von hier aus
entfaltet Gestrich in 75 Thesen die Vermittlung von Wesen und Stelle, die beide
Ortsbezüge tragen, und gelangt schließlich zur befreiten Freiheit des
Menschen durch Stellvertretung. «Das irdische Ziel des christlichen Glaubens ist
darum: befreite Stellvertretung» (253).

Der durchgängig dramatisch gedachten Stellvertretung entspricht bei Gestrich

auch eine dramatische Seite des Gotteswortes: Es ist Ruf und gibt der
Theologie folglich als zentrales Moment das der Vokation. Dies wird in § 4

(Der Ruf Gottes und die menschliche Antwort; 255—343) reflektiert. Gottes
Rufen als «Urphänomen» (258) ruft in einen Bund von Erwählten. Die
Gottessicherheit, christologisch vermittelt, setzt Gestrich den Problematisierungen

durch Hans Jonas' Gottesbegriff nach Auschwitz aus und begegnet ihr mit
der Menschwerdung Gottes. Gestrichs Fazit: «Die Menschwerdung, mit der
Gott sich dem Menschlichen und dem Unmenschlichen in der Tat auch
ausgeliefert hat, spricht nicht für eine wirkliche <Ohnmacht> Gottes! Sie spricht
vielmehr für ein spezifisches machtvolles Eingreifen Gottes in die Geschichte»

(279f.). Dies wird von Gestrich schließlich in der «Parallele» (283) von
Golgata und Auschwitz zu vermitteln versucht, wobei allerdings die Einsprüche

von D. Solle oder R. Rendtorff unberücksichtigt blieben und diesem
Abschnitt wenigstens etwas Verwegenes eingeschrieben wird. Auschwitz mutiert,
wie es in einer Überschrift heißt, zum <s<claim>, auf den geantwortet werden muß»

(301). Doch wäre es nicht theologisch angemessener, die Shoa mit ihren
bitteren Fragen nicht in einen claim zu verwandeln, sondern von ihnen her
bescheidenere, offenere Theoreme zu entwickeln? Jedenfalls wird nach Gestrich
Gottes Ruf der Sprache verlorene Seinsmöglichkeiten zurückgeben und Theologie

sich deshalb als Versöhnungslehre entfalten. So hat Theologie eine be-



276 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

sondere, eine «prophetische Gestalt» (329) und ist folglich anrufende, «Vokative

Theologie» (329), die «kirchlich verantwortete Forschung und Lehre» (339)
sein wird.

Im letzten Abschnitt § 5 (Der gekreuzigte Menschensohn und der dreieinige

Gott; 345—449) entwirft Gestrich christologische Grundzüge, in denen er
das Opfer Christi, angeleitet durch Gen 22 (Isaaks Opferung), als die von
Christus eingenommene Stelle auslegt, an der die Sünder allesamt stehen. Der
Sinn von Christi Opfer «war und ist es, vielen Menschen die Teilhabe an dem,
was in Christus ist (nämlich: shalom Gottes) zu ermöglichen» (377). Dies zu
denken, konnte und kann jedoch nur in einer Christologie «von oben» aufgebaut

werden (388). Schließlich ist der Hl. Geist Gottes die Hilfe von oben, die
die Menschen vor Gott vertritt und die Christenmenschen durch ihre Mission
zu Stellvertretern der Vielen macht. Dadurch auch nehmen sie an der Sühne

Christi teil. Das ökonomische Auseinandertreten Gottes nun, das da ansichtig
wird als Vater, Christus und Hl. Geist, ist immer erkennbar als allumfassende
Liebe, in der die drei Personen sich sowohl profilieren wie auch verbinden.
Dieser Gott gab sich den Menschen in seiner Menschwerdung, weshalb das

Christentum auch unbedingt «christozentrisch» (421) ist. Denn Christus ist
der entscheidende Mittler, weil Stellvertreter und Ruf Gottes. «Die Christenheit

darf nicht übersehen, daß das Wort Gottes, von dem sie lebt, wesentlich
die Form solchen existenziell dringlichen Rufens hat. Vergißt sie dies, wird
ihre Predigt verkehrt und ihre Theologie sterile Schriftgelehrsamkeit »

(436).
Gestrich hat sich um die Reflexion und um weitere Rehabilitierung des

Stellvertretungsbegriffs gemüht. Dabei drängt — gemäß seiner Bestimmung
vokativer Theologie - sein Denken über innertheologische Konstellationen
hinaus. Das wird nicht zuletzt an den vielen emphatischen Elementen seiner
Schrift deutlich. Der Ausarbeitung gehen aber zwei Fragen nach: zum einen
die Frage, ob der Begriff der Stellvertretung in Bezug auf Gott nicht doch
mehr verdunkelt als erhellt, weil fraglich ist, ob die sinnhaften menschlichen
Stellvertretungsformen die z.T. sehr direkten Analogien auf Gottes Stellvertreten

hin erlauben (bes. 307); zum andern aber die damit zusammenhängende
Frage, ob das dramatische Gefüge der Stellvertretung nicht in ein Vielwissen
treibt (86), in dem Gott und Mensch fast eins werden (233-235) und die inneren

Tiefen Gottes ausgemessen werden sollen, was Widersprüche erzeugt.
Denn wenigstens die Frage bleibt offen, weshalb es diese langen Umwege
Gottes brauchen soll, die umständlich erdachte Dramatik mit den vielen Toten

und den zerschlagenen Hoffnungen. Der von Gestrich ausgelegte prophetische

Logos von Theologie hätte im Verbund mit der von ihm vermerkten
Selbstkritik des Denkens durch das Bilderverbot (190) Mut machen können,
kämpferisch der Unmenschlichkeit zu widerstehen, deshalb, wie K. Rahner
vorgeschlagen hat, statt Stellvertretung eher Solidarität zu thematisieren und
die letzten Synthesen in Gott hinein zu verlieren - gerade auch angesichts der
Shoa und ihrer Abdunkelung allzu gut gebauter Gotteskonzeptionen.

Gleichwohl hat Gestrich mit seiner engagierten Schrift gezeigt, daß
Christenmenschen an ihren Stellen unerläßliche Zeugen des Glaubens in der Welt



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 277

von heute und morgen sein werden. Und er gibt der Theologie damit wieder
Impulse mit, die sie von ihren frühen Zeiten her immer antrieb: Reflexion von
Glauben zu sein, der sich mit den unabsehbaren Variationen menschlichen
Lebens verbinden kann.

Wolfgang Klaghofer

Konrad Hilpert: Menschenrechte und Theologie. Forschungsbeiträge zur
ethischen Dimension der Menschenrechte. Freiburg i.Ue: Universitätsverlag; Freiburg

i.Br.: Herder 2001. 408 S. (Studien zur theologischen Ethik 85). ISBN: 3-
7278-1225-7.

Der einer christlichen Ethik vom eigenen Grundansatz sich nahelegenden
Aufgabe, zu den Menschenrechten als gegenwärtiger Leitidee der Humanität
Stellung zu nehmen, hat sich K. Hilpert H.) seit längerem gestellt. Mit seiner

1991 erschienenen Monographie Die Menschenrechte. Geschichte - Theologie -
Aktualität hat er ein Standardwerk zu dieser Thematik verfaßt. Mit ihr hat er
sich in den letzten zehn Jahren unter verschiedensten Rücksichten immer wieder

befaßt, so daß er nunmehr eine umfang- wie facettenreiche Sammlung von
neunzehn Abhandlungen vorlegen kann.

Ein wesentlicher Ausgangspunkt für H.s Überlegungen ist die unübersehbare

Diskrepanz zwischen der zunehmenden theoretischen Akzeptanz der
Menschenrechte, ihrer fortschreitenden Kodifizierung einerseits und ihren
zahllosen Verletzungen in weiten Teilen der Welt andererseits. Das Wissen um
diese eklatante Diskrepanz macht seiner Überzeugung nach die theoretische
Auseinandersetzung mit diesem Rechtsinstitut nicht überflüssig. Im Gegenteil,
es gilt gerade angesichts fortdauernder gravierender Unrechtserfahrungen die
Menschenrechte als elementare Gerechtigkeitskriterien für das
politisch-gesellschaftliche Leben, als fundamentalen Codex für den intra- wie internationalen

Bereich auch mittels theoretischer Reflexionen ins Bewußtsein zu rufen
und weiterzuentwickeln. Die zugrunde gelegte Perspektive ist dabei für H. die
ethische Dimension, näherhin der Beitrag der theologischen Ethik, bzw. der
Kirche als ihrer institutionellen Trägerin.

Im ersten Teil führt H. im Sinne eines Überblicks in die Thematik ein. Im
1. Kapitel gibt er aus philosophisch-theologischer Sicht - dem Genus eines
ausführlichen Lexikonartikels entsprechend — einen Abriß zu den Grundelementen

der Menschenrechte, ihrer historischen Genese, ihrer Klassifizierung
und ihren ethischen Begründungstypen sowie zu ihrer Bedeutung in Theologie
und Kirche. — Im 2. Kapitel benennt er zentrale Diskussionspunkte, die aus
seiner Sicht den aktuellen Menschenrechtsdiskurs bestimmen. Diese sind für
ihn die Kontroversen über ihre Universalität, über realistische Wege zu ihrer
Umsetzung, über ihre Relation zu den Menschenpflichten sowie über die
Extension ihrer Träger durch die Idee von Eigenrechten der Natur. Die beiden

erstgenannten Punkte werden im Unterschied zu den letztgenannten in den

folgenden Kapiteln eigens erörtert, wobei die Frage nach der Universalität dieser

Rechte in ihren verschiedenen Dimensionen einen Großteil der Studien
wie ein Leitfaden durchzieht; ein eigener Teil ist ihr gewidmet. Anzufragen



278 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

wäre, ob nicht noch zwei weitere Punkte nicht nur eine eher beiläufige
Erwähnung, sondern eine gesonderte Berücksichtigung verdienten. Denn die

sogenannten Menschenrechte der dritten Generation wie auch der rechtsethisch
richtige Umgang mit schweren Menschenrechtsverletzungen haben die
Diskussionen in den 1990er Jahren weltweit mitbestimmt.

Im ^weiten Teil wendet H. sich der historischen Herkunft der Menschenrechtsidee

zu, die in den krisenbesetzten Übergängen von der Vormoderne
zur Moderne in der westlichen Welt entwickelt worden ist. Er greift in
exemplarischer Absicht zwei Einschnitte auf. - Im 3. Kapitel zeigt er auf, daß
bereits vor dem ausgehenden 18.Jahrhundert, in dem bahnbrechende
Menschenrechtserklärungen in Amerika und Frankreich kodifiziert worden sind,
menschenrechtlich relevante Ansätze sich aufdrängten. So hat die Erfahrung der
Andersartigkeit aufgrund der Entdeckung von bislang unbekannten Völkern
und Kulturen spanische Theologen des 16. Jahrhunderts (wie Francisco de

Vitoria oder Bartolome de Las Casas) veranlaßt, in der kolonialethischen
Diskussion für jeden Menschen als Menschen, also auch für die Indios geltende
Rechte einzufordern, dem Gehalt nach einzelne Rechte zu bestimmen, die
substanziell mit den späteren Menschenrechten übereinstimmen und ein
entsprechendes Völkerrecht zu entwerfen. - Im 4. Kapitel geht H. den Auswirkungen

der Französischen Revolution nach und erläutert damit Hintergründe,
des Menschenrechtsgedankens. Mit ihr sind Staat bzw. Gesellschaft und Kirche

entflochten worden, hat eine bestimmte Sozialform des Christentums, die
einer politisch-religiösen Einheitskultur, ihr Ende gefunden. Jeder Bürger ist
zum Subjekt gleicher Rechte geworden, das freie und verantwortliche Individuum

zum Ursprung und Ziel der öffentlichen Ordnung. Mit der Idee der
Volkssouveränität ist die Demokratie zur adäquaten Staatsform geworden. -
Aus dem Rahmen der anderen Studien fällt das 5. Kapitel mit einem Beitrag
zur politischen Ikonographie, näherhin zu einer bildlichen Darstellung der
Menschenrechte aus der Zeit der Französischen Revolution.

Im dritten Teil greift H. die Tendenz in der neueren Menschenrechtsentwicklung

auf, diese Rechtsidee mit ihrer fermentierenden Kraft im Hinblick
auf bislang benachteiligte Gruppen gesondert zu betrachten. Im 6. Kapitel,
das den Rechten der Frauen gewidmet ist, legt er zunächst dar, welche
Ungerechtigkeiten Frauen trotz der formalrechtlichen Gleichheit der beiden
Geschlechter weiterhin zugefügt werden, und erinnert an historische Anfänge des

Einsatzes für Frauenrechte zur Zeit der Französischen Revolution. Er entfaltet

die Schlüsselstellung der Idee der Gleichheit innerhalb der Bewegung,
Frauenrechte als Menschenrechte zu begreifen und setzt sich mit verschiedenen
konkreten Wegen zur Gleichberechtigung, bzw. zu einer Kultur der Partner-
schaftlichkeit auseinander. - Daß die vornehmste Aufgabe der Menschenrechte

der Schutz der Schwachen ist, das weist H. im 7. Kapitel am Beispiel der
Kinderrechte nach. Kinder sind naturgemäß besonders schutzbedürftig; wie
H. durch etliche Exempel belegt, ist vor allem ihre physische und psychische
Integrität — je nach den regionalen Gegebenheiten in unterschiedlicher Weise

- gefährdet. In Anbetracht der Realitäten macht es Sinn, Kinder eigens als

Subjekte von Menschenrechten in den Blick zu nehmen und ihren Lebensbe-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 279

dingungen angepaßte Rechte zu bestimmen, wie dies durch die UN-Kinder-
rechte-Konvention aus dem Jahre 1989 geschehen ist. — Seit den Anfangen
gehören bestimmte Justizrechte, durch die der Bürger vor dem Mißbrauch
staatlicher (Straf-)Gewalt geschützt wird, zum Menschenrechtscorpus. Im 8. Kapitel

begründet H. seine Ansicht, warum sogenannte relative Straftheorien, die
in der Resozialisierung und in der Prävention den Sinn staatlichen Strafens
sehen, den Menschenrechten, wie sie auch Strafgefangenen zukommen, am
ehesten gerecht werden. Wie er detailliert aufzeigt, ist diese Personengruppe
in besonderer Weise gefährdet, da das Verbüßen einer Freiheitsstrafe in einer
abgeschlossenen Institution in einem latenten Konflikt mit einer ganzen Reihe

von Menschenrechten steht. Seine Bestandesaufnahme führt ihn zu Orientierungen

für eine im Dienst dieser Rechte stehende Gefängnisseelsorge.
Im vierten Teil behandelt H. aktuelle Gefährdungen vor allem des

fundamentalen Menschenrechts auf Leben durch neue medizinische oder
biotechnologische Möglichkeiten. Ohne allerdings gesondert zu erörtern, was die
Menschenrechtsidee zur normativ-ethischen Problemlösung beitragen kann,
plädiert er im 9. Kapitel gegen aktive Sterbehilfe. Er stellt zunächst die
unumstrittenen Grundsätze für die ethische Beurteilung der Sterbehilfe heraus, pro-
blematisiert daraufhin einige Aspekte des inzwischen dominierenden Prinzips
der Selbstbestimmung sowie ein bestimmtes Verständnis von Personalität und
erblickt das Kernproblem im Sterbebeistand, dessen Möglichkeiten er
aufzeigt. - Im 10. Kapitel setzt er sich argumentativ mit den provokativen Thesen

Peter Singers auseinander, indem er sein Grundprinzip des egalitären Prä-
ferenzutilitarismus sowie seine daraus abgeleiteten Schlußfolgerungen für die
Bioethik herausarbeitet und prüft. — Einen direkten menschenrechtlichen
Bezug stellt er im 11. Kapitel her. In Anbetracht der bedeutsamen neuen
Handlungsmöglichkeiten, wie sie durch die Biotechnik bereitgestellt werden,
entwickelt er Kriterien für den verantwortlichen Umgang des Individuums, vor
allem jedoch der Gesellschaft, mit diesen und unterscheidet zwischen der

Aufgabe der Ethik und der des Rechts. Er benennt die Stärken und Schwächen

zweier neuartiger Dokumente zum internationalen Menschenrechtsschutz
im biotechnischen Bereich. - Mit dem 12., der Toleranz gewidmeten Kapitel
befindet er sich in unmittelbarer thematischer Nähe zum nächsten Teil. Nachdem

er Konflikte verursachende Andersartigkeiten exemplifiziert und
sozialpsychologische Wurzeln für Intoleranz, die eine Koexistenz bei konkurrierenden

Uberzeugungen verunmöglicht, ausgemacht hat, beschreibt er die
Grundsituation des moralischen Subjekts angesichts des heutigen Pluralismus und
erfaßt die individuellen und sozialen Bedingungen für ein Ethos der Toleranz
und ebenfalls deren Grenzen.

Im fünften Teil verteidigt H., was er als eine der dringlichsten Aufgaben im
gegenwärtigen Menschenrechtsdiskurs ausmacht, ihren universalen Geltungsanspruch

angesichts der faktischen Pluralität von politischen Systemen, Kulturen,

Religionen und Lebensstilen. - Im 13. Kapitel setzt er sich nach einer
Erläuterung, wie mit der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte ihre Inter-
nationalisierung eingesetzt hat, mit typischen Einwänden auseinander, die unter

Berufung auf die kulturelle Kontextualität gegen die Universalität erhoben



280 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

werden, und erörtert, wie ihre Akzeptanz durch Öffentlichkeitsarbeit, die
Politik, interkulturellen Dialog und die Mitwirkung von NRO's verbessert werden

kann, was dabei Religion und Kirche beisteuern können. - Im 14. Kapitel
bestimmt er das Verhältnis zwischen dem universalen Menschenrechts-ethos
und partikulären, durch die jeweilige Kultur bzw. Religion geprägten
Ethosressourcen. Im Zeitalter der Globalisierung ist ein weltweites Ethos unerläßlich,

für das denn auch verschiedene Modelle entwickelt worden sind. Die
Universalität ist nicht mit einer Uniformität des Ethos gleichzusetzen,
partikuläre Ethosformen bleiben legitim. Mit Hilfe der Unterscheidung zweier
Ethos-Ebenen versucht H. eine Vermittlung beider Gesichtspunkte und weist
das Menschenrechtsethos als dasjenige aus, das die Postulate eines globalen
Ethos am weitestgehenden eingelöst hat. — Unter einer anderen Perspektive
werden die diesbezüglichen Überlegungen nochmals aufgenommen und
geprüft, wenn H. im 15. Kapitel Hans Küngs Projekt Weltethos, das primär den

Beitrag der Religionen zur Schaffung einer friedlichen Weltgesellschaft
thematisiert, zum Menschenrechtsethos in Beziehung setzt und dabei nach
Gemeinsamkeiten und Unterschieden fragt. — Die unübersehbare Differenz
zwischen der rechtlichen Anerkennung der Menschenrechte und den politischen
Realitäten in zahlreichen Ländern läßt ihn im 16. Kapitel nach Instrumenten
zu ihrer Durchsetzung fragen. Er geht auf die im internationalen
Menschenrechtssystem vorhandenen Mittel, auf das Bemühen um eine globale Gerichtsbarkeit,

auf den Weg der humanitären Intervention, den er auch anhand des

Kosovo-Krieges exemplifiziert, auf außenpolitische Instrumente und auf die
zunehmenden Mitwirkungsmöglichkeiten von NRO's ein.

Im sechsten Teil bestimmt H. explizit die Konnexe zwischen den
Menschenrechten und der Theologie. - Im 17. Kapitel untersucht er in
ideengeschichtlicher Absicht christliche Wurzeln dieser Rechte. Diese sieht er im
Hinblick auf das Menschenbild in den Ideen der Gottebenbildlichkeit, der
Gleichheit aller Menschen vor Gott sowie der Brüderlichkeit, im Hinblick auf
die Gesellschaft im Bundesgedanken und dem der Universalität des Heils und
des moralischen Naturgesetzes, im Hinblick auf eine fundamentale Schicht der
Moral im Dekalog und in der Thora mit ihren Schutzbestimmungen für
Benachteiligte. — Im 18. Kapitel weist er nach, daß nicht, wie bisweilen behauptet

wird, ein Konkurrenzverhältnis zwischen Gottes- und Menschenrechten
besteht. Metaethisch betrachtet sind letztere überpositive Rechte; da die
Begründung für die Überpositivität offen bleibt, ist eine theologische Deutung
möglich. — Im 19. Kapitel überprüft H., welchen Beitrag das Christentum zur
Geltung und Umsetzung der Menschenrechte geleistet hat bzw. leisten kann.
Nach einem selbstkritischen Rückblick in den langwierigen und schmerzlichen
Lernprozeß der katholischen Kirche in puncto Menschenrechte benennt er
Handlungsfelder, in denen die Kirche als deren inzwischen entschiedene
Anwältin unter den gegenwärtigen gesellschaftlichen Bedingungen eine Kultur
dieser Rechte spezifisch fördern kann.

Das allenfalls grob stichwortartige Referat des Inhalts dürfte bereits
erkennen lassen, welche enorme Fülle an für das Thema «Menschenrechte»
relevanten Aspekten H. bearbeitet. Wird zum einen berücksichtigt, was in der



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 281

Gegenwart die zentralen quaestiones disputatae sind, und zum anderen, in
welchen Feldern eine christliche Ethik ihren genuinen Beitrag leisten kann,
dann ist seine Themenauswahl zweifelsohne als gelungen zu betrachten. Bei
aller Aktualität bringt er an verschiedensten Stellen historische Kontexte in
Erinnerung. In den einzelnen Studien finden sich für gewöhnlich nicht etwa
reine Darstellungen von unterschiedlichen Positionen, sondern H. geht es von
vornherein um Weiterentwicklungen der Menschenrechtsidee, bzw. um
weiterführende Klärungen in momentan geführten Kontroversen. Zu letzteren
bezieht er jeweils klar, wohlbegründet und fair Stellung. So plädiert er
insbesondere dafür, daß am universalen Geltungsanspruch der Menschenrechte
festgehalten wird, daß es realistische Wege zu ihrer Umsetzung gibt, daß ein
maßgeblicher Indikator für ihre Durchsetzung der Schutz der Schwachen ist
und daß sie nicht nur ein Rechtsinstitut bilden, sondern es auch eines
entsprechenden Ethos' bedarf, bei dessen Ausbildung oder Förderung christliche Ethik
und Kirchen eine bedeutsame Rolle spielen können. Die materialreichen
Abhandlungen, die weiterhin je für sich mit Erkenntnisgewinn gelesen werden
können, können als Wegweiser durch das sehr komplexe, gegenwärtig alles
andere als leicht überschaubare Feld der Menschenrechte dienen.

H. informiert zudem breit, weil ein großes Spektrum abdeckend, und
zuverlässig. Er beherrscht die Materie souverän. Systematische Ausführungen
finden sich neben historischen; ethische und theologische wie auch rechtliche,
politische und humanwissenschaftliche Gesichtspunkte werden berücksichtigt.
Dem Anspruch, Forschungsbeiträge zu bieten, wird H. in der Tat gerecht; er
erschließt in mehreren Artikeln in einer erhellenden Weise von theologischethischer

Seite bislang kaum erkundetes Terrain. In seinen Reflexionen geht es

ihm weniger um subtile Detailanalysen einzelner Argumentationen als
vielmehr um komprimiert vorgetragene, möglichst viele Aspekte umfassende Uber-
legungen. Allerdings hätte er m.E. an der einen oder anderen Stelle eine noch
größere argumentative Klarheit gewinnen können, hätte er die Grundstruktur
der Menschenrechte mit ihren vier Elementen «Träger - Adressat — Inhalt -
Art des Rechts» den Analysen zugrunde gelegt, oder hätte er aus der allgemeinen

ethischen Theorie bekannte Distinktionen wie z.B. die zwischen
normativ-ethischen und metaethischen Fragestellungen zur Anwendung gebracht.
Bei aller Wissenschaftlichkeit sind eine ethische Sensibilität sowie ein praktisches

Urteilsvermögen des Autors erkennbar, ist sein moralischer Impetus
spürbar. Wer nach möglichen Beiträgen christlicher Ethik oder der Kirchen
zum gegenwärtigen Menschenrechtsdiskurs bzw. zur Förderung des Meschen-
rechtsethos fragt, der findet in H.s Aufsatzsammlung vielfältige, fundierte und
überzeugende Antworten in einer anspruchsvollen Form.

Dieter Witschen



282 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

Johannes Krug: Die Kraft des Schwachen. Ein Beitrag zur paulinischen Apo-
stolatstheologie. Tübingen, Basel: Francke 2001, 350 S. (Texte und Arbeiten
zum neutestamentlichen Zeitalter 37). ISBN 3-7720-2829-2.

Die neutestamentliche Dissertation, von Prof. Klaus Berger (Heidelberg)
begleitet, hat eine klare Fragestellung, einen übersichtlichen Aufbau, folgt einer
sauberen Methodologie und zeitigt ein Resultat, das sich sehen lassen darf

Die Fragestellung wird in Kapitel I (Einführung) in den Zusammenhang
der theologia crucis Martin Luthers gestellt. Inwiefern dessen Interpretation
den Dynamis-Begriff auch richtig erfaßt, läßt sich auf zwei Wegen überprüfen:
«Entweder unterzieht man die paulinische Christologie selbst, namentlich seine

kreuzestheologische Grundlegung (IKor 1,18-25), einer gründlichen Revision.

Oder man blendet zunächst die Christologie aus und überprüft anhand
der Apostolatstheologie, ob für Paulus die Dynamis tatsächlich unter dem
Gegenteil, d.h. der Schwachheit des Apostels verborgen ist. Mit diesem umgekehrten

Zugang läßt sich dann wiederum die Kreuzestheologie des Paulus beleuchten

und mit der theologia crucis des Reformators vergleichen, weil der Apostel

sein eigenes Schicksal nicht selten christologisch deutet und damit
Christologie und Apostolatstheologie aufs engste verzahnt» (S. 17).

Johannes Krug wählt den zweiten Weg. Er verspricht sich so, befreit von
reformatorischer Dogmatik, einen unverstellteren Blick auf den paulinischen
Dynamis-Gebrauch und möglicherweise neue Perspektiven auf die paulinische
theologia crucis.

Hilfreich und prägnant sind in Kapitel II (S. 19-35) die forschungsgeschichtlichen

Perspektiven, in denen Krug einen knappen Überblick gibt über
die fünf Problemfelder der Forschung: die religionsgeschichtliche Frage, die

logische Beziehung zwischen den Opposita, die Funktion der Paradoxie, die
Erfahrbarkeit der Dynamis und das Verhältnis des Apostels zu der Dynamis.

Kapitel III (S. 37—69) bietet eine ausführliche Begriffsbestimmung der
Termini «Dynamis» und «Astheneia». Die folgenden drei Kapitel analysieren die

entsprechenden Belegstellen in der Profangräzität, im Judentum und im
frühen Christentum, die — wie Paulus — die beiden Begriffe miteinander verknüpfen.

Zur Klärung wichtig ist die jeweilige Zuordnung der Belegstellen an
bestimmte Modelle: an das chronologische, das lokale, das perspektivische und
an das Transzendenz-Modell. Damit ist das religionsgeschichtliche Fundament
für die sich in Kapitel VII anschließende Exegese der relevanten Texte aus
dem Corpus Paulinum gelegt. Hier handelt es sich insbesondere um die Stellen
IThess 1,6; 2,4-13; IKor 1,10-4,21; 5,1-13; 2Kor 1,3-11; 4,7-12; 6,3-10, um
dann zu den berühmten «Spitzenaussagen» in 2Kor 12,7-10 zu kommen (S.

129—291). Kapitel VIII (S. 293-319) präsentiert das Fazit im Zusammenhang
der Kreuzestheologie: «Während Paulus in seiner Christologie die Schwachheit
der irdischen Phase Jesu zuordnet und die Kraft erst dem Auferstandenen
zuspricht, wird die apostolische Existenz von einem spannungsgeladenen
Miteinander beider Erfahrungsdimensionen bestimmt» (S. 313). Oder auch so:
«Sofern IKor 1,23f. als verkürzte Zusammenfassung eines zweiphasigen
Geschehens begriffen wird, legt daher auch die kreuzestheologische Deutung des

apostolischen Geschickes nahe, Kraft und Schwachheit als zwei gleichermas-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 283

sen erfahrbare, freilich in der Existenz des Apostels synchronisierte Grössen

zu verstehen» (S. 317). Für den Apostel stellt dabei die eigene Leidensexistenz

«mehr als nur ein einfaches Analogiephänomen» dar. «Er deutete sie vor
der Gemeinde vielmehr als Gewähr für die Authentizität der göttlichen Kraft»
(S. 314).

So stringent und schlank der Aufbau der Dissertation auch ist, so präzise
auch die exegetischen Passagen hauptsächlich in Kapitel VII: einige kritische
Rückfragen seien doch erlaubt.

1. Der dogmatische Ausgangspunkt ist möglicherweise nicht mehr derjenige

Luthers, dogmatisch bleibt er aber trotzdem; so ganz unverstellt ist der
Blick auf den paulinischen Dynamis-Gebrauch doch nicht. So muß man sich

fragen, ob das Bedeutungsspektrum von «Astheneia» wirklich weit genug
gefaßt ist und warum die moralische Schwäche zum vornherein so völlig
ausgeblendet wird. Nicht nur, daß der Ausdruck im klassischen Griechisch - wenn
auch selten - für sittliche Schwäche gebraucht wird; sowohl die Septuaginta
als auch Paulus selbst siedeln die Bedeutung von Astheneia und deren Derivate

in der Nähe des Versagens, des Scheiterns und der Sünde an. Der Zug
zum Systematischen ist denn auch sonst in den Analysen anzutreffen. Werden
nicht unsere Zeitvorstellungen in den Text hineingetragen, wenn von Phil
3,20f. behauptet wird, die Dynamis Christi habe «ausschließlich futurische
Bedeutung» (S. 311)? Reicht der Befund des Gebrauchs von Dynamis und Pneu-
ma aus, um zur Aussage zu kommen: «Zwar haben alle den Geist, nur einer
hat jedoch in dieser Weise Teil an der göttlichen Kraft» (S. 316)? Ich verstehe
— so glaube ich — die von Krug vorgenommene Differenzierung: Einerseits
sagt er, die göttliche Dynamis sei für Paulus «nur ihrer Provenienz nach eine
vis aliéna, nicht aber im Vollzug des apostolischen Handelns» (S. 316);
andererseits aber behauptet er von der überlegenen Kraft, die mit Christus auf der
Welt präsent geworden sei, mit ihr sei insofern ein Korrektiv gegeben, «als sie

auf das strengste menschliche und göttliche Kraft zu unterscheiden zwingt»
(S. 318); nur frage ich mich, ob diese Differenzierung von Paulus oder von der

Dogmatik bzw. von Johannes Krug her kommt.
2. Der Verfasser zieht - so scheint mir - kaum in Betracht, daß Paulus

sich auch einmal selbst widersprechen könnte, d.h. daß seine Aussagen im
Zusammenhang verschiedener Wirkungs- und Konfliktfelder nicht immer letzte
Ausgewogenheit und Systematik erreichen müssen. So darf man sich schon
fragen, ob des Paulus Vatermetaphorik (IKor 2,11 f.) und die damit verbundene

«Mimesis-Theologie» so ohne weiteres mit jenen Aussagen vereinbar
sind, die - gerade in der Auseinandersetzung mit dem Apollos-Bild gewisser
Leute in Korinth — für die «Christus- bzw. Gott-Unmittelbarkeit» der Gemeinde

eintreten (vgl. z.B. IKor 3,21—23) oder betont von der Gemeinde als der
«Gemeinde Gottes» oder dem «Leib Christi» sprechen. Zur differenzierten
Darstellung der «Apollos-Partei» wäre übrigens ein Blick auf die Studie von
G. Sellin, Das Geheimnis der Weisheit und das Rätsel der Christuspartei (zu
IKor 1-4) in: ZNW 73 (1982) 69-96, hilfreich gewesen.

3. Eine letzte Rückfrage: Kann heute das paulinische Autoritätsverständnis
einfach so kritiklos übernommen werden, oder müßten nicht an den Apo-



284 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

stel selbst gewisse Fragen gestellt werden? Auf alle Fälle sollte in diesen
Zusammenhängen das von der feministischen Exegese in jahrelanger Forschung
Erarbeitete doch besser berücksichtigt werden, auch wenn man dieser
Forschungsrichtung möglicherweise nicht vorbehaltlos gegenübersteht. Erinnert
sei hier neben anderen an die grundlegende Studie von Elisabeth Schüßler-
Fiorenza, Zu ihrem Gedächtnis Eine feministisch-theologische Rekonstruktion

der christlichen Ursprünge, München 1988. Gerade was die Vatermeta-
phorik anbelangt, macht sie S. 291 f. darauf aufmerksam, daß Paulus durch
diese Redeweise ganz massiv wiederum patriarchale Bilder und Vorstellungsweisen

in die <christliche> Sprache einführt - ein Sachverhalt, dem weithin keine

oder zu wenig Beachtung geschenkt werde. Trotz der Betonung seiner
väterlichen Liebe zu seinen Kindern, die er bekehrt hat, öffne Paulus durch diese

Redeweise der Wiedereinführung patriarchaler Autorität in die christliche
Gemeinde Tür und Tor. Sein Begriff «geistliche Vaterschaft» verstehe die
christliche Gemeinde als «neue Familie Gottes», die «Väter» auf Erden hat und
nicht mehr nur einen einzigen Vater im Himmel. Auch wenn Paulus selbst
seine Autorität und seinen Dienst noch nicht in einem prononciert patriarcha-
len Sinn verstanden habe, schaffe er mit seinen Ausführungen doch die

Voraussetzungen dafür, daß spätere Generationen die «neue Familie Gottes» im
Sinne der Hierarchie der patriarchalen Familie umgestaltet werden (vgl. dazu
etwa die Pastoralbriefe).

In der Tat wird eine kritische Lektüre der Paulusbriefe im besonderen
und der neutestamentlichen Schriften im allgemeinen nötig sein, damit
Unrechtsstrukturen in christlichen Gemeinden nicht unbesehen fortgeschrieben
werden.

Die angeführten Rückfragen mögen vielleicht über das Ziel einer Besprechung

hinausschießen. Dem Ernst der Dissertation und ihrer grundsätzlich zu
bejahenden Aussage sollen sie keinen Abbruch tun.

Hermann-Josef Venetz

Ökumene vor neuen Zeiten. Für Theodor Schneider. Hrsg. von K. Raiser/
D. Sattler. Freiburg i.Br. et al.: Herder 2000. 575 S. III. ISBN 3-451-27244-X.

Zum 70. Geburtstag des katholischen Mainzer Dogmatikers Theodor Schneider

haben der Generalsekretär des Ökumenischen Rates der Kirchen, Konrad
Raiser, und die Wuppertaler Systematikerin und Religionspädagogin Dorothea
Sattler eine überaus reiche Sammlung von Stimmen zur ökumenischen
Großwetterlage herausgegeben. Vorwiegend deutsche Zeitzeugen (Ausnahmen sind
bezeichnenderweise die beiden orthodoxen Theologen Viorel Ionita und der
Metropolit Damaskinos Papandreou) äußern sich zur jüngeren Vergangenheit
der Ökumenischen Bewegung, besonders auch unter dem Eindruck der 1999

proklamierten Gemeinsamen Erklärung über die Rechtfertigungslehre (GE).
Das 575 Seiten schwere Buch gliedert sich in die Teile «Erfahrungen», «Grundlagen»,

«Streitfragen», «Profile» und «Perspektiven»; ein ausführlicher Anhang
gibt Auskunft über Leben und Werk des Jubilars.



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 285

1. Erfahrungen: Der einleitende Beitrag von G. Gassmann (13-31) zieht
Bilanz über die «historische Wende» (16), die die Ökumenische Bewegung für
die Kirchengeschichte bedeute. Er benennt die Voraussetzungen, Konsequenzen

und Herausforderungen bi- und multilateraler ökumenischer Dialoge und
verweist auf das Evangelium als deren «tragende Konstante» (31). H. Vorster
(33-52) legt einen konzisen Rückblick auf die Studienarbeit der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (ACK) vor. Gut nachvollziehbar

argumentiert Vorster, weshalb die Frage nach dem gemeinsamen
Missionsverständnis zum Zentrum des zwischenkirchlichen Dialoges gehört. Drei sachlich

verschiedene, jedoch ähnlich eindrückliche Schilderungen gelebter
Ökumene liefern H.H. Esser (53—65), U. Kühn (67—80) und U. Wilckens (81—96).
Esser beschreibt die christliche Solidarität und Spiritualität im «Archipel Gu-
lag» in den Jahren 1945—48, Kühn gibt Erinnerungen an die ökumenischen
Bemühungen während und nach der SED-Herrschaft in Ostdeutschland wieder.
Wilckens berichtet von ökumenischen Erfahrungen seines Lebensweges von
den letzten Kriegstagen des Jahres 1945 bis zu seinem Bischofsamt in Nord-
elbien.

2. Grundlagen-, Th. Söding (99-131) referiert ökumenische Aspekte neute-
stamentlicher Forschung. Er schildert den je besonderen Beitrag evangelischer
und katholischer Exegese im 20. Jahrhundert und weist auf die mittlerweile
gewonnene Selbstverständlichkeit interkonfessioneller akademischer
Zusammenarbeit hin. Zur Klärung des schillernden Begriffes «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» fordert Söding die gemeinsame Aufarbeitung der neutesta-
mentlichen Forschung zur Kirchenlehre. Dabei würde sich zeigen, daß, ausgehend

vom Begriff der Koinonia, weder schiedlich-friedliche kirchliche Koexistenz

noch einfacher Rückkehr-Ökumenismus exegetisch zu verantworten seien.

Uberzeugend plädiert er dafür, ein künftiges Modell von Kirchengemeinschaft

konsequenter als bisher auf die Basis neutestamentlicher Ekklesiologie
zu stellen. F. Hahn (133-134) expliziert, auf dem Hintergrund der GE,
anhand von zwölf Thesen Sinn und Funktion eines ökumenischen Konsenses.
Insbesondere weist er darauf hin, daß ein solcher Konsens, seinem Wesen
entsprechend, über die jeweiligen konfessionsspezifischen Besonderheiten
hinausgehe. Gegenseitige Verurteilungen seien von den Kirchen im Interesse
gemeinsamer Stellungnahmen zu Glaubens fragen aufzuheben. S. Wiedenhofer
(135—146) postuliert die Notwendigkeit einer gemeinsamen gottesdienstlichen
Büß- und Versöhnungsfeier der getrennten Kirchen. Er verweist sowohl auf
das von Papst Johannes Paul II. verfolgte ökumenische Bußprogramm (das
insbesondere in der 1995 erlassenen päpstlichen Enzyklika Ut unum sint zum
Ausdruck kommt) als auch auf die schon seit der Lambeth-Konferenz von
1910 von reformatorischen Kirchen praktizierten Schuldbekenntnisse. Daß es

für einen solchen Akt eine katholisch-evangelische Annäherung im Verständnis

von Heiligkeit und Sündhaftigkeit der Kirche bräuchte, stellt W. nicht in
Abrede; die Differenzen in dieser Frage seien aber nicht unüberwindbar.
C. Oeyen (147—157) stellt fest, daß es ohne Mystik keine Kirche und folglich
auch keine Ökumenische Bewegung geben könne. Der biblisch fundierten, in
allen Epochen der Kirchengeschichte und sich durch alle Konfessionen wie-



286 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

derfindenden christlichen Mystik eigne eine zu entdeckende ökumenische
Qualität. E. Lohse (159-171) verbindet auf bestechende Weise die Argumentation

der Confessio Augustana (CA) von 1530 mit jener der GE von 1999.
Lohse weist auf das große ökumenische Potential der jüngst erreichten
Übereinstimmungen hin und postuliert, daß damit auch die Fragen des
Amtsverständnisses, der Sakramentenlehre und des Petrusdienstes in neuem Licht zu
sehen seien. CA und GE ließen keinen Zweifel daran, daß die Kir-chen ihrem
Auftrag in der Welt nur gemeinsam gerecht werden können.

3. Streitfragen-, Ganz ähnlich stellt auch K. Lehmann (175-183) die GE als

Mark- und Meilenstein dar, welcher mehr bedeute als eine bloße Annäherung
und der Diskussion um die offenen Fragen neue Perspektiven gebe. Der
«differenzierte Konsens» (179) sei damit zwar nicht als definitiver Durchbruch auf
der Suche nach kirchlicher Einheit, doch aber als historisches Datum auf dem
Weg dazu zu verstehen. H.J. Held (185—207) fordert einen ausdrücklicheren
ekklesialen Bezug der Rechtfertigungslehre, welche ihren Sitz im Leben der
evangelischen Kirchen verloren habe. In Frage komme dafür in erster Linie
die Privatbeichte, in welcher der vollmächtige Freispruch im Namen Gottes
stattfinde. Ähnlich plädiert W. Klaiber (209—224) für eine ekklesiologisch,
besonders auch missionarisch verantwortliche Rechtfertigungslehre. Eine solche
werde wirksam in der Rechtfertigungsbotschaft, welche den Menschen für die
in und mit Gott geschaffene christliche Gemeinschaft befreit. D. Sattler (225—

244) entwickelt eine faszinierende Interpretation der im ökumenischen Diskurs

besonders schwierigen Vorstellung der Immaculata conceptio Mariens. Sattler

plädiert dafür, die Frage der persönlichen Sündlosigkeit der irdischen Maria

offen zu lassen und stattdessen die freie Gnadentat Gottes an der dadurch
geheiligten Frau wahrzunehmen. Ob allerdings Sattlers Verständnis der Maria
als einer Eva Immaculata, einer urbildlich dargestellten Schöpfung, noch mit
dem Glauben an die Gottesmutter Maria vermittelbar ist, ist m.E. fraglich.
P. Neuner (245—259) stellt die bestechende Frage, ob der bei den evangelischen

Amtsträgern geortete «defectus ordinis» angesichts des ernsthaften
Priestermangels nicht auch in der römisch-katholischen Kirche Tatsache geworden

sei. Der Umstand, daß die Leitung einer Pfarrei notgedrungen Nicht-Or-
dinierten obliege, bedeute eine gravierende Spannung zwischen kirchlicher
Praxis und kirchenamtlich-katholischem Amtsverständnis. B.J. Hilberath,
O. Hofius, E. Jüngel und M. Theobald (261-291) fassen die wesentlichen neu-
testamentlichen und systematischen Aussagen zum kirchlichen Amt in Thesen.

Während Hofius und Jüngel das Priesterum aller Gläubigen und die suc-
cessio doctrinalis, die sich im Akt schriftgemäßer Verkündigung vollziehende
Amtssukzession, pointieren, entwerfen Theobald und Hilberath in ökumenisch

überzeugenderer Manier einen Brückenschlag von biblisch-reformatorischen

Einsichten zur Praxis der Verkündigung, für die das ordinierte Amt
konstitutiv sei. Besonders Hilberath skizziert eine Amtstheologie, der die
Gratwanderung zwischen personaler Überhöhung der Ordinierten einerseits und
deren Entlassung aus der besonderen Verkündigungsverantwortung andererseits

gelingt. I. Riedel-Spangenberger (293—317) gibt einen Überblick über
römisch-katholisches Kirchenrecht in Sachen Eucharistie und Ökumene. Dabei



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 287

erörtert sie präzise und anschaulich pastoral relevante Situationen wie die
Zulassung von nichtkatholischen Christen zur Eucharistiefeier oder die Teilhabe
an der Kommunion in konfessionsverschiedenen Ehen. G. Wenz (319-353)
zeigt die Entwicklung auf, die die lutherische Kirche in Fragen der Zulassung
zum Abendmahl im Verlauf des 20. Jahrhunderts durchlaufen hat. Weder die

Bedingung voller Einigkeit in Lehre und Bekenntnis, wie sie noch 1954 von
W. Eiert erhoben wurde, noch die Forderung von E. Herms (1989), das Abendmahl

sei für alle Getauften zu öffnen, versprächen eine ökumenisch überzeugende

Perspektive. Eine differenzierte Position evangelisch-lutherischer
Bedingungen steht nach Wenz noch aus.

4. Profile: K. Raiser (357—384) erklärt differenziert und nüchtern zugleich
die Krise im Verhältnis der Orthodoxen Kirchen zum ÖRK, insbesondere zu
dessen protestantischen Mitgliedkirchen. Ein Rückblick auf die Entwicklung
des orthodoxen ökumenischen Engagements im 20. Jahrhundert erhellt
theologische, politische und kulturelle Motive für die Zuspitzung der Probleme in
jüngster Zeit. Die daran anschließenden Perspektiven für die Zukunft wirken,
aus der Feder des Generalsekretärs, eher pragmatisch als visionär. Daß
Pragmatismus am Platz ist, belegt D. Papandreou (385-397), dessen Schilderung
des Auftrages der Orthodoxie für die Welt an der Schwelle des dritten
Jahrtausends einen kirchlichen Leib skizziert, der weitgehend ohne ökumenische
Perspektiven auszukommen scheint. V. Ionita (399-409) faßt Aussagen des

rumänischen Theologen Dumitru Stäniloae (1903—1993) zum Verhältnis von
Theologie und Spiritualität zusammen und betont deren engen inneren Bezug.
E. Geldbach (411-424) referiert die Themen des römisch-katholisch/bapti-
stischen Dialoges und benennt die Hauptdifferenzen. Vergleichbares, mit
stärkerer Betonung der ökumenischen Methodik, leistet R. Frieling (425-438) für
den Bereich der römisch-katholisch/evangelischen Beziehungen. Frieling stellt
gleichsam die Grundsatzfrage des vorhegenden Buches: «Was ist im Lichte
eines Grundkonsenses Ausdruck einer legitimen Vielfalt im Glauben, was sind
noch kirchentrennende Gegensätze[,] und wie gehen wir damit um?» (431)

5. Perspektiven-, O.H. Pesch (441-473) gelingt ein faszinierender
Perspektivenwechsel, weg von akademisch tradierten, hin zu den von christlichen
Gemeinden tatsächlich wahrgenommenen ökumenischen Problemen. Pragmatisch,

theologisch exakt und (deshalb!) ebenso zuversichtlich postuliert P.

einen «neuen ökumenischen Stil», der unterschiedliche kirchliche Akzente
entspannter wahrnimmt und so erst wieder eine konstruktive theologische
Auseinandersetzung ermöglicht. Denn: «Nicht die Gemeinschaft bedarf der
Rechtfertigung, sondern die Trennung» (449). P.-O. Ullrich (475—506) plädiert
dafür, die Ökumene als Methodik im Umgang mit Fremdartigem in die berufliche

Fort- und Weiterbildung der Kirchen zu integrieren. H. Löwe (507-511)
behauptet einen Unwillen, aus den konfessionellen Grenzen herauszutreten
und sich dem Fremden zu stellen (eine ökumenische «Perspektive» kann ich
hier nicht erkennen). H. Meyer (513-529) erachtet es als typisch lutherische
Art ökumenischen Bemühens, daß die Einheit im Glauben der Einheit der
Kirche voranzugehen habe. Er betont, daß erst der auf den Rezeptionstf/êt
ökumenischer Dialogergebnisse folgende Rezeptionsjirfl^«/? zu wirklicher Ge-



288 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

meinsamkeit führe. D. Ritsehl (531—547) fordert mehr «horizontales
Vertrauen» (531), d.h. Vertrauen in die Gestaltwerdung Christi in den Schwesterkirchen.

Es gelte, die Ökumene vermehrt als «geschwisterlichen Wettstreit»
(543) zwischen je als optimal erfahrenen Lehren, als «Angebote im Vertrauen
auf den Christus praesens» (545) zu gestalten. Und ganz ähnlich klingt es

schließlich bei J. Wanke (549-552): «Die alte Hermeneutik des Verdachts
zwischen Lutheranern und Katholiken muß einer Hermeneutik des Wohlwollens
weichen.» (551)

Das Buch gibt einen ausgezeichneten Uberblick über Anspruch und
Wirklichkeit der Ökumene zum Jahrtausendwechsel. Was den Alltag ökumenischer

Bemühungen erschwert, worum gerungen, worauf gehofft und zuweilen

gar vertraut wird — engagierte Zeugnisse von alledem sind hier mit Gewinn zu
lesen.

Gottfried W. Locher

Hilarion Alfeyev: St. Symeon the New Theologian and Orthodox Tradition.
Oxford: Oxford University Press 2000. 338 S. (Oxford Early Christian Studies).
ISBN 0-19-82700-97.
Syméon le Studite-, Discours Ascétique. Introduction, texte critique et notes par
Hilarion Alfeyev, traduction par L. Neyrand. Paris: Cerf 2001. 154 p. (Sources

Chrétiennes 460). ISBN 2-204-06676-1.

In seiner in Oxford erstellten Dissertationsschrift unternimmt der
russischorthodoxe Theologe Hilarion Alfeyev den Versuch, die Orthodoxie Symeons
des Neuen Theologen (ca. 949 — 1021) auf dem Hintergrund der ihm vorgegebenen

Tradition herauszuarbeiten. Der Verdacht, Symeon hätte neue Lehren
eingeführt, prägte nicht nur dessen Leben (der Beiname wurde ihm
möglicherweise zunächst von persönlichen Gegnern zugelegt!), sondern auch die

Wirkungsgeschichte seiner Schriften. Wenn Alfeyev sich in seiner Studie
bemüht, diesen Verdacht von Symeon abzuwenden, so reiht er sich in eine lange
Reihe von Verteidigern ein, die den ersten Herausgeber von Symeons Werk
Niketas Stethatos mit dem Begründer der kritischen Symeonausgabe Basil Kri-
vochéine verbindet.

Methodisch entscheidet sich Alfeyev für eine thematisch aufgebaute
Gesamtdarstellung von Symeons Werk und vermeidet auf diese Weise eine Fo-
kussierung auf die strittigen Punkte, was dem Buch den Charakter einer Sy-

meon-Monografie auf dem derzeitigen Stand der Forschung gibt. Im ersten
Hauptteil untersucht Alfeyev Symeons Stellung innerhalb der monastischen
Tradition des Studion-Klosters (I.), sein Verhältnis zur Heiligen Schrift (II.)
und zur Liturgie (III.) und den Einfluß des geistlichen Vaters Symeon Studites
(IV.). Der zweite Hauptteil konzentriert sich auf den patristischen Hintergrund

von Symeons Lehre. Alfeyev fragt zunächst nach Symeons Bildungsgang

(V.). Die weiteren Kapitel sind thematisch bestimmt und widmen sich
Symeons trinitätstheologischen Schriften (VI.), seinem Theologiebegriff (VII.),
seiner Anthropologie (VII.) und Ekklesiologie (IX.). Das letzte Kapitel (X.) ist
zugleich das umfangreichste und behandelt Symeons Aszetik und Mystik. Das



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 289

Werk wird abgerundet durch eine kurze Zusammenfassung der Ergebnisse
und einen Uberblick über die Rezeptionsgeschichte.

Die Qualität von Alfeyevs Arbeit besteht darin, daß sie nicht nur die
syrische Literatur (Isaak von Ninive, Johannes von Dalyatha, Josef Hazzaya) stärker

berücksichtigt, als es bisher in der Symeon-Forschung üblich war, sondern
auch die Bedeutung von Symeons geistlichem Vater Symeon Studites neu zu
begründen vermag. Denn Alfeyev kann in seiner Dissertation auf das von ihm
selbst kritisch edierte Asketikon von Symeon Studites zurückgreifen, das fast
zeitgleich zu seiner Dissertation in den «Sources Chrétiennes» erschienen ist
(bibliogr. Angaben s.o.). Bisher war nur ein Teil dieser aszetischen Schrift unter

dem Namen von Symeon dem Neuen Theologen veröffentlicht (PG 120,
669—686). In dem kleinen Büchlein des Studiten, das Alfeyev mit einer gehaltvollen

Einleitung, Anmerkungen und Registern versehen hat, finden sich
skizzenhaft die wesentlichen Züge der Lehre, die der Neue Theologe breit
entfaltet und mit seinem bewegten Leben ratifiziert hat.

Zurück zu Alfeyevs Dissertationsschrift: So überzeugend auch der
beigebrachte Erweis von Symeons Orthodoxie im ganzen sein mag, so macht sich
doch an manchen Stellen eine glättende Tendenz bemerkbar, wie sie Walther
Völker schon 1974 im Hinblick auf die Symeon-Forschung monierte (Praxis
und Theoria bei Symeon dem Neuen Theologen, Wiesbaden, 85f.). Meine
Anfragen an Alfeyevs Ausführungen konzentrieren sich auf die folgenden drei
Punkte:

1. In der Forschung wurde verschiedentlich darüber spekuliert, ob
Symeon Studites ein Salos, ein heiliger Narr gewesen sei. Alfeyev vertritt
diesbezüglich eine neue These: Hinter den Vorwürfen gegenüber dem Studiten, die
der Neue Theologe und Niketas in ihren Schriften zu entkräften versuchen,
stehe eine innermonastische Diskussion um den Bäderbesuch von Mönchen,
wobei Symeon Studites in den Augen seiner Gegner eine laxe Haltung vertreten

und praktiziert habe (24ff.). Die Apologien von Symeon dem Neuen Theologen

und Niketas sind jedoch m.E. schwer mit dieser These zu vereinbaren
und verweisen eher auf den Vorwurf von Unzucht bzw. von Verkehr in
zwielichtigen Kreisen.

2. Ebenfalls eine neue These bringt Alfeyev im Zusammenhang mit den

trinitätstheologischen Schriften von Symeon ins Spiel (143ff.). Nur ein kleiner
Teil dieser Schriften (v.a. Hymne 21) lasse sich mit der Kontroverse zwischen
Symeon und Stephanos von Nikomedien in Verbindung bringen. Für den
anderen Teil vermutet Alfeyev einen Zusammenhang mit anti-armenischer Polemik.

Da jedoch jeder biografische Hinweis auf Symeons Beteiligung an dieser
Polemik fehlt, scheint mir der Angriff von Stephanos nach wie vor die
plausiblere Erklärung für Symeons trinitätstheologische Apologetik zu sein.

3. Der zentrale Vorwurf gegenüber Symeon, er sei der messaüanistischen
Häresie nahegestanden, wird von Alfeyev nur am Rand diskutiert, was etwas
erstaunt. Auch wenn die neuere Symeon-Forschung die Differenzen zu den
Messalianern herausstellen konnte, sind damit noch nicht alle Anfragen an den
Neuen Theologen entkräftet. Ob es sich bei Symeons Lehre, eine bestimmte
Form mystischer Erfahrung sei unabdingbar für die Vollgestalt christlichen



290 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Lebens, lediglich um einen «Maximalismus» (273) handelt, wie Alfeyev meint,
oder ob hier eine charismatische Einzelerfahrung kanonisiert wird, bedarf
weiterer Klärungen.

Trotz dieser Einseitigkeiten ist es Alfeyev gelungen, die Symeon-For-
schung auf eine breitere Basis zu stellen. Positiv zu vermerken ist neben den
ausführlichen Verzeichnissen und dem leserfreundlichen Stil der Arbeit das

Kapitel über die Rezeptionsgeschichte, das erwartungsgemäß auch die
russischorthodoxe Tradition berücksichtigt. Ein kleiner formaler Mangel besteht
darin, daß nicht klar wird, ob Alfeyev seine 1995 abgeschlossene Dissertation für
die Veröffentlichung nochmals überarbeitet hat, oder ob er nur die Bibliogra-
fie ergänzt hat (es findet sich z.B. ein Titel von 1997).

Simon Pf.ng-Keller

Anna Findl-Ludescher: Stützen kann nur, was widersteht. Ida Friederike Gör-
res — Ihr Leben und ihre Kirchenschriften. Innsbruck, Wien: Tyrolia 1999.
327 S. Salzburger theologische Studien, 9. ISBN: 3-7022-2160-3.

«Es gibt eben Bücher, die man unmittelbar kapiert, und andre, nicht die
schlechtesten, die mit der Person ihres Autors zu einer so unlösbaren Einheit
verwachsen bleiben, daß sie, kennt man ihn nicht, doch nur halb oder
ungenügend verständlich sind. Meine gehören wohl auch dazu» — diese Worte der
Ida Friederike Görres (1901-1971; zit. 20) wurden leitend für den Aufbau der
hier vorgelegten Arbeit, die 1997 in Innsbruck als Dissertation im Fach
Pastoraltheologie angenommen wurde. Eine ausführliche Biographie der Ida
Friederike Görres lag bislang nicht vor. «Ihr Leben und ihre Kirchenschriften» als

«lebensgeschichtliche» bzw. «kontextuelle» Theologie darzustellen, ist fruchtbar

und verdienstlich. Frau Findl-Ludescher konnte mit noch lebenden
Familienangehörigen und Freunden der verstorbenen Autorin Kontakt aufnehmen
und Einsicht in private Briefe nehmen; der Nachlaß in Freiburg i.Br. blieb
trotz mehrerer Initiativen ohne Begründung unzugänglich. Die Kirche bietet
sich als Schlüsselthema an, denn sie steht nicht nur im Mittelpunkt der
Schriften der I.F. Görres, sondern auch im Zentrum ihres Lebens: 1927 legte
die damals noch nicht verheiratete Ida Coudenhove ein Gelübde ab, sich «an
den Dienst der Kirche zu binden» (zit. 81) - nicht in einem rein beruflichen
Sinne, sondern im Sinne eine tiefen Berufung. Auf die Frage «Warum bleibe
ich in der Kirche?» antwortet sie in einem posthum herausgegebenen Text:
«Ich bleibe nicht in der Kirche. Ich bin in der Kirche, und sie ist in mir. Ich bin
ein Teil von ihr, der von ihrem Blut und Atem lebt» (Görres/Nigg/Ratzinger,
Aufbruch, Freiburg 1971, 127).

Die biographischen Darstellungen im kirchlichen Kontext (Teil I) sind

von bewegender Lebendigkeit: Reichsgraf von Coudenhove-Kalergi hatte als

Diplomat in Tokio mit 33 Jahren eine 18jährige Japanerin geheiratet, die in
Europa eine Fremde blieb. Ida (Elisabeth) Friederikes Leben spielte sich in
«Hohlkugeln» ab, «blind nach außen, spiegelnd nach innen, hermetisch gegen
jeden Einfluß von draußen verlötet» (61): zunächst das Schloß der Familie,



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 291

später das Klosterpensionat der Sacré-Coeur-Schwestern in Wien, dann der
«Bund Neuland» Die in der Begeisterung für das Reich Gottes überwunden
geglaubte «Welt» kam nur als das verdächtigte «Draußen» in den Blick. Der
Mary-Ward-Schule in St. Pölten verdankt Ida ihr «religiöses Erwachen» (62),
doch aus dem Noviziat der Schwestern schied sie nach knapp einem Jahr wieder

aus, um zunächst Staatswissenschaften in Wien zu studieren, später die

berufsbezogene «Soziale Frauenschule» in Freiburg zu besuchen. Ostern 1935

heiratete sie Carl-Josef Görres; die Ehe blieb kinderlos.
Ihr Zeugnis für die Kirche wird mehr und mehr zum Martyrium im wahrsten

Sinne des Wortes. Der «Brief über die Kirche» erschienen 1946 in den
«Frankfurter Heften» markiert einen Wendepunkt. Auf der einen Seite als

progressive «Kirchenfeindin» verdächtigt, läßt sie sich auch für die Zielsetzungen

linkskatholischer Kreise nicht vereinnahmen: «Wir haben Frau Görres'
Kameradschaft entbehrt» (Walter Dirks; zit. 105, Anm. 201). Die Spannungen
im Leib der Kirche werden von ihr leibhaftig durchlitten: Ihre Krankheit
intensiviert sich, fesselt sie jahrelang ans Bett und wird von ihr selbst als

«Kirchenkummer» (121) bezeichnet. Dennoch führt sie ihren Einsatz unermüdlich
weiter als freie Schriftstellerin, durch Vorträge, Rundfunksendungen,
Konvertitenunterricht. Die Verunsicherung dringt auch in ihre Seele ein und geht «an
die Wurzeln» (zit. 187): «Ich kann einfach nicht glauben, daß der Herr sich
derart <fehlinkarniert> hat, so sehr ich stets die Kirche als Seinen Schmerzens-
leib und Seine Knechtsgestalt gesehen habe. Aber doch als Seine -. War es

aber nicht <Sein Leib> sondern wesentlich elende Menschenfiktion, usurpiert
an Seine Stelle gesetzt -? was dann? Für mich wäre das wirklich ein Ende. Ich
kann da nicht weiter» (zit. 187). Noch härter: «Wenn es so ist, möchte ich
wirklich lieber nicht mehr leben» (zit. ebd.). I.F. Görres stirbt in einem realen
Sinne an der Kirche. Von der Bischofskonferenz berufen, an der Würzburger
Synode mitzuarbeiten, trägt sie bei einer Sitzung am 14. Mai 1971 ein Statement

zur Sonntagsheiligung vor; in der anschließenden heftigen Diskussion
erleidet sie einen Anfall von Gehirnspasmen, denen sie am folgenden Tag er-
liegt.

Das Kirchenverständnis der I.F. Görres (Teil II) zeigt sich nicht als

Begriffssystem, sondern äußert sich in Gesprächsform, häufig in Gestalt von
Briefen, fast immer im Fragment, mit dem Mut zum sehr persönlichen Zeugnis,

zum Sprechen in Bildern. Von vornherein melden sich also methodische
Bedenken, wenn die so charakterisierte ekklesiologische Denkform von der
Verfasserin einem «theoretischen Bezugsrahmen» unterworfen wird: dem Modell

der «lebensgeschichtlichen Theologie», den ekklesiologischen Werken v.a.
von Medard Kehl und der theologisch-psychoanalytischen Symboltheorie von
Heribert Wahl, in der die Kirche vom Auftrag der «Glaubensermöglichung»
her gedeutet wird. «Drei zentrale Kirchen-Bilder» wählt die Autorin als

Gliederungsprinzip ihrer Darstellung aus: 1) Kirche als Leib Christi - das Bild, das

bis 1950 vorherrscht; 2) Kirche als Frau - ein Bild, das geprägt ist von der
«(Entdeckung) des Frau-Seins, der Integration der Weiblichkeit» (216) und die
Kirche in den weiten Horizont zwischen Schöpfung und Vollendung stellt,
«weil diese drei Gestalten Maria - Schöpfung - Kirche eben drei Transparente



292 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

aufeinander zu sind. Wahrscheinlich steht hinter allen dreien die Sophia - das

<weibliche> Bild des Logos. Das Fest Mariens Unbefleckte Empfängnis z.B. ist
genauso eine Aussage über den <unbefleckten> Ursprung der Schöpfung vor
dem Sündenfall, wie Maria Himmelfahrt das Geheimnis der neuen Erde nach
der Verklärung, der heimgekehrten Kirche und der <Wiederbringung> im
orthodoxen Aspekt darstellt. Man kann das Ave Maria auch auf die Kirche
beten» (zit. 219); 3) Kirche als Stadt im Umbau - ein Bild, das nach dem II.
Vatikanischen Konzil auftaucht und die Erfahrung einer Wandlung mit offenem
Ausgang widerspiegelt. «Pastoraltheologische Impulse und Perspektiven» (Teil
III) beschließen die Arbeit mit verallgemeinerten Plädoyers: für die historische
Dimension in der Pastoraltheologie, für die Verantwortung als Laie/Laiin in
der Kirche, für das Naturhaft-Religiöse in der Kirche, für eine Kirche, die Heimat

sein soll, für ein integratives Veränderungsverständnis in der Kirche (vgl.
286-314).

Hier wie bereits in der Auswertung der Kirchenbilder anhand des theoretischen

Bezugsrahmens trennen sich unübersehbar die Wege zwischen der
Doktorandin und der von ihr behandelten Autorin. Die rationale Distanzie-
rung gewinnt den Vorrang vor der gläubigen Identifikation: I.F. Görres «hat
sehr stark an der Kirche gelitten Manchmal habe ich mich gefragt, ob dieses
Leid nicht zum Teil <unnötig> war, ob es wirklich notwendig und gottgewollt
ist, daß sie als Einzelperson so existentiell alle Mißstände und Veränderungen
in der Kirche am eigenen Leib erleidet daß die Wahrung der lebens- und
glaubensförderlichen Distanz zur Kirche ihr nicht immer möglich war» (201).
Die Kritik wird behutsam und mit psychologischem Verständnis vorgetragen,
ist aber im Grunde vernichtend: I.F. Görres neige zu «univoker Identifizierung»

zwischen Christus und der Kirche (190), zu einer «Spiritualisierung der
strukturellen Wirklichkeit» (237), zu einer «ideologisierenden Divinisierung
der (institutionellen) Kirche» (200). «Das differenzierte Denken, das ihr
ansonsten zu eigen war, stand ihr bezüglich der Kirche nach dem Zweiten Vati-
kanum nicht mehr zur Verfügung» (195). Im höheren Alter sei es ihr
schwergefallen, «überkommene und inzwischen vielleicht überholte Denk- und
Glaubensinhalte loszulassen» (193). Sie sei überzeugt gewesen, «daß es nicht primär
notwendig sei, sich kritisch aufmerksam um die Mißstände der Kirche zu
kümmern, sondern vielmehr sich mit ihr zu identifizieren und sich an ihrer
Herrlichkeit zu freuen» (237).

Unübersehbar lassen sich beide Frauen von unterschiedlichen Kriterien
leiten. Maßstab für I.F. Görres ist nicht die Kirche als begrifflich gefaßter
«Denk- und Glaubensinhalt» sondern die Kirche als Ort des lebendigen
Handelns Gottes in der Geschichte. Es geht ihr nicht um eine emotionale Bindung
an die Kirche (vgl. 307), sondern um die existentielle Antwort auf die
sakramentale Bindung Christi an seine Kirche und jedes ihrer Glieder. Nicht eine

nostalgisch festgehaltene Gewohnheit steht auf dem Spiel, nicht nur ein
Kirchenbild, sondern die Wahrheit der Selbstoffenbarung Gottes, «weil ich doch
immer so glühend an den Heiligen Geist in der Geschichte, in der Geschichte der

Kirche, geglaubt haben, an Sein Dabeisein und unablässiges Wirken» (zit. 186);
«unser Verhältnis zur Kirche wächst allein aus unserm Gottesverhältnis, sie



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 293

steigen und fallen miteinander» (Aufbruch, a.a.O. 45). Wenn die Doktorandin
die «beharrliche und massive Identifizierung von Christus und Kirche» als

Mangel an «Flexibilität und Veränderungsbereitschaft bei Ida Görres» deutet
(163), dann bleibt sie eine Antwort schuldig, wie denn die «beharrliche und
massive Identifizierung» Christi mit der Kirche, von der das Neue Testament
Zeugnis gibt und die durch den Tod in die Herrlichkeit der Auferstehung
führt, in Glaube und Theologie angemessen Aufnahme findet. Hier ist I.F.
Görres mit ihrer sakramentalen Sicht der Kirche weit konsequenter. Ihre Kritik

an der Knechtsgestalt der Kirche ist von Anfang an radikal und schließt
auch die demütige Selbstkritik der Autorin stets ein. Ihr gesamtes hagiographi-
sches Schrifttum ist ein großes Zeugnis von der Kraft der Gnade Gottes in
der Schwäche und Sündhaftigkeit der Menschen. Sie weiß um die Unzulänglichkeit

der irdischen Gestalt der Kirche: «Die sichtbare Kirche, die Sichtbarkeit

und Stofflichkeit der Kirche ist Heilsgeschenk und Ärgernis zugleich: die

Gestalt, die uns entgegentritt, verrät uns die Gegenwart Gottes und — (verrät)
sie zugleich» (zit. 175). Doch ohne Identifikation auch mit dem entstellten
Leib der Kirche wird letztlich die Gemeinschaft mit Christus verfehlt. Die
Identifikation mit der leibhaften Kirche als Sakrament der geschichtlichen
Gegenwart Christi kann gar nicht eng genug sein: «Ich habe es noch sehr nötig,

gewisse Reste eigentlich pietistischen Spiritualismus, mit dem wir nun mal
alle infiziert sind, aus den Knochen zu schwitzen» (zit. 254; unklare Quellenangabe).

Das Zeugnis der I.F. Görres läßt sich nicht zu einer «Teilidentifikation»
abmildern: «Sie irren sich, diese Eklektiker, trotz allen Konjunkturerfolgen; alle

abgerissenen Blüten, noch so stilvoll und apart auf intellektuellem Draht
montiert, ergeben keinen lebendigen Rosenstock » (Aufbruch, a.a.O. 46).
Der Verdacht, I.F. Görres sei hinter der Ekklesiologie des II. Vatikanums
zurückgeblieben, zeigt ein theologisches Fehlurteil. Gerade die Konzilstheologie,
die die Sakramentalität der gesamten Kirche herausstellt, ermöglicht und
verlangt die für Ida Friederike Görres typische Verbindung von voller, leibhaftiger

Identifikation mit der konkreten Gestalt der Kirche und einer ständigen
«Kritik» im Sinne der je tieferen Bekehrung zum lebendigen Wirken des Geistes

Jesu Christi in ihr und durch sie in der Welt. Das Zeugnis der Kirche im
Werk der I.F. Görres ist auch nach dem Erscheinen dieser Dissertation bei
weitem nicht ausgeschöpft.

Barbara Hallensleben

Valentin Weigel: Gebetbuch {Büchlein vom Gebet). Vom Gebet. Vom Beten und
Nichtbeten. Hrsg. und eingel. von Horst Pfefferl. Stuttgart-Bad Cannstatt:
Fromann-Holzboog 1999, 242 S. (Valentin Weigel: Sämtliche Schriften. Neue
Edition 4). ISBN 3-7728-1843-9.

Nach den Bänden 3 und 8 der Neuausgabe des Weigelschen Textcorpus durch
Horst Pfefferl1 liegt auch der Band 4 der Ausgabe vor. Band 7, der vor allem
die Christologie Weigels m den entsprechenden Schriften bieten soll, ist für
Frühjahr 2002 angekündigt.2 Mithin sind die Bände in relativ rascher Folge er-



294 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

schienen, was bei der Schwierigkeit der Uberlieferung der Weigelschen Texte,
die eine hohe Anforderung an den Herausgeber stellen, besonders positiv
hervorzuheben ist. Wurden in den Bänden 3 und 8 die erkenntnistheoretischen
Hauptwerke, die inhaltlich eng zusammenhängen, vorgelegt, bietet der Band 4

im Hauptteil das Kernstück der Weigelschen Frömmigkeitslehre, sein
«Gebetbüchlein» und im Anhang zwei Stücke zum gleichen Thema, die aus dem
Weigelschen Umfeld stammen oder zumindest stark durch Weigel beeinflußt sind.
Die Neuausgabe des «Gebetbüchleins» beweist, daß bei systematischer Suche
in Bibliotheken und Archiven noch neue Handschriftenfunde möglich sind,
die bisherige Forschungsergebnisse zu einem so wichtigen Autor des späten
16. Jahrhunderts, wie Weigel es war, bestätigen und erweitern können. Waren
vom «Gebetbüchlein» bisher nur Drucke des 17. Jahrhunderts bekannt, so
entdeckte Carlos Gilly (Basel) eine von den Drucken unabhängige Abschrift in
einem Sammelcodex der Universitäts- und Landesbibliothek (ULB) Halle, die
mit der Datumsangabe 1606 die früheste Überlieferung darstellt, mithin dem

(verlorenen) Urmanuskript des Autors am nächsten kommt und vom Herausgeber

der Edition zugrunde gelegt wurde. Der Codex der ULB Halle ist nicht
nur wegen der Abschrift des Weigelschen «Gebetbüchleins» interessant,
sondern auch wegen der Sammlung von Gebeten und Schriften über das Gebet.
Als Autoren tauchen neben Thomas von Aquin, Geiler von Kaysersberg und
Martin Luther auch Meister Eckhart und Johannes Tauler, Kaspar von
Schwenckfeld und Paracelsus auf. Die Sammlung wurde durch den Augsburger

Mediziner und Paracelsisten Carl Widemann (1555-1637), der als Schreiber

und Sammler von paracelsischen und diesen verwandten Texten bekannt
ist, zusammengestellt (s. Einleitung XI). Widemann hat also das
«Gebetbüchlein» in eine geistige Reihe eingeordnet. Damit ist seine Sammlung eine

Art Rezeption des Weigelschen Textes durch einen Zeitgenossen.
In seiner ausführlichen Einleitung zum Gebetbuch geht der Herausgeber

auch auf die Frage der durchgängigen Autorschaft Weigels ein. Der Text weist
an verschiedenen Stellen offensichtliche Brüche auf, so daß der Herausgeber
der alten Ausgabe, Winfried Zeller, in Zweifel zog, ob der ganze Text von
Weigel selbst stammt. Pfefferl entschied sich aber auf Grund des Fehlens
eindeutiger Beweise für die Annahme, «das <Gebetbuch> in seiner überlieferten
Form [...] als eine Weigel zuzuweisende Schrift gelten zu lassen und sie bei der
Wiedergabe als solche zu behandeln» (Einleitung XXXIX). Neben der Erörterung

der zeitlichen Entstehung des «Gebetbüchleins» in seinen einzelnen Teilen

(Einleitung XL) - etwa ab 1572 - und den Quellen für Weigels Gebetsauffassung

- die mittelalterliche Mystik, Martin Luther, Sebastian Franck — wird
durch die Edition auch auf Probleme der Rezeption des Weigelschen Gebetbuches

aufmerksam gemacht. Im Anhang sind die anonymen, jeweils nur in
einer Handschrift überlieferten Schriften «Vom Gebet» und «Vom Beten und
Nichtbeten» aufgenommen. Während letztere wortgetreu einen Teil des

Weigelschen Gebetbuches in einen anderen Text integriert hat, ist «Vom Gebet»
zwar eindeutig von der Weigelschen Schrift abhängig (vor allem im Buch I),
betont aber in den Büchern II und III die Bezugnahme auf die mittelalterlichen

Mystiker Johannes Tauler und Meister Eckhart (s. Einleitung L). Die



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 295

wahrscheinlich 1610 (Eintrag auf dem Titelblatt) entstandene Schrift gibt den

Zeitgeist wieder. Seit Ende des 16. Jahrhunderts/Beginn des 17. Jahrhunderts
ist in Deutschland eine neue Frömmigkeitsbewegung zu beobachten. Sie
orientiert sich stärker an individuellen Frömmigkeitsinhalten, wie sie bei Tauler
und Eckhart, aber auch bei Individualisten im Gefolge der Reformation wie
Kaspar von Schwenckfeld, Sebastian Franck und Paracelsus zu finden sind.3

Im Zusammenhang damit ist sicher auch der Erfolg von Johann Arndts
Erbauungsschrift «Vom wahren Christentum» (Halle 1743 zu sehen. Arndt hat
vor allem aus dem ersten Teil des Weigelschen Gebetbuches größere Passagen
entnommen und mußte sich dafür «verantworten» (s. Einleitung XLIII/XLIX),
weil Weigel bei der Orthodoxie als dogmatisch unkorrekt galt. Seine Vorstellung

vom Gebet betont das Einswerden des Menschen mit dem gegenwärtigen

Gott. Die Sündenvergebung erfolgt nicht vermittelt durch die Absolution
des Geistlichen, sondern kommt direkt von Gott.4 Die bei Weigel immanente
Mißachtung des geistlichen Amtes und die Betonung einer verinnerlichten
Frömmigkeit ist in seinem «Gebetbüchlein» greifbar. Die vorliegende Edition
wird sicherlich weitere Forschungen zu diesem Komplex anregen. Neben der
detaillierten und problemreichen Einleitung und den dargebotenen Texten
werden dazu auch der textkritische Apparat und die zahlreichen sachlichen
Anmerkungen zum Text beitragen.

Sigrid Looss

1 VALENTIN WEIGEL: Vom Gesetz oder Willen Gottes. Gnothi seauton. Hrsg. und
eingel. von Horst PFEFFERL. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996 (Valentin Weigel, Sämtliche
Schriften. Neue Edition 3). S. auch die Rezension von S. Looss, in: FZPhTh 46 (1999)
642—644. — Valentin WEIGEL: Der güldene Griff. Kontroverse um den «güldenen
Griffe). Vom judicio im Menschen. Hrsg. und eingel. von Horst PFEFFERL, Stuttgart-
Bad Cannstatt 1997 (Valentin Weigel, Sämtliche Schriften. Neue Edition 8).

1 VALENTIN WEIGEL, Von der Betrachtung des Lebens Christi. De vita Christi.
Vom Leben Christi. Hrsg. und eingel. von Horst PFEFFERL. Stuttgart-Bad Cannstatt
2002 (Valentin Weigel, Sämtliche Schriften. Neue Edition 7).

1 Vgl. Der Pietismus vom siebzehnten bis zum frühen achtzehnten Jahrhundert. In
Zusammenarbeit mit J.v.d. Berg/K. Deppermann/J.F.G. Goeters/H. Schneider. Hrsg.
von Martin BRECHT, Göttingen 1993, insbes. 113—150 (Geschichte des Pietismus 1).

1 Ebd., 125-126

Harry G. Frankfurt: Freiheit und Selbstbestimmung. Ausgewählte Texte. Hrsg.
von Monika Betzier und Barbara Guckes. Berlin: Akademie Verlag 2001.
VIII+235 S.. ISBN 3-05-003510-2.

Die hier publizierten ausgewählten Aufsätze des amerikanischen Philosophen
sind auf Englisch zuvor in den zwei Sammelbänden The Importance of What We

Care About (1988) und Autonomy, Necessity, and Love (1999; beide bei
Cambridge University Press) erschienen. Die Besprechung konzentriert sich auf
die neueren der zwischen 1969 und 1999 entstandenen Essays, da sie oft
grundsätzliche Gedanken aus Frankfurts früheren philosophischen Beiträgen
weiterführen. Ein zentrales Thema, das auch die beiden Herausgeberinnen Mo-



296 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

nika Betzier und Barbara Guckes in ihrem umfangreichen und kritisch
kommentierenden Vorwort hervorheben, bilden die für den Autor adäquaten
Bedingungen selbstbestimmten Handelns. Nicht zuletzt im Widerstreit mit Kant
geht es Frankfurt um eine Konzeption personaler Autonomie, die nicht durch
eine rationale Selbstgesetzgebung - d.h. durch freiwillige Bindung an ein
objektives Gesetz - Moralität impliziert, sondern (in Anlehnung an Hume) durch
eine in unterschiedlichen Nuancen formulierte Identifikation mit unseren
willensmäßigen Einstellungen («volitional attitudes»). Diese Auffassung darf gleichwohl

nicht als eine voluntaristische mißverstanden werden, weil den bezeichneten

willensmäßigen Einstellungen eine eigene Rationalität zugeschrieben
wird. Ein Kritikpunkt der Herausgeberinnen läuft im wesentlichen darauf hinaus,

daß Frankfurt mit seiner Position den Rationalitätsbegriff unterminiere,
indem er das Uberprüfen von Einstellungen durch überlegte Urteile unterbinde.

Den Begriff der Rationalität strapazieren zu wollen, scheint allerdings ein
charakteristischer Zug des Autors zu sein — manifest geworden schon in seiner
umstrittenen Theorie der Willensfreiheit ohne die Annahme einer möglichen
Handlungsalternative («Alternative Handlungsmöglichkeiten und mo-ralische
Verantwortung»; S. 53-64), oder in seinem vieldiskutierten Zwei-Stufen-Modell

von Wünschen («Willensfreiheit und der Begriff der Person»; S. 65 -83),
das die Identifikation von Vernunft und Willen zu erklären sucht. Die für
Frankfurt adäquaten Bedingungen personaler Autonomie implizieren
eigenwillige normative Vorstellungen vom menschlichen Handeln. In seinem
Vorwort zum Buch Autonomy, Necessity, and Love bringt dies Frankfurt auf
programmatische Weise zum Ausdruck: «What morality has to say concerning
how to live and what to do is important, but its importance is often exaggerated;

and in any case there are other important things to be said as well. I
think that philosophers need to pay more attention to issues belonging to a

domain that is partially occupied by certain types of religious thought — issues
that have to do with what people are to care about, with their commitments to
ideals, and with the protean role in our lives of the various modes of love»
(Cambridge University Press 1999, S. X.: «Was die Moral darüber zu sagen hat,
wie wir leben sollen und was wir zu tun haben, ist wichtig, aber ihre Wichtigkeit

wird oft überschätzt; jedenfalls gibt es noch andere wichtige Dinge, die es

auch verdienen, gesagt zu werden. Ich denke, die Philosophen sollten mehr
auf die Fragen achten, die zu einem Bereich gehören, der teilweise von gewissen

Typen religiösen Denkens besetzt wird — auf Fragen, die mit dem, worum
sich die Leute sorgen sollten, zu tun haben: mit ihren Engagements für Ideale
und mit der proteischen Rolle, die die verschiedenen Formen der Liebe in
unserem Leben spielen»; Übers. P.M.).

Wie sind nun diese Bedingungen personaler Autonomie, wie sind
willensmäßige Einstellungen zu verstehen?

Im Aufsatz «Über die Nützlichkeit letzter Zwecke» (S. 138—155) verweist
schon der Titel auf eine wichtige Annahme bezüglich des menschlichen
Handelns. Frankfurt erweitert hier die aristotelischen Zweck-Mittel-Unterscheidungen,

indem er eine überraschende Reziproziät postuliert: Letzte Zwecke
(damit zugleich intrinsische Werte) erlangten durch den Umstand, daß sie end-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 297

gültig wertvoll seien, auch einen bestimmten instrumentellen Wert. Andererseits

erwachse dem Streben nach einem solchen Wert, dem Tätigsein - also
dem Mittel - auch ein zusätzlicher intrinsischer Wert, gerade weil es
instrumenteil wertvoll sei! Inwiefern? Frankfurt kommt zum Schluß, daß ein Leben
ohne «letzte Zwecke» («final ends») für ein Individuum ein bedeutungsloses
Leben sein müßte. Einen solchen Zustand zu vermeiden werde, wenn nicht zu
einer physischen, so doch zu einer psychologischen Notwendigkeit. Damit
erklären sich einerseits der instrumenteile Extra-Wert letzter Zwecke, aber auch
der intrinsische Extra-Wert der Mittel: Eine nützliche Tätigkeit ist Teil eines
sinnvollen Lebens und damit auch an sich wertvoll.

In diesem Zusammenhang führt der Autor einen weiteren relevanten
Begriff ein: das Verb «to care (about)» - etwa mit «sich interessieren für», «sich

sorgen um» oder «einem von Bedeutung sein» zu übersetzen. Unsere Motivation

dafür, zu fragen, wie wir leben sollten, rühre daher, daß wir «ein Interesse
am Verständnis dessen, wofür wir Sorge zu tragen haben» (S. 153) hätten.
Eine Position der Unparteilichkeit sei hier nicht möglich; um entscheiden zu
können, müsse man schon für etwas ein Interesse haben. Mit anderen Worten:
Objektive Entscheidungen über das, was Menschen wichtig sein soll - eine
«View from Nowhere» im Sinne Nagels - gebe es nicht, da Ziele durch das

determiniert würden, was den einzelnen kümmere. Woran einem aber etwas
liegen sollte, sei schwierig zu beantworten: Zwar seien wir darauf bedacht, uns
Klarheit darüber zu verschaffen, was für uns bedeutsam sein sollte, doch
müßten die Werte der bedeutsamen Dinge (Gefühle, Wünsche, Ideale, Moral)
verglichen und abgeschätzt werden. Die relative Gewichtung der Werte als

Grundlage für die Beantwortung der Frage falle dann jedoch gewissermaßen
mit der Beantwortung der Frage selbst zusammen, da wir die Frage - was für
uns von Bedeutung sein soll - im Ganzen überhaupt erst nach ihrer
Beantwortung verstehen würden.

Ein weiteres Problem neben der Objektivität letzter Zwecke ist die Frage,
ob für die Entscheidung über letzte Zwecke die Tatsache, daß einem etwas

wichtig ist, schon ausreicht. Nein; nach Frankfurt müssen letzte Zwecke, um
letzte Zwecke zu sein, der unmittelbaren freiwilligen Kontrolle entzogen werden,

da sonst die Autorität der Willenszustände jeweils suspendiert werden
könnte. Wir müßten deshalb danach fragen, ob es etwas gebe, das wichtig zu
nehmen uns nicht freisteht. Mit anderen Worten: Die (Quasi-)Wahl letzter
Zwecke charakterisiert sich nach Frankfurt durch eine Art von willentlicher
Gebundenheit der Person, durch eine «willensmäßige Notwendigkeit» («volitional

necessity»), die der unmittelbaren Kontrolle der Person entzogen zu
sein scheint.

Der Beitrag «Die Notwendigkeit von Idealen» (S. 156-165) entwickelt
diesen Ansatz weiter und beschreibt gleichzeitig die (psychologischen) Vorteile

dieser Konzeption, wenn betont wird, daß «willensmäßige Notwendigkeit»

uns bei der der Wahl von Idealen, bzw. bei der Art und Weise, wie wir
Ideale verfolgen, helfe: dadurch nämlich, daß sie uns Grenzen möglicher
Handlungen (nicht zuletzt im Sinne von ethisch akzeptablen Handlungen)
aufnötige. Denn Ideale wie Freiheit und Individualität würden durch die Auswei-



298 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

tung der ihnen immanenten Möglichkeiten paradoxerweise unterhöhlt; der
Handelnde könne sich in seiner Identität bedroht sehen, da eine schrankenlose

(Wahl-)Freiheit ethische und soziale Bande lockere und die Ausweitung der
Optionen die Autonomie zu überfordern drohe.

Was ist nun unter willensmäßiger Notwendigkeit zu verstehen? Dem Autor

scheint eine Art von gutem Willen vorzuschweben, der jedoch, im Gegensatz

zur Auffassung Kants, gerade durch die individuelle Neigung, nämlich
durch das, was einer Person wichtig ist, erst gewissermaßen selbstlos wird und
gleichzeitig eine spezifische individuelle Kontur erhält - Frankfurt bringt hier
etwa das Beispiel der (selbstlosen) Liebe zu den eigenen Kindern. Wie in
«Autonomie, Nötigung und Liebe» (S. 166-183) herausgeschält wird, bleibt der
Wille an persönliche Interessen gebunden, ist insofern kontingent, kann aber
doch zugleich Teil der Identität einer Person sein.

Wie eine Zusammenfassung der skizzierten Konzeption von den

Bedingungen personaler Autonomie läßt sich der jüngste Aufsatz des Bandes -
«Vom Sorgen oder: Woran uns liegt» (S. 201—230) — lesen, der ausdrücklich
den Aspekt des menschlichen Glücks in den Diskurs einbezieht: Glück
bestehe nicht - wie Hobbes glaubt - in der (kontinuierlichen) Erfüllung von
Wünschen, denn das, was man wolle oder wünsche — z.B. ein Speiseeis — sei

nicht immer das, was einen wirklich kümmere. Glück lasse sich nur einem
Geschöpf zuerkennen, für das irgend etwas wichtig sei. Worin besteht dann der
Wert dieser Sorge im Sinne von Anteilnahme? Insofern das Wohlergehen des

Gegenstandes unserer Anteilnahme oder Liebe für uns zu einer willensmäßigen

Notwendigkeit werde, werde das Ausüben der Anteilnahme selber zu
einer Notwendigkeit. Das Glück als letzter Zweck erscheint in seiner Krank-
furtschen Deutung zugleich als Mittel. Allgemeiner formuliert: Sich wiederum
auf seine schon angeführte Zweck-Mittel-Analyse stützend, kommt der Autor
zu folgender Konklusion: Unsere Objekte der Anteilnahme (unsere letzten
Zwecke) seien gleichzeitig notwendige Bedingungen einer sinnvollen Aktivität
und damit nicht nur intrinsisch, sondern auch instrumentell wertvoll -
währenddem die sinnvolle Aktivität als Bestandteil eines belangvollen Lebens für
die (psychologische) Identität einer Person notwendig und damit nicht nur
instrumentell (im Hinblick auf letzte Zwecke), sondern auch intrinsisch wertvoll
sei.

Frankfurts eigenwillige Thesen bieten durch ihre spekulativen Wagnisse
zweifellos manche Angriffsflächen für Kritik. Neben der möglicherweise
fragwürdigen Dehnung des Rationalitätsbegriffs durch die Einführung
willensmäßiger Einstellungen zeichnet sich nach Ansicht der beiden Herausgeberinnen

Monika Betzier und Babara Guckes mit dem ausschließlichen Bezug
auf das Selbst auch das Gespenst des Solipsismus ab: Die Autonomie scheine
allein aus einer willkürlichen, nur von gegebenen Dispositionen abhängigen
Selbstkonstitution der Person zu bestehen.

Frankfurts metaphysische Interessen, insbesondere die in der Wahl der
Begriffe hervortretenden Sympathien für «issues belonging to a domain that is

partially occupied by certain types of religious thought», die sich zum Teil
vielleicht seiner langjährigen Beschäftigung mit Descartes verdanken, rücken



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 299

den Autor bisweilen in die Nachbarschaft kontinentalphilosophischer
Traditionen, obwohl er einen entsprechenden europäischen Hintergrund nicht
explizit anspricht. Zumindest in seinen neueren Aufsätzen scheint er sich, wie
z.B. Emmanuel Lévinas, einer Existenzphilosphie anzunähern, in deren
Argumentation man ethische und religiös-weltanschauliche Intentionen nicht
immer klar unterscheiden zu können meint. Die Auffassung, daß einen
Handlungsgrund zu haben nicht bedeutet, aufgrund einer Übereinstimmung mit
überlegten bewußten Urteilen, sondern aufgrund beharrlicher Einstellungen
zu handeln - Einstellungen, die mit ihrer «love»- und «care»-Metaphorik eine
Relation zu einem Gegenüber herstellen - erinnert zudem frappant an den
beharrlichen moralischen Appell, der nach Lévinas vom «Anderen» an uns ergehe

und dem wir uns nicht entziehen könnten.
Die Neuerscheinung mit einer chronologisch geordneten Auswahl von

zum Teil erstmals übersetzten Aufsätzen erlaubt es nun, die Entwicklung von
Harry Frankfurts Denken nachzuverfolgen.

Peter Mosberger

Burkhard Hafemann: Aristoteles' transzendentaler Realismus. Inhalt und Umfang

erster Prinzipien in der «Metaphysik». Walter de Gruyter, Berlin, New
York, 1998. (Quellen und Studien zur Philosophie Bd. 46). ISBN: 3-11 -

016135-4.

Die eingangs erwähnte Studie von B. Hafemann, die sich zur Hauptsache mit
der aristotelischen Metaphysik beschäftigt, basiert auf einem doppelten
Seinsbegriff. Sein bedeutet einmal die reale individuelle Wirklichkeit, dann aber
auch - und dies ist nach Hafemann der eigentliche Gegenstand der aristotelischen

Metaphysik - die formale Struktur dieser Realität. Die formale Struktur
des real Seienden weist eine Reihe von Merkmalen und Proprietäten auf. Es
sind dies die Begriffe von Einheit und Abgegrenztheit, die den überlieferten
Transzendentalien «unum» und «aliquid» entsprechen dürften, dann aber auch

«Nichtwidersprüchlichkeit» und «Ausgeschlossensein» bzw. «Nichtvorhandensein
eines Widerspruchmittleren», m.a.W. das, was in den sogenannten ersten

Prinzipien, d.h. im Widerspruchprinzip und im Prinzip vom Ausgeschlossenen
Dritten als Proprietäten der formalen Seinsstruktur zum Ausdruck gebracht
wird.

Die Funktion dieser Seinsmerkmale und -Proprietäten besteht darin,
formale Explikationsprinzipien der Seinserkenntnis zu sein. Für Hafemann sind
sie außerdem mit den in Met. V 1 erwähnten obersten Ursachen und Prinzipien

identisch und, was die ersten Prinzipien - auch Denkprinzipien oder Axiome

genannt - angeht, so sind diese nicht nur Deduktionsprinzipien, sondern
auch Möglichkeitsbedingungen des Denkens und Erkennens generell.

Der ontologische Status, der gemäß Hafemann den Merkmalen der
formalen Seinsstruktur und insbesondere den ersten Prinzipien zukommt, ist nun
von besonderem Interesse; denn dadurch wird einerseits die Verbindung mit
Kant hergestellt, andererseits aber auch das spezifisch Aristotelische und von
Kant sich Unterscheidende hervorgehoben. Mit Kant geht Hafemann insofern



300 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

einig, als der ontologische Status der Seins Formalitäten und Axiome ein
transzendentaler ist. Mit dem Ausdruck «transzendental» wird auf den Ursprung
dieser Denkgebilde hingewiesen. Es wird damit bedeutet, daß die Seinsformalitäten

und Axiome nicht auf Erfahrung und Erinnerung beruhen, sondern als

«Aktivierungen habituell vorhandener Denkstrukturen» zu betrachten sind.
Während aber bei Kant die transzendentalen Begriffe die Grenzen der Idealität

nicht zu überschreiten vermögen, stehen sie bei Aristoteles in Kontakt mit
der konkreten individuellen Realität. In der Wirklichkeitsbezogenheit des
Transzendentalen liegt für Hafemann somit der Sinn des aristotelischen transzendentalen

Realismus.
Es ist allerdings nicht einzusehen, wie der Wirklichkeitsbezug des

ausschließlich im rein Gedanklichen beheimateten Transzendentalen ohne die
Mithilfe weiterer, zwischen den beiden Extremen vermittelnder Elemente
möglich sein sollte. Dies ist wohl der Grund dafür, daß Hafemann unter Berufung

auf W. Wieland und E. Tugendhat bereits auf der ersten Seite seines
Buches auf die Bedeutung der Semantik und der sprachanalytischen Aspekte bei
der Interpretation der aristotelischen Metaphysik hinweist. Auch wenn dieser
Hinweis nicht näher erläutert wird, so scheint doch soviel klar zu sein, daß die
Semantik, die sich mit dem Formalen der Aussage und dessen Gesetzmäßigkeiten

beschäftigt, in der Lage sein dürfte, eine Brücke zu schlagen zwischen
abstrakten Gedanken und der in der «prädikativen Praxis» sich offenbarenden
konkreten Wirklichkeit.

Genau diesen Weg schlägt Hafemann ein, wenn er es unternimmt, bei der
Interpretation von Met. T 4.1007a20-bl8 die transzendentale Deduktion der
realen Substanz zu vollziehen oder - etwas einfacher ausgedrückt - den
Wirklichkeitsbezug transzendentaler Entitäten darzulegen.

Das entscheidende semantische oder sprachanalytische Argument läßt
sich dabei wie folgt formulieren:

1. Bei jedem Sprechakt muß vorausgesetzt werden, daß darin etwas
Bestimmtes und Abgegrenztes zum Ausdruck kommt, also die Merkmale
aufweist, die - wie oben erwähnt - für die formale Seinsstruktur konstituierend
sind.

2. Wenn ein P von einem S nicht in analytischer, sondern in akzidenteller
Weise ausgesagt wird (womit bedeutet wird, daß P nicht einfach den gegebenen

definitorischen Inhalt von S expliziert, sondern ein neues Merkmal hinzufügt),

so würde, falls S eine begriffliche Entität wäre, die Definition derselben

gesprengt; sie würde sich mit dem akzidentellen P vermischen und könnte
nicht mehr als etwas Bestimmtes und Abgegrenztes gelten.

3. Um der Bestimmtheit und Abgegrenztheit und somit den Bedingungen
jeglicher Sprachpraxis zu genügen, muß sich das (akzidentelle) P auf ein S

beziehen, das einer anderen Seinsordnung angehört, was wiederum nur eine reale
individuelle Entität sein kann.

Auf S. 185f. unternimmt Hafemann einen zweiten Anlauf zu einer, wie er
schreibt, «transzendentalen Deduktion einer erkenntnisunabhängigen
Substanz» auf semantischer Grundlage. Vorausgesetzt ist hier aber nicht, oder
zumindest nicht in erster Linie, die Bestimmtheit und Abgegrenztheit der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 301

Aussage, sondern vielmehr die Forderung, daß das S eine regelnde oder — wie
wir auch sagen könnten — eine stabilisierende Funktion innerhalb des Satzes
ausüben muß. Die Erfüllung dieser Forderung bedingt nun ihrerseits, daß sich
das S auf einen von P unabhängigen Gegenstand bezieht, was wiederum nur
eine reale und individuelle Entität sein kann. Wäre im Gegensatz dazu das S

von P abhängig (was im Idealismus der Fall ist), so käme es in der Aussage S

P zur Angabe von Merkmalen, die dem S rein zufällig anhaften würden und
so nicht in der Lage wären, das S in seiner Eigenschaft als stabilisierendes
Satzelement zu bestimmen.

Im weiteren Verlauf seiner Studie kommt unser Autor nochmals auf das

Verhältnis zwischen transzendentalen Prinzipien und realer individueller
Wirklichkeit zu sprechen. Die Untersuchung bewegt sich aber in umgekehrter
Richtung. Ging es im Vorausgegangenen darum zu zeigen, daß die transzendentalen

Seinsformalitäten und Denkprinzipien mindestens dann, wenn das

Semantische an ihnen betrachtet wird, nicht ohne einen Bezug auf die reale
individuelle Wirklichkeit auskommen können, so lautet jetzt die Frage, ob und
inwieweit dieses Wirkliche den Denkprinzipien entsprechen muß. Die
Antwort darauf ist, kurz gesagt, folgende: Beim prozessualen Sein ist eine solche
Entsprechung nur zum Teil der Fall; sie gilt nur für den Anfangs- und
Endpunkt des Prozesses; denn nur bei diesen beiden Extremen sind die Anforderungen

der Denkprinzipien wie Einheit, Abgegrenztheit, Nichtwidersprüch-
lichkeit und Ausgeschlossensein eines Widerspruchmittleren (das weder Sein
noch Nicht-Sein beinhaltet) erfüllt. Für das eigentliche im Prozeß befindliche
Seiende, wo Sein und Nicht-Sein ineinander fließen, haben diese Prinzipien
jedoch keine Gültigkeit.

Beim nicht-prozessualen Seienden hingegen, zu denen die «forma sub-
stantialis» (und damit vor allem die menschliche Seele) sowie insbesondere der
göttliche unbewegte Beweger zu rechnen ist, sind - wie leicht zu sehen ist -
die erwähnten Merkmale der Denkprinzipien vollständig und ohne jede
Einschränkung vorhanden. Für Hafemann besteht die Aufgabe der Ersten
Philosophie denn auch darin zu zeigen, daß das eigentlich Seiende — eben das göttliche

nicht-prozessuale — den Denkprinzipien entsprechen muß.
So gesehen, übernehmen die Denkprinzipien die Funktion einer «causa

exemplaris», und wenn, wie oben angedeutet, Hafemann in ihnen die in Met.
T 1 erwähnten obersten Ursachen des Seienden als Seiendes erblicken möchte,
so würde das für die rein im Gedanklichen angesiedelte «causa exemplaris»
zutreffen.

Hans Ambühl

Gerald Bechtle/Dominic J. O'Meara: La philosophie des mathématiques de

l'Antiquité tardive. Fribourg: Editions Universitaires 2000. 242 S. ISBN 2-8271-
0871-2.

In der Akademie von Piaton nahm die Mathematik seit jeher eine ganz besondere

Stellung ein, indem sie einerseits in seiner Erkenntnistheorie, andererseits

in seiner politischen Philosophie bei der Ausbildung der sogenannten



302 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Wächter in seinem idealen Staat eine bevorzugte Rolle spielte. Viele Stellen in
Piatons Dialogen sind ohne spezielle mathematische Kenntnisse nicht restlos
zu verstehen, so wie auch Aristoteles immer wieder mathematische Beispiele
in seinen Argumentationen anführt (vgl. z.B. Th. Heath, Mathematics in
Aristotle, Oxford 1949). Diese Tendenz wurde in der Spätantike bei den Neupla-
tonikern noch verstärkt, indem es zu einer zunehmenden Pythagorisierung des

Piatonismus kam, die sich am prominentesten in Werken wie Jamblichs De
communi mathematica scientia und in Proklos' Euklidkommentar äußerte. Während
Piatons Schriften seit jeher im Zentrum der Forschung standen, ist dies für
die mathematikphilosophischen Werke der Spätantike weit weniger der Fall.
Es ist deshalb höchst verdienstvoll, daß sich im Anschluß an D.J. O'Mearas
eigene Forschungen nunmehr auch eine Gruppe von Spezialisten im Rahmen
eines von D.J. O'Meara organisierten Syposiums (Fribourg, 24.-26. September
1998) mit diesem Fragenkomplex auseinandergesetzt hat; daraus resultierte
nun das vorliegende Buch.

Die ersten drei Beiträge des Bandes befassen sich mit der Gliederung und
dem ontologischen Status der Wissenschaften in Jamblichs Werk De communi
mathematica scientia sowie mit dem diesem vorangegangenen Didascalicus des

Alcinous. Francesco Romano gibt einen Gesamtüberblick über das Programm
von Jamblich und würdigt dessen Absicht, die Mathematik im Anschluß an die

Pythagoreer als vereinigendes und systematisierendes Prinzip aller
Wissenschaften zu betrachten. Gerald Bechtle diskutiert die Funktionsweise der vier
logisch-dialektischen, mathematischen Grundmethoden Analysis, Synthesis,
Dihairesis und Definition nach Jamblich. Er weist darauf hin, daß diese unter
Beizug des vorausgegangenen Werkes von Alcinous weit besser verstanden
werden können und untersucht den Zusammenhang zwischen dem mathematischen

Denken und der Philosophie bei den Neuplatonikern. Linda Napoli-
tano konzentriert sich auf die Frage des philosophischen Status mathematischer

Objekte in der Lehre von Jamblich und setzt diesen in Beziehung zu den
Theorien früherer Philosophen.

Die nächsten fünf Beiträge beschäftigen sich mit dem Werk von Eroklos
und dessen Lehrer Syrianos an der neuplatonischen Schule in Athen sowie
auch mit Johannes Philoponos, einem Schüler des Neuplatonikers Ammonius
in Alexandria. Ian Mueller analysiert den Zahlbegriff bei Syrianos und vertritt
die Meinung, daß Syrianos die platonische Auffassung von mathematischen
Zahlen als intelligiblen Formen derjenigen von Euklid als Menge von unteilbaren

Einheiten vorzog und daß Proklos ihm in dieser Ansicht im Wesentlichen

folgte. John J. Cleary gibt einen Gesamtüberblick zu Proklos' Philosophie

der Mathematik. Er analysiert den ontologischen Status der mathematischen

Objekte und diskutiert die Bedeutung mathematischer Untersuchungsmethoden

für die Philosophie. Die Mathematik nimmt in der Philosophie von
Proklos eine Mittelstellung ein zwischen der bloßen, sinnlichen Wahrnehmung
der veränderlichen materiellen Welt und der nur durch reines Denken erkennbaren

unveränderlichen Welt der unteilbaren Ideen. Sie verhilft dem menschlichen

Geist, sich von der sinnlichen Wahrnehmung zu lösen und in den
Bereich der wahren Wissenschaft, der platonischen Ideenlehre vorzudringen.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 303

Markus Schmitz befaßt sich im Anschluß an Proklos' Euklidkommentar
mit Euklids Parallelenlehre und versucht zu zeigen, daß die Euklidische
Geometrie «im Gegensatz zur communis opinio des neueren wissenschaftlichen
Diskurses» wie auch «entgegen dem Anspruch der nichteuklidischen Geometrie^)

tatsächlich die einzig mögliche Geometrie der Ebene ist». Gegen die
durch Riemann und Hilbert begründete neuere Auffassung führt er vor allem
an, daß die «scheinbaren Geraden der hyperbolischen und der elliptischen
Geometrie in Wirklichkeit gekrümmte Linien sind» und daß die Euklidische Gerade

gemäß Proklos die einzige sei, die durch «das gleichförmige und
abweichungslose [ungekrümmte] Fließen des Punktes» entsteht. Alain Lernould
diskutiert Proklos' Ausführungen zur Verknüpfung der vier Elemente Feuer,
Wasser, Luft, Erde, wie sie in Piatons Timaios erscheint. Er zeigt, wie Proklos
den physikalischen Zusammenhang zwischen diesen Elementen auf ein
mathematisches Modell zurückführt, bei dem eine fortlaufende sechsgliedrige
geometrische Proportion die zentrale Rolle einnimmt. Die beiden Endglieder
Feuer und Erde werden dabei als ähnliche, quaderförmig figurierte Zahlen
aufgefaßt, denen in der physikalischen Interpretation je drei polare Qualitäten
(oder Wirkungskräfte) zugeschrieben werden, die in den beiden Mittelgliedern
der Proportion sukzessive ineinander übergehen.

Giovanna R. Giardina setzt sich nochmals detailliert mit dem Zahlenbegriff
in der Spätantike auseinander. Sie analysiert hierzu den Kommentar des
Johannes Philoponos zum ersten Buch der Einführung in die Arithmetik des Ni-
komachos von Gerasa und konfrontiert Philoponos' Aussagen mit Nikoma-
chos' eigenen Ausführungen sowie Jamblich und Syrianos. Philoponos
unterscheidet wie vor ihm auch Syrianos drei Arten von Zahlen in Ubereinstimmung

mit den drei ontologischen Niveaus der Wirklichkeit, nämlich die
physikalische oder sinnlich wahrnehmbare Zahl, die mathematische oder dianoeti-
sche Zahl sowie die intelligible oder noetische Zahl.

Der Band schließt mit zwei Beiträgen zur Wirkungsgeschichte der Schriften
von Proklos. Mario Otto Helbing demonstriert am Beispiel der Diskussionen
über den gemischtlinigen, hornförmigen Berührungswinkel zwischen Kreis
und Tangente (angulus contactus) und über die Natur mathematischer Beweise

die große Verbreitung von Proklos' Euklidkommentar in der Renaissance.
Er zeigt anhand zahlreicher von ihm diskutierter und in einem Anhang auch
wiedergegebener Textstellen von Finkius, Buonamici, Mazzoni, Clavius, Scheiner,

Biancani und Galilei, daß jener im 16. und 17. Jahrhundert für damalige
Gelehrte eine allgemein akzeptierte wissenschaftliche Autorität darstellte.

Zum Schluß beleuchtet Giovanni Sommaruga Proklos' Auffassung von
der Natur mathematischer Objekte aus der Sicht heutiger Philosophen. Er
vergleicht diese insbesondere mit den realistischen Theorien von Penelope Mad-
dy und weist darauf hin, daß in der zeitgenössischen Philosophie der Mathematik

im Anschluß an die Arbeiten von Quine, Putnam und Benacerraf meist
die drei Positionen Strukturalismus, Nominalismus oder der bereits genannte
Realismus vertreten werden. Andererseits wird die ontologische Frage der
Existenz mathematischer Objekte auch heute noch sehr kontrovers diskutiert
und ist nach wie vor mit zahlreichen ungelösten Fragen behaftet, womit der —



304 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

übrigens äußerst sorgfältig edierte und mit einem detaillierten Stellenindex
versehene - Band auch für heutige Wissenschaftsphilosophen von Interesse
sein dürfte.

Ernst Neuenschwander

Elsbeth Acampora-Michel: Liber de Pomo /Buch vom Apfel. Frankfurt a.M.:
Vittorio Klostermann 2001, 203 p. ISBN 3-465-03105-9

Quelle est le but de la philosophie? Cette question a souvent été posée à

l'occasion du récit de la mort du philosophe. C'est le cas du Liber de Pomo,

ouvrage médiéval d'inspiration platonicienne qui raconte le trépas d'Aristote.
Cette nouvelle édition propose une version bilingue du Liber de Pomo, le

texte latin (qui respecte l'édition établie par Marianus Plezia en 1960) étant
accompagné de sa traduction allemande, réalisée et commentée par Elsbeth
Acampora-Michel, suivie d'une traduction de la lettre de Manfred, roi de
Sicile, adressée à la Faculté des Arts de Paris (Epistula Manfredi, reprise de l'édition

de R.A. Gauthier réalisée en 1982), du texte de la Disputatio qui eut lieu à

la Cour de Manfred (repris de l'édition de Clemens Baeumker datant de 1920),
de la traduction anglaise du poème persan The book of the apple (traduction due
à D.S. Margoliouth en 1892) et de la partie finale du Poëma vêtus de vita et morte
aristotelis (selon l'édition de C.A. Heumann réalisée en 1724).

Jusqu'à cette édition bilingue, ce texte singulier avait été édité et
commenté par Marianus Plezia (en 1954 et 1960), traduit en Suédois par Ingemar
Düring (en 1953) et en Anglais par Mary Rousseau (en 1968); seul le prologue
avait été traduit à ce jour en allemand (par Friedrich Schirrmacher en 1871).
Signalons au passage qu'il n'existe encore aucune traduction française de cet

ouvrage.
S'inspirant du Phédon, qui raconte les derniers instants de Socrate, le Liber

de Pomo nous relate la mort d'Aristote: celui-ci, gravement malade et proche de
la fin, est alité; ses élèves veulent lui parler et lui rendre un dernier hommage.
Aristote prend alors une pomme et la tient dans sa main; le parfum de la

pomme lui redonne des forces. Ses élèves s'approchent de lui et le Stagirite
leur montre le vrai sens de toute préoccupation philosophique: ne pas craindre
la mort mais la désirer avec ardeur puisque l'âme, libérée du corps, atteint
ensuite la vraie sagesse. Aristote, fatigué, laisse alors tomber la pomme et
s'éteint.

Le Liber de Pomo est accompagné d'un prologue de Manfred, roi de Sicile
et fils de Frédéric II. Rappelons l'importance capitale dans le domaine culturel
du règne de Frédéric II, sous l'égide duquel furent entrepris de nombreux
travaux de traduction de l'arabe et de l'hébreu au latin, et qui fonda en 1224
l'université de Naples (sans parler de son célèbre traité de fauconnerie, De arte
venandi cum avibus). Frédéric II manifeste également une grande préoccupation
philosophique, dont témoigne la lettre transmise entre 1237 et 1242 à un jeune
philosophe musulman, Ibn Sab'in, qui contenait cinq questions d'ordre
métaphysique. Manfred reprend à son compte cette inquiétude philosophique et
adresse vers 1263 une lettre aux maîtres ès arts de l'université de Paris. Cette



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 305

lettre, \'Epistula manfredi est également éditée et traduite dans le présent
volume.

Dans le prologue du Liber de Pomo, Manfred se décrit lui-même comme
étant proche de la mort: cependant, le Livre de la pomme, trouvé dans la

bibliothèque de son père, lui permet de surmonter sa propre peur de la mort.
Mais au-delà de cette fonction apaisante, le texte vise également un autre but:
en montrant un Aristote agonisant dont l'ultime enseignement philosophique
est compatible avec la foi chrétienne (en particulier en ce qui concerne
l'immortalité de l'âme), Manfred entend présenter son père en tant que lecteur de

cette philosophie aristotélicienne. Cette habile manœuvre vise à réhabiliter
Frédéric II, souvent présenté comme un ennemi de la foi (il avait été excommunié

par le Pape Grégoire IX en 1227 et 1239; sa réputation sulfureuse le

mène jusqu'aux enfers, où Dante le retrouve avec les «sectateurs d'Epicure»
[Divine Comédie, Enfers, chant X]).

Le Liber de Pomo apparaît à Barcelone en 1235, dans une version hébraïque

due à Abraham ibn Hasday. Le texte est ensuite traduit en latin en 1255,
sans doute sous l'égide de Manfred. Ce texte, qui s'inspire largement du Pbé-

don de Platon, aurait été d'abord rédigé en arabe, mais aucune version dans

cette langue ne nous est parvenue. L'existence de cette première version arabe
semble cependant bien établie: les prologues de Manfred et d'ibn Hasday
mentionnent cette première version, tout comme divers autres indices
textuels, aussi bien dans la correspondance de Maïmonide (une lettre adressée à

l'érudit Judah ibn Tibbon mentionne une certaine version arabe du Livre de la
Pomme attribuée à Aristote, mais que Maïmonide considère comme inauthentique)

que dans plusieurs autres œuvres arabes qui font allusion à cette œuvre.
On ne sait cependant pas si la version hébraïque provient d'un seul texte arabe

ou s'il s'agit d'une compilation de diverses versions (il est possible qu'ibn
Hasday, tout en s'inspirant du Phédon et d'autres textes arabes thématiquement
proches, écrive un texte «neuf»). Il existe cependant deux textes arabes connus,

qui peuvent constituer la source du De Pomo, dont l'un d'eux, un poème
qui nous est parvenu sous la forme d'une traduction persane, est inclus dans

l'ouvrage d'Elsbeth Acampora-Michel dans une version traduite en anglais par
D. S. Margoliouth en 1892.

Il reste à ce jour 104 manuscrits du Liber de Pomo, dont les deux tiers ont
été rédigés au XlVe siècle et le reste au cours des XHIe et XVe siècles, ce qui
atteste de l'énorme succès rencontré par cet ouvrage, à cheval entre littérature
et philosophie.

D'un point de vue philosophique, ce texte soulève la question du destin
de l'âme après la mort et du sens de l'activité du philosophe. Il présente une
image dualiste du corps, d'inspiration clairement platonicienne: le corps est la

prison de l'âme, prison à laquelle elle peut échapper par une vie ascétique et
par la pratique philosophique, afin d'affronter sereinement la mort. A travers
celle-ci, l'âme rejoint enfin le monde de la vie véritable et de la connaissance
vraie. Aristote ne préconise pas le suicide: ce moyen ne constitue qu'un
raccourci à éviter, puisque seule une longue vie permet d'assimiler suffisamment
de savoir pour atteindre la sagesse et se préparer à la mort.



306 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Le récit reprend le topos du philosophe à l'agonie, dont la façon de mourir
est étroitement liée à son enseignement philosophique; la manière de mourir
est un gage de la vérité de l'enseignement du philosophe et de sa sagesse. Dans
le contexte médiéval, ce récit entendait présenter Aristote sous un jour
avantageux afin de résoudre la question du salut ou de la damnation du philosophe
païen.

La longue introduction, qui repose sur une excellente documentation et
des commentaires précieux sur l'origine et la signification historique de ce

texte, soulève enfin la question cruciale du sens à attribuer à la substitution de

Socrate, personnage principal du Phédon, par la figure d'Aristote: Elsbeth
Acampora-Michel signale que ce fait doit se comprendre dans le cadre de

l'harmonisation d'inspiration néoplatonicienne de l'enseignement de Platon et

d'Aristote, (dans le même contexte, le Liber de Causis, adaptation arabe de l'E/e-
mentatio theologica de Proclus faussement attribuée à Aristote, est passé pour la

dernière partie de la Métaphysique). Parallèlement, ce texte répond à la nécessité

de l'adaptation de l'enseignement philosophique d'Aristote à l'Islam et,

par la suite, à la religion chrétienne: Aristote, sur son lit de mort, professe une
doctrine compatible avec la foi, profession qui instaure ensuite son autorité
philosophique.

Mme Acampora-Michel met ici à la portée du lecteur contemporain ce

texte tout à fait saisissant qui, tout en mettant en scène une problématique
philosophique qui s'inscrit pleinement dans le cadre médiéval, constitue en
même temps un excellent exemple du parcours sinueux qu'empruntent bien
des textes philosophiques, d'Athènes à Paris, en passant par Bagdad, Tolède,
Barcelone et la Sicile.

Inigo Atucha


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

