Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien : un canoniste
oriental répond a l'invitation du Saint Pére

Autor: Salachas, Dimitri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIMITRI SALACHAS

Chercher ensemble les formes du
ministére pétrinien

Un canoniste oriental répond a I'invitation du Saint Pere”

Dans sa lettre encyclique U? #num sint (25 mars 1995), le Saint Pere Jean
Paul II, conscient que «le signe visible et le garant de I'unité dans le minis-
tére de I'évéque de Rome, représente une difficulté pour la plupart des au-
tres chrétiens, dont la mémoire est marquée par certains souvenirs doulou-
reux», tout d’abord déclare ouvertement que «pour ce dont nous sommes
responsables, je demande pardon, comme I’a fait mon prédécesseur Paul VI»
(n. 88). Puis, il adresse une invitation «a tous les pasteurs et théologiens de
nos Eglises, afin que nous puissions chercher, évidemment ensemble, les
formes dans lesquelles ce ministére pourra réaliser un service d’amour re-
connu par les uns et les autres. C’est une tiche immense que nous ne pou-
vons refuser et que je ne puis mener a bien tout seul» (n. 95-96). Trois ans
apres, le Pape adressait, le 29 septembre 1998, la méme invitation aux patri-
arches orientaux catholiques: «Vénérés patriarches des Eglises Orientales ca-
tholiques, cette invitation est adressée avec majeure insistance & vous. C’est
avant tout 4 vous chercher avec nous, les formes plus adaptées afin que ce
ministere puisse réaliser un service de charité reconnu par tous. Moi, je vous
demande de préter ce service au Pape, au nom de la responsabilité pour le
rétablissement de la pleine communion avec les Eglises orthodoxes, respon-
sabilité qui vous revient du fait d’étre les patriarches des Eglises qui parta-
gent avec 'Orthodoxie une grande partie du patrimoine théologique, liturgi-
que, spirituel et canonique»’.

Du point de vue oriental, la perspective s’insére dans le cadre d’une
problématique plus vaste, apres la promulgation du Code des canons des

* Conférence donnée a 'Université de Fribourg/Suisse dans le cadre de la Semaine
de priére universelle pour I'unité chrétienne, organisée par 'Institut des études cecu-
méniques, le 25 janvier 2002.

' Osservatore Romano, 30. 9. 1998; cf. aussi constitution apostolique Sacri canones (18
octobre 1990).



252 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

Eglises Orientales en 1990 a savoir de 'autonomie des Eglises Orientales
catholiques qui sont en pleine communion avec le Siége apostolique de
Rome. Cette problématique a des implications cecuméniques quant aux rela-
tions avec les Eglises Orientales orthodoxes. L’exercice du ministére pétri-
nien vis-a-vis des Eglises Ortentales catholiques indique en théorie et en pra-
tique comment ’Eglise de Rome entend le rétablissement de la pleine com-
munion espérée avec I’Orthodoxie.

A la lumiére des principes et des critéres doctrinaux auxquels on ne peut
pas renoncer, on pourrait suggérer quelques points, offerts afin d’individua-
liser des nouvelles formes d’exercice de la Primauté romaine, conformes et
cohérentes avec I'expérience de 'Eglise indivisée du premier millénaire et
I'ecclésiologie de communion du Vatican II. Je me permets de le faire hum-
blement comme canoniste oriental.

Le décret conciliaire OE 5 déclare que «les Eglises de I'Orient aussi bien
que de 'Occident ont le droit et le devoir de se régir selon leurs propres dis-
ciplines particuliéres, puisque, en effet, elles se recommandent par leur anti-
quité vénérable, elles sont plus adaptées aux habitudes de leurs fideles et
plus aptes a procurer, semble-t-il, le bien des ames».

Pour comprendre la portée de cette déclaration solennelle du concile, il
faut la situer dans ’ecclésiologie catholique sur la structure divinement ins-
tituée de 'Eglise universelle, et plus précisément sur la base de la conception
de I'unité, de I'autorité et de la conciliarité dans la structure sacramentelle et
hiérarchique de I'Eglise. Dans la perspective de I'ecclésiologie catholique, un
texte de la Constitution dogmatique sur ’Eglise LG est d’importance parti-
culiere pour notre sujet. LG 23 affirme que «tout en sauvegardant 'unité de
la foi et de la structure divinement instituée de I’Eglise universelle, ces [di-

? Le Pape Jean Paul 1I, par la constitution apostolique Sacri canones du 18 octobre
1990, a promulgué le nouveau Code oriental, intitulé Codex canonum Ecclesiarum orienta-
lium, mis en vigueur le ler octobre 1991. Le premier canon du Code de droit canonigue
de I'Eglise latine (CIC) déclare que «les canons du présent Code concernent seulement
I’Eglise latine». De méme, le premier canon du Code des canons des Eglises orientales
(CCEOQ) établit que «les canons du présent Code concernent toutes et seules les Egli-
ses catholiques orientales, 2 moins d’unie autre disposition expressément établie quant
aux relations avec I'Eglise latine». La double codification elle méme dans I'unique
Eglise catholique a une fondamentale signification ecclésiologique; tout d’abord a pour
but de déclarer, une fois pour toutes, que I’Eglise latine n’est, dans le catholicisme,
qu’une Eglise «particuliére» et point synonyme d’Eglise universelle; en plus, elle impli-
que un «statusy» juridique différent des Eglises Orientales vis-a-vis de I’Eglise latine;
c’est une expression canonique du principe conciliaire selon lequel «ces Eglises aussi
bien d’Orient que d’Occident ... sont égales en dignité, de sorte qu’aucune d’entre elles
ne doit étre avantagée par rapport aux autres en raison de son rite» (nulla earum ceteris
praestet ratione ritus; OE 3). Ainsi est abolie la fameuse praestantia ritus latini, confir-
mée par Bénoit XIV dans la constitution apostolique Etsi pastoralis (26 mai 1742) et
dans la lettre encyclique A/atae sunt (26 juin 1755). Cette praestantia voulait dire que
seulement le rite latin garantit et exprime la vraie foi catholique.



Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien 253

verses Eglises fondées en différents lieux par les apotres et leurs succes-
seurs| jouissent d’une discipline propre ... Certaines d’entre elles, surtout les
anciennes Eglises patriarcales, telles des souches de la foi, en ont suscité
d’autres qui sont comme leurs filles et avec lesquelles elles restent liées jus-
qu’a nos jours par un lien plus étroit de charité, dans la vie sacramentelle et
dans le respect réciproque des droits et des devoirs. Cette variété d’Eglises
locales convergeant dans 'unité démontre avec plus d’évidence la catholicité
de I'Eglise indivisible».

Comme fondement de cette affirmation ecclésiologique et canonique
concernant les Eglises Orientales patriarcales et autres, ce méme document
de Vatican II cite en note, entre autres, les canons 6 et 7 du premier concile
cecuménique de Nicée (325) qui regardent les droits des sieges patriarcaux de
Rome, d’Alexandrie, d’Antioche et de Jérusalem.

A la lumiere de cette ecclésiologie, on pourrait envisager la question de
I'autonomie et du pouvoir central dans I'Eglise, et plus spécifiquement de
I'autonomie des Eglises Orientales catholiques dans la communion avec le
Siege apostolique de Rome. On pourrait donc compléter le principe juridi-
que du décret OE 5, déja mentionné, par la formulation compléte suivante:
«Sauve restant la supréme autorité de I'Eglise universelle, les Eglises de
I’Orient aussi bien que de ’Occident ont le droit et le devoir de se régir se-
lon leurs propres disciplines particulieres, puisque, en effet, elles se recom-
mandent par leur antiquité vénérable, elles sont plus adaptées aux habitudes
de leurs fidéles et plus aptes a procurer le bien des ames». Comme on sait,
selon l'ecclésiologie catholique, cette supréme autorité réside au concile
cecuménique et a I’évéque de Rome, successeur de Pierre.

Sur cette méme ligne, a propos du droit et devoir des Eglises de se régir
et de se gouverner selon leurs propres lois, Vatican II déclare que «’obser-
vance parfaite de ce principe traditionnel, a vrai dire elle ne fut pas toujours
respectée, est une des conditions préalables absolument nécessaires pour
rétablir 'union» (UR 16). Cette affirmation conciliaire entend souligner im-
plicitement que I'autonomie des Eglises Orientales n’a pas été toujours res-
pectée dans le catholicisme.

Yves Congar écrit a ce propos qu’ «il existe une tradition ferme et
continue selon laquelle, étant assurée 'unité de la fo1, substance de 'unité de
I’Eglise elle-méme, des pratiques différentes peuvent étre légitimes et admi-
ses sans nuire 4 la communion. C’est un principe professé déja dans 'Eglise
des martyrs»®. Le concile de Constantinople de 869870 qui a rétabli la com-
munion entre le patriarche Ignatius et le Siége romain, déclare: «Chaque
Eglise a certaines anciennes coutumes qu’elle a reques par héritage. On ne
doit pas se quereller et discuter a leur sujet. Que ’Eglise de Rome observe

>Y. CONGAR, Autonomie et pouvoir central dans 'Eglise vus par la théologie ca-
tholique, in: Kanon. Jahrbuch der Gesellschaft fiir das Recht der Ostkirchen, Bd. IV
(1980). Die Kirche und die Kirchen. 1. Teil, 130-144, 130.



254 Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien

ses facons de faire, c’est légitime. Mais que I’Eglise de Constantinople garde
certaines coltumes qui lui viennent d’un antique passé. Qu’il en soit de
méme dans les (autres) sieges d’Orient ... Bien des choses auraient été épar-
gnées si les Eglises avaient suivi cette régle dans le passé®.

La question qui se pose est la sutvante: Quelle est la nature et le contenu
de l'autonomie dont jouissent les Eglises Orientales catholiques vis-a-vis de
la Primauté romaine, d’apres le nouveau Code des canons des Eglises Orientales
(1990)? Nous nous limiterons a quelques points particuliers a titre indicatif,
comme l'acte méme de la promulgation du Code, I'érection de nouvelles
éparchies (diocéses), la désignation de leurs chefs et des évéques et 'autorité
des patriarches et des Synodes dans et en dehors du territoire patriarcal. Aux
yeux des otientaux, catholiques et orthodoxes, le Synode patriarcal des évé-
ques, institution plus que millénaire et antérieure aux grands schismes, est
une authentique épiphanie de I’Eglise une et indivise dans la communion des
Eglises locales teprésentées par leurs évéques. Mais avant tout un bref aper-
¢u sur la notion d’une Eglise Orientale selon le CCEO.

La terminologie employée par le CCEO pour désigner les Eglises
Orientales est indicatif: Ecclesiae sui iuris (Eglises de droit propre ou Eglises
autonomes). Ecclesia sui iuris indique donc une Eglise qui est régie d’un pro-
pre statut juridique. La notion juridique méme d’une Eglise s zuris, con-
formément 2 la déclaration solennelle du concile Vatican II, OFE 5, inclue «le
droit et le devoir de se régir selon les propres disciplines», c’est-a-dire d’avoir
son propre statut spécial.

Le CCEOQ, canon 27, définit une Eglise s#: suris comme e groupement
de fideles uni selon la norme du droit par une hiérarchie que l'autorité su-
préme de I’Eglise reconnait expressément ou tacitement comme s§#Z uris».
C’est une communauté de fidéles organiquement structurée par une hiérar-
chie propre. Chaque Eglise s#: iuris a son propre rite, défini comme «le pa-
trimoine liturgique, théologique, spirituel et disciplinaire qui se distingue par
la culture et les circonstances historiques des peuples et qui s’exprime par la
maniére propre a chaque Eglise de droit propre de vivre la foi».

La reconnaissance expresse ou tacite du statut d’Eglise s#: 7uris accordée
a une Eglise déterminée appartient a la supréme autorité de 'Eglise que se-
lon T'ecclésiologie catholique réside au concile cecuménique et au pontife
romain. La communion hiérarchique avec le chef de I’'Eglise catholique, com-
prise comme unité et réalité organique, est un élément constitutif de Iétat
sut iuris d’'une Eglise. «L’Eglise catholique, dans sa praxis comme dans ses
textes officiels, soutient que la communion des Eglises particuliéres avec
I’Eglise de Rome, et de leurs évéques avec I’évéque de Rome, est une condi-
tion essentielle — selon le dessein de Dieu — de la communion pleine et visi-

* Mansi, XVII, 489.



Chercher ensemble les formes du ministéere pétrinien - 255

ble»’. Par conséquent, cet état s#: iuris implique une autonomie relative, a
savoir délimitée par la norme de droit promulguée ou approuvée par la su-
préme autorité de I'Eglise®.

L’acte méme de promulgation du nouveau Code oriental indique en
pratique le cadre de I'autonomie relative dont jouissent les Eglises Orientales
catholiques. Déja, avant la promulgation, quelques membres de la Commis-
sion de révision avaient proposé que, comme pour les décrets conciliaires, le
nouveau Code aurait du étre signé et promulgué par le Pape et les chefs des
Eglises Orientales catholiques, «afin de signifier aux Eglises Orientales non-
unies 2 Rome que ce Code de droit canonique émane de ses chefs et qu’il
n’est pas imposé par Rome»’.

Sans doute, ic1 s’agit-1l des décisions d’un concile cecuménique, célébré
par le pontife romain #na cum les évéques en communion avec lui, mais
analogiquement on pourrait suivre la méme procédure pour la promulgation
d’un Code de droit qui, tout en étant un actus supremae Ecclesiae auctoritatis, 1l
ne serait pas contraire et incompatible avec 'ecclésiologie catholique sur la
primauté romaine, si a la supréme autorité de 'Eglise, a savoir au pontife
romain, étaient associés les chefs des Eglises Orientales dans 'acte de la
promulgation du Code du droit canonique oriental, d’autant plus que le Pape
Jean Paul II, suivant le désir de son prédécesseur Paul VI, reconnait que ce
Code «a été fait par les orientaux eux-mémes»®. Finalement, la proposition
n’a pas été acceptée, mais la Commission pontificale de révision n’avait pas
exclu d’autres manieres d’association des chefs des Eglises Orientales dans
'acte de promulgation du Code si le Pape le retenait opportun®.

A ce propos, le professeur René Metz observe: «Les dispositions 1égi-
slatives qui font I'objet du Code concernent les différentes Eglises Orienta-
les. Or les chefs de ces Eglises sont les patriarches. Il paraissait normal qu’ils
participent avec le Pape a la promulgation de leur droit ... que la promulga-
tion se ferait, ensemble, par le Pape et les patriarches, de la méme maniere
que Paul VI avait associé les évéques a la promulgation des textes conciliai-
res ... On s’attendait a ce que le Pape employat la méme formule ou une
formule analogue pour la promulgation du Code oriental. Or, on lit [dans la
constitution de promulgation] simplement: (Répondant aux voeux des pa-

5]EAN PAUL II, Lettre encyclique U? #num sint (25 mai 1995), 97.

8 Cf. Nuntia 26 (1989) 19.

" Nuntia 28 (1989) 7.

8 Sacri canones (voir note 1).

9 Cf. Nuntia 28 (1989) 7. La formule employée pour les documents du concile Va-
tican II est la suivante: «Nous, en vertu du pouvoir apostolique [...], en union avec
(una cum) les vénérables Péres, nous approuvons, arrétons et décrétons [...] ce qui a
été ainsi établi au concile ... » (Haec omnia et singula, quae ... edicta sunt placuerunt
Sacrosancti concilii Patribus. Et Nos, apostolica a Christo Nobis tradita potestate, illa,
una cum Venerabilibus Patribus, in Spiritu Sancto approbamus, decernimus ac statua-
mus, et quae ita synodaliter statuta sunt ad Dei gloriam promulgari iubemus).



256 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

triarches, des archevéques et des évéques des Eglises Orientales [...] nous
promulguons le présent Codem!®.

Tout de méme, aprés la promulgation du Code chaque Eglise orientale
sut turis a le droit d’élaborer son droit particulier sans I'intervention directe
de Rome. Quant a la nature et I’extension du droit d’intervention du pontife
romain dans la vie interne des Eglises Orientales patriarcales, Vatican II re-
connait et confirme les institutions et les structures des Eglises patriarcales
en orient, dont 'origine remonte aux premiers siecles, a savoir aux temps
post-apostoliques. Il s’agit des prérogatives de certaines Eglises que plus
tard seront décorées du titre patriarcal.

Le texte concihiaire cité de LG 23 «n’attribue pas leur fondation a une
expresse volonté du Christ, mais a une disposition de la Divine Providence.
Pour maintenir la «ccommunion régionale ou interrégionale), en orient comme
en Occident, on s’appuie sur les Sieges épiscopaux fondés, selon la tradition,
par les apotres ou par un de leurs immédiats collaborateurs. Cette espéce de
division en régions plus ou moins vastes n’enléve rien ni a I'unité de la foi,
ni a la constitution fondamentale indivise de 'Eglise universelle»''. Le texte
patle surtout des anciennes Eglises patriarcales, sans faire référence expresse
a Porient ou a ’Occident. Sans doute, la référence du texte a 'unique cons-
titution divine de ’Eglise universelle, suppose, conformément a I'ecclésio-
logie catholique, le ministére de Pierre, transmis 4 son successeur, 'évéque
de Rome, au sein de la communion universelle des Eglises locales. Mais au
sein de différentes Eglises Orientales, surtout patriarcales, leurs propres
structures ecclésiales et canoniques ne répondent pas simplement a une exi-
gence d’administration traditionnellement synodale, mais surtout 4 une exi-
gence fondamentale de sauvegarder leur unité interne et leur communion
universelle, avant tout avec le Siége apostolique de Rome.

Le décret conciliaire UR 14 décrit le réle, au cours de I'histoire, du Siége
romain au sein de la communion universelle des Eglises: Pendant un millé-
naire «les Eglises d’ortent et d’Occident suivirent chacune leur propre voie,
unies cependant par la communion fraternelle dans la fo1 et la vie sacra-
mentelle, le Siége romain intervenant d’un commun accord (Sede Romana
moderante communi consens#), st des différends au sujet de la foi ou de la disci-
pline s’élevaient entre elles». L’expression latine de ce passage, a savoir Sede
Romana moderante communi consensu est significative a ce propos. Y. Congar
écrit a ce propros: «S1 'Eglise de Rome a le role de surintendance universelle
et de modératrice de la communion de toutes les Eglises, il faut évidemment

10 R. METZ, Rome et les Eglises orientales — Le Code des canons des Eglises
orientales, in: Efudes t. 375, no 6 (déc. 1991), 683-691, 686.

"' G. PHILIPS, La Chiesa e il suo mistero. Storia, testo e commento della Lumen
Gentium, Milano 1989, 275.



Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien 257

qu’elle ait les moyens de cette tiche, non seulement dans 'ordre juridique
mais au plan de 'organisation, de 'information, de la communication»'2

Le droit et le devoir des Eglises Orientales de se régir selon leurs pro-
pres disciplines entend sauvegarder avant tout le patrimoine juridique com-
mun des Eglises Orientales, fondé en grande partie sur les mémes canons
anciens qui se trouvent dans presque toutes les collections canoniques ori-
entales et sur les traditions communes, comme en font foi ces mémes col-
lections, souvent formulées par des lois de teneur identique.

Tout en sauvegardant le principe de 'autorité supréeme dans 'Eglise qui,
selon P'ecclésiologie catholique comme on a déja dit, incombe au pontife
romain et au concile cecuménique, le décret OE 9 déclare: «Les patriarches
avec leurs Synodes constituent I'instance supérieure pour toutes les affaires
du patriarcat, y compris le droit d’ériger de nouvelles éparchies et de nom-
mer les évéques de leur rite dans les limites du territoire patriarcal, restant
sauf le droit inaliénable du pontife romain d’intervenir dans les cas particu-
liers (in singulis casibus interveniends)».

C’est un principe important pour les conséquences immédiates qu’il 1m-
plique ainsi que pour les horizons qu’il ouvre; ce principe est appelé a ga-
rantir aux Eglises Orientales leur autonomie canonique interne, parfaitement
compatible avec la primauté romaine. Il permet aussi d’envisager dans les
relations avec les Eglises orthodoxes, une formule d’union qui sauvegarde-
rait leur traditionnelle autonomie interne de gouvernement™. Le concile Va-
tican II «ordonne en conséquence de restaurer leurs droits et priviléges (a
savoir des patriarches orientaux) conformément aux anciennes traditions de
chaque Eglise et aux décisions des conciles cecuméniques» (OE 9). C’est un
effort, sans doute, qui tend 4 redonner aux patriarches avec leurs Synodes
une autonomie canonique interne, conforme et compatible avec la recon-
naissance de l'autorité supréme de 'Eglise. Il ne s’agit pas d’autonomie ab-
solue dans le sens d’indépendance vis-a-vis de Rome ou d’autocéphalie dans
le sens de 'ecclésiologie orthodoxe. Le probléme est principalement ecclé-
siologique. Avant tout il faut clarifier le sens de la clause: «... restant sauf le
droit inaliénable du pontife romain d’intervenir dans chaque cas considéré
en particuliers (in singulis casibus interveniends). 11 faut préciser que la clause
«in singulis casibus interveniendi» ne veut pas dire, en principe, «in omnibus ca-
sibus interveniendi», mais en des cas spécifiques, quand cela est nécessaire. Le
n. 14, déja cité, du décret conciliaire sur P(Ecuménisme nous donne une
orientation d’interprétation: Pendant un millénaire «les Eglises d’orient et
d’Occident sutvirent chacune leur propre voie, unies cependant par la com-
munion fraternelle dans la foi et la vie sacramentelle, le Siége romain inter-
venant d’'un commun accord, st des différends au sujet de la fo1 ou de la dis-

12Y. CONGAR, Autonomie (voir note 3), 1, 144.
B Cf. N. EDELBY/I. DIK, Les Eglises orientales catholiques. Décret orientalium Ec-
clesiarum, Paris 1970, 355 (UnSa 76).



258 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

cipline s’élevaient entre ellesy. La primauté romaine s’exergait ainsi pour ga-
rantir P'unité de ’'Eglise universelle!. Aux temps de ’Eglise indivise, I'orient
a toujours résisté a des interventions romaines dans sa vie canonique, mais il
y en eu cependant historiquement attestées, impliquant une autorité qui, se-
lon Congar, reste a préciser'®. Au premier millénaire abondent les témoigna-
ges déja antérieurs a la période conciliaire et ensuite les témoignages concili-
aires concernant la tradition du droit d’appel 2 Rome des Eglises particulie-
res. Signalons, a titre d’exemple, le Synode de Sardes (343) qui n’a point in-
nové en donnant a ce droit consuétudinaire une expression canonique par
les canons 3, 4 et 5. «Ces canons ont une portée générale reconnaissant le
droit d’appel 2 Rome d’un évéque condamné par son Synode et aménageant
simultanément les relations, en cette occurrence, entre le Pape et le Synode
provincial»'®.

Sans doute le Pape peut de droit intervenir dans les affaires ecclésias-
tiques des Eglises Orientales, mais il ne s’en suit pas qu’ordinairement il
exerce ce droit dans toutes les affaires et qu’aucune mesure ne peut-étre
prise sans son consentement ou sa confirmation. D’aprés le texte conciliaire
OE 9 le droit du pontife romain d’intervenir concerne chaque cas considéré
en particulier, tandis que le principe énoncé est que «les patriarches, avec
leurs Synodes, constituent I'instance supérieure pour toute affaire du patriar-
catr. Le Pape intervient quand cette instance supérieure fait défaut ou quand
on lui fait appel; ainsi le Pape devient le garant du fonctionnement canoni-
que de la synodalité, garant de I'unité dans la foi et de I'ordre canonique des
Eglises Orientales catholiques su7 iuris.

Quant a I'élection des patriarches, on peut dire que la normative en vi-
gueur sauvegarde en pratique le degré d’autonomie juridique dont ces Egli-
ses jouissent au sein de I’Eglise catholique et vis-a-vis du pouvoir du pontife
romain.

Les canons du CCEO plus significatifs concernant ce sujet sont les sui-
vants: Le patriarche est élu canoniquement dans le Synode des évéques de
I’Eglise patriarcale (canon 63). Il s’agit d’une élection selon la procédure ca-
nonique pat le propre Synode et non pas d’'une nomination par le pontife
romain. Aprés I’élection canonique synodale du patriarche, le Synode des
éveques de I'Eglise patriarcale procede selon les prescriptions des livres li-
turgiques a sa proclamation et son intronisation comme patriarche (canon
75). Et le canon 77 § 1 ajoute que le patriarche, canoniquement élu, exerce
son office validement 4 partir de l'intronisation, par laquelle il obtient I'of-

" Cf. JEAN PAUL U1, Ut unum sint (voir note 5), 96.

15 Cf. Y. CONGAR, Autonomie (voir note 3), 1, 133.

16 H. LEGRAND, «Bréve note sur le Synode de Sardique et sur sa réception: Rome
instance d’appel ou de cassation?», in: La primauté romaine dans la communion des
Eglises. Comité mixte catholique-orthodoxe en France, Parts 1991, 49 (Documents des
Eglises).



Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien 259

fice patriarcal de plein droit. Ainsi, le nouveau patriarche canoniquement élu
et légitimement proclamé et intronisé par le Synode, entre pleinement dans
ses fonctions d’évéque de la propre éparchie et de patriarche de la propre
Eglise suz iuris. Conformément a la tradition ancienne, le canon 76 prescrit
que le nouveau patriarche demande par lettre au pontife romain la commu-
nion ecclésiastique (expostulare debet a Romano Pontifice ecclesiasticam commu-
nionem).

Quant au sens de la communion ecclésiastique demandée par le nouveau
patriarche et accordée par le Pape, la note explicative préalable au texte de la
Constitution conciliaire LG souligne qu’il s’agit d’'une communion hiérar-
chique avec la téte et les membres de 'Eglise. «Il ne s’agit pas ici d’'un vague
sentiment, mais d’une réalité organique qui veut s’incarner dans une struc-
ture juridique et dont I’ame est la charitér.

Quant a linstitution synodale des Eglises patriarcales, le Synode de
I'Eglise patriarcale est structurel, inhérent au régime patriarcal qui est essen-
tiellement de caractére synodal, collégial. Selon les normes du CCEOQ, les
pouvoirs du Synode sont les sutvantes (canons 110, 150, 1062 § 1):

a) Pouvoir législatif pour 'Eglise patriarcale toute entiére. Les lois issues du

Synode et promulguées par le patriarche, si elles sont liturgiques, sont en

vigueur dans et hors des limites du territoire patriarcal; si elles sont discipli-

naires ou s’il s’agit d’autres décisions du Synode, elles ont force de loi dans
les limites du territoire patriarcal; tandis que, si elles sont approuvées par le

Siége apostolique, elles ont force de loi partout. Les actes relatifs aux lois et

aux décisions votées par le Synode et promulguées par le patriarche sont

envoyés quam primum au pontife romain. Le canon 111 § 3 ne précise pas la
raison pour laquelle ces actes sont envoyés guam primum au pontife romain
pour information et non pas pour approbation ou confirmation ou révision.

) Pouvoir judiciaire supérieur dans ’Eglise patriarcale. Le Synode des éve-

ques constitue le tribunal supérieur dans les limites du territoire de ’Eglise

patriarcale, restant sauves les causes réservées au pontife romain (canon

1062 § 1), tandis que le Saint-Siége constitue le tribunal supréme de troi-

sieme instance (canon 1065). Le pontife romain juge les patriarches et les

évéques dans le domaine pénal (canon 1060).

¢) Pouvoir d’élire le patriarche et les évéques, et de proposer la terne pour la

nomination par le Pape des évéques hors des limites du territoire de 'Eglise

patriarcale.

d) C’est au patriarche qu’appartient, en principe, le pouvoir administratif, de

régime de ’Eglise patriarcale.

Propositions de nouvelles formes d’exercice du pouvoir papal quant an fonctionne-
ment des Synodes des Eglises patriarcales et au pouvoir des patriarches

Quant a la nature de l'autorité des patriarches et des Synodes des Eglises
patriarcales, le décret conciliaire OE 7 affirme que «depuis les temps les plus
anciens est en vigueur dans I’Eglise I'institution patriarcale, reconnue déja
par les premiers conciles cecuméniques». Au n. 9, il ajoute: «Selon une tradi-



260 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

tion trés ancienne de I'Eglise, des honneurs particuliers doivent étre attri-
bués aux patriarches des Eglises Orientales, étant donné que chacun préside
a son patriarcat respectif comme pére et chefs. Puis au n. 7, il donne une dé-
finition du patriarche: «Par le nom de patriarche oriental on entend un évé-
que qui 2 la juridiction sur tous les évéques, y compris les métropolites, sur
le clergé et le peuple de son propre territoire ou rite, selon les normes du
droit et restant sauve la primauté du pontife romainy.

Dans la définition du patriarche, la clause du décret conciliaire «restant
sauve la primauté du pontife romain», est particulierement significative, car
I'accent concernant P’autorité patriarcale n’est pas mis sur le concept juridi-
que de subordination a I'autorité papale, mais sur le concept ecclésiologique
de communion canonique, réglée par les normes du droit établies par la su-
préme autorité de ’Eglise, a savoir par le concile cecuménique ou le pontife
romain. ‘

L’autorité du patriarche, en tant que «pere et chef» de son Eglise pa-
triarcale (cf. canon 55) et «premier» parmi les évéques, c’est une vrale auto-
rité, selon les anciens canons conciliaires, mais dans un contexte nettement
synodal, et sauf restant le pouvoir de chaque évéque dans la propre éparchie.
Ainsi, la sauvegarde du pouvoir de chaque évéque au sein de la propre épar-
chie, et du pouvoir du Synode des évéques de I'Eglise patriarcale — Synode
convoqué et présidé par le patriarche, et dont il assure la légitimité et la ca-
nonicité du fonctionnement et des décisions — indique déja le contexte et la
vraie nature du pouvoir du patriarche en tant que chef et pére de la propre
Eglise patriarcale, exercé ad normam iuris. Le législateur du CCEO a juste-
ment substitué le terme juridiction par le terme plus général de posestas, car,
en orient, la fonction du patriarche n’a pas été comprise comme une juridic-
tion sur les évéques; le patriarche préside en tant que primus inter pares, tan-
dis que P'autorité supérieure législative et judiciaire de 'Eglise patriarcale est
synodale selon I’esprit du canon 34 des apotres'. Au patriarche incombe
l’autorité administrative, dont bonne partie d’actes exigent le consentement
du Synode des évéques du Synode permanent. Le patriarche est celui qui
préside a son Eglise patriarcale, en tant que profos dans le sens du canon 34
des apotres, et non pas dans le sens d’un pouvoir supréme de régime. C’est
un évéque primus inter pares qui agit dans le contexte conciliaire avec le Sy-
node et en Synode. Dans cette perspective les clauses audita synodo ou de
consensu Synodi garantissent ’équilibre entre le pouvoir administratif du pa-
triarche et le pouvoir du Synode.

Il y a eu, sans doute, un développement dans la conception de I'autorité
patriarcale a I'égard de la primauté du pontife romain. La Constitution
apostolique Sacri canones affirme que «les patriarches et les Synodes partici-
pent, de par le droit canonique, a 'autorité supréme de I'Eglise» (patriarchae

Y7 Cf. Nuntia 2 (1976) 38.



Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien 261

et synodi iure canonico supremae Ecclesiae auctoritatis participes sunt). Avant Va-
tican II on considérait que le pouvoir du patriarche lui était accordé par le
pontife romain (potestas a Romano Pontifice data seu agnita) (MP Cleri sanctitati
[1957] canon 216 § 1), et que ce pouvoir s’exerce selon la norme de droit sub
auctoritate Romani Pontificis (canon 216 § 2,1°). Selon ces normes, «la juridic-
tion patriarcale est une participation ou une dérivation du pouvoir pontifi-
cal, une extension ordinaire et propre de la juridiction du pontife romain ...;
ainsi la figure du patriarche vient immédiatement apres le supréme pontife
en participation a son pouvoir supra-épiscopal»'®.

Selon G. Philips, «en Occident les canonistes soutiennent la thése que
c’est Rome qui accorde aux patriarches d’orient leurs privileges et les pou-
voirs plus étendus. De leur part, les orientaux, trés attachés a I’histoire, n’ar-
rivent pas 4 imaginer la possibilité d’une semblable systématisation théolo-
gique»’. Strement Pinstitution patriarcale, d’origine de droit ecclésiastique, a
été reconnue par les conciles cecuméniques de ’Eglise ancienne; donc, on
pourrait dire que 'autorité patriarcale et synodale participe «canonico 1ure» a
l'autorité supréme de ’Eglise, car le concile cecuménique est un organe d’au-
torité supréme. Dans ’ecclésiologie catholique, I'autorité supréme de 'Egli-
se, c’est le pontife romain et le college des évéques; ce college s’exprime «so-
lemni modo in Concilio Bcumenico» (LG 22c). La participation de P'auto-
rité des patriarches et de leurs Synodes «canonico iure» a 'autorité du pon-
tife romain ne signifie pas la concession d’un privilege, mais la reconnais-
sance d’une ancienne tradition qui s’exprime fondamentalement dans une
perspective de communion ecclésiastique. Le canon 56 du CCEO affirme
que ce pouvoir patriarcal doit étre exercé «selon les normes du droit ap-
prouvé par la supréme autorité de I'Eglise». Le décret conciliaire OF affirme
a ce propos: «Ce saint concile a décidé que les droits et les privileges des
patriarches devront étre restaurés, selon les traditions les plus anciennes de
chacune des Eglises et les décrets des conciles cecuméniques» (n. 9b, et note
n. 8), tout «en restant sauve la primauté du pontife romain» (n. 7b). Et le
concile ajoute: «Ce sont les droits et privileges qui furent en vigueur a ’épo-
que de 'union de l'orient et de I’Occident, méme s’il faut les adapter quelque
peu aux conditions actuelles» (n. 9c).

Le concile Vatican II, dans sa perspective de restaurer les droits et les
priviléges des patriarches, établit un équilibre entre le pouvoir des patriar-
ches et le pouvoir du Pape. Mgr. Néophyte Edelby, théologien grec-melkite,

B E EID, La figure juridique du patriarche, Rome 1962, XI; ID., Présentation du
CCEQ, in: OR, 27. 10. 1990.

Y G. PHILIPS, La Chiesa (voir note 11), 276; cf. aussi K. MOERSDORF, «Patriarch
und Bischof im neuen Ostkirchlichen Recht, in: M. ROESLE/O. CULLMANN (Hgg.),
Begegnung der Christen. Studien evangelischer und katholischer Theologen, Frankfurt
a.M. 1957, 463-479; W. de VRIES, The College of patriarchs, in: Concilium 8 (1965) 65—
80 (éd. angl.).



262 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

observe a ce propos: «Il est certain que la juridiction patriarcale ne lése pas,
ne diminue pas, respecte et laisse sauve la primauté du pontife romain. Cette
facon de s’exprimer est plus digne et plus vraie que celle du Moz# Proprio, ou
on semble insinuer que 'autorité patriarcale ne peut s’exercer que sous I'au-
torité du pontife romain, comme si elle ne provenait et devait étre constam-
ment controlée par elle ... Il est faux de croire que Pautorité patriarcale,
comme toute autorité supra-épiscopale, n’est légitime que dans la mesure ou
elle est une participation déléguée de la primauté romaine. Le patriarcat
existe par lui-méme et s’exerce légitimement, en coordination hiérarchique
avec la primauté romaine»®, dirions-nous en communion avec I’évéque de
Rome.

D’autre part, Edelby souligne que «le Pape est, certes, évéque et patriar-
che, mais 1l n’est pas que cela. Si un systéme de pentarchie a fonctionné dans
I'Eglise primitive, cela ne peut étre compris, dans la doctrine catholique,
qu’au niveau patriarcal. La primauté dans 'Eglise reste toujours une préro-
gative personnelle, non collégiale, du seul pontife romain. Mais de méme
que P'exercice du pouvoir patriarcal ne doit diminuer en rien les prérogatives
de la primauté romaine, 'exercice de la primauté romaine ne doit pas dimi-
nuer les prérogatives patriarcales. Ce sont deux institutions coordonnées et
subordonnées, mais non opposées»?l.

Particuliérement significative dans ce sens est I'importante lettre du
Pape Saint Grégoire I le Grand (590-604) aux patriarches Eloge d’Alexan-
drie et Anastase d’Antioche: «A vous appartient de sauvegarder sans inter-
ruption ni parti pris I'ordre ecclésiastique recu. La tentation d’une usurpa-
tion diabolique ne peut exercer sur vous aucune prise. Empéchez cette ini-
quité aupres de tous les évéques de votre juridiction, pour que toute 'Eglise
vous reconnaisse comme patriarches, non pas seulement griace a vos ceuvres
bénéfiques, mais aussi 4 cause de votre autorité authentique»”. Le Pape se
manifeste ainsi comme le gardien de 'ordre canonique dans I’Eglise univer-
selle, tout en reconnaissant, en vertu du principe de subsidiarité, 'autori-té
des patriarches orientaux qui leur a été accordée par les conciles cecuméni-
ques. _

Le canon 58 CCEO prescrit que «les patriarches des Eglises Orientales
ont partout dans le monde la préséance sur tous les éveques de quelques
grade que ce soit, restant sauves les regles spéciales de préséance établies par
le pontife romainy. Or le CIC ainsi que la praxis du cérémonial liturgique ro-
main ont placé les patriarches apres le cardinaux (cf. canons 350 et 1558 § 2),
clercs majeurs du diocése de Rome, diacres, prétres, évéques suffragants lo-
caux qui assistent le pontife romain surtout dans son soin quotidien de

2 N. EDELBY/I. DIK, Les Eglises (voir note 13), 316-317.
*! Ibid. 320.
22 GREGOIRE I, PL 77, 774 AB et 898-900.



Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien 263

IEglise universelle. Selon les anciens conciles cecuméniques, le rang des pa-
triarches a été le premier immédiatement aprés I'évéque de Rome.

Il y a donc une différence essentielle entre les patriarcats et Eglises au-
tocéphales orthodoxes et les Eglises patriarcales catholiques, car, en vertu de
la doctrine catholique concernant le ministére du successeur de Pierre dans
la communion universelle des Eglises, ministere voulu par le Christ, ’auto-
nomie des Eglises patriarcales catholiques est réelle, effective, mais relative.

Quant au probleme plus général de 'exercice de 'autorité des patriar-
ches ortentaux sur leurs propres fideles résidant hors des limites du territoire
propre, le CCEQO, tenant compte de la discipline du premier millénaire, et
des principes du concile du Vatican II, confirme le principe de la territoria-
lité, a savoir les patriarches et leur Synode exercent validement leur potestas
seulement dans les limites du territoire de leur propre Eglise, et pour qu’ils
exercent validement cette potestzas hors des limites de ce territoire, il faut que
cela soit établi expressément par le droit commun, ou par le droit particulier
approuvé par le pontife romain (canons 78 {§ 2 et 147). Par exemple, le
droit commun prescrit que les lois liturgiques, émanées par le Synode et
promulgués par le patriarche, s’appliquent aussi hors des limites du territoire
patriarcal, tandis que si elles sont disciplinaires ou d’autres décisions, celles-
ci s’appliquent aussi hors du territoire, a condition qu’elles soient approu-
vées par le Siege apostolique (canon 150). Le patriarche a la faculté d’ordon-
ner et introniser les métropolites et les évéques de la propre Eglise, consti-
tués hors des limites du territoire de ’Eglise patriarcale par le pontife ro-
main (canon 86 § 2); le patriarche a le «droit de vigilance» sur les propres
fideles dans le monde entier, ayant aussi le droit d’envoyer un visiteur pa-
triarcal, avec le consentement du Siege apostolique (canon 148 § 1); 1 a le
droit de célébrer le mariage de propres fidéles dans le monde entier (canon
829 § 3). Les évéques constitués hors des limites du territoire de I'Eglise
patriarcale, ont les mémes droits et devoirs des autres évéques de la méme
Eglise (canon 150 § 1), surtout le droit et le devoir de participer au Synode,
et aux élections du patriarche et des évéques de la propre Eglise (canons 66,
68 § 1,149). Le patriarche doit étre commémoré, aprés le pontife romain
dans la liturgie et les offices divins par tous les évéques et le clergé de la pro-
pre Eglise, partout dans le monde (canon 91).

Les patriarches orientaux catholiques, au cours de I'assemblée pléniere
des membres de la Commission pour la révision du Code oriental (3—15 no-
vembre 1988), ont demandé au Pape un réexamen du probleme. Le Pape a
répondu, par 'intermédiaire du substitut de la Secrétairerie d’Etat, le 10 no-
vembre 1988, en ces termes: «Le réexamen du probléme est possible, mais
en tenant compte des décisions des conciles cecuméniques, qui ont établi la
juridiction patriarcale seulement dans le territoire du patriarche, et en parti-
culier de ce qui a été établi par le concile Vatican II qui n’a pas accueilli la
demande d’¢tendre telle juridiction hors des limites du patriarcat ... Mais,
pour les Eglises qui se trouvent en des situations spéciales, en ce qui con-



264 Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien

cerne leurs fideles habitant hors du territoire de ces Eglises, le Saint-Pere
pourra trouver opportun, par les Synodes, avec une claire référence aux nor-
mes du Code, de spécifier par un dus spéciale) et ad tempusm?.

Lors de la présentation du nouveau CCEQ, le Pape Jean-Paul II s’est ré-
féré explicitement a ce probléme en soulignant ce qui suit: «Parmi ces nor-
mes, 1l faut compter celles concernant le pouvoir des chefs des Eglises
Orientales suz iuris, circonscrit dans un territoire déterminé ... Maintenant
que le Code est promulgué, je serai heureux de considérer les propositions
élaborées lors des Synodes, tres détaillées et faisant clairement référence aux
normes du Code que I'on retiendrait opportun de spécifier par un dus spe-
ciale> et ad tempus), pour lequel, du reste, un canon du Code indique la voie,
dans une clause se référant au dus a Romano Pontifice approbatumm?.

Le concile a voulu que les droits des Eglises Orientales sotent rétablis et
inspirés par les canons anciens des premiers conciles cecuméniques et les
traditions authentiques de 'orient qui étaient en vigueur au temps de 'Eglise
indivise, avec les adaptations nécessaires requises par I’époque moderne.
Sans doute le principe de la territorialité du pouvoir épiscopal a été déja af-
firmé, comme regle, par le Ileme concile cecuménique de Constantinople,
canon 2 (381), mais des adaptations nécessaires sont requises par I’époque
moderne, ce qui est possible par la promulgation d’un «us a Romano Ponti-
fice approbatum» pour affronter des problemes pastoraux concrets dans la
Diaspora.

Au récent Synode des évéques a Rome, S.B. Ignace Moussa Daoud, Pré-
fet de la Congregation pour les Eglises Orientales, a posé la question en ces
termes: «Les Eglises Orientales catholiques doivent étre en mesure d’orga-
niser effectivement une pastorale propre et adaptée de leurs fidéles en situa-
tion de diaspora, évidemment en profonde communion et réelle concerta-
tion avec les évéques locaux d’autres Eglises s#z iuris»®. Tout de méme il
faut noter que a I’état actuel le Saint Siege n’entend pas modifier la norma-
tive en vigueur du Code oriental®.

Etant donné que le canon 78 § 2 n’exclue pas la possibilité d’un droit
particulier approuvé par le pontife romain pour que le patriarche et le Sy-
node puissent exercer validement leur pofestas pastorale aussi hors des limi-
tes du territoire de leur Eglise patriarcale, il s’en suit qu’il ne serait pas con-
traire ou incompatible avec la primauté du pontife romain, si cette posestas
patriarcale était étendue sur leurs fideles en situation de diaspora, restant
toujours sauf le droit inaliénable du pontife romain d’intervenir en tous les
cas, ceux-ci étant considérés individuellement (OE 9).

2 Nuntia 29 (1989) 27.

2 Cf. AAS 83 (1991), 486-496; OR, 6. 11. 1990 (éd. fr.).
%5 OR, 13. 10. 2001.

26 Cf. A. SODANO, in: OR, 24. 11. 2001.



Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien 265

Propositions de nouvelles formes d’exercice du pouvoir papal quant a ’élection des
évéques des Eglises patriarcales

Conformément a I'ancienne normative orientale (canons 4 et 6 du concile de
Nicée I [325], et canons 16 et 19 du Synode d’Antioche [341]), le Synode des
éveques de ’Eglise patriarcale a le droit d’élire le patriarche et les évéques
dans les limites du territoire de 'Eglise patriarcale. Mais le CCEO requiert
'assentiment préalable du pontife romain (assensus) sur les listes d’épisco-
pables, rédigées par le Synode et transmises a Rome par le patriarche, ou la
demande de I'assentiment du pontife romain pour les évéques élus par le
Synode, mais qui ne figurent pas dans les susdites listes. Quant a ’élection
des évéques hors des limites du territoire de 'Eglise patriarcale, le Synode
propose une terne pour la nomination par le Pape (canons 181, 182, 184 et
185).

Le terme «assensus» indique plutot 'adhésion du Pape a ce qui a été dé-
cidé et proposé par le Synode, mais le Pape pourrait, méme dans ce cas, in-
tervenir «n singulis casibus». Tout de méme, bien que le terme «assensus»
soit plus nuancé que celui de «confirmation» du droit précédent, il indique,
en fait, un vrai droit d’intervention indirecte dans les élections des évéques
orientaux. 7

Tout d’abord, il faut de nouveau rappeler le principe du décret de Vati-
can II, OE 9d, selon lequel «les patriarches avec leurs Synodes constituent
I'instance supérieure pour toutes les affaires du patriarcat, sans exclure le
droit d’instituer de nouvelles éparchies et de nommer les évéques de leur rite
a l'intérieur des limites du territoire patriarcal, restant sauf le droit inaliéna-
ble du pontife romain d’intervenir dans des cas particuliers (z# singulis casibus
interventends)».

Le Synode de I'Eglise Grecque-melkite, déja au temps du concile (par
une lettre de son président au Pape Paul VI en date du 8 avril 1965)¥ expri-
mait sa détermination a procéder librement a I’élection de nouveaux éve-
ques, sans étre astreint aux dispositions restrictives du Mot Proprio de 1957,
en ce qui concerne particulierement 1’'obligation d’obtenir I'approbation, par
le Saint-Siege, des listes des candidats a I'épiscopat ou des élections épisco-
pales elles-mémes. Dans la «Note» qui accompagnait la lettre, on signalait
entre autres, que «jamais, au cours du millénaire qu’a duré I'union de l'orient
avec ’Occident, I'évéque de Rome n’est intervenu pour confirmer I’élection
d’un évéque d’orient». La Secrétairerie d’Etat (par lettre du 16 juillet 1965%,
adressée au patriarche Maximos IV) exprimait le point de vue de Rome sur
la question en soulignant entre autres que: a) les interventions de Rome en
maticre d’élections épiscopales ont toujours été bienfaisantes pour les Egli-
ses Orientales et les ont défendues contre les ingérences du pouvoir civil;

7 Cf. N. EDELBY/I. DIK, Les Eglises (voir note 13) , 362-364.
% Cf. ibid., 365.



266 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

b) la confirmation, par Rome, des élections épiscopales, a été demandée par
certaines Eglises Ortentales, mais non imposée par les Papes; c) il ne con-
vient pas de priver Rome du droit d’exercer, sur les élections épiscopales, un
certain controle discret qui a donné par le passé d’excellents résultats.

Le Saint-Siége maintint ferme sa position. En effet, le 4 février 1966, la
Commission centrale pour la coordination des travaux post-conciliaires et
I'interprétation des décrets du concile répondait que par la clause «restant
sauf le droit inaliénable du pontife romain d’intervenir dans chaque cas con-
sidéré en particuliers, dont parle le n. 9d du décret conciliaire sur les Eglises
Orientales relativement a 1’élection des évéques, est affirmé le plein pouvoir
du pontife romain d’intervenir in singulis casibus, avant I'élection, pour juger
s1 le candidat est digne et idoine?.

Cependant, si on tient compte que le critere fondamental d’autonomie
administrative d’une Eglise orientale s# zuris, selon les normes anciennes de
la tradition de P'otient, comporte surtout son droit de choisir et d’ordonner
son propre chef et ses propres évéques, on peut conclure que 'autonomie
des Eglises Orientales catholiques reste encore bien relative et limitée. En
effet, le concile Vatican II reconnait que les patriarches avec leurs Synodes
constitue I'instance supérieure, et non pas l'instance supréme. L’instance des
patriarches avec leurs Synodes n’est supérieure que relativement, c’est-a-dire
seulement a I'intérieur de leurs Eglises, et par rapport aux instances inférieu-
res, épiscopales ou autres. I'instance supérieure exprime I'idée d’autonomie
interne relative, mais laisse intacte 'instance absolument supréme du pontife
romain.

Le droit du Synode des évéques de ’Eglise patriarcale d’élire les propres
évéques, sans 'intervention directe ou indirecte de Rome, n’est pas incom-
patible avec la primauté du pontife romain. Ce qui est important c’est sa
fonction inaliénable «interveniendi» en tant que «Sedes Romana moderans, si
dissensiones circa fidem vel disciplinam orirentur» (UR 14).

Au récent Synode des évéques 2 Rome, S.B. Ignace Moussa Daoud, Pré-
fet de la Congrégation pour les Eglises Orientales, a posé la question en ces
termes: «La tradition orientale sanctionnée par les conciles cecuméniques et
les documents pontificaux, donne au Synode des évéques de 'Eglise s#/ furis
la compétence de I'élection des évéques, ce qui éleve l'action électorale au
rang d’acte ecclésial de premiére importance. L’élection de ’évéque dans la
tradition orientale n’est pas le fait ou 'oeuvre d’un organisme qui prépare,
qui étudie, qui propose des noms, mais ’oeuvre d’un college solidaire et res-
ponsable qui élit, qui nomme, qui crée, qui fait '’évéque. Il convient de faire
confiance a 'enquéte canonique faite par le patriarche et les évéques du Sy-
node et revenir a la pratique ancienne et traditionnelle en la matiere, que ce
soit sur le territoire patriarcal ou extra-patriarcal: c’est-a-dire que le nom de

2 Cf. ibid., 367-368.



Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien 267

I'évéque élu par le Synode puisse étre publié immédiatement et que 'évéque
élu demande au Pape de lui accorder la communion ecclésiastique»®.

Tout de méme il faut noter que a I’état actuel le Saint Siege n’entend pas
modifier la normative en vigueur du Code oriental®. Selon la Commission
de révision du Code 'assentiment du pontife romain sur la liste de candidats
a I’épiscopat, établie par le Synode des évéques de ’Eglise patriarcale rend le
Pape en mesure d’exercer a la maniére plus digne, efficace et prudente son
droit inaliénable d’intervenir in singulis casibus, sanctionné par le concile Va-
tican II (OE 9)*2. Enfin il faut reconnaitre que la restauration de la pratique
ancienne traditionnelle en la matiere et la perspective de la communion es-
pérée avec les Eglises orthodoxes ne serait pas contraire ou incompatible
avec 'autorité du pontife romain.

Propositions de nouvelles formes d’excercice du pouveir papal quant an droit de juger
les patriarches et les évéques

Le canon 1060 § 1,1 prescrit que «seul le pontife romain a le droit de juger
les patriarches et les évéques dans les causes pénales». En considération de
la structure strictement synodale des Eglises patriarcales et la 1égislation an-
cienne (cf. Synode de Sardes [343—-344], canons 3, 4 et 5), 1l ne serait pas con-
traire ou incompatible avec la primauté du pontife romain, si ce pouvoir
judiciaire était réservé au Synode des évéques de I’Eglise patriarcale, restant
sauf le droit d’appel au pontife romain, comme supréme instance.

Propositions de nonvelles formes d’exercice du pouvoir papal quant a administra-
tion des sacrements et en particulier du mariage dans les Eglises Orientales

Le canon 657 prescrit que 'approbation des textes liturgiques, aprés révision
par le Siege apostolique (praevia Sedis Apostolicae recognitione), est réservée
dans les Eglises patriarcales au patriarche avec le consentement du Synode
des évéques de ’Eglise patriarcale. Etant donné que /lex orandi lex credendi la
praevia Sedis Apostolicae recognitio est la garantie de la sauvegarde de I’ob-
servance de ce principe. Mais cette praevia recognitio de la part du Sieége apos-
tolique n’est pas une tache facile pour le Siége apostolique lui-méme. Il ne
serait pas contraire ou incompatible avec la primauté du pontife romain, une
réelle collaboration et concertation entre la commission liturgique de chaque
I’Eglise patriarcale (cf. canon 124) avec les dicastéres compétents du Saint
Siege dans cette recognitio.

Le canon 674 prescrit que dans la célébration des sacraments le ministre
observera les prescriptions liturgiques de son Eglise s#/ iarzs, a moins qu’il
n’ait pas obtenu lui-méme une faculté spéciale du Siége apostolique. C’est-a-

3 OR, 13. 10. 2001.
31 Cf. A. SODANO (voir note 26).
32 Cf. Nuntia 9 (1979) 13.



268 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

dire pour qu'un prétre oriental puisse célébrer en rite latin et vice-versa (in-
dult de biritualisme), 1l faut la faculté du Saint Siege. Il ne serait pas con-
traire ou tncompatible avec la primauté du pontife romain, si cette faculté
spéciale était accordée par I’évéque propre du ministre et 'évéque du lieu
d’une autre Eglise s#i iuris, incluse I'Eglise latine, pour le service pastoral de
laquelle ce ministre demande cette faculté, restant toujours sauf le droit in-
aliénable du pontife romain d’intervenir en tous les cas, ceux-ci étant con-
sidérés individuellement (OE 9).

Le canon 967 § 1 CIC prescrit que «outre le pontife romain, les Cardi-
naux jouissent de plein droit de la faculté d’entendre les confessions des fi-
deles; de méme les évéques, qui peuvent user licitement partout de cette fa-
culté, 2 moins que dans un cas particulier, I'évéque diocésain ne s’y oppose».
Le CCEO et le CIC ne font pas mention des patriarches en les incluant pat-
mi tous les autres évéques. Il ne serait pas contraire ou incompatible avec la
primauté du pontife romain et a la dignité cardinalice, si on ajoutait aussi les
patriarches orientaux jouissant de plein droit de la faculté d’entendre le con-
fessions des fideles partout dans le monde, sans que I'évéque diocésain
puisse s’y opposer dans un cas particulier, comme c’est le cas pour les autres
évéques.

Le canon 728 prescrit deux péchés dont I’absolution est réservée au
Siege apostolique (la violation directe du secret sacramentel et I'absolution
du complice d’un péché contre la chasteté). Il ne serait pas contraire ou in-
compatible avec la primauté du pontife romain, si absolution de ces péchés
était réservée au patriarche vis-a-vis des propres fideles dans les limites du
territoire de son Eglise patriarcale, restant toujours sauf le droit inaliénable
du pontife romain d’intervenir en tous les cas, ceux-ci étant considérés indi-
viduellement (OE 9).

Le canon 795 prescrit que la dispense de I'empéchement matrimonial de
I'ordre sacré et du voeu public perpétuel de chasteté émis dans un institut
religieux de droit pontifical ou patriarcal (monastére, ordre) est réservée au
Siége apostolique. Il ne serait pas contraire ou incompatible avec la primauté
du pontife romain, si cette dispense était réservée au patriarche vis-a-vis des
propres fidéles dans les limites du territoire de son Eglise patriarcale, restant
toujours sauf le droit inaliénable du pontife romain d’intervenir en tous les
cas, ceux-ci étant considérés individuellement (OE 9).

Le canon 852 prescrit que la convalidation radicale (sanatio in radice) du
mariage invalide 4 cause d’'un empéchement de droit divin, qui a déja cessé,
peut étre concédée par le seul Siege apostolique. Il ne serait pas contraire ou
incompatible avec la primauté du pontife romain, si cette concession était
accordée aussi au patriarche vis-a-vis des propres fideles dans les limites du
territoire de son Eglise patriarcale, restant toujours sauf le droit inaliénable
du pontife romain d’intervenir en tous les cas, ceux-ci étant considérés indi-

viduellement (OE 9).



Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien - 269

Le canon 862 prescrit que le mariage non consommé peut étre dissous
par le pontife romain pour une cause juste. Il ne serait pas contraire ou in-
compatible avec la primauté du pontife romain et a son pouvoir vicaire, si le
pontife romain déléguait ce pouvoir méme aux patriarches vis-a-vis des pro-
pres fideles dans les limites du territoire de son Eglise patriarcale. De méme
pour lexercice du privilége pétrinien en faveur de la foi, restant toujours
sauf le droit inaliénable du pontife romain d’intervenir en tous les cas, ceux-
ci étant considérés individuellement (OE 9).

Propositions de nouvelles formes d'exercice du pouvoir papal quant d la vie consacrée
dans les Eglises orientale

Le Code oriental confirme la condition juridique des différents instituts re-
ligieux: de droit pontifical, de droit patriarcal et de droit éparchial (diocé-
sain). Ceux de droit pontifical sont soumis immédiatement et exclusivement
au Siége apostolique; mais s’ils sont de droit patriarcal ou éparchial, ils sont
soumis immédiatement au patriarche ou a I'évéque éparchial (canon 413).
On pourrait envisager une nouvelle forme d’exercice du pouvoir pontifical
vis-a-vis des instituts religieux orientaux de droit pontifical, a savoir réserver
au patriarche le pouvoir papal dans les limites du territoire de son Eglise pa-
triarcale, sauf toujours restant le droit d’appel a Rome. Voici indicativement
quelques exemples.

Les canons 451 et 517 prescrivent que personne ne peut étre licitement
admis au noviciat d’un Institut religieux d’une autre Eglise s#/ iuris, incluse
I'Eglise latine, sans la permission du Siége apostolique; par exemple un ori-
ental qui entre au noviciat d’un Institut religieux latin. Il ne serait pas con-
traire ou incompatible avec la primauté du pontife romain, si cette permis-
sion était réservée au patriarche vis-a-vis des propres fideles dans les limites
du territoire de son Eglise patriarcale, restant toujours sauf le droit inalié-
nable du pontife romain d’intervenir en tous les cas, ceux-ci étant considérés
individuellement (OE 9).

Les canons 492 et 549 prescrivent que I'indult accordé a un membre de
voeux perpétuels de quitter le monastére ou un ordre religieux et de retour-
ner a la vie séculaire est réservé au Siége apostolique. Il ne serait pas con-
traire ou incompatible avec la primauté du pontife romain, si cette permis-
sion était réservée au patriarche vis-a-vis des propres fideles dans les limites
du territoire de son Eglise patriarcale, restant toujours sauf le droit inalié-
nable du pontife romain d’intervenir en tous les cas, ceux-ci étant considérés
individuellement (OE 9).

Propositions de nouvelles formes d'exercice du pouvoir papal quant a létat clérical

Le canon 373 prescrit que «e célibat des clercs choisi pour le royaume des
cieux, et tellement convenable au sacerdoce, doit partout étre estimé a un
trés haut degré, comme le montre la tradition de 'Eglise tout entiere; 1l faut



270 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

de méme honorer I’état des clercs liés par le mariage, sanctionné par la pra-
tique de I'Eglise primitive et des Eglises Ortentales a travers siecles». La
pratique orientale n’est point une concession ou tolérance, mais une tradi-
tion sanctionnée par les conciles cecumeniques, réservant le célibat aux moi-
nes. Tout de méme le canon 758 § 3 prescrit que «concernant I'admission
des hommes mariés aux ordres sacrés seront observés le droit particulier de
leur Eglise sui iuris ou les régles spéciales fixées par le Siége apostoliquer.

En vertu de cette norme, le Saint Siege maintient encore les normes de
1929 qui interdisent ’admission des hommes mariés aux ordres sacrés en
dehors des limites du territoire des Eglises Orientales s#: iuris. Le Pape Jean
Paul II dans une lettre, en date de 24 mars 1980, écrivait au patriarche grec-
melkite catholique Maximos V a ce propos: «Les difficultés surgies a propos
du célibat sacerdotal dans I'Eglise pendant la période conciliaire et post-con-
ciliaire sont bien connues, comme aussi la solution en faveur du maintien de
la discipline du célibat dans ’Eglise latine. Par voie de conséquence, dans le
cas présent, cette solution exige le maintien du droit en vigueur, a savoir de
la clause et de la coutume qui interdit 'ordination et I’envoi de prétres ma-
riés en dehors des «égions orientales), aussi bien de la part de I'Eglise mel-
kite-catholique que de toutes les autres Eglises Orientales catholiques. Je ne
puis donc que renouveler I'appel a2 demeurer fidele a la discipline en vi-
gueur». Il ne serait pas cependant contraire ou incompatible avec la primauté
du pontife romain, si cette interdiction était révoquée apres l'entrée en
vigueur du nouveau Code, restant toujours sauf le droit inaliénable du
pontife romain d’intervenir en tous les cas et en tous lieux, ceux-ci étant
considérés individuellement (OE 9).

Quant a la perte de I'état clérical, le canon 397 prescrit que la dispense
de I'obligation du célibat est concédée par le seul pontife romain, tandis que
le patriarche, avec le consentement du Synode des évéques de I'Eglise pa-
triarcale peut concéder la perte de I’état clérical aux clercs, ayant domicile
dans les limites du territoire de son Eglise patriarcale qui ne sont pas tenus
par 'obligation du célibat ou, s’ils y sont tenus, ne demandent pas la dis-
pense de cette obligation. Il ne serait pas contraire ou incompatible avec la
primauté du pontife romain, si cette dispense de l'obligation du célibat a
ceux qui sont tenus par I'obligation du célibat était réservée au pattiarche
vis-a-vis des propres fidéles dans les limites du territoire de son Eglise pa-
triarcale, restant toujours sauf le droit inaliénable du pontife romain d’in-
tervenir en tous les cas, ceux-ci étant considérés individuellement (OE 9).

Propositions de nonvelles formes d'exercice du ponvoir papal quant awx sanctions
pénales

Le canon 1408 prescrit que «la peine ne lie le coupable qu’aprés avoir été in-
fligée par une sentence ou par un décret, restant sauf le droit du pontife ro-
main ou du concile (BEcuménique d’en décider autrement». C’est clair que le
droit oriental ne prévoit pas en principe des peines /afae sententiae restant sauf



Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien 271

le droit du pontife romain ou du concile (Ecuménique d’en décider autre-
ment. Il ne serait pas contraire ou incompatible avec la primauté du pontife
romain, si on ajoutait en cette matiere aussi le patriarche apres avoir obtenu
le consentement du Synode des évéques de I'Eglise patriarcale vis-a-vis des
propres fidéles dans les limites du territoire de son Eglise patriarcale.

Le canon 1420 § 3 prescrit que «seul le Siége apostolique peut remettre
la peine infligée par le Siege apostolique, a moins que la rémission de la
peine ne soit déléguée au patriarche ou a d’autres». Il ne serait pas contraite
ou incompatible avec la primauté du pontife romain, si cette délégation était
accordée comme droit ordinaire vis-a-vis des propres fideles dans les limites
du territoire de son Eglise patriarcale.

Conclusion

Il y a différents degrés d’autonomie juridique relative dont les Eglises
Orientales catholiques jouissent dans la communion avec le Siege apostoli-
que: Eglises patriarcales, Eglises archiépiscopales majeures, Eglises métro-
politaines, et autres Eglises su/ iuris. Sans doute 1l y a une différence évidente
entre 'exercice de I'autorité du pontife romain a I’égard de I'Eglise latine,
qu’historiquement coincide avec I'ancien patriarcat d’Occident, immédiate-
ment et exclusivement soumise a lui, et ’exercice de cette méme autorité a
’égard des Eglises Orientales s#: iuris, surtout des Eglises patriarcales, dont
plusieurs se glorifient d’avoir été fondées par les apotres eux-mémes (UR
14), et dans lesquelles les patriarches, avec leurs Synodes, constituent
I'instance supérieure pour toute affaire de I'Eglise patriarcale (OE 9). Le
Pape intervient quand cette instance supérieure fait défaut; ainsi le Pape de-
vient le garant du fonctionnement canonique de la synodalité, garant de
'unité dans la foi et I'ordre canonique des Eglises Ornentales catholiques s#/
turis. Mais pour remplir cette tiche de modératrice de la communion de
toutes les Eglises, il faut évidemment que 'Eglise de Rome ait les moyens de
cette tache, non seulement dans I'ordre juridique mais au plan de 'organisa-
tion, de I'information, de la communication.

La législation orientale actuelle du CCEO constitue un important pro-
grés vis-a-vis de la législation orientale précédente promulguée par Pie XII
avant le concile Vatican II. Mais la question de 'autonomie des Eglises Ori-
entales et de leurs rapports avec le pouvoir central de ’Eglise, vue a la lumi-
ére du nouveau Code, n’est point close; on pourrait envisager une ultérieure
évolution, actuellement bien possible.

En plus, dans le CCEO un trés vaste nombre de canons réservent exclu-
sivement au Siége apostolique le droit de régler plusieures matieres de droit
purement ecclésiastique, ce qui démontre également 'autonomie relative des
Eglises Orientales. Presque deux cents fois le Code requiert I'intervention
du Sieége apostolique sous forme de licence, de consentement, de révision,
de dispense, d’approbation, de confirmation; en plus, il renvoit a un droit



272 Chercher ensemble les formes du ministére pétrinien

particulier approuvé par le pontife romain ou a un droit particulier établi par
le Siége apostolique. Cette réserve regarde plusieurs domaines de la vie des
Eglises Orientales, comme par exemple le fonctionnement et le pouvoir des
Synodes, la vie des instituts religieux et de leurs membres, 1’état clérical, les
associations des fidéles, les assemblées des patriarches et des évéques des
différentes Eglises s#7 iuris, 'activité missionnaire, les universités catholiques
et ecclésiastiques, les instruments de communication sociale, la vie liturgique
et Padministration des sacrements, surtout du mariage, la suppression des
personnes juridiques, 'aliénation des biens temporels, 'administration de la
justice, les tribunaux, les sanctions pénales etc.

Or, 1l ne serait pas contraire a ’ecclésiologie catholique sur la primauté
romaine, si une grande partie de ces questions disciplinaires étaient laissées
aux patriarches avec leurs Synodes, conformément au décret conciliaire OE
9, évidemment en profonde communion et réelle consultation et concerta-
tion avec les dicastéres romains.

Comme perspective pour I’avenir, on pourrait analogiquement appliquer
au CCEQ le paragraphe 30 du décret conciliaire OF qui affirme: «Toutes ces
dispositions juridiques sont prises en raison des circonstances présentes,
jusqu’a ce que I'Eglise catholique et les Eglises Orientales séparées s’unis-
sent dans la plénitude de la communion». C’est une déclaration générale de
principe concernant la portée provisoire de la législation du décret en at-
tendant la pleine unité. Cela veut dire que les canons du présent CCEO*
restent en vigueur jusqu’a ce qu’ils solent abrogés ou soient modifiés pour
des justes raisons, dont la plus grave est assurément la raison de la pleine
communion de toutes des Eglises d’orient avec ’'Eglise catholique.

Sans doute le CCEO concerne exclusivement les Eglises Orientales déja
unies 2 Rome. Non seulement les dispositions juridiques et disciplinaires du
Code ne s’appliquent pas aux Orthodoxes, mais en cas de rétablissement
complet de la communion, I’Eglise catholique n’entend pas imposer ces mé-
mes regles comme conditions d’union.

Entre temps, la Commission mixte internationale pour le dialogue
théologique entre 'Eglise catholique et ’Eglise orthodoxe, depuis sa créa-
tion en 1979, a travaillé et continue a travailler, en orientant progressive-
ment sa recherche vers les perspectives qui avaient été choisies d’'un com-
mun accord dans le but de rétablir la pleine communion entre les deux Egli-
ses. Cette communion fondée sur 'unité de la fo1, dans la continuité de I’ex-
périence et de la tradition de I’Eglise ancienne indivise, changera radicale-
ment, dans le domaine disciplinaire, les relations entre les Eglises d’orient et
la papauté. On doit admettre que ces relations seront autres que celles qui
régissent actuellement les Eglises Orientales catholiques.

33 Cf. Sacri canones.



Chercher ensemble les formes du ministere pétrinien 273

Nous estimons qu’en vertu du principe de subsidiarité et en considéra-
tion du principe selon lequel «les patriarches avec leurs Synodes constituent
I'instance supérieure pour toutes les affaires du patriarcat, y compris le droit
d’ériger de nouvelles éparchies et de nommer les évéques de leur rite dans
les limites du territoire patriarcal, restant sauf le droit inaliénable du pontife
romain d’intervenir dans les cas particuliers» (OE 9); du principe selon le-
quel «les patriarches et les Synodes participent, de par le droit canonique, a
l'autorité supréme de 'Eglise» (Const. apost. Sacri canones); et de la déclara-
tion du décret conciliaire UR 14, selon la quelle «les Eglises d’orient et d’Oc-
cident suivirent chacune leur propre voie, unies cependant par la commu-
nion fraternelle dans la foi et la vie sacramentelle, le Siége romain interve-
nant d’un commun accord (Sede Romana moderante communi consensu), si des
différends au sujet de la foi ou de la discipline s’élevaient entre elles», nous
pouvons affirmer qu’on pourrait réexaminer les rapports entre le Siége apos-
tolique et les patriarches avec leurs Synodes. Concrétement, plusieurs facul-
tés accordées par le pontife romain a la Congrégation pour les Eglises Ori-
entales et a d’autres dicastéres de la curie romaine pourraient étre réservées
aux patriarches avec leur Synodes, restant sauf le droit inaliénable du pontife
romain d’intervenir dans les cas particuliers et droit d’appel a Rome comme
supréme instance.



	Chercher ensemble les formes du ministère pétrinien : un canoniste oriental répond à l'invitation du Saint Père

