Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Frage der "Ubersetzbarkeit" religidser Unterscheidungen in eine
sakulare Perspektive

Autor: Fischer, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES FISCHER

Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser
Unterscheidungen in eine sakulare Perspektive

A

In seiner Dankesrede anlaBllich der Verlethung des Friedenspreises des deut-
schen Buchhandels hat Jiirgen Habermas sich zur Bedeutung der Religion in
einer «postsikularen Gesellschaft» geduBlert. AngestoBen sind seine Uberle-
gungen einerseits durch die neuen biotechnologischen Entwicklungen mit
der sich abzeichnenden Moglichkeit, das Genom eines Menschen program-
mieren zu konnen', andererseits durch die Ereignisse des 11. September.
Habermas sieht die Sikularisierung mit dem Verlust von Sinnpotentialen er-
kauft, die ithren differenzierten Ausdruck in der religiosen Sprache gefunden
haben. «Sikulare Sprachen, die das, was einmal gemeint war, bloB eliminie-
ren, hinterlassen Irritationen. Als sich Siinde in Schuld, das Vergehen gegen
gottliche Gebote in den VerstoB gegen menschliche Gesetze verwandelte,
ging etwas verloren. ... Die verlorene Hoffnung auf Resurrektion hinterla3t
eine spurbare Leere» Angesichts der Herausforderungen im Bereich der
Biotechnologie erlangen fir Habermas die religiosen Sinnpotentiale neue
Aktualitit. Das bedeutet freilich keine Riickwendung zur Religion. Haber-
mas sieht vielmehr die postsikulare Gesellschaft vor der Aufgabe, sich jene
Potentiale auf dem Wege der Ubersetzung zu erschlieBen. «Moralische Emp-
findungen, die bisher nur in religioser Sprache einen hinreichend differen-
zierten Ausdruck besitzen, konnen allgemeine Resonanz finden, sobald sich
fur ein schon fast Vergessenes, aber implizit Vermifites eine rettende For-
mulierung einstellt. Eine Sikularisierung, die nicht vernichtet, vollzieht sich
im Vorgang der Ubersetzung. Das ist es, was der Westen als die weltweit si-
kularisierende Macht aus seiner eigenen Geschichte lernen kann.»

So einprigsam das Bild der Ubersetzung ist, so sehr ist doch zu fragen,
ob es den Sachverhalt trifft, um den es Habermas offenbar zu tun ist. Ge-
meint ist ja nicht die Wiedergabe und Erlduterung von Ausdriicken einer
Sprache durch Ausdriicke einer anderen Sprache, so wie man die Sprache
des Mythos erkliren kann, ohne dessen Wirklichkeitsauffassung zu teilen.
Die Absicht geht vielmehr dahin, Phinomene, denen die religiése Sprache

'J. HABERMAS, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer libe-
ralen Eugenik?, Frankurt/M. 2001.



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven 215

Ausdruck gibt — die menschliche Stinde; das Bdse —, fiir die nicht-religiose
Sicht der menschlichen Lebenswirklichkeit zuriickzugewinnen. Nun ist ein
solches Unterfangen an bestimmte Voraussetzungen gebunden. Damit es
iberhaupt eine Chance hat, mufl die Perspektive, aus der dies geschehen
soll, fir diese Phinomene offen sein und darf nicht etwa den Zugang zu ih-
nen systematisch verstellen. Immerhin ist ja zu fragen, warum sie, wenn sie
eine Bedeutung auch fiir das nicht-religiose Bewul3tsein haben, diesem nicht
gegenwartig sind. Daher mul} die zuerst zu leistende Aufgabe darin beste-
hen, die Bedingungen zu identifizieren, denen es zuzuschreiben ist, daf} jene
Phinomene aus dem sikularen BewuB3tsein herausgefallen sind. Mit der Auf-
klirung und nachfolgenden Sikularisierung ist ja mehr geschehen als nur
dies, daf} die Welt einer Betrachtung etsi Deus non daretur unterworfen wor-
den ist. Mit thr war auch eine bestimmte Konzeptualisierung der Wirklich-
keit des Menschen verbunden, die diesen in eben jene Miindigkeit einsetzte,
deren es nun bedurfte. Es ist die These der folgenden Uberlegungen, daf3
diese thr Fundament in einer bestimmten Auffassung des menschlichen Han-
delns hat. Daher ist der Zugang zu jenen Schichten der menschlichen Le-
benswirklichkeit, die dem religidsen Bewul3tsein gegenwirtig sind, nur zu ge-
winnen Uber die Auseinandersetzung mit dem Handlungsbegriff, der das
Denken der Moderne bestimmt. Dabei kann es nicht darum gehen, diesen
irgendwie zu iiberwinden und durch einen anderen zu ersetzen. Die Zivili-
sation, in der wir leben, 1st ohne ihn gar nicht zu denken. Das Ziel muf} viel-
mehr darin bestehen, anhand der kritischen Rekonstruktion dieses Begriffs
das «mplizit VermiB3te» aufzudecken und zu erhellen, das durch thn ver-
deckt wird.

II.

Die philosophische Tradition reflektiert das menschliche Handeln am Leit-
taden besttmmter Handlungsbegriffe. Darin liegt ein erster Unterschied zur
Religion, deren Thematisierung menschlichen Handelns sich eher auf einer
vorbegrifflichen Ebene vollzieht und sich sprachlicher Modi wie der Erzih-
lung bedient. Gemeinsam ist den philosophischen Handlungskonzepten, dal3
sie aus der Perspektive der Verstindigung tiber Handlungen gebildet sind
und die Frage-Antwort-Struktur des Verstehens widerspiegeln. Fur die vor-
moderne, teleologische Auffassung des Handelns ist die Frage nach dem
Worumwillen einer Handlung leitend, die thre Antwort in dem Ziel hat, das
mit der Handlung erstrebt wird. Die christliche Theologie als Reflexionsge-
stalt einer selbst teleologisch gerichteten Erlosungsreligion konnte diese Auf-
fassung des Handelns mitsamt ihren tugendethischen Implikationen in den
scholastischen Systemen adaptieren. Aus gleich zu erlauternden Griinden
verhalt sich dies anders bei der modernen Auffassung des Handelns. Diese
ist an der Warum-Frage orientiert. Die Antwort auf diese Frage hat die drei-
tache Gestalt von Griinden, Motzven und (Handlungs-) Ursachen. Orientierend



216 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven

sind dabei allein die Griinde, was sich daran zeigt, da} der Handelnde sich
mit Grunden zu seinen Motiven verhalten und entscheiden mul}, ob er sich
durch sie bestimmen lassen soll oder nicht. In der Perspektive der modernen
Auffassung heillit daher Sich-im-Handeln-Orientieren: Sich-anhand-von-
Griinden-Ortentieren. Die «Radikalisierung des Begriindungsgedankens»? in
der Moderne vollzieht sich, insoweit sie Moral und Ethik betrifft, auf der
Basis dieses Handlungsbegriffs. Von thm 1st auch das Verstindnis von Mo-
ral und Ethik bestimmt. «Die Moral versieht uns mit Grinden fiir unsere
Handlungen.»®* Die Ethik versieht uns mit den richtigen Grinden. Nichts an-
deres beanspruchen die modernen ethischen Theorien in Gestalt des Kan-
tianismus oder Utilitarismus zu leisten.

Griinde, Motive und Ursachen haben keine unabhingige Existenz au-
Berhalb von Verstehenszusammenhingen. Dies sei am Beispiel des Motivs
verdeutlicht:

(1) X hat ein Stiick Brot gestohlen.

(2) X war hungrig.

(2) benennt ein Motiv nur fir denjenigen, der einen Zusammenhang mit (1)
herstellt unter der Fragestellung, warum X getan hat, was er tat. Abgesehen
von (1) ist (2) lediglich eine Aussage iiber die Befindlichkeit von X und nicht
die Angabe eines Motivs. Analoges liB3t sich fiir Griinde und Ursachen* zei-
gen. Das Beispiel verdeutlicht, was mit der Feststellung gemeint ist, dal} die
uns gelaufige Auffassung des Handelns die Frage-Antwort-Struktur des Ver-
stehens widerspiegelt. Mit ihr wird eine Struktur iiber das menschliche Han-
deln und Verhalten gelegt, die dieses nicht notwendigerweise von sich aus
hat, sondern die thm aus der Perspektive der Verstindigung iiber es zu-
kommt. Diese Einsicht er6ffnet der Frage Raum, wie Handeln sich darbietet
auBlerhalb dieser Perspektive. Es wird sich zeigen, dal3 jene Phinomene, die
fur die religiose Sicht der menschlichen Lebenswirklichkeit spezifisch sind,
zu einem wesentlichen Teil jenseits dieser Perspektive lokalisiert sind.

Wie man sich leicht an Beispielen klarmachen kann, erfolgt das allermei-
ste von dem, was wir als ein Handeln aus Grinden konzeptualisieren kén-
nen, nicht aus einem ex-ante-Grund, sondern spontan. Dennoch sind wir
um Griinde in der Regel nicht verlegen, wenn man uns danach fragt. Wir
winken auf der Strasse jemandem spontan zu und geben auf die Frage nach
dem Warum zur Antwort, dall es sich um einen guten Bekannten handelt.
Wenn es sich aber so verhilt, daB3 unser Handeln zum groBten Teil aus spon-
tanem Antrieb heraus erfolgt, dann ist es bei weitem voraussetzungsvoller,

2 E. TUGENDHAT, Antike und moderne Ethik, in: DERS., Probleme der Ethik,
Stuttgart 1985, 33-56. .

3 G. HARMAN, Das Wesen der Moral: Eine Einfiihrung in die Ethik, Frankurt/M.
1981, 109.

4 Erhellend ist in dieser Hinsicht: Josef KONIG, Bemerkungen iiber den Begriff der
Ursache, in: DERS., Vortrige und Aufsitze, Hg. G. Patzig, Freiburg 1978, 122-255.



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religiéser Perspektiven 217

als dies die uns gelaufige Auffassung des Handelns nahelegt. Dann mul}
namlich bereits die Spontaneitit verninftig gerichtet sein, damit in der Per-
spektive der Verstindigung iiber es Verhalten als ein Handeln aus nachvoll-
ziehbaren Grinden konzeptualisiert werden kann und nicht, wie bei rational
unverstindlichem Verhalten, als durch Ursachen determiniert konzeptuali-
siert werden mul3. Das wirft die Frage auf, wie es zu solcher Gerichtetheit
der Spontaneitit kommt. Die theologische Tradition hat hierauf eine zwei-
fache Antwort gegeben, deren eine sie aus der philosophischen Tradition
ubernommen hat. Es gibt einen Bereich der Spontaneitit — mit Philippa
Foot®> konnte man sagen, daf} es jener Bereich ist, in dessen Beberrschung wit
uns einiiben, in welchem also Tugenden gegen etwas (ein Zuviel oder Zuwe-
nig, z.B. Tollkithnheit oder Angst) erworben werden —,; den wir durch
Ubung und Gewdhnung prigen kénnen, und insoweit konnte die theologi-
sche Tradition die aristotelische Tugendlehre rezipieren. Und es gibt einen
Bereich der Spontaneitit, der nicht durch Ubung und Gewéhnung geformt
werden kann. Auf diesen beziehen sich die «theologischen Tugenden» Glau-
be, Hoffnung und Liebe. Im Hinblick auf dasjenige, was diesen Bereich
formt, spricht die christliche Tradition von «Geist» bzw. von «Gottes Geist».
«Geist» meint dabei etwas, das jenseits menschlichen Vermogens dem Le-
bensvollzug in seiner Spontaneitit beziehungsfihige Gerichtetheit gibt. Wie
dies niherhin zu verstehen ist, muB3 uns im Folgenden beschiftigen.

III.

Inwiefern ist die moderne Auffassung des Handelns fur die christliche
Theologie weit weniger anschlussfihig, als es die vormoderne gewesen ist?
Die Erklirung liegt darin, daf} dieser Auffassung zufolge allein Griinde ori-
entierende Kraft haben. Der gesamte Bereich der Spontaneitit, der seinem
Begriff nach eine Steuerung durch ex-ante-Griinde — also durch Uberlegun-
gen in Gestalt von Antworten auf Warurri—Fragen — ausschlieBt, scheidet
damit als Quelle von Orientierung aus. Die Subsumption der christlichen
Sicht des menschlichen Lebensvollzugs unter die moderne Auffassung des
Handelns hat zur Konsequenz, daf} die theologischen Tugenden der dreifa-
chen Alternative von Grinden, Motiven und Ursachen zugeordnet werden
miussen. Innerhalb dieser Alternative kommt fiir sie nur der Status von Mo#i-
ven in Betracht. Die christliche Liebe, die fiir die theologische Tradition
Leitorientierung bis in die politische Ethik hinein war, erfihrt damit eine
Herabstufung zur Motivation christlichen Handelns. An ihre Stelle treten,
was dessen Orientierung betrifft, die — christologischen, schépfungstheolo-
gischen oder wie immer gearteten — Gréinde, die die Theologie bereitstellt.

> Ph. FOOT, Tugenden und Laster, in: K.P. Rippe/P. Schaber (Hgg.), Tugendethik,
Stuttgart 1998, 69-91.



218 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven

Tatsachlich vollzieht sich unter dem Einflul3 der modernen Auffassung des
Handelns eine tiefgreifende Theologisierung der christlichen Orientierung.
Die Kontroversen, die in der protestantischen Ethik des 20. Jahrhunderts
zwischen christologischen und schopfungstheologischen Ansidtzen ausgetra-
gen werden, drehen sich nicht um die angemessene Auslegung und pro-
blembezogene Aktualisierung und Konkretisierung des christlichen (Tu-
gend-)Ethos, sondern um die richtigen theologischen Begriindungen.

Nicht nur beim christlichen Ethos ergeben sich Probleme, wenn es dem
modernen Handlungsbegriff subsumiert wird. Aufschlussreich sind in dieser
Beziehung philosophische Erorterungen von Phinomenen wie Freundschaft
oder Liebe. Wenn die Krittk an der «Schizophrenie moderner ethischer
Theorien»® geltend macht, daf} diese uns in einen Konflikt zwischen «Grin-
den» und «Motiven» verstricken, und wenn dabei Freundschaft und Liebe als
«Motive» aufgefal3t werden, dann sind auch hier Zweifel angebracht, ob die-
se Beschreibung angemessen ist. Denn nur deshalb kann ja ein Phinomen
wie die Freundschaft in Konkurrenz und Widerstreit zu normativen Orien-
tierungen wie Kantianismus oder Utilitarismus treten, weil es nicht blo3 zo-
tivterend 1st 1m Hinblick auf gegebene Orientierungen, sondern selbst orzen-
tierend 1st im Hinblick darauf, was einer anderen Person geschuldet 1st. Auch
hier wirkt also die Semantik des modernen Handlungsbegriffs verzerrend.

Das gilt nicht zuletzt auch fiir die Dimension des «radikal Bosen.» Die-
ses erfahrt dadurch, dal3 es innerhalb der modernen Auffassung des Han-
delns verortet wird, eine Depotenzierung. Exemplarisch 1st dies bei Kant in
dessen Religionsschrift zu studieren. Das Bose hat Kant zufolge seinen Ur-
sprung in der Verkehrung der Triebfedern des Handelns in Gestalt der
Grunde der Vernunft und der Motive der menschlichen Natur. Es «ist der
Mensch (auch der beste) nur dadurch bése, dal3 er die ... Ordnung der Trieb-
federn, in der Aufnehmung derselben in seine Maximen, umkehrt: Das mo-
ralische Gesetz zwar neben dem der Selbstliebe in dieselbe aufnimmt, da er
aber inne wird, daB eins neben dem anderen nicht bestehen kann, sondern
eins dem andern ... untergeordnet werden miisse, er die Triebfeder der
Selbstliebe und 7hre Neigungen zur Bedingung des moralischen Gesetzes
macht ..». «Bei dieser Umkehrung der Triebfedern» kdnnen die Handlungen
zwar «so gesetzmissig ausfallen, als ob sie aus echten Grundsitzen ent-
sprungen wiren»’, dennoch wird damit das Bose Wirklichkeit. Das «eigent-
lich Bose ... besteht darin: dal man jenen Neigungen, wenn sie zur Uber-
tretung anreizen, nicht widerstehen wi//, und diese Gesinnung ist eigentlich
der wahre Feind.»®

6 M. STOCKER, Die Schizophrenie moderner ethischer Theorien, in: K.P. Rippe/
P. Schaber (Hgg.), Tugendethik (s. Anm. 5), 19—41.

" I. KANT, Werke, hrsg. von Weischedel Bd. VII, Darmstdt 685.

8 Ebd. 710 (Anm.)



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven 219

Um eine Depotenzierung des Bosen handelt es sich in diesen Sitzen er-
stens insofern, als das Bose als eine Qualitit von Handlungen bzw. des Han-
delnden ausgesagt wird. Das Bose als eine jede individuelle Zuschreibung
Ubersteigende Macht, die das Denken, Fihlen und Handeln von Menschen
bestimmt, bleibt damit aullethalb des Blickfelds. Die Depotenzierung ge-
schieht zweitens darin, daB das Bose innerhalb der Struktur der modernen
Auffassung des Handelns verortet, d.h. als Verkehrung des Unterordnungs-
verhiltnisses von Grinden und Motiven begriffen wird. Dal3 das Bose sich
gerade «m verkehrten Guten der monstrosen Tats (Habermas) manifestie-
ren kann, d.h. einer Tat, die nicht aus niedrigen Beweggriinden heraus ge-
schieht, sondern gerade in Verfolgung des Guten, aus dem Bewultsein einer
wie immer hergeleiteten Pflicht, in der der Titer sich glaubt; das bleibt dabei
auller Betracht. ‘

Diese Hinweise mussen geniigen, um zu verdeutlichen, dal} die Latenz
bestimmter Phinomene, welche die religiose Tradition bei ihrer Thematisie-
rung des Menschen und des menschlichen Lebensvollzugs vor Augen hat,
mit der uns geldufigen Auffassung des Handelns zu tun hat. Sie zeigen, daf3
einer «(Ubersetzungy der religidsen Sicht des Menschen in den nicht-religié-
sen Sprach- und Denkzusammenhang erhebliche Schwierigkeiten entgegen-
stehen. Das Problem liegt in der spezifischen Perspektive, unter der das
Denken der Moderne den Menschen in den Blick nimmt. Wie dies alle Per-
spektiven tun, so blendet auch sie etwas aus. Wir konnen seiner nur ansich-
tig werden, indem wir hinter sie zuriickzugehen versuchen, also das mensch-
liche Handeln anders betrachten als aus der Perspektive der Verstindigung
iber Handlungen unter dem Blickwinkel der Warum-Frage.

Damit ist ein kritischer Punkt erreicht, bei dem, wie die Erfahrung zeigt,
mancher Gespriachspartner auf philosophischer Seite nicht weiter zu folgen
bereit ist. War es nicht auf dem Hintergrund der Erfahrungen der Religi-
onskriege das Projekt der Aufklirung, auf dem Wege der Verstindigung
iber allseits rezipierbare Griinde zu einer konsensuell verankerten Ordnung
des menschlichen Zusammenlebens zu gelangen? Hat man sich damit nicht
unwiderruflich an die hier in Rede stehende Auffassung des Handelns ge-
bunden? Basiert nicht die gesamte Ethik der Moderne auf dieser Auffas-
sung? Wie anders als iiber Begriindungsdiskurse, iiber die zwanglose Kraft
des besseren Arguments, sollen die menschlichen Verhiltnisse auf eine ge-
waltfreie Weise geordnet werden konnen? Und hatte es nicht seinen guten
Sinn, daf} sich dank dieser Auffassung des Handelns das aufgeklarte Bewul3t-
sein nicht mehr mit jenen Michten herumplagen mufBte, von denen die
Religion den Menschen bestimmt sieht? Habermas’ Frankfurter Rede gibt
immerhin zu bedenken, ob jene Michte tatsichlich gebannt worden sind
oder ob Sprachlosigkeit als Folge der Sikularisierung nur blind fiir sie ge-
macht hat. Aber eben: Wie soll ein Phinomen wie die Sunde «iibersetzbar»
sein in eine sikulare Perspektive, die den Menschen als freien und autono-
men Urheber dessen sieht, was er tut?



220 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religiéser Perspektiven

Der Anspruch, in der Tradition der Aufklirung zu stehen, verpflichtet
dazu, nichts der Kritik zu entziehen. Das betrifft auch die Perspektivitit des
eigenen Standpunkts. Wenn es wahr ist, da die moderne Auffassung des
Handelns an eine bestimmte Perspektive gekniipft ist, nimlich die Perspek-
tive der Verstandigung liber das Warum von Handlungen, macht sich dann
nicht eine Position, die den Menschen aus dieser Perspektive in den Blick
nimmt und zu dem Urteil gelangt, zum Wesen des Menschen gehore Auto-
nomie, derselben Einseitigkeit schuldig wie ein Biologe, der das vorgeburtli-
che Leben aus der Perspektive der Biologie in den Blick nimmt und zu dem
Urteil gelangt, daB3 es sich dabei nur um ein Zellkonglomerat handelt? Bei-
demal wird eine bestimmte Perspektive fir das Ganze genommen. Millte
eine dem Prinzip der Kiritik verpflichtete Ethik sich nicht versagen, sich so
etwas wie die Sprache der Moral einfachhin vorgegeben sein zu lassen, als
wire sie naturgegeben, ohne einen Gedanken darauf zu verwenden, wie per-
spektivisch und voraussetzungsvoll diese Sprache ist in Anbetracht der ihr
zugrundeliegenden Auffassung des Handelns? Ersichtlich verhilt es sich ja
nicht so, dal wir Handlungen nur in der Verstindigung iiber deren Warum
in den Blick fassen. Sie sind uns auch noch auf andere Weise gegeben. So
laBt sich unterscheiden zwischen dem Erleben von Handlungen, dem Er-
ziahlen von Handlungen, dem Besprechen von Handlungen und der Kon-
zeptualisierung von Handlungen am Leitfaden eines bestimmten Handlungs-
begriffs. Jene ungegenstindlichen Phinomene, mit denen das religiése Be-
wulltsein rechnet — «Geist», die Siinde, das Bose —, stellen sich eher im Er-
leben und im Erzihlen vor Augen, als da} sie im Besprechen oder im be-
grifflichen Denken greifbar sind. Daher gilt es nun, den Blickwinkel zu er-
weitern. Als Leitfaden soll dabei die Frage dienen, wie Handeln sich vor Au-
gen stellt, wenn man die fiir die moderne Auffassung konstitutive Verstin-
digungsperspektive sistiert.

IV,

Die im Folgenden zu explizierende These ist, daB fiir die religise Waht-
nehmung des menschlichen Handelns vier Differenzen entfallen, die fiir die
moderne Auffassung des Handelns konstitutiv sind. Es sind dies die Diffe-
renzen zwischen Handeln und Sich-Ereignen, Verstand und Gefiihl, Innen
und Aullen und Subjekt und Objekt. Ich kann mich dabei kurz und thetisch
fassen und auf das Wesentliche beschrianken, da ich an anderer Stelle die
Dinge ausfithrlich dargestellt habe.’?

? J. FISCHER, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002.



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven - 221

1. Handeln und Sich-Ereignen

Die uns geliufige Auffassung des Handelns ist, wie gesagt, aus der Perspek-
tive der Verstandigung iiber Handlungen gebildet. In dieser Perspektive un-
terscheiden sich Handlungen von Ereignissen dadurch, daBl bei ihnen die
prinzipielle Moglichkeit einer Verstindigung mit einem Handelnden tuber
das Warum seines Handelns gegeben ist, wihrend bei Ereignissen eine sol-
che Verstindigungsmoglichkeit fehlt. Der Unterschied besteht also nicht
etwa darin, dal Handlungen fre1 und Ereignisse kausal determiniert sind.
Auch Handlungen konnen kausal bestimmt sein. So mag jemand in Panik
einen anderen niederrennen. Wir fassen dies als ein Handeln auf, insofern
wir den Betreffenden fragen konnen, warum er das getan hat, und er diese
Frage nicht als dem Sachverhalt unangemessen zuriickweisen kann. In der
Verstindigungsperspektive gibt es also zwischen Handlungen und Ereignis-
sen eine trennscharfe Differenz: Wenn etwas Handlung ist, ist es nicht Er-
eignis; wenn es Ereignis ist, ist es nicht Handlung. Diese Differenz liegt der
Zuschreibung von Verantwortung zugrunde.

Wird demgegegeniiber die Verstindigungsperspektive verlassen, wie
dies z.B. dort der Fall ist, wo Handlungen unmittelbar erlebt werden oder
wo von Handlungen erzihlt wird, dann entfillt die trennscharfe Differenz
zwischen Handlungen und Ereignissen. Was geschieht, kann dann die Qua-
litait von beidem haben. Dieser Punkt ist fiir das Verstindnis des Bosen von
Bedeutung, das getan wird und sich zugleich machtférmig durch ein Tun
hindurch ereignet. Wie ausgefiithrt, nimmt die Depotenzierung des Bosen
damit thren Anfang, dal} es der Differeng zwischen Handlungen und Ereig-
nissen subsumiert und dabei ganz auf die Seite des Handelns geschlagen
wird. Es ist dann einseitig etwas, das getan wird. Auf diese Weise wird der
Begriff des Bosen dem moralischen Begriff des Schlechten angenihert.

Die Einheit von Handeln und Sich-Ereignen ist kennzeichnend fur die
religiose Wahrnehmung des menschlichen Handelns insgesamt. Prignant
kommt dies in einer Formulierung wie 1Kor 16,14 zum Ausdruck: «Alle eure
Dinge lasset in der Liebe geschehen!» Handeln im Sinne der Liebe hat dieser
Formulierung zufolge den Charakter eines Geschehenlassens von etwas, das
durch es hindurch witksam wird. Dieser Punkt wird im Folgenden noch
deutlicher werden.

2. Verstand und Gefiih/

Diese Differenz wird durch die Unterscheidung zwischen Griinden einer-
seits und Motiven und Ursachen andererseits markiert. Griinde sind dadurch
charakterisiert, dall mit Bestimmtheit nur der Handelnde selbst sagen kann,
ob er einen Grund hat und was dieser Grund ist. Das zeigt sich unter ande-
rem daran, daB die Art und Weise, wie er sein Handeln begriindet, wesent-
lich von seinem Gespriachspartner abhiangt (von dessen Verstindnishorizont,
vom Bekanntheits- bzw. Vertrautheitsgrad usw.). Griinde sind also an die



222 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven

Perspektive der Verstindigung /¢ dem Handelnden gebunden. Motive kann
demgegeniiber ein Beobachter unter Umstinden besser diagnostizieren als
der Handelnde selbst. Motive und Ursachen sind in der Perspektive der
Verstindigung #ber einen Handelnden lokalisiert (wobei dies die Verstindi-
gung mit thm tber ihn einschlieBt). Motive und Ursachen unterscheiden sich
dadurch, daB letztere hinreichend sind fiir die Erklirung des Zustandekom-
mens einer Handlung, erstere jedoch nicht, da der Handelnde sich zu seinen
Motiven verhalten und sich dafiir entscheiden kann, thnen nicht zu folgen.
Im Blick auf ein Motiv kénnte jemand sagen: «Ich sehe wohl, dal Du eifer-
stichtig warst, aber ich verstehe dennoch nicht, wie Du das tun konntest.»
Aber es macht keinen Sinn, im Blick auf eine Handlungsursache zu sagen:
«Ich sehe wohl, dal3 Du in Panik warst, aber ich verstehe dennoch nicht, wie
Du das tun konntest.»

Es besteht ein enger Zusammenhang zwischen der modernen Auffas-
sung des Handelns und dem Begriff des Gefiihls. Dieser subsumiert gewis-
sermaflen die Affektivitit der Semantik des modernen Handlungsbegriffs.
Das zeigt sich daran, dal Gefiihle als Motive auftreten, also die Frage nach
dem Warum einer Handlung beantworten konnen. Bei der vormodernen
Auffassung des Handelns beantworten demgegeniiber die Affekte die Frage
nach dem Woher der Zielbestimmtheit einer Handlung. Dort haben sie also
einen anderen Status als den von Motiven.

Die anthropologische Sicht, die mit dem modernen Handlungs- und
Gefiihlsbegriff verbunden ist, hat dazu gefiithrt, daB fiir das geliufige Ver-
stindnis auch die christlichen Leitorientierungen dem Bereich des Gefiihls
zugeschlagen werden. Noch in Habermas’ Frankfurter Rede klingt etwas da-
von an, wenn von «moralischen Empfindungen» gesprochen wird, «die bis-
her nur in religioser Sprache einen hinreichend differenzierten Ausdruck be-
sitzen.» Als Empfindungen oder Gefiihle begriffen, geraten die christlichen
Leitorientierungen in einen fatalen Gegensatz zum Denken. Hieraus erkld-
ren sich verstindliche Vorbehalte, die einer Ethik entgegengebracht werden,
die auf ein Phinomen wie die Liebe abhebt. Sie scheint sich auf ein Gefiihl
zu berufen, wo Grunde erfordert sind. Liebe im Verstindnis der christlichen
Tradition umfafit demgegentber beides, Affekt ##d Verstand, wie man un-
schwer an der paradigmatischen Erzihlung Lk 10,30ff. verdeutlichen kann,
die die Liebe zum Nichsten an einem Hand/ungsverlauf veranschaulicht, in
dem sich einerseits Mitgefiihl ausdriickt, der aber andererseits auch Voraus-
denken und Vorsorge und damit Uberlegung einschlieBt. Auch dies muf} uns
im Folgenden noch genauer beschiftigen.

3. Innen und Auffen

Die Auffassung des Handelns aus der Perspektive der Verstindigung tiber
dessen Warum hat eine Separierung zur Folge zwischen der Handlung und
dem, was sie erklirt. Das Erklirende in Gestalt von Griinden, Motiven und
Utsachen liegt gleichsam «hinter» der Handlung, und die Vorstellung ist, dal3



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven 223

es irgendwo 77z Hande/nden lokalisiert 1st, da dieser sich in der Verstindigung
mit thm als Urheber der Handlung prisentiert. Man kann sich die sprachli-
che Struktur, die diese Separierung verursacht, durch folgendes Schema ver-
deutlichen, bei dem P’ eine Handlung bezeichnet und P dasjenige, wodurch
sie veranlaf3t ist:

Weil x e P, l —  deshalbxeP'
(Grund, Motiv, Ursache) resultierende Handlung)
l T
Affekt/Verstand — Handlung

Affekt und Verstand einerseits und die Handlung andererseits sind verschie-
denen Aussagen zugeordnet, von denen die eine die Erklirung enthilt fur
das, was die andere aussagt. Denkt man sich diese iiber die Aussagenebene
gebildete Struktur weg, dann entfillt das, was beide Seiten trennt. Beides
rutscht dann ineinander. Liebe oder Zorn, Gewissenhaftigkeit und Ubetrle-
gung treten dann in der Handlung selbst in Erscheinung, statt blo3 deren ver-
borgene Triebfedern zu sein. Man kann Liebe in einer Geste der Zartlichkeit
sehen, Wut manifestiert sich sinnlich wahrnehmbar als Lautstirke, Schleu-
dern von Gegenstinden usw.

Auch bei dieser Art der Wahrnehmung kann es Probleme des Verste-
hens geben. Doch hat das Verstehen hier eine andere Struktur als die Frage-
Antwort-Struktur. Denn die Tatsache, dal3 dasjenige, was das Verhalten er-
klirt, nicht von ithm separiert hinter thm liegt, sondern vielmehr in thm da
1st, bedeutet, dal3 das Verstehen des Verhaltens durch Identifikation dessen ge-
schieht, was in thm bestimmend prisent ist. Man stelle sich eine Menge von
Menschen vor, die sich plotzlich alle in dieselbe Richtung in Bewegung set-
zen. Man erkennt zunichst nicht, warum — bis man in ihren Bewegungen,
threm Korper- und Gesichtsausdruck «Panik» erkennt und damit das, was
threm Verhalten die Gerichtetheit gibt. Diese Art des Verstehens verlauft
nicht auf der Ebene von Aussagen wie die Erklirung aus Griinden, Motiven
und Utrsachen, sondern iiber die Wahrnehmung: Wir erkennen in einem
Verhalten die Gerichtetheit der Panik, und eben damit verstehen wir es.

Es kommt hier etwas in den Blick, das fir das Verstindnis jener Di-
mension von Bedeutung ist, welche in der Sprache der religiosen Tradition
«Geist» — im Sinne von Preuma — heillt. Wie gleich noch niher verdeutlicht
werden soll, stellt sich Geist in der Gerichtetheit eines Geschehens, Verhal-
tens oder Lebensvollzugs vor Augen: der Geist der Liebe in der Hinwen-
dung zum Bediirftigen, oder — um dies auf den nichtreligiésen Bereich zu
Ubertragen — der Geist der Liberalitit im engagierten Eintreten fiir Fretheit
und Gleichheit. Unter dem Eindruck der modernen Auffassung des Han-
delns hat die Frage nach den Griinden und Motiven, aus denen heraus wir
etwas tun, die Frage nach dem Geist, in dem wir etwas tun, verdringt. Aber
mit letzterer hat es die Dimension des Bosen zu tun.



224 Zur Frage der «Ubersetzbarkeity religiéser Perspektiven

4. Subjekt und Objeket

Verstindigung vollzieht sich zwischen Personen tiber Gegenstinde. Sie ist
mit der Subjekt-Objekt-Differenz verkniipft. Die Auffassung, Orientierung
1m Handeln geschehe in der (Selbst-)Verstindigung tiber Griinde, bindet die
Orientierung im Handeln an diese Differenz.

Fir das religiose Bewul3tsein ist demgegeniiber die Orientierung des Le-
bens und Handelns von einer Sphire jenseits der Subjekt-Objekt-Differenz
her bestimmt. Geist im Sinne von Preuma 1st weder Subjekten zuschreibbar
als «mein» oder «dein» Geist noch gegenstindlich objektivierbar. Vor aller
Verstindigung und Selbstverstindigung, noch ehe der Handelnde sich selber
hat, steht er in seinem Lebensvollzug unter dem Einflu} dieser Sphire. Reli-
gios gesprochen: Gott ist dem Menschen niher als dieser sich selbst.

Wie 14Bt sich diese religiose Sicht unter sikularen Verstehensvorausset-
zungen plausibel machen? Ich will versuchen, mich thr anzunihern mit einer
Uberlegung, die die Eigenart des moralischen Urteils betrifft. Dieses gibt
bekanntlich insofern Ritsel auf, als es nicht aus der Beschreibung der Hand-
lung ableitbar ist, auf die es sich bezieht. Zwei Personen konnen konnen
beziiglich der Beschreibung — z.B. als «aktive Sterbehilfe» — vollig einig und
gleichwohl hinsichtlich der moralischen Bewertung entgegengesetzter Auf-
tassung sein, ohne dal eine von beiden einen logischen Fehler begeht.

Dieser Sachverhalt hat zu einer verzweigten metaethischen Debatte
Anlal} gegeben. In ihrer klassischen Frontstellung, die inzwischen etliche
Differenzierungen erfahren hat, 1afit sie sich um die Subjekt-Objekt-Diffe-
renz herum gruppieren. Entweder wird der Satz «X ist gut/schlecht», in dem
X eine Handlung bezeichnet, in dem Sinne gedeutet, dal3 er eine wahre oder
falsche Aussage iiber den Gegenstand X macht. Das ist die Position des Ko-
gnitivismus. Oder er wird so interpretiert, dal er ein Gefiihl, eine Einstel-
lung oder Beeinflussungsabsicht des urteilenden Subjekss zum Ausdruck
bringt. Das ist die Position des Nonkognitivismus, der iiblicherweise in die
Varianten des Emotivismus und des Praskriptivismus unterteilt wird.

Die Debatte zwischen Kognitivismus und Nonkognitivismus war im
Wesentlichen sprachanalytisch orientiert. Es ging um die Frage, was mit ei-
nem solchen Satz intendiert und zum Ausdruck gebracht wird: ein Urteil mit
Wahrheitsanspruch, die AuBerung eines Gefiihls, ein Appell an die Einstel-
lung anderer oder eine Empfehlung. Doch ist es offensichtlich zweierlei,
nach der Bedeutung und Aussageintention eines solchen Satzes zu fragen
oder aber zu fragen, was genau es ist, das mit Blick auf die Handlung X
«gut» oder «schlecht» sagen 1a3t."" Was diese zweite Frage betrifft, so gibt es
die Auffassung, dal3 bei einem solchen Urteil implizit bestimmte Kriterien
vorausgesetzt werden, gemessen an denen X gut oder schlecht ist. Diese

10 Zur Kritik der cinseitig sprachanalytischen Zugangsweise vgl. J.L. MACKIE,
Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen, Stuttgart 1981, 17ff.



Zur Frage der «Ubersetzbarkeity religiser Perspektiven 225

Kriterien mussen von der Art sein, dal} sie die Bricke schlagen zwischen
Deskription und Priskription, also empirische Eigenschaften mit bestimm-
ten Bewertungen verkntpfen. Weist eine Handlung eine derartige Eigen-
schaft auf, dann fillt sie unter der Pramisse eines solchen Kritertums logisch
zwingend unter die betreffende Bewertung.!' Flr diese Auffassung scheint
die Art und Weise zu sprechen, wie wir die moralische Bewertung einer
Handlung begrinden. Tatsiachlich nehmen wir dabei implizit oder explizit
auf Kriterien dieser Art Bezug, indem wir nimlich auf bestimmte Merkmale
und Eigenschaften der Handlung hinweisen, mit denen die betreffende Be-
wertung verbunden wird.

Dennoch lifit sich fragen, ob moralische Urteile in dem Augenblick, in
dem sie getroffen werden, stets aufgrund derartiger Kriterien getroffen wer-
den, wie sie ex post zu ihrer Begriindung ins Feld gefithrt werden. Viele,
wenn nicht die meisten unserer Urteile tiber «gut» und «schlecht» erfolgen
spontan. Gilbert Harman illustriert solch spontane Bewertung anhand des
drastischen Beispiels einer Gruppe von Jugendlichen, die dabei sind, eine
Katze mit Benzin zu ubergieBen und sie anzuziinden. Unvermittelt mit die-
ser Situation konfrontiert, miissen wir Harman zufolge nicht erst aufgrund
vorausgesetzter Kriterien logisch schlieBen, um zu dem Urteil «schlecht» zu
gelangen. Wir seben vielmehr, dall dies schlecht ist.'?

Das Beispiel macht darauf aufmerksam, daB es einen Unterschied gibt
zwischen der Beschreibung einer Handlung und dem Etleben bzw. Vorstel-
len einer Handlung. Folgt man Harman, dann ist es die Handlung, die wir
vor Augen haben, die uns «schlecht» sagen 1aBt, und nicht die Beschreibung,
die wir von ihr geben kénnen. Das fuhrt zu einer interessanten Hypothese,
die den Unterschied zwischen moralischer Wahrheit und der Wahrheit de-
skriptiver Aussagen betrifft. Fur letztere gilt, daB das Urteil «p» wahr i1st,
wenn p. Das Utrteil «Alle Schwine sind weil» ist wahr, wenn alle Schwine
weill sind. Moralische Wahrheit wire demgegeniiber in einer anderen Art
von Korrespondenz begriindet, nicht zwischen einem Urteil und einer durch
dieses Urteil konstatierten Tatsache, sondern zwischen einem Urteil und et-
was, das im Unterschied zu einer Tatsache keine propositionale Struktur hat,
eben der erlebten oder in der Vorstellung vergegenwirtigten Handlung. Vor-
dergriindig zwar scheint dasselbe zu gelten wie bei der deskriptiven Wahr-

1 Vgl. dazu G. WARNOCK, Naturalismus, in: G. Grewendorf/ G. Meggle (Hgg.),
Seminar: Sprache und Ethik. Zur Entwicklung der Metaethik, Frankurt/M. 1974, 341-
353. Warnock leitet hieraus ein Argument zugunsten der metaethischen Position des
Naturalismus ab. Alles Werten setzt nach seiner Auffassung Kriterien voraus, die sich
auf Merkmale und Eigenschaften des Bewerteten beziehen. Fir das moralische Werten
sind dabei moralisch relevante Merkmale und Eigenschaften mafigebend. Vom Stand-
punkt der Moral aus zu urteilen heif3t also, Kriterien dieser Art zu unterstellen, und
das bedeutet, dal das Vorliegen bestimmter empirischer Merkmale und Eigenschaften
logisch gwingend bestimmte moralische Wertungen nach sich zieht.

12 G. HARMAN, Das Wesen der Moral (s. Anm. 3), 14,



226 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religiser Perspektiven

heit: Das Urteil «Das Anziinden von Katzen ist schlecht» ist wahr, wenn das
Anzunden von Katzen schlecht ist. Die Frage jedoch ist, wie der Nachsatz
zu interpretieren ist, ob als Feststellung einer unabhingig von unserem Ut-
teil bestehenden Tatsache der Schlechtigkeit dieser Handlung, so wie wir mit
der Farbe «weill» die Vorstellung verbinden, dal} sie Schwinen unabhingig
von unserem Urteil zukommt, oder im Sinne einer Bedingung, die das Ur-
teilen betrifft: Das Urteil «Das Anziinden von Katzen ist schlecht» ist wahr,
wenn man in Ansehung dieser Handlung nrteilen muf, dall das Anzinden von
Katzen schlecht ist. Im zweiten Fall ist die Wahrheit des Urteils darin be-
grundet, dal} es dem adiquat ist, was wir bei dem Ausdruck «Anziinden von
Katzen» vor Augen haben. Diese Interpretation kann zweierlei erkliren.
Zum einen macht sie verstandlich, warum verschiedene Betrachter derselben
Handlung trotz Ubereinstimmung in der Beschreibung zu unterschiedlichen
Bewertungen gelangen konnen. Entscheidend fiir die Bewertung ist nicht die
Beschreibung, sondern die Vorstellung, die durch die Beschreibung evoziert
wird, und diese kann bei verschiedenen Betrachtern unterschiedlich sein.
Zum anderen wird verstindlich, warum die moralische Wahrheit, anders als
empirische Wahrheiten, nicht durch Beobachtung in Erfahrung gebracht
werden kann, obgleich sie, wenn Harman recht hat, in Ansehung einer Hand-
lung oder handlungsrelevanten Situation erkannt wird.” Hat doch Beobach-
tetes propositionale Struktur: A beobachtet, dall p. So klinge es hochst merk-
wirdig, wenn jemand sagen wiirde, er habe durch Beobachtung herausge-
funden, dal} das Anzunden von Katzen schlecht ist.

Von dieser Uberlegung her erschlieBt sich ein bestimmtes Verstindnis
dessen, was man als moralische Intuition bezeichnet. In der englischsprachi-
gen Diskussion werden Intuitionen in der Regel mit den Ausdriicken «ugd-
ment», «conviction» und «belief» bezeichnet. Diese Ausdriicke legen nahe,
dafBl Intuitionen sich auf etwas beziehen, das propositional strukturiert ist:
Ich habe die Intuition, dall p. «Each intuition ... is a jugdment «hat p> for
some suitable clall of propositions p. An intuitional report is the verbal re-

3 Anderer Auffassung ist G. HARMAN, (s. Anm. 3), 14ff. Harman ist der Meinung,
daBl wir das Schlechtsein einer Handlung beobachten kénnen, da wir doch, wie das
Katzenbeispiel zeigt, sehen konnen, daB die Handlung schlecht ist (14). Doch ist «Se-
hen» nicht dasselbe wie «Beobachten». Harman muB seinen Begriff der Beobachtung
denn auch sehr weit fassen, um ihn auf moralische Urteile anwenden zu konnen:
«Wenn wir sagen, dall eine Beobachtung immer dann stattgefunden hat, wenn eine
Meinung ein direktes Ergebnis der Wahrnehmung ist, missen wir zulassen, dal} es eine
moralische Beobachtung gibt, da eine solche Meinung ebensogut von moralischer wie
von anderer Art sein kann» (15f). Auf dem Hintergrund dieses weiten Begriffs von
«Beobachtung» sieht Harman den Unterschied zwischen moralischen und natur-
wissenschaftlichen Hypothesen darin, daB letztere das Beobachtete erkliren, erstere
jedoch nicht.



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven 227

port of a spontaneous mental jugdment.»!* Kritisch 1st hierzu zu fragen, ob
Intuitionen nicht, statt selbst Urteile zu sein, eher etwas sind, das zu Urtei-
len bewegt und veranlait. Wiren es Urteile, so konnte nach Griinden fir
diese Urteile gefragt werden. Es steht aber in Spannung zu dem, was wir
mit dem Ausdruck «Intuition» verbinden, dal3 Intuitionen begriindet werden
konnen. Ex post begrindet werden konnen die Urteile, die wir intuitiv fillen,
jedoch nicht die Intuitionen selbst. Die Frage, was genau moralische Intui-
tionen sind, mul} gegenwirtig als weitgehend ungeklart gelten.'

Auf der Linie der skizzierten Uberlegung legt sich folgende Auffassung
nahe. Offensichtlich gibt es nicht nur einen Unterschied zwischen einer er-
lebten und einer beschriebenen Handlung, sondern auch einen Unterschied
zwischen dem Erleben und der Beschreibung dieses Erlebens. Im Erleben
werden wir von einem Geschehen erfal3t, noch bevor wir es beschreibend
und reflektierend auf Distanz bringen konnen. Wir sehen, was die Jugendli-
chen mit der Katze tun — und sind augenblicklich in plotzlicher Anspannung
und auf dem Sprung, dazwischen zu gehen. Ex posz konnen wir beschreiben,
wie es uns dabei ergangen ist: die Gefiihle, die wir in diesem Augenblick
empfunden haben, die Gedanken, die wir hatten usw. Doch setzt solche
Selbstzuschreibung von Gefithlen, Gedanken usw. bereits die Distanz der
Verstindigung iiber das Erlebte voraus, die es erlaubt, erlebendes Subjekt
und erlebte Situation voneinander zu unterscheiden und objektive Merkmale
der Situation und subjektive Reaktionen einander zuzuordnen. Im Augen-
blick des Erlebens fehlt diese Distanz. Nach der hier vertretenen Hypothese
aber ist die Intuition an das Erleben gebunden. Trifft dies zu, dann erklart
dies eine sprachliche Schwierigkeit, die der Rede von Intuitionen anhaftet.
Weil es im Augenblick des Erlebens die erst in der Verstindigung iiber das
Erlebte sich auftuende Differenz zwischen erlebendem Subjekt und erlebter
Situation nicht gibt, entzieht sich das Intuitive, wie es im Erleben da ist, der
individuellen Zuschreibung, so als wire es etwas, das Subjekte «haben» bzw.
das von Subjekten pridiziert werden kann. Das unterscheidet es von Ge-
fiihlen oder Uberzeugungen. Angemessener als die substantivische Rede von
Intuitionen, die mit der Suggestion verbunden ist, da} Intuitionen etwas von
der Art von «beliefs» oder «convictions» sind, ist daher die adverbiale Rede-
weise: Jemand urteilt intuitiv.

14 Alwin GOLDMAN, Joel Pust, Philosophical Theory and Intuitional Evidence, in:
M.R. DePaul/W. Ramsey (eds), Rethinking Intuition. The Psychology of Intuition and
ist Role in Philosophical Inquiry, Rowman Littlefield 1998, 179-197, 179. Ahalich Ro-
bert AUDI, Intuition, Pluralism and Foundation of Ethics, in: W. Sinnott-Armstrong/
M. Timmons (eds), Moral Knowledge? New Readings in Moral Epistemology, Oxford
1996, 101-136, 108(f.

15 «What exactly are intuitions, in particular, are they a kind of belief, inclination to
believe, or jugdment, or are they some other sort of intellectual seeming, or are they
something else entirely?» M.R. DePaul/W. Ramsey (s. Anm. 14), XV.



228 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven

Fur das skizzierte Verstindnis moralischer Wahrheit 148t sich noch eine
andere Uberlegung ins Feld fithren. Angenommen, das moralische «gut»
wiirde sich statt auf die erlebte auf die beschriebene Handlung beziehen. Die
Frage ist dann, woher sich thr Gutsein ableitet, ob aus der singuliren Kon-
stellation, mit der sie verknlipft ist, oder aus der Handlungsweise, die in ihr
aktualisiert wird. Wenn A dem in Not geratenen B hilft, spielt es dann fir
das Gutsein dieser Handlung eine Rolle, daf3 es sich bei den Beteiligten um
A und B handelt? Mi3te nicht das Urteil genauso ausfallen, wenn es sich bei
gleichen Umstinden um C und D handelte? Offenbar ist es nicht die singu-
lire Handlung in ihrer singuliren Konstellation, sondern die in ihr aktuali-
sierte Handlungsweise, die in einem urspringlichen Sinne gut ist. Die Hand-
lung ist gut, insofern sie diese Handlungsweise — «einem in Not Geratenen
helfen» — aktualisiert. Freilich gilt letzteres nur, wenn die Aktualisierung der
Handlungsweise nicht aus fremden Motiven wie Selbstinteresse und Eigen-
nutz geschieht. Man kann einem in Not Geratenen aus Berechnung helfen in
der Erwartung, irgendwann daraus Nutzen zu ziehen, und wir betrachten ein
solches Verhalten nicht als in einem moralischen Sinne gut. Sittliche Qua-
litit kann eine Handlung offenbar nur beanspruchen, wenn sie das Gute um
des Guten und nicht um etwas anderem willen verwirklicht, also: das Helfen
um des Helfens willen, Solidaritait um der Solidaritat willen usw. Wird das
moralische «gut» also auf die beschriebene Handlung bezogen, dann gelangt
man im Resultat zu einer, man konnte sagen, platonischen Auffassung des
Guten. Sie liegt wertethischen Ansitzen zugrunde, die die sittliche Qualitit
einer Handlung daran festmachen, daf3 sie Werte um ihrer selbst willen reali-
siert oder respektiert.

Diese Auffassung steht in offenkundiger Spannung zur moralischen
Alltagsorientierung. Fir diese liegt das sittliche Entscheidende am Helfen
darin, dal} es um dessen willen geschieht, dem geholfen wird, statt um seiner
selbst willen 1m Sinne der Aktualisierung der Handlungsweise «Helfen».
Niemand gibt auf die Frage, warum er einem anderen hilft, zur Antwort: um
des Helfens willen, oder: um des Guten willen, oder: weil es gut ist. Viel-
mehr ist die natiirliche Antwort auf diese Frage, dal3 die Situation des Hilfs-
bediirftigen sowie die Umstinde, die den Betreffenden zur Hilfe veranlaf3t
haben, geschildert werden. Auf diese Weise wird eine Vorste//ung vermittelt,
und es 1st offensichtlich diese Vorstellung, welche im Blick auf die Hand-
lung das Utrteil «gut» angemessen erscheinen 1i3t. Das Vorgestellte aber 1st
nicht eine von allen ithren Aktualisierungen abstrahierte Handlungsweise,
sondern ein konkretes Geschehen, das sich zwischen zwei Personen ab-
spielt. Auch diese Uberlegung spricht also dafiir, das moralische Urteil so zu
interpretieren, dall es sich nicht auf die beschriebene, sondern auf die er-
lebte oder vorgestellte Situation oder Handlung bezieht.

Trifft dies zu, dann mul} alle moralische Reflexion und Argumentation
so begriffen werden, dal3 sie sich immer auf zwei Ebenen zugleich bewegt:
einerseits auf der Ebene von sprachlichen Ausdriicken und Sitzen, anderer-



Zur Frage der «Ubersetzbarkeity religidser Perspektiven 229

seits auf der Ebene von Vorstellungen und sich daran kntipfenden Intuitio-
nen. Der ersten Ebene ist es zuzuschreiben, da3 moralische Urteile univer-
salisierbar sind und in einem logischen Zusammenhang stehen. Doch er-
laubt dies nur, eine hypothetische Geltung zu begriinden: Wenn die Hand-
lung x moralisch schlecht ist, dann mul} aus logischen Kohirenzgriinden
auch die Handlung y moralisch schlecht sein. Die kategorische Aussage, daff
die Handlung x schlecht ist, wire dagegen nach diesen Uberlegungen nicht
moglich ohne die zweite, die intuitive Ebene.

Die gesamte moralische Orientierung hiangt dann entscheidend von den
vorhandenen Intuitionen ab, also davon, wie Handlungen und handlungsre-
levante Situationen erlebt werden. Auch moralische Argumentationen sind
dann auf intuitive Plausibilitit angewiesen. Man kann sich dies am Beispiel
folgender Argumentation zugunsten der aktiven Sterbehilfe verdeutlichen.
Diese 16st bekanntlich gegensitzliche Intuitionen aus. In dieser Situation be-
steht die argumentative Strategie darin, auf etwas zu rekurrieren, das hin-
sichtlich seiner intuitiven Bewertung unstrittig ist. Von dieser Art ist z.B. die
arztethische Maxime, daf} das Wohl des Patienten fiir den Arzt oberstes Ge-
bot ist. Die mit dieser Maxime verknupfte Vorstellung der Firsorge und des
Helfens ist intuitiv positiv besetzt. Die vermittelnden argumentativen Zwi-
schenglieder — jemandem auf dessen Verlangen hin aus einer unertriglichen
Notlage helfen, heilit gewill, um sein Wohl besorgt zu sein; aktive Sterbe-
hilfe hilft aus einer unertriaglichen Notlage — transportieren diese positive
Besetzung hinunter auf die aktive Sterbehilfe. Was einerseits als ein logi-
sches Verhiltnis zwischen Sitzen erscheint, spielt sich andererseits auf der
Ebene der Vorstellung und Intuition ab. Das zeigt sich daran, daf} die Plau-
sibilitat der Argumentation darauf angewiesen ist, dal die Adressaten mit
den Sitzen dieselben Vorstellungen verbinden. So assoziiert ein Arzt, der in
der Tradition des hippokratischen Ethos steht, mit jener arztethischen Ma-
xime die Vorstellung des Heilens und Linderns. Dal} sie auch die Tétung ei-
nes Patienten einschlielen konnte, liegt fiir thn vollig auBlerhalb dieses Vor-
stellungszusammenhangs, und iiberdies ist die Tétung eines Patienten intui-
tiv negativ besetzt. Daher wird er sich von dieser Argumentation schwerlich
uberzeugen lassen. Das Beispiel illustriert noch einmal, wie es moglich ist,
dal3 bei identischer Beschreibung das moralische Utrteil bei verschiedenen
Personen diametral auseinandergehen kann. Entscheidend ist, wie gesagt,
nicht die Beschreibung, entscheidend sind vielmehr die Vorstellungen und
die sich daran kniipfenden Intuitionen, welche bei unterschiedlichen Be-
trachtern durch die Beschreibung hervorgerufen werden.

Der Exkurs zur Eigenart des moralischen Urteils sollte verdeutlichen,
dal es keineswegs unvernunftig ist anzunehmen, dal die Orientierung im
Handeln von Voraussetzungen bestimmt ist, die aller Reflexion unvordenk-
lich vorausliegen und dabei diese selbst noch bestimmen. Besonderes Ge-
wicht kommt dabei dem zuletzt genannten Punkt zu: Moralische Griinde
und Argumente kénnen nach diesen Uberlegungen nicht als ein von der



230 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religitser Perspektiven

Intuition unabhingiges Korrektiv fiir die Intuition aufgefalit werden. Viel-
mehr sind sie, was thre Uberzeugungskraft angeht, selbst auf intuitive Plau-
sibilitit angewiesen.

Die Hirnforschung hat wahrscheinlich gemacht, da3 der intuitive An-
trieb seinen Ursprung in einem entwicklungsgeschichtlich dlteren Teil des
Gehirns hat, der dem Menschen mit den hoher entwickelten Tieren gemein-
sam ist. Dort lassen sich verschiedene psychomotorische Zentren lokalisie-
ren, die unterschiedliche Verhaltensweisen — Furchtverhalten, Firsorge, Lust,
Agression usw. — steuern.!® Diese neurobiologische Verortung der Intuition
liefert ein zusitzliches starkes Argument dafiir, Intuitionen nicht als «be-
liefs» oder «convictions» aufzufassen, also als etwas, das propositionale Struk-
tur hat und daher das Sprach- und Denkvermdgen voraussetzt, das seinen
Sitz in dem entwicklungsgeschichtlich jingeren neocortikalen Teil des Ge-
hirns hat. Auf diese biologische Grundlage der Intuition haben wir keinen
direkten EinfluB. Worauf wir jedoch einen EinfluBl haben, das ist die Welt,
auf die die Intuition reagiert. Das betrifft an erster Stelle die Art und Weise,
wie diese Welt symbolisch strukturiert ist. Von hierher fillt Licht auf die re-
ligidse Symbolisierung der menschlichen Lebenswirklichkeit. Diese bezieht
sich nicht auf die in der Verstindigungsperspektive gegenstindliche Welt, in
Bezug auf die wir Wahrheits- und Geltungsanspriiche aufstellen, sondern
auf die intuitive Orientierung. Die religiose Sicht der Lebenswirklichkeit hat
einen anderen Status als die theoretische Erkenntnis. Wie jetzt zu zeigen ist,
hat das, was in der religiosen Sprache «Geist» heit, mit einer bestimmten
Art von symbolischer Strukturierung auf der Ebene des intuitiven Wirk-
lichkeitsbezugs zu tun. Ich beziehe mich dabet auf die christliche Themati-
sierung dieses Phianomens.

V.

Am besten verdeutlicht man sich das Gemeinte, indem man fragt, was in
christlicher Perspektive den Geist der Liebe von einem Gefiithl der Liebe
unterscheidet. Ein erstes offensichtliches Unterscheidungsmerkmal liegt dar-
in, daBl das Gefiihl der Liebe individuell zuschreibbar ist als «mein», «dein»
oder «ithm Gefiihl. Der Geist der Liebe entzieht sich individueller Zuschrei-
bung. Ein zweiter Unterschied besteht darin, dafl das Gefiihl der Liebe auf
eine bestimmte Person gerichtet ist, wihrend der Geist der Liebe auf den
Nichsten in der Person des anderen hin ausrichtet. Der Nichste kann in
vielen Personen begegnen. Offenbar liB8t sich dies verallgemeinern: Das
Gefihl der Hoffnung ist auf etwas Bestimmtes gerichtet, das erhofft wird,

16 A. ZEYER, Der Altruismus der Primaten. Neurobiologische Grundlagen der
Intuition, in: ZEE 45 (2001) 302-314.



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven 231

der Geist der Hoffnung dagegen 1iit in vielem hoffen (vgl. 1Kor 4,10).7
Damit hingt ein drittes Unterscheidungsmerkmal zusammen: Das Gefiihl
der Liebe — und auch der Hoffnung — kann enttiuscht werden, der Geist der
Liebe bzw. Hoffnung jedoch nicht. SchlieSlich liegt ein viertes Unterschei-
dungsmerkmal darin, da3 das Gefiihl der Liebe durch die individuellen Ei-
genschaften der geliebten Person hervorgerufen wird, der Geist der Liebe
jedoch von diesen unabhingig ist. Man mulB fiir einen anderen kein Gefuhl
der Liebe empfinden, um thm dennoch im Geist der Liebe zugewandt sein
zu kOonnen.

Geist, so 1aBt sich zusammenfassend sagen, hat etwas zu tun mit einer
symbolischen Strukturierung der Lebenswirklichkeit, die in den Phinome-
nen noch etwas anderes sehen li3t als das, was an ithnen empirisch feststell-
bar ist. So im bedurftigen Menschen den Nichsten. Oder in Verfolgung und
Leiden die Teilhabe am Sterben Jesu, auf da} auch das Leben Jesu darin of-
tenbar wird (vgl. 2Kor 4,8-10). Wie die Beispiele verdeutlichen, hat dieses
andere den Charakter eines Geschehens oder einer Geschichte mit einer be-
stimmten Struktur und einem bestimmten Ausgang. Im Falle des Nichsten
ist es ein Geschehen, das mit der Bedurftigkeit eines Menschen zu tun hat
und damit, wie andere sich dieser Bediirftigkeit annehmen (vgl. Luk 10,
30ff.). Dem Nichsten in Gestalt eines bediirftigen Menschen konfrontiert
zu sein heil3t daher: Involviertsein in eine Geschichte. Und zwar in eine Ge-
schichte, die einen bestimmten Verlauf nimmt und in der das Entscheidende
aussteht und darauf wartet, getan zu werden. Wie man ja auch sagen kann,
wenn einem dergleichen widerfihrt: «Da steckte ich mitten drin in einer
Geschichte», um zum Ausdruck zu bringen, dafl man in Beschlag genom-
men worden ist durch etwas, dem man sich nicht entziehen konnte. Ahnli-
ches gilt von der christlichen Hoffnung, wie jene Stelle aus dem zweiten Ko-
rintherbrief verdeutlicht. Auch hierbei handelt es sich um ein Involviertsein
in eine Geschichte, die Geschichte des Gekreuzigten und Auferstandenen,
die im Sinne der Hoffnung gerichtet macht im Hinblick auf das, was an ihr
noch aussteht.

Geist manifestiert sich in einer bestimmten Ausrichtung der Intuition
und damit des Lebensvollzugs tiber die symbolische Strukturierung der Le-
benswirklichkeit, die in den Dingen und Ereignissen iiber deren empirische
Eigenschaften hinaus etwas sehen lialt, das eine bestimmte Geschehens-
struktur hat. Geist in diesem Verstindnis ist keineswegs auf den Bereich des
Religiosen beschrinkt. Jeder gelebten Praxis wohnt ein ihr eigentiimlicher
Geist inne, der sich uber die Teilhabe an dieser Praxis vermittelt. Man stelle
sich ein Kind vor, das in einem sozialen Umfeld aufwichst, in dem man es
sich zur Regel macht, Regenwiirmer oder Schnecken, die sich in heiller

7 Die christliche Hoffnung biufit daher ihren geistlichen Charakter ein, wenn sie
auf einen bestimmten, in der Zukunft lokalisierbaren Zustand im Sinne einer sozial-
politischen Option bezogen wird.



232 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religidser Perspektiven

Sonne auf den Strassenasphalt verirrt haben, aufzuheben und in den schiit-
zenden Schatten des Geblischs zuriickzutragen. Die Gewdhnung an diese
Praxis hat die Wirkung, da3 das Kind, wenn es selbst einer solchen Situation
konfrontiert ist, in dem Wurm nicht nur den Wurm sieht, sondern auch die
Handlung, die darauf wartet, getan zu werden. Ebenso pragt die Art und
Weise, wie im eigenen Lebensumfeld Menschen miteinander umgehen, die
intuitive Vorstellung davon, welches Handeln einem Menschen gegeniiber
angemessen 1st, so dal wir dort, wo dieser Vorstellung zuwider gehandelt
wird, intuitiv aufgescheucht sind. In dieser Ausrichtung der Intuition hat die
sittliche Orientierung ihre tiefsten Wurzeln, und sie ist fiir unsere Alltagsori-
entierung weitaus fundamentaler als ausformulierte moralische Regeln und
Prinzipien. Sind diese doch, wie gezeigt, selbst auf intuitive Plausibilitit an-
gewiesen. Sie ist daher in einem besonderen Malle schutzwiirdig ist. Denn
die Intuition kann verrohen. Wo die Erniedrigung, das Quilen und Toten
von Menschen alltiglich ist wie in manchen Biirgerkriegsregionen, da sind
die Intuitionen andere in Bezug darauf, was einem Menschen angemessen
und geschuldet ist. Nicht zuletzt um solcher Verrohung der Intuition vorzu-
beugen, braucht es normative Leitplanken moralischer und rechtlicher Art,
welche festlegen, welche Handlungen in einem Gemeinwesen unter allen
Umstianden gedchtet und verboten sein sollen.

VL

Handeln ist nach diesen Uberlegungen in einer zweifachen Weise folge-
trachtig. Es ist folgetrichtig im Hinblick auf seine kausalen Wirkungen in
der Welt. Und es ist folgetrichtig im Hinblick auf den Geist, der sich durch
es hindurch vermittelt. In religioser Sicht ist die zweite Art der Folgetrich-
tigkeit die vorrangige und entscheidende. Denn was kénnen Menschen ein-
ander Wichtigeres weitervermitteln als einen dem individuellen und gemein-
schaftlichen Leben forderlichen Geist? Das Entscheidende an der Lieblosig-
keit liegt in dieser Sicht nicht so sehr in der Handlung oder Unterlassung, in
der sie unmittelbar besteht, sondern darin, da} sie dem anderen den Geist
der Liebe schuldig bleibt i1n Gestalt einer sich auf ithn iibertragenden, ihn
mitausrichtenden Gerichtetheit des Lebensvollzugs. Es ist diese Tatsache
der wechselseitigen Einwirkung aufeinander Uber die Gerichtetheit, die sich
in einem Handeln oder Verhalten zeigt, welche fiir die religidse Sicht des
menschlichen Handelns grundlegend 1st. Nur von hierher versteht man die
sittliche Bedeutung der theologischen Tugenden als des eigentlichen Kerns
des christlichen Ethos. Von thnen geht eine gestaltende und verindernde
Wirkung auf das individuelle und gemeinschaftliche Leben aus.

Manche Debatte erscheint in einem anderen Licht, wenn diese Dimen-
sion einbezogen wird. So kann man fragen, ob es denn wahr ist, da} die
Stabilitit liberaler, pluralistischer Gesellschaften in einer von weltanschauli-
chen Voraussetzungen freien offentlichen Vernunft, d.h. in bestimmten,



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven 233

liber allseits rezipierbare Griinde gebildeten kognitiven Uberzeugungen ihrer
Mitglieder begrundet ist'8, oder ob nicht ein Geist der Liberalitit entschei-
dender ist, der sich aus unterschiedlichen, auch religiosen Quellen speisen
kann. Dieser manifestiert sich gewil} auch in Uberzeugungen, aber er umfafit
doch sehr viel mehr. Menschen iiben nicht nur durch Grinde eine Wirkung
auf die Uberzeugungen und Einstellungen ihrer Mitmenschen aus, sondern
durch die gesamte Haltung, die sich in ihrem Auftreten und Eintreten fiir
etwas vor Augen stellt. Das steckt in dem christlichen Gedanken der Fein-
desliebe, die nicht Selbstzweck ist, sondern auf Wirkungen in der Welt zielt
in Gestalt der Entfeindung des Feindes und der Anstiftung zur Versohnung.
Es gibt nicht nur die zwanglose Kraft des besseren Arguments, es gibt auch
so etwas wie die Selbstevidenz und Selbstdurchsetzung der Haltung der
Menschenfreundlichkeit. Das macht Argumente und Begriindungen nicht
iberfliissig, im Gegenteil. Aber es riickt sie doch in ein anderes Licht, in
welchem sie selbst als Manifestation einer Gerichtetheit oder Haltung trans-
parent werden, die sich durch sie hindurch weitervermitteln will. Das erst
gibt ihnen ihr substantielles Gewicht und unterscheidet sie von einem blo-
Ben Streit um logische Richtigkeiten. Es geht um etwas, und uberzeugend ist
letztlich das, worum es geht und wofiir mit Argumenten gestritten wird.

Dieser Punkt ist nicht zuletzt im Blick auf das «radikal Bése» von Be-
deutung. Die Frage ist ja, ob thm mit Argumenten allein iberhaupt beizu-
kommen ist. So notwendig gerade hier das Insistieren auf Vernunft ist, so
sehr 1st doch zu fragen, ob Vernunft dabet nicht in mehr besteht als nur in
Griinden und Argumenten, nimlich in einer Haltung, die letztlich durch ihre
eigene Evidenz tiberzeugend und wirksam ist. Das ist sie freilich nur durch
das individuelle und gemeinschaftliche Leben, Reflektieren, Urteilen und
Handeln von Menschen hindurch. In der Perspektive einer religiosen Ethik
gibt es daher die sittliche Verpflichtung, fiir solches Wirksamwerden das ei-
gene Leben, Denken und Handeln gleichsam als Medium zur Verfiigung zu
stellen (vgl. Rom 12,1ff.). Das einseitige Abstellen auf den Begriindungsdis-
kurs birgt demgegentiber die Gefahr in sich, dal} es von solch umfassender
sittlicher Selbstbindung im eigenen Lebensvollzug gerade entlastet. Denn in
dieser Perspektive kommt es allein auf die Stichhaltigkeit von Argumenten
an.

VIIL

Religion 143t sich verstehen als Kommunikation mit jener Dimension, von
der der Mensch vorgangig zu aller eigenen Selbstvergewisserung und Selbst-

8 1. RAWLS, Politischer Liberalismus, Frankurt/M. 1998. Fiir Rawls hat auch der
religiése Glaube den Charakter einer kognitiven propositionalen Uberzeugung, wie die
von ihm gebrauchte Bezeichnung «umfassende Lehre» deutlich macht. Er kommt in
dieser Beziehung auf derselben Stufe zu stehen wie philosophische Systeme.



234 Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven

habe immer schon bestimmt ist. Die Bibel faf3t dies in die Aussage: «Gott ist
Geist, und die thn anbeten, die miissen thn im Geist und in der Wahrheit
anbeten» (Joh 4,24).

Ist die hier skizzierte religiose Sicht des Menschen, wonach dieser in
seinem Handeln und Lebensvollzug abhingig ist von Bedingungen, iiber die
er nicht selbst verfugt, tatsichlich unvereinbar mit dem Gedanken menschli-
cher Autonomie, wie viele meinen? Die Vorstellung ist, dal wir uns ent-
scheiden miiiten entweder fiir die menschliche Autonomie oder fiir die reli-
giose Auffassung der menschlichen Lebenswirklichkeit, und da ist es klar,
dafB} es einen Riickfall hinter die Autonomie nicht geben darf. Ubersehen
wird dabei die Verankerung des Autonomiegedankens in einer bestimmten
Perspektive. Warum soll nicht beides moglich sein: In der Perspektive der
Verstindigung uber unser Handeln konnen wir einander gar nicht anders
begegnen als mit der (teils kontrafaktischen) Unterstellung autonomer Ur-
heberschaft, und daraus lassen sich weitreichende normative Implikationen
ableiten, wie dies die Diskursethik versucht; aullerhalb der Verstandigungs-
perspektive hingegen nehmen wir das menschliche Handeln als noch durch
anderes bestimmt wahr als durch einen menschlichen Urheber. Hier haben
Kategorien wie «Geist», «die Stinde» oder «das Bose» thren Ort. Warum sol-
len nicht beide Sichtweisen nebeneinander bestehen konnen und miteinan-
der vereinbar sein?

Leider hat man auch in der Theologie daraus eine Alternative gemacht
mit der Folge, da} sich die dunkle Spur einer torichten Polemik gegen den
Autonomiegedanken durch die Theologie der vergangenen zwei Jahrhun-
derte zieht, besonders diister in der evangelischen Theologie der zwanziger
und dreiBiger Jahre des vergangenen Jahrhunderts. Die Theologie der Re-
formation sah dies anders. Sie bestritt nicht, daB der Mensch eine gewisse
Freiheit besitzt, sich zum moralisch Richtigen zu bestimmen. Seine Unfrei-
heit und schlechthinnige Abhingigkeit'” bezieht sich darauf, daB er sich
nicht aus eigener Kraft zu den geistlichen Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe bestimmen kann, derer er zu seiner Seligkeit bedarf. Diese Tugenden
aber beanspruchen den ganzen Menschen: in seiner Fihigkeit zur verant-
wortlichen Gestaltung der gemeinsamen Lebensbedingungen, seinem intel-
lektuellen und diskursiven Vermdgen und nicht zuletzt in seiner individu-
ellen Lebensfithrung. Schlechthinnige Abhingigkeit und verantwortliche
Selbstbestimmung schlieBen sich in reformatorischer Perspektive nicht aus.

In ethischer Hinsicht liegt der strittige Punkt zwischen Theologie und
Philosophie in der Frage, ob es angemessen ist, Moral und Ethik exklusiv
von der Perspektive der Verstindigung iber Handlungen her in den Blick zu
nehmen. Zugunsten einer solchen Perspektivenbeschrinkung wird geltend

9 F. SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, hrsg. von M. Redeker, Berlin
71960, 23, §4.



Zur Frage der «Ubersetzbarkeit» religioser Perspektiven 235

gemacht, dal unter den Bedingungen des weltanschaulichen Pluralismus al-
lein diese Perspektive eine gemeinsame Plattform in moralischen Fragen
verbiirgt und dafl alles, was jenseits dieser Perspektive liegt, in Fragen ver-
strickt, iber die Konsens nicht mehr zu erzielen ist. Nachmetaphysisches
Denken miisse sich daher mit dieser Perspektive bescheiden und im vollen
Wissen um deren Begrenztheit darauf verzichten, das Ganze der menschli-
chen Lebenswirklichkeit in den Blick zu nehmen. Doch stimmt das? Es war
die Absicht dieser Uberlegungen zu zeigen, daB die Struktur des Sittlichen,
wie es auBerhalb der Verstindigungsperspektive ins Blickfeld tritt, auf eine
von jedermann rezipierbare, weltanschaulich neutrale Weise beschrieben
werden kann, auch wenn seine inhaltlichen Gestalten differieren mogen.
Tatsichlich wird mit jener Perspektivenbeschrinkung nicht bloB die Religi-
on, sondern eine Tiefendimension des Sittlichen ausgeblendet, die auch fur
eine sikulare Ethik relevant und bis in den argumentativen Diskurs hinein
wirksam und bestimmend ist. Denn wenn die These zutrifft, daB} das morali-
sche Urteil intuitive Wurzeln hat und daB3 auch die Grinde und Argumente,
die wir 1n moralischen Diskursen vorbringen, auf intuitive Plausibilitat an-
gewiesen sind, dann hingt die Orientierung im Handeln entscheidend von
der Bestimmtheit des intuitiven Wirklichkeitsbezugs ab, mag dieser explizit
religios oder anders geartet sein. '

So geht es also 1im Kern gar nicht um die Alternative «religios» oder «si-
kular», sondern um die Aufgabe, die Struktur des Sittlichen unverkiirzt und
umfassend in den Blick zu nehmen. Nur so kdnnen jene Phinomene ins
Blickfeld treten, um deren Wiederaneignung es Habermas in seiner Frank-
furter Rede zu tun ist. Bei der Wahrnehmung dieser Aufgabe aber konnen
sich theologische und philosophische Ethik treffen.



	Zur Frage der "Übersetzbarkeit" religiöser Unterscheidungen in eine säkulare Perspektive

