
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Frage der "Übersetzbarkeit" religiöser Unterscheidungen in eine
säkulare Perspektive

Autor: Fischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Fischer

Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser
Unterscheidungen in eine säkulare Perspektive

I.

In seiner Dankesrede anläßlich der Verleihung des Friedenspreises des
deutschen Buchhandels hat Jürgen Habermas sich zur Bedeutung der Religion in
einer «postsäkularen Gesellschaft» geäußert. Angestoßen sind seine Überlegungen

einerseits durch die neuen biotechnologischen Entwicklungen mit
der sich abzeichnenden Möglichkeit, das Genom eines Menschen programmieren

zu können1, andererseits durch die Ereignisse des 11. September.
Habermas sieht die Säkularisierung mit dem Verlust von Sinnpotentialen
erkauft, die ihren differenzierten Ausdruck in der religiösen Sprache gefunden
haben. «Säkulare Sprachen, die das, was einmal gemeint war, bloß eliminieren,

hinterlassen Irritationen. Als sich Sünde in Schuld, das Vergehen gegen
göttliche Gebote in den Verstoß gegen menschliche Gesetze verwandelte,
ging etwas verloren. Die verlorene Hoffnung auf Resurrektion hinterläßt
eine spürbare Leere.» Angesichts der Herausforderungen im Bereich der

Biotechnologie erlangen für Habermas die religiösen Sinnpotentiale neue
Aktualität. Das bedeutet freilich keine Rückwendung zur Religion. Habermas

sieht vielmehr die postsäkulare Gesellschaft vor der Aufgabe, sich jene
Potentiale auf dem Wege der Übersetzung zu erschließen. «Moralische
Empfindungen, die bisher nur in religiöser Sprache einen hinreichend differenzierten

Ausdruck besitzen, können allgemeine Resonanz finden, sobald sich
für ein schon fast Vergessenes, aber implizit Vermißtes eine rettende
Formulierung einstellt. Eine Säkularisierung, die nicht vernichtet, vollzieht sich
im Vorgang der Übersetzung. Das ist es, was der Westen als die weltweit
säkularisierende Macht aus seiner eigenen Geschichte lernen kann.»

So einprägsam das Bild der Übersetzung ist, so sehr ist doch zu fragen,
ob es den Sachverhalt trifft, um den es Habermas offenbar zu tun ist.
Gemeint ist ja nicht die Wiedergabe und Erläuterung von Ausdrücken einer
Sprache durch Ausdrücke einer anderen Sprache, so wie man die Sprache
des Mythos erklären kann, ohne dessen Wirklichkeitsauffassung zu teilen.
Die Absicht geht vielmehr dahin, Phänomene, denen die religiöse Sprache

1

J. HABERMAS, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer
liberalen Eugenik?, Frankurt/M. 2001.



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 215

Ausdruck gibt - die menschliche Sünde; das Böse -, für die nicht-religiöse
Sicht der menschlichen Lebenswirklichkeit zurückzugewinnen. Nun ist ein
solches Unterfangen an bestimmte Voraussetzungen gebunden. Damit es

überhaupt eine Chance hat, muß die Perspektive, aus der dies geschehen
soll, für diese Phänomene offen sein und darf nicht etwa den Zugang zu
ihnen systematisch verstellen. Immerhin ist ja zu fragen, warum sie, wenn sie

eine Bedeutung auch für das nicht-religiöse Bewußtsein haben, diesem nicht
gegenwärtig sind. Daher muß die zuerst zu leistende Aufgabe darin bestehen,

die Bedingungen zu identifizieren, denen es zuzuschreiben ist, daß jene
Phänomene aus dem säkularen Bewußtsein herausgefallen sind. Mit der
Aufklärung und nachfolgenden Säkularisierung ist ja mehr geschehen als nur
dies, daß die Welt einer Betrachtung etsi Dens non daretur unterworfen worden

ist. Mit ihr war auch eine bestimmte Konzeptualisierung der Wirklichkeit

des Menschen verbunden, die diesen in eben jene Mündigkeit einsetzte,
deren es nun bedurfte. Es ist die These der folgenden Überlegungen, daß

diese ihr Fundament in einer bestimmten Auffassung des menschlichen
Handelns hat. Daher ist der Zugang zu jenen Schichten der menschlichen
Lebenswirklichkeit, die dem religiösen Bewußtsein gegenwärtig sind, nur zu
gewinnen über die Auseinandersetzung mit dem Handlungsbegriff, der das

Denken der Moderne bestimmt. Dabei kann es nicht darum gehen, diesen

irgendwie zu überwinden und durch einen anderen zu ersetzen. Die
Zivilisation, in der wir leben, ist ohne ihn gar nicht zu denken. Das Ziel muß
vielmehr darin bestehen, anhand der kritischen Rekonstruktion dieses Begriffs
das «implizit Vermißte» aufzudecken und zu erhellen, das durch ihn
verdeckt wird.

II.

Die philosophische Tradition reflektiert das menschliche Handeln am
Leitfaden bestimmter Handlungsbegriffe. Darin liegt ein erster Unterschied zur
Religion, deren Thematisierung menschlichen Handelns sich eher auf einer

vorbegrifflichen Ebene vollzieht und sich sprachlicher Modi wie der Erzählung

bedient. Gemeinsam ist den philosophischen Handlungskonzepten, daß
sie aus der Perspektive der Verständigung über Handlungen gebildet sind
und die Frage-Antwort-Struktur des Verstehens widerspiegeln. Für die
vormoderne, teleologische Auffassung des Handelns ist die Frage nach dem
Worumwillen einer Handlung leitend, die ihre Antwort in dem Ziel hat, das

mit der Handlung erstrebt wird. Die christliche Theologie als Reflexionsgestalt

einer selbst teleologisch gerichteten Erlösungsreligion konnte diese

Auffassung des Handelns mitsamt ihren tugendethischen Implikationen in den
scholastischen Systemen adaptieren. Aus gleich zu erläuternden Gründen
verhält sich dies anders bei der modernen Auffassung des Handelns. Diese
ist an der Warum-Fsuge orientiert. Die Antwort auf diese Frage hat die
dreifache Gestalt von Gründen, Motiven und (Handlungs-) Ursachen. Orientierend



216 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

sind dabei allein die Gründe, was sich daran zeigt, daß der Handelnde sich
mit Gründen zu seinen Motiven verhalten und entscheiden muß, ob er sich
durch sie bestimmen lassen soll oder nicht. In der Perspektive der modernen
Auffassung heißt daher Sich-im-Handeln-Orientieren: Sich-anhand-von-
Gründen-Orientieren. Die «Radikalisierung des Begründungsgedankens»2 in
der Moderne vollzieht sich, insoweit sie Moral und Ethik betrifft, auf der
Basis dieses Handlungsbegriffs. Von ihm ist auch das Verständnis von Moral

und Ethik bestimmt. «Die Moral versieht uns mit Gründen für unsere
Handlungen.»3 Die Ethik versieht uns mit den richtigen Gründen. Nichts
anderes beanspruchen die modernen ethischen Theorien in Gestalt des Kan-
tianismus oder Utilitarismus zu leisten.

Gründe, Motive und Ursachen haben keine unabhängige Existenz
außerhalb von Verstehenszusammenhängen. Dies sei am Beispiel des Motivs
verdeutlicht:

(1) X hat ein Stück Brot gestohlen.
(2) X war hungrig.

(2) benennt ein Motiv nur für denjenigen, der einen Zusammenhang mit (1)
herstellt unter der Fragestellung, warum X getan hat, was er tat. Abgesehen
von (1) ist (2) lediglich eine Aussage über die Befindlichkeit von X und nicht
die Angabe eines Motivs. Analoges läßt sich für Gründe und Ursachen4

zeigen. Das Beispiel verdeutlicht, was mit der Feststellung gemeint ist, daß die

uns geläufige Auffassung des Handelns die Frage-Antwort-Struktur des Ver-
stehens widerspiegelt. Mit ihr wird eine Struktur über das menschliche Handeln

und Verhalten gelegt, die dieses nicht notwendigerweise von sich aus

hat, sondern die ihm aus der Perspektive der Verständigung über es
zukommt. Diese Einsicht eröffnet der Frage Raum, wie Handeln sich darbietet
außerhalb dieser Perspektive. Es wird sich zeigen, daß jene Phänomene, die
für die religiöse Sicht der menschlichen Lebenswirklichkeit spezifisch sind,
zu einem wesentlichen Teil jenseits dieser Perspektive lokalisiert sind.

Wie man sich leicht an Beispielen klarmachen kann, erfolgt das allermeiste

von dem, was wir als ein Handeln aus Gründen konzeptualisieren können,

nicht aus einem ex-ante-Grund, sondern spontan. Dennoch sind wir
um Gründe in der Regel nicht verlegen, wenn man uns danach fragt. Wir
winken auf der Strasse jemandem spontan zu und geben auf die Frage nach
dem Warum zur Antwort, daß es sich um einen guten Bekannten handelt.
Wenn es sich aber so verhält, daß unser Handeln zum größten Teil aus
spontanem Antrieb heraus erfolgt, dann ist es bei weitem voraussetzungsvoller,

2 E. TUGENDHAT, Antike und moderne Ethik, in: DERS., Probleme der Ethik,
Stuttgart 1985, 33-56.

3 G. HARMAN, Das Wesen der Moral: Eine Einführung in die Ethik, Frankurt/M.
1981, 109.

4 Erhellend ist in dieser Hinsicht: Josef KÖNIG, Bemerkungen über den Begriff der
Ursache, in: DERS., Vorträge und Aufsätze, Hg. G. Patzig, Freiburg 1978, 122—255.



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 217

als dies die uns geläufige Auffassung des Handelns nahelegt. Dann muß
nämlich bereits die Spontaneität vernünftig gerichtet sein, damit in der
Perspektive der Verständigung über es Verhalten als ein Handeln aus
nachvollziehbaren Gründen konzeptualisiert werden kann und nicht, wie bei rational
unverständlichem Verhalten, als durch Ursachen determiniert konzeptualisiert

werden muß. Das wirft die Frage auf, wie es zu solcher Gerichtetheit
der Spontaneität kommt. Die theologische Tradition hat hierauf eine
zweifache Antwort gegeben, deren eine sie aus der philosophischen Tradition
übernommen hat. Es gibt einen Bereich der Spontaneität - mit Philippa
Foot5 könnte man sagen, daß es jener Bereich ist, in dessen Beherrschung wir
uns einüben, in welchem also Tugenden gegen etwas (ein Zuviel oder Zuwenig,

z.B. Tollkühnheit oder Angst) erworben werden —, den wir durch
Übung und Gewöhnung prägen können, und insoweit konnte die theologische

Tradition die aristotelische Tugendlehre rezipieren. Und es gibt einen
Bereich der Spontaneität, der nicht durch Übung und Gewöhnung geformt
werden kann. Auf diesen beziehen sich die «theologischen Tugenden» Glaube,

Hoffnung und Liebe. Im Hinblick auf dasjenige, was diesen Bereich
formt, spricht die christliche Tradition von «Geist» bzw. von «Gottes Geist».
«Geist» meint dabei etwas, das jenseits menschlichen Vermögens dem
Lebensvollzug in seiner Spontaneität beziehungsfähige Gerichtetheit gibt. Wie
dies näherhin zu verstehen ist, muß uns im Folgenden beschäftigen.

III.

Inwiefern ist die moderne Auffassung des Handelns für die christliche
Theologie weit weniger anschlussfähig, als es die vormoderne gewesen ist?
Die Erklärung hegt darin, daß dieser Auffassung zufolge allein Gründe
orientierende Kraft haben. Der gesamte Bereich der Spontaneität, der seinem

Begriff nach eine Steuerung durch ex-ante-Gründe - also durch Überlegungen

in Gestalt von Antworten auf Warum-Fragen - ausschließt, scheidet
damit als Quelle von Orientierung aus. Die Subsumption der christlichen
Sicht des menschlichen Lebensvollzugs unter die moderne Auffassung des
Handelns hat zur Konsequenz, daß die theologischen Tugenden der dreifachen

Alternative von Gründen, Motiven und Ursachen zugeordnet werden
müssen. Innerhalb dieser Alternative kommt für sie nur der Status von Motiven

in Betracht. Die christliche Liebe, die für die theologische Tradition
Leitorientierung bis in die politische Ethik hinein war, erfährt damit eine

Herabstufung zur Motivation christlichen Handelns. An ihre Stelle treten,
was dessen Orientierung betrifft, die - christologischen, schöpfungstheologischen

oder wie immer gearteten — Gründe, die die Theologie bereitstellt.

5 Ph. FOOT, Tugenden und Laster, in: K.P. Rippe/P. Schaber (Hgg.), Tugendethik,
Stuttgart 1998, 69-91.



218 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

Tatsächlich vollzieht sich unter dem Einfluß der modernen Auffassung des

Handelns eine tiefgreifende Theologisierung der christlichen Orientierung.
Die Kontroversen, die in der protestantischen Ethik des 20. Jahrhunderts
zwischen christologischen und schöpfungstheologischen Ansätzen ausgetragen

werden, drehen sich nicht um die angemessene Auslegung und
problembezogene Aktualisierung und Konkretisierung des christlichen (Tu-
gend-)Ethos, sondern um die richtigen theologischen Begründungen.

Nicht nur beim christlichen Ethos ergeben sich Probleme, wenn es dem
modernen Handlungsbegriff subsumiert wird. Aufschlussreich sind in dieser

Beziehung philosophische Erörterungen von Phänomenen wie Freundschaft
oder Liebe. Wenn die Kritik an der «Schizophrenie moderner ethischer
Theorien»6 geltend macht, daß diese uns in einen Konflikt zwischen «Gründen»

und «Motiven» verstricken, und wenn dabei Freundschaft und Liebe als

«Motive» aufgefaßt werden, dann sind auch hier Zweifel angebracht, ob diese

Beschreibung angemessen ist. Denn nur deshalb kann ja ein Phänomen
wie die Freundschaft in Konkurrenz und Widerstreit zu normativen
Orientierungen wie Kantianismus oder Utilitarismus treten, weil es nicht bloß
motivierend ist im Hinblick auf gegebene Orientierungen, sondern selbst
orientierend ist im Hinblick darauf, was einer anderen Person geschuldet ist. Auch
hier wirkt also die Semantik des modernen Handlungsbegriffs verzerrend.

Das gilt nicht zuletzt auch für die Dimension des «radikal Bösen.» Dieses

erfährt dadurch, daß es innerhalb der modernen Auffassung des
Handelns verortet wird, eine Depotenzierung. Exemplarisch ist dies bei Kant in
dessen Religionsschrift zu studieren. Das Böse hat Kant zufolge seinen

Ursprung in der Verkehrung der Triebfedern des Handelns in Gestalt der
Gründe der Vernunft und der Motive der menschlichen Natur. Es «ist der
Mensch (auch der beste) nur dadurch böse, daß er die Ordnung der
Triebfedern, in der Aufnehmung derselben in seine Maximen, umkehrt: Das
moralische Gesetz zwar neben dem der Selbstliebe in dieselbe aufnimmt, da er
aber inne wird, daß eins neben dem anderen nicht bestehen kann, sondern
eins dem andern untergeordnet werden müsse, er die Triebfeder der
Selbsthebe und ihre Neigungen zur Bedingung des moralischen Gesetzes
macht ...». «Bei dieser Umkehrung der Triebfedern» können die Handlungen
zwar «so gesetzmässig ausfallen, als ob sie aus echten Grundsätzen
entsprungen wären»7, dennoch wird damit das Böse Wirklichkeit. Das «eigentlich

Böse besteht darin: daß man jenen Neigungen, wenn sie zur
Übertretung anreizen, nicht widerstehen will, und diese Gesinnung ist eigentlich
der wahre Feind.»8

6 M. STOCKER, Die Schizophrenie moderner ethischer Theorien, in: K.P. Rippe/
P. Schaber (Hgg.), Tugendethik (s. Anm. 5), 19—41.

7 I. KANT, Werke, hrsg. von Weischedel Bd. VII, Darmstdt 685.
8 Ebd. 710 (Anm.)



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 219

Um eine Depotenzierung des Bösen handelt es sich in diesen Sätzen
erstens insofern, als das Böse als eine Qualität von Handlungen bzw. des
Handelnden ausgesagt wird. Das Böse als eine jede individuelle Zuschreibung
übersteigende Macht, die das Denken, Fühlen und Handeln von Menschen
bestimmt, bleibt damit außerhalb des Blickfelds. Die Depotenzierung
geschieht zweitens darin, daß das Böse innerhalb der Struktur der modernen
Auffassung des Handelns verortet, d.h. als Verkehrung des Unterordnungsverhältnisses

von Gründen und Motiven begriffen wird. Daß das Böse sich

gerade «im verkehrten Guten der monströsen Tat» (Habermas) manifestieren

kann, d.h. einer Tat, die nicht aus niedrigen Beweggründen heraus
geschieht, sondern gerade in Verfolgung des Guten, aus dem Bewußtsein einer
wie immer hergeleiteten Pflicht, in der der Täter sich glaubt, das bleibt dabei
außer Betracht.

Diese Hinweise müssen genügen, um zu verdeutlichen, daß die Latenz
bestimmter Phänomene, welche die religiöse Tradition bei ihrer Thematisierung

des Menschen und des menschlichen Lebensvollzugs vor Augen hat,
mit der uns geläufigen Auffassung des Handelns zu tun hat. Sie zeigen, daß

einer «Übersetzung» der religiösen Sicht des Menschen in den nicht-religiösen

Sprach- und Denkzusammenhang erhebliche Schwierigkeiten entgegenstehen.

Das Problem hegt in der spezifischen Perspektive, unter der das

Denken der Moderne den Menschen in den Blick nimmt. Wie dies alle
Perspektiven tun, so blendet auch sie etwas aus. Wir können seiner nur ansichtig

werden, indem wir hinter sie zurückzugehen versuchen, also das menschliche

Handeln anders betrachten als aus der Perspektive der Verständigung
über Handlungen unter dem Blickwinkel der Warum-Frage.

Damit ist ein kritischer Punkt erreicht, bei dem, wie die Erfahrung zeigt,
mancher Gesprächspartner auf philosophischer Seite nicht weiter zu folgen
bereit ist. War es nicht auf dem Hintergrund der Erfahrungen der
Religionskriege das Projekt der Aufklärung, auf dem Wege der Verständigung
über allseits rezipierbare Gründe zu einer konsensuell verankerten Ordnung
des menschlichen Zusammenlebens zu gelangen? Hat man sich damit nicht
unwiderruflich an die hier in Rede stehende Auffassung des Handelns
gebunden? Basiert nicht die gesamte Ethik der Moderne auf dieser Auffassung?

Wie anders als über Begründungsdiskurse, über die zwanglose Kraft
des besseren Arguments, sollen die menschlichen Verhältnisse auf eine
gewaltfreie Weise geordnet werden können? Und hatte es nicht seinen guten
Sinn, daß sich dank dieser Auffassung des Handelns das aufgeklärte Bewußtsein

nicht mehr mit jenen Mächten herumplagen mußte, von denen die
Religion den Menschen bestimmt sieht? Habermas' Frankfurter Rede gibt
immerhin zu bedenken, ob jene Mächte tatsächlich gebannt worden sind
oder ob Sprachlosigkeit als Folge der Säkularisierung nur blind für sie
gemacht hat. Aber eben: Wie soll ein Phänomen wie die Sünde «übersetzbar»
sein in eine säkulare Perspektive, die den Menschen als freien und autonomen

Urheber dessen sieht, was er tut?



220 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

Der Anspruch, in der Tradition der Aufklärung zu stehen, verpflichtet
dazu, nichts der Kritik zu entziehen. Das betrifft auch die Perspektivität des

eigenen Standpunkts. Wenn es wahr ist, daß die moderne Auffassung des

Handelns an eine bestimmte Perspektive geknüpft ist, nämlich die Perspektive

der Verständigung über das Warum von Handlungen, macht sich dann
nicht eine Position, die den Menschen aus dieser Perspektive in den Blick
nimmt und zu dem Urteil gelangt, zum Wesen des Menschen gehöre
Autonomie, derselben Einseitigkeit schuldig wie ein Biologe, der das vorgeburtliche

Leben aus der Perspektive der Biologie in den Blick nimmt und zu dem
Urteil gelangt, daß es sich dabei nur um ein Zellkonglomerat handelt?
Beidemal wird eine bestimmte Perspektive für das Ganze genommen. Müßte
eine dem Prinzip der Kritik verpflichtete Ethik sich nicht versagen, sich so

etwas wie die Sprache der Moral einfachhin vorgegeben sein zu lassen, als

wäre sie naturgegeben, ohne einen Gedanken darauf zu verwenden, wie
perspektivisch und voraussetzungsvoll diese Sprache ist in Anbetracht der ihr
zugrundeliegenden Auffassung des Handelns? Ersichtlich verhält es sich ja
nicht so, daß wir Handlungen nur in der Verständigung über deren Warum
in den Blick fassen. Sie sind uns auch noch auf andere Weise gegeben. So

läßt sich unterscheiden zwischen dem Erleben von Handlungen, dem
Erzählen von Handlungen, dem Besprechen von Handlungen und der Kon-
zeptualisierung von Handlungen am Leitfaden eines bestimmten Handlungsbegriffs.

Jene ungegenständlichen Phänomene, mit denen das religiöse
Bewußtsein rechnet — «Geist», die Sünde, das Böse —, stellen sich eher im
Erleben und im Erzählen vor Augen, als daß sie im Besprechen oder im
begrifflichen Denken greifbar sind. Daher gilt es nun, den Blickwinkel zu
erweitern. Als Leitfaden soll dabei die Frage dienen, wie Handeln sich vor Augen

stellt, wenn man die für die moderne Auffassung konstitutive
Verständigungsperspektive sistiert.

IV.

Die im Folgenden zu explizierende These ist, daß für die religiöse
Wahrnehmung des menschlichen Handelns vier Differenzen entfallen, die für die
moderne Auffassung des Handelns konstitutiv sind. Es sind dies die
Differenzen zwischen Handeln und Sich-Ereignen, Verstand und Gefühl, Innen
und Außen und Subjekt und Objekt. Ich kann mich dabei kurz und thetisch
fassen und auf das Wesentliche beschränken, da ich an anderer Stelle die

Dinge ausführlich dargestellt habe.9

9J. FISCHER, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002.



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 221

7. Handeln und S ich-Ureignen

Die uns geläufige Auffassung des Handelns ist, wie gesagt, aus der Perspektive

der Verständigung über Handlungen gebildet. In dieser Perspektive
unterscheiden sich Handlungen von Ereignissen dadurch, daß bei ihnen die

prinzipielle Möglichkeit einer .Verständigung mit einem Handelnden über
das Warum seines Handelns gegeben ist, während bei Ereignissen eine solche

Verständigungsmöglichkeit fehlt. Der Unterschied besteht also nicht
etwa darin, daß Handlungen frei und Ereignisse kausal determiniert sind.
Auch Handlungen können kausal bestimmt sein. So mag jemand in Panik
einen anderen niederrennen. Wir fassen dies als ein Handeln auf, insofern
wir den Betreffenden fragen können, warum er das getan hat, und er diese

Frage nicht als dem Sachverhalt unangemessen zurückweisen kann. In der
Verständigungsperspektive gibt es also zwischen Handlungen und Ereignissen

eine trennscharfe Differenz: Wenn etwas Handlung ist, ist es nicht
Ereignis; wenn es Ereignis ist, ist es nicht Handlung. Diese Differenz hegt der

Zuschreibung von Verantwortung zugrunde.
Wird demgegegenüber die Verständigungsperspektive verlassen, wie

dies z.B. dort der Fall ist, wo Handlungen unmittelbar erlebt werden oder
wo von Handlungen erzählt wird, dann entfällt die trennscharfe Differenz
zwischen Handlungen und Ereignissen. Was geschieht, kann dann die Qualität

von beidem haben. Dieser Punkt ist für das Verständnis des Bösen von
Bedeutung, das getan wird und sich zugleich machtförmig durch ein Tun
hindurch ereignet. Wie ausgeführt, nimmt die Depotenzierung des Bösen
damit ihren Anfang, daß es der Differenz zwischen Handlungen und
Ereignissen subsumiert und dabei ganz auf die Seite des Handelns geschlagen
wird. Es ist dann einseitig etwas, das getan wird. Auf diese Weise wird der
Begriff des Bösen dem moralischen Begriff des Schlechten angenähert.

Die Einheit von Handeln und Sich-Ereignen ist kennzeichnend für die

religiöse Wahrnehmung des menschlichen Handelns insgesamt. Prägnant
kommt dies in einer Formulierung wie IKor 16,14 zum Ausdruck: «Alle eure
Dinge lasset in der Liebe geschehen!» Handeln im Sinne der Liebe hat dieser

Formulierung zufolge den Charakter eines Geschehenlassens von etwas, das

durch es hindurch wirksam wird. Dieser Punkt wird im Folgenden noch
deutlicher werden.

2. Verstand und Gefühl

Diese Differenz wird durch die Unterscheidung zwischen Gründen einerseits

und Motiven und Ursachen andererseits markiert. Gründe sind dadurch
charakterisiert, daß mit Bestimmtheit nur der Handelnde selbst sagen kann,
ob er einen Grund hat und was dieser Grund ist. Das zeigt sich unter anderem

daran, daß die Art und Weise, wie er sein Handeln begründet, wesentlich

von seinem Gesprächspartner abhängt (von dessen Verständnishorizont,
vom Bekanntheits- bzw. Vertrautheitsgrad usw.). Gründe sind also an die



222 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

Perspektive der Verständigung mit dem Handelnden gebunden. Motive kann

demgegenüber ein Beobachter unter Umständen besser diagnostizieren als

der Handelnde selbst. Motive und Ursachen sind in der Perspektive der

Verständigung über einen Handelnden lokalisiert (wobei dies die Verständigung

mit ihm über ihn einschließt). Motive und Ursachen unterscheiden sich

dadurch, daß letztere hinreichend sind für die Erklärung des Zustandekommens

einer Handlung, erstere jedoch nicht, da der Handelnde sich zu seinen
Motiven verhalten und sich dafür entscheiden kann, ihnen nicht zu folgen.
Im Blick auf ein Motiv könnte jemand sagen: «Ich sehe wohl, daß Du
eifersüchtig warst, aber ich verstehe dennoch nicht, wie Du das tun konntest.»
Aber es macht keinen Sinn, im Blick auf eine Handlungsursache zu sagen:
«Ich sehe wohl, daß Du in Panik warst, aber ich verstehe dennoch nicht, wie
Du das tun konntest.»

Es besteht ein enger Zusammenhang zwischen der modernen Auffassung

des Handelns und dem Begriff des Gefühls. Dieser subsumiert
gewissermaßen die Affektivität der Semantik des modernen Handlungsbegriffs.
Das zeigt sich daran, daß Gefühle als Motive auftreten, also die Frage nach
dem Warum einer Handlung beantworten können. Bei der vormodernen
Auffassung des Handelns beantworten demgegenüber die Affekte die Frage
nach dem Woher der Zielbestimmtheit einer Handlung. Dort haben sie also
einen anderen Status als den von Motiven.

Die anthropologische Sicht, die mit dem modernen Handlungs- und
Gefühlsbegriff verbunden ist, hat dazu geführt, daß für das geläufige
Verständnis auch die christlichen Leitorientierungen dem Bereich des Gefühls
zugeschlagen werden. Noch in Habermas' Frankfurter Rede klingt etwas
davon an, wenn von «moralischen Empfindungen» gesprochen wird, «die bisher

nur in religiöser Sprache einen hinreichend differenzierten Ausdruck
besitzen.» Als Empfindungen oder Gefühle begriffen, geraten die christlichen
Leitorientierungen in einen fatalen Gegensatz zum Denken. Hieraus erklären

sich verständliche Vorbehalte, die einer Ethik entgegengebracht werden,
die auf ein Phänomen wie die Liebe abhebt. Sie scheint sich auf ein Gefühl
zu berufen, wo Gründe erfordert sind. Liebe im Verständnis der christlichen
Tradition umfaßt demgegenüber beides, Affekt und Verstand, wie man
unschwer an der paradigmatischen Erzählung Lk 10,30ff. verdeutlichen kann,
die die Liebe zum Nächsten an einem Handlungsverlauf veranschaulicht, in
dem sich einerseits Mitgefühl ausdrückt, der aber andererseits auch Vorausdenken

und Vorsorge und damit Überlegung einschließt. Auch dies muß uns
im Folgenden noch genauer beschäftigen.

3. Innen und Außen

Die Auffassung des Handelns aus der Perspektive der Verständigung über
dessen Warum hat eine Separierung zur Folge zwischen der Handlung und
dem, was sie erklärt. Das Erklärende in Gestalt von Gründen, Motiven und
Ursachen liegt gleichsam «hinter» der Handlung, und die Vorstellung ist, daß



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 223

es irgendwo im Handelnden lokalisiert ist, da dieser sich in der Verständigung
mit ihm als Urheber der Handlung präsentiert. Man kann sich die sprachliche

Struktur, die diese Separierung verursacht, durch folgendes Schema
verdeutlichen, bei dem P' eine Handlung bezeichnet und P dasjenige, wodurch
sie veranlaßt ist:

Weil x e P, —-» deshalb xeP1
(Grund, Motiv, Ursache) resultierende Handlung)

l Î
Affekt/Verstand «-» Handlung

Affekt und Verstand einerseits und die Handlung andererseits sind verschiedenen

Aussagen zugeordnet, von denen die eine die Erklärung enthält für
das, was die andere aussagt. Denkt man sich diese über die Aussagenebene
gebildete Struktur weg, dann entfällt das, was beide Seiten trennt. Beides
rutscht dann ineinander. Liebe oder Zorn, Gewissenhaftigkeit und Überlegung

treten dann in der Handlung selbst in Erscheinung, statt bloß deren
verborgene Triebfedern zu sein. Man kann Liebe in einer Geste der Zärtlichkeit
sehen, Wut manifestiert sich sinnlich wahrnehmbar als Lautstärke, Schleudern

von Gegenständen usw.
Auch bei dieser Art der Wahrnehmung kann es Probleme des Verste-

hens geben. Doch hat das Verstehen hier eine andere Struktur als die Frage-
Antwort-Struktur. Denn die Tatsache, daß dasjenige, was das Verhalten
erklärt, nicht von ihm separiert hinter ihm liegt, sondern vielmehr in ihm da

ist, bedeutet, daß das Verstehen des Verhaltens durch Identifikation dessen
geschieht, was in ihm bestimmend präsent ist. Man stelle sich eine Menge von
Menschen vor, die sich plötzlich alle in dieselbe Richtung in Bewegung
setzen. Man erkennt zunächst nicht, warum - bis man in ihren Bewegungen,
ihrem Körper- und Gesichtsausdruck «Panik» erkennt und damit das, was
ihrem Verhalten die Gerichtetheit gibt. Diese Art des Verstehens verläuft
nicht auf der Ebene von Aussagen wie die Erklärung aus Gründen, Motiven
und Ursachen, sondern über die Wahrnehmung: Wir erkennen in einem
Verhalten die Gerichtetheit der Panik, und eben damit verstehen wir es.

Es kommt hier etwas in den Blick, das für das Verständnis jener
Dimension von Bedeutung ist, welche in der Sprache der religiösen Tradition
«Geist» — im Sinne von Pneuma — heißt. Wie gleich noch näher verdeutlicht
werden soll, stellt sich Geist in der Gerichtetheit eines Geschehens, Verhaltens

oder Lebensvollzugs vor Augen: der Geist der Liebe in der Hinwendung

zum Bedürftigen, oder - um dies auf den nichtreligiösen Bereich zu
übertragen - der Geist der Liberalität im engagierten Eintreten für Freiheit
und Gleichheit. Unter dem Eindruck der modernen Auffassung des
Handelns hat die Frage nach den Gründen und Motiven, aus denen heraus wir
etwas tun, die Frage nach dem Geist, in dem wir etwas tun, verdrängt. Aber
mit letzterer hat es die Dimension des Bösen zu tun.



224 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

4. Subjekt und Objekt

Verständigung vollzieht sich zwischen Personen über Gegenstände. Sie ist
mit der Subjekt-Objekt-Differenz verknüpft. Die Auffassung, Orientierung
im Handeln geschehe in der (Selbst-)Verständigung über Gründe, bindet die

Orientierung im Handeln an diese Differenz.
Für das religiöse Bewußtsein ist demgegenüber die Orientierung des

Lebens und Handelns von einer Sphäre jenseits der Subjekt-Objekt-Differenz
her bestimmt. Geist im Sinne von Pneuma ist weder Subjekten zuschreibbar
als «mein» oder «dein» Geist noch gegenständlich objektivierbar. Vor aller

Verständigung und Selbstverständigung, noch ehe der Handelnde sich selber

hat, steht er in seinem Lebensvollzug unter dem Einfluß dieser Sphäre. Religiös

gesprochen: Gott ist dem Menschen näher als dieser sich selbst.
Wie läßt sich diese religiöse Sicht unter säkularen Verstehensvorausset-

zungen plausibel machen? Ich will versuchen, mich ihr anzunähern mit einer
Überlegung, die die Eigenart des moralischen Urteils betrifft. Dieses gibt
bekanntlich insofern Rätsel auf, als es nicht aus der Beschreibung der Handlung

ableitbar ist, auf die es sich bezieht. Zwei Personen können können
bezüglich der Beschreibung - z.B. als «aktive Sterbehilfe» - völlig einig und
gleichwohl hinsichtlich der moralischen Bewertung entgegengesetzter
Auffassung sein, ohne daß eine von beiden einen logischen Fehler begeht.

Dieser Sachverhalt hat zu einer verzweigten metaethischen Debatte
Anlaß gegeben. In ihrer klassischen Frontstellung, die inzwischen etliche
Differenzierungen erfahren hat, läßt sie sich um die Subjekt-Objekt-Diffe-
renz herum gruppieren. Entweder wird der Satz «X ist gut/schlecht», in dem
X eine Handlung bezeichnet, in dem Sinne gedeutet, daß er eine wahre oder
falsche Aussage über den Gegenstand X macht. Das ist die Position des

Kognitivismus. Oder er wird so interpretiert, daß er ein Gefühl, eine Einstellung

oder Beeinflussungsabsicht des urteilenden Subjekts zum Ausdruck
bringt. Das ist die Position des Nonkognitivismus, der üblicherweise in die
Varianten des Emotivismus und des Präskriptivismus unterteilt wird.

Die Debatte zwischen Kognitivismus und Nonkognitivismus war im
Wesentlichen sprachanalytisch orientiert. Es ging um die Frage, was mit
einem solchen Satz intendiert und zum Ausdruck gebracht wird: ein Urteil mit
Wahrheitsanspruch, die Äußerung eines Gefühls, ein Appell an die Einstellung

anderer oder eine Empfehlung. Doch ist es offensichtlich zweierlei,
nach der Bedeutung und Aussageintention eines solchen Satzes zu fragen
oder aber zu fragen, was genau es ist, das mit Blick auf die Handlung X
«gut» oder «schlecht» sagen läßt.10 Was diese zweite Frage betrifft, so gibt es

die Auffassung, daß bei einem solchen Urteil implizit bestimmte Kriterien

vorausgesetzt werden, gemessen an denen X gut oder schlecht ist. Diese

10 Zur Kritik der einseitig sprachanalytischen Zugangsweise vgl. J.L. MACKIE,
Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen, Stuttgart 1981, 17ff.



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 225

Kriterien müssen von der Art sein, daß sie die Brücke schlagen zwischen

Deskription und Präskription, also empirische Eigenschaften mit bestimmten

Bewertungen verknüpfen. Weist eine Handlung eine derartige Eigenschaft

auf, dann fällt sie unter der Prämisse eines solchen Kriteriums logisch
zwingend unter die betreffende Bewertung.11 Für diese Auffassung scheint
die Art und Weise zu sprechen, wie wir die moralische Bewertung einer

Handlung begründen. Tatsächlich nehmen wir dabei implizit oder explizit
auf Kriterien dieser Art Bezug, indem wir nämlich auf bestimmte Merkmale
und Eigenschaften der Handlung hinweisen, mit denen die betreffende
Bewertung verbunden wird.

Dennoch läßt sich fragen, ob moralische Urteile in dem Augenblick, in
dem sie getroffen werden, stets aufgrund derartiger Kriterien getroffen werden,

wie sie ex post zu ihrer Begründung ins Feld geführt werden. Viele,
wenn nicht die meisten unserer Urteile über «gut» und «schlecht» erfolgen
spontan. Gilbert Harman illustriert solch spontane Bewertung anhand des

drastischen Beispiels einer Gruppe von Jugendlichen, die dabei sind, eine
Katze mit Benzin zu übergießen und sie anzuzünden. Unvermittelt mit dieser

Situation konfrontiert, müssen wir Harman zufolge nicht erst aufgrund
vorausgesetzter Kriterien logisch schließen, um zu dem Urteil «schlecht» zu
gelangen. Wir sehen vielmehr, daß dies schlecht ist.12

Das Beispiel macht darauf aufmerksam, daß es einen Unterschied gibt
zwischen der Beschreibung einer Handlung und dem Erleben bzw. Vorstellen

einer Handlung. Folgt man Harman, dann ist es die Handlung, die wir
vor Augen haben, die uns «schlecht» sagen läßt, und nicht die Beschreibung,
die wir von ihr geben können. Das führt zu einer interessanten Hypothese,
die den Unterschied zwischen moralischer Wahrheit und der Wahrheit
deskriptiver Aussagen betrifft. Für letztere gilt, daß das Urteil «p» wahr ist,
wenn p. Das Urteil «Alle Schwäne sind weiß» ist wahr, wenn alle Schwäne
weiß sind. Moralische Wahrheit wäre demgegenüber in einer anderen Art
von Korrespondenz begründet, nicht zwischen einem Urteil und einer durch
dieses Urteil konstatierten Tatsache, sondern zwischen einem Urteil und
etwas, das im Unterschied zu einer Tatsache keine propositionale Struktur hat,
eben der erlebten oder in der Vorstellung vergegenwärtigten Handlung.
Vordergründig zwar scheint dasselbe zu gelten wie bei der deskriptiven Wahr-

11 Vgl. dazu G. WARNOCK, Naturalismus, in: G. Grewendorf/ G. Meggle (Hgg.),
Seminar: Sprache und Ethik. Zur Entwicklung der Metaethik, Frankurt/M. 1974, 341-
353. Warnock leitet hieraus ein Argument zugunsten der metaethischen Position des

Naturalismus ab. Alles Werten setzt nach seiner Auffassung Kriterien voraus, die sich
auf Merkmale und Eigenschaften des Bewerteten beziehen. Für das moralische Werten
sind dabei moralisch relevante Merkmale und Eigenschaften maßgebend. Vom Standpunkt

der Moral aus zu urteilen heißt also, Kriterien dieser Art zu unterstellen, und
das bedeutet, daß das Vorliegen bestimmter empirischer Merkmale und Eigenschaften
logisch zwingend bestimmte moralische Wertungen nach sich zieht.

12 G. HARMAN, Das Wesen der Moral (s. Anm. 3), 14.



226 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

heit: Das Urteil «Das Anzünden von Katzen ist schlecht» ist wahr, wenn das

Anzünden von Katzen schlecht ist. Die Frage jedoch ist, wie der Nachsatz
zu interpretieren ist, ob als Feststellung einer unabhängig von unserem Urteil

bestehenden Tatsache der Schlechtigkeit dieser Handlung, so wie wir mit
der Farbe «weiß» die Vorstellung verbinden, daß sie Schwänen unabhängig
von unserem Urteil zukommt, oder im Sinne einer Bedingung, die das
Urteilen betrifft: Das Urteil «Das Anzünden von Katzen ist schlecht» ist wahr,
wenn man in Ansehung dieser Handlung urteilen muß, daß das Anzünden von
Katzen schlecht ist. Im zweiten Fall ist die Wahrheit des Urteils darin
begründet, daß es dem adäquat ist, was wir bei dem Ausdruck «Anzünden von
Katzen» vor Augen haben. Diese Interpretation kann zweierlei erklären.
Zum einen macht sie verständlich, warum verschiedene Betrachter derselben

Handlung trotz Übereinstimmung in der Beschreibung zu unterschiedlichen
Bewertungen gelangen können. Entscheidend für die Bewertung ist nicht die

Beschreibung, sondern die Vorstellung, die durch die Beschreibung evoziert
wird, und diese kann bei verschiedenen Betrachtern unterschiedlich sein.

Zum anderen wird verständlich, warum die moralische Wahrheit, anders als

empirische Wahrheiten, nicht durch Beobachtung in Erfahrung gebracht
werden kann, obgleich sie, wenn Harman recht hat, in Ansehung einer Handlung

oder handlungsrelevanten Situation erkannt wird.13 Hat doch Beobachtetes

propositionale Struktur: A beobachtet, daß p. So klänge es höchst
merkwürdig, wenn jemand sagen würde, er habe durch Beobachtung herausgefunden,

daß das Anzünden von Katzen schlecht ist.
Von dieser Überlegung her erschließt sich ein bestimmtes Verständnis

dessen, was man als moralische Intuition bezeichnet. In der englischsprachigen

Diskussion werden Intuitionen in der Regel mit den Ausdrücken «jugd-
ment», «conviction» und «belief» bezeichnet. Diese Ausdrücke legen nahe,
daß Intuitionen sich auf etwas beziehen, das propositional strukturiert ist:
Ich habe die Intuition, daß p. «Each intuition is a jugdment (that p> for
some suitable claß of propositions p. An intuitional report is the verbal re-

13 Anderer Auffassung ist G. HARMAN, (s. Anm. 3), 14ff. Harman ist der Meinung,
daß wir das Schlechtsein einer Handlung beobachten können, da wir doch, wie das

Katzenbeispiel zeigt, sehen können, daß die Handlung schlecht ist (14). Doch ist
«Sehen» nicht dasselbe wie «Beobachten». Harman muß seinen Begriff der Beobachtung
denn auch sehr weit fassen, um ihn auf moralische Urteile anwenden zu können:
«Wenn wir sagen, daß eine Beobachtung immer dann stattgefunden hat, wenn eine

Meinung ein direktes Ergebnis der Wahrnehmung ist, müssen wir zulassen, daß es eine
moralische Beobachtung gibt, da eine solche Meinung ebensogut von moralischer wie

von anderer Art sein kann» (15f.). Auf dem Hintergrund dieses weiten Begriffs von
«Beobachtung» sieht Harman den Unterschied zwischen moralischen und
naturwissenschaftlichen Hypothesen darin, daß letztere das Beobachtete erklären, erstere
jedoch nicht.



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 227

port of a spontaneous mental jugdment.»14 Kritisch ist hierzu zu fragen, ob
Intuitionen nicht, statt selbst Urteile zu sein, eher etwas sind, das zu Urteilen

bewegt und veranlaßt. Wären es Urteile, so könnte nach Gründen für
diese Urteile gefragt werden. Es steht aber in Spannung zu dem, was wir
mit dem Ausdruck «Intuition» verbinden, daß Intuitionen begründet werden
können. Ex post begründet werden können die Urteile, die wir intuitiv fällen,
jedoch nicht die Intuitionen selbst. Die Frage, was genau moralische
Intuitionen sind, muß gegenwärtig als weitgehend ungeklärt gelten.15

Auf der Linie der skizzierten Überlegung legt sich folgende Auffassung
nahe. Offensichtlich gibt es nicht nur einen Unterschied zwischen einer
erlebten und einer beschriebenen Handlung, sondern auch einen Unterschied
zwischen dem Erleben und der Beschreibung dieses Erlebens. Im Erleben
werden wir von einem Geschehen erfaßt, noch bevor wir es beschreibend
und reflektierend auf Distanz bringen können. Wir sehen, was die Jugendlichen

mit der Katze tun - und sind augenblicklich in plötzlicher Anspannung
und auf dem Sprung, dazwischen zu gehen. Expost können wir beschreiben,
wie es uns dabei ergangen ist: die Gefühle, die wir in diesem Augenblick
empfunden haben, die Gedanken, die wir hatten usw. Doch setzt solche

Selbstzuschreibung von Gefühlen, Gedanken usw. bereits die Distanz der
Verständigung über das Erlebte voraus, die es erlaubt, erlebendes Subjekt
und erlebte Situation voneinander zu unterscheiden und objektive Merkmale
der Situation und subjektive Reaktionen einander zuzuordnen. Im Augenblick

des Erlebens fehlt diese Distanz. Nach der hier vertretenen Hypothese
aber ist die Intuition an das Erleben gebunden. Trifft dies zu, dann erklärt
dies eine sprachliche Schwierigkeit, die der Rede von Intuitionen anhaftet.
Weil es im Augenblick des Erlebens die erst in der Verständigung über das

Erlebte sich auftuende Differenz zwischen erlebendem Subjekt und erlebter
Situation nicht gibt, entzieht sich das Intuitive, wie es im Erleben da ist, der
individuellen Zuschreibung, so als wäre es etwas, das Subjekte «haben» bzw.
das von Subjekten prädiziert werden kann. Das unterscheidet es von
Gefühlen oder Überzeugungen. Angemessener als die substantivische Rede von
Intuitionen, die mit der Suggestion verbunden ist, daß Intuitionen etwas von
der Art von «beliefs» oder «convictions» sind, ist daher die adverbiale
Redeweise: Jemand urteilt intuitiv.

14 Alwin GOLDMAN, Joel Pust, Phüosophical Theory and Intuitional Evidence, in:
M.R. DePaul/W. Ramsey (eds), Rethinking Intuition. The Psychology of Intuition and
ist Role in Philosophical Inquiry, Rowman Littlefield 1998, 179-197, 179. Ähnlich
Robert AUDI, Intuition, Pluralism and Foundation of Ethics, in: W. Sinnott-Armstrong/
M. Timmons (eds), Moral Knowledge? New Readings in Moral Epistemology, Oxford
1996, 101-136, 108ff.

15 «What exactly are intuitions, in particular, are they a kind of belief, inclination to
believe, or jugdment, or are they some other sort of intellectual seeming, or are they
something else entirely?» M.R. DePaul/W. Ramsey (s. Anm. 14), XV.



228 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

Für das skizzierte Verständnis moralischer Wahrheit läßt sich noch eine
andere Überlegung ins Feld führen. Angenommen, das moralische «gut»
würde sich statt auf die erlebte auf die beschriebene Flandlung beziehen. Die
Frage ist dann, woher sich ihr Gutsein ableitet, ob aus der singulären
Konstellation, mit der sie verknüpft ist, oder aus der Handlungsweise, die in ihr
aktualisiert wird. Wenn A dem in Not geratenen B hilft, spielt es dann für
das Gutsein dieser Handlung eine Rolle, daß es sich bei den Beteiligten um
A und B handelt? Müßte nicht das Urteil genauso ausfallen, wenn es sich bei
gleichen Umständen um C und D handelte? Offenbar ist es nicht die singu-
läre Handlung in ihrer singulären Konstellation, sondern die in ihr aktualisierte

Handlungsweise, die in einem ursprünglichen Sinne gut ist. Die Handlung

ist gut, insofern sie diese Handlungsweise - «einem in Not Geratenen
helfen» - aktualisiert. Freilich gilt letzteres nur, wenn die Aktualisierung der

Handlungsweise nicht aus fremden Motiven wie Selbstinteresse und Eigennutz

geschieht. Man kann einem in Not Geratenen aus Berechnung helfen in
der Erwartung, irgendwann daraus Nutzen zu ziehen, und wir betrachten ein
solches Verhalten nicht als in einem moralischen Sinne gut. Sittliche Qualität

kann eine Handlung offenbar nur beanspruchen, wenn sie das Gute um
des Guten und nicht um etwas anderem willen verwirklicht, also: das Helfen
um des Helfens willen, Solidarität um der Solidarität willen usw. Wird das

moralische «gut» also auf die beschriebene Handlung bezogen, dann gelangt
man im Resultat zu einer, man könnte sagen, platonischen Auffassung des

Guten. Sie liegt wertethischen Ansätzen zugrunde, die die sittliche Qualität
einer Handlung daran festmachen, daß sie Werte um ihrer selbst willen realisiert

oder respektiert.
Diese Auffassung steht in offenkundiger Spannung zur moralischen

Alltagsorientierung. Für diese liegt das sittliche Entscheidende am Helfen
darin, daß es um dessen willen geschieht, dem geholfen wird, statt um seiner
selbst willen im Sinne der Aktualisierung der Handlungsweise «Helfen».
Niemand gibt auf die Frage, warum er einem anderen hilft, zur Antwort: um
des Helfens willen, oder: um des Guten willen, oder: weil es gut ist.
Vielmehr ist die natürliche Antwort auf diese Frage, daß die Situation des

Hilfsbedürftigen sowie die Umstände, die den Betreffenden zur Hilfe veranlaßt
haben, geschildert werden. Auf diese Weise wird eine Vorstellung vermittelt,
und es ist offensichtlich diese Vorstellung, welche im Blick auf die Handlung

das Urteil «gut» angemessen erscheinen läßt. Das Vorgestellte aber ist
nicht eine von allen ihren Aktualisierungen abstrahierte Handlungsweise,
sondern ein konkretes Geschehen, das sich zwischen zwei Personen
abspielt. Auch diese Überlegung spricht also dafür, das moralische Urteil so zu
interpretieren, daß es sich nicht auf die beschriebene, sondern auf die
erlebte oder vorgestellte Situation oder Handlung bezieht.

Trifft dies zu, dann muß alle moralische Reflexion und Argumentation
so begriffen werden, daß sie sich immer auf zwei Ebenen zugleich bewegt:
einerseits auf der Ebene von sprachlichen Ausdrücken und Sätzen, anderer-



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 229

seits auf der Ebene von Vorstellungen und sich daran knüpfenden Intuitionen.

Der ersten Ebene ist es zuzuschreiben, daß moralische Urteile univer-
salisierbar sind und in einem logischen Zusammenhang stehen. Doch
erlaubt dies nur, eine hypothetische Geltung zu begründen: Wenn die Handlung

x moralisch schlecht ist, dann muß aus logischen Kohärenzgründen
auch die Handlung y moralisch schlecht sein. Die kategorische Aussage, daß
die Handlung x schlecht ist, wäre dagegen nach diesen Überlegungen nicht
möglich ohne die zweite, die intuitive Ebene.

Die gesamte moralische Orientierung hängt dann entscheidend von den
vorhandenen Intuitionen ab, also davon, wie Handlungen und handlungsrelevante

Situationen erlebt werden. Auch moralische Argumentationen sind
dann auf intuitive Plausibilität angewiesen. Man kann sich dies am Beispiel
folgender Argumentation zugunsten der aktiven Sterbehilfe verdeutlichen.
Diese löst bekanntlich gegensätzliche Intuitionen aus. In dieser Situation
besteht die argumentative Strategie darin, auf etwas zu rekurrieren, das
hinsichtlich seiner intuitiven Bewertung unstrittig ist. Von dieser Art ist z.B. die
arztethische Maxime, daß das Wohl des Patienten für den Arzt oberstes Gebot

ist. Die mit dieser Maxime verknüpfte Vorstellung der Fürsorge und des

Helfens ist intuitiv positiv besetzt. Die vermittelnden argumentativen
Zwischenglieder — jemandem auf dessen Verlangen hin aus einer unerträglichen
Notlage helfen, heißt gewiß, um sein Wohl besorgt zu sein; aktive Sterbehilfe

hilft aus einer unerträglichen Notlage - transportieren diese positive
Besetzung hinunter auf die aktive Sterbehilfe. Was einerseits als ein
logisches Verhältnis zwischen Sätzen erscheint, spielt sich andererseits auf der
Ebene der Vorstellung und Intuition ab. Das zeigt sich daran, daß die
Plausibilität der Argumentation darauf angewiesen ist, daß die Adressaten mit
den Sätzen dieselben Vorstellungen verbinden. So assoziiert ein Arzt, der in
der Tradition des hippokratischen Ethos steht, mit jener arztethischen
Maxime die Vorstellung des Heilens und Linderns. Daß sie auch die Tötung
eines Patienten einschließen könnte, hegt für ihn völlig außerhalb dieses

Vorstellungszusammenhangs, und überdies ist die Tötung eines Patienten intuitiv

negativ besetzt. Daher wird er sich von dieser Argumentation schwerlich
überzeugen lassen. Das Beispiel illustriert noch einmal, wie es möglich ist,
daß bei identischer Beschreibung das moralische Urteil bei verschiedenen
Personen diametral auseinandergehen kann. Entscheidend ist, wie gesagt,
nicht die Beschreibung, entscheidend sind vielmehr die Vorstellungen und
die sich daran knüpfenden Intuitionen, welche bei unterschiedlichen
Betrachtern durch die Beschreibung hervorgerufen werden.

Der Exkurs zur Eigenart des moralischen Urteils sollte verdeutlichen,
daß es keineswegs unvernünftig ist anzunehmen, daß die Orientierung im
Handeln von Voraussetzungen bestimmt ist, die aller Reflexion unvordenklich

vorausliegen und dabei diese selbst noch bestimmen. Besonderes
Gewicht kommt dabei dem zuletzt genannten Punkt zu: Moralische Gründe
und Argumente können nach diesen Überlegungen nicht als ein von der



230 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

Intuition unabhängiges Korrektiv für die Intuition aufgefaßt werden.
Vielmehr sind sie, was ihre Überzeugungskraft angeht, selbst auf intuitive Plau-
sibilität angewiesen.

Die Hirnforschung hat wahrscheinlich gemacht, daß der intuitive
Antrieb seinen Ursprung in einem entwicklungsgeschichtlich älteren Teil des

Gehirns hat, der dem Menschen mit den höher entwickelten Tieren gemeinsam

ist. Dort lassen sich verschiedene psychomotorische Zentren lokalisieren,

die unterschiedliche Verhaltensweisen — Furchtverhalten, Fürsorge, Lust,
Agression usw. - steuern.16 Diese neurobiologische Verortung der Intuition
liefert ein zusätzliches starkes Argument dafür, Intuitionen nicht als
«beliefs» oder «convictions» aufzufassen, also als etwas, das propositionale Struktur

hat und daher das Sprach- und Denkvermögen voraussetzt, das seinen
Sitz in dem entwicklungsgeschichtlich jüngeren neocortikalen Teil des
Gehirns hat. Auf diese biologische Grundlage der Intuition haben wir keinen
direkten Einfluß. Worauf wir jedoch einen Einfluß haben, das ist die Welt,
auf die die Intuition reagiert. Das betrifft an erster Stelle die Art und Weise,
wie diese Welt symbolisch strukturiert ist. Von hierher fällt Licht auf die
religiöse Symbolisierung der menschlichen Lebenswirklichkeit. Diese bezieht
sich nicht auf die in der Verständigungsperspektive gegenständliche Welt, in
Bezug auf die wir Wahrheits- und Geltungsansprüche aufstellen, sondern
auf die intuitive Orientierung. Die religiöse Sicht der Lebenswirklichkeit hat
einen anderen Status als die theoretische Erkenntnis. Wie jetzt zu zeigen ist,
hat das, was in der religiösen Sprache «Geist» heißt, mit einer bestimmten
Art von symbolischer Strukturierung auf der Ebene des intuitiven
Wirklichkeitsbezugs zu tun. Ich beziehe mich dabei auf die christliche Thematisierung

dieses Phänomens.

V.

Am besten verdeutlicht man sich das Gemeinte, indem man fragt, was in
christlicher Perspektive den Geist der Liebe von einem Gefühl der Liebe
unterscheidet. Ein erstes offensichtliches Unterscheidungsmerkmal Hegt darin,

daß das Gefühl der Liebe individuell zuschreibbar ist als «mein», «dein»

oder «ihr» Gefühl. Der Geist der Liebe entzieht sich individueller Zuschrei-
bung. Ein zweiter Unterschied besteht darin, daß das Gefühl der Liebe auf
eine bestimmte Person gerichtet ist, während der Geist der Liebe auf den
Nächsten in der Person des anderen hin ausrichtet. Der Nächste kann in
vielen Personen begegnen. Offenbar läßt sich dies verallgemeinern: Das
Gefühl der Hoffnung ist auf etwas Bestimmtes gerichtet, das erhofft wird,

16 A. ZEYER, Der Altruismus der Primaten. Neurobiologische Grundlagen der
Intuition, in: ZEE 45 (2001) 302-314.



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 231

der Geist der Hoffnung dagegen läßt in vielem hoffen (vgl. IKor 4,10).17

Damit hängt ein drittes Unterscheidungsmerkmal zusammen: Das Gefühl
der Liebe - und auch der Hoffnung — kann enttäuscht werden, der Geist der
Liebe bzw. Hoffnung jedoch nicht. Schließlich hegt ein viertes
Unterscheidungsmerkmal darin, daß das Gefühl der Liebe durch die individuellen
Eigenschaften der geliebten Person hervorgerufen wird, der Geist der Liebe
jedoch von diesen unabhängig ist. Man muß für einen anderen kein Gefühl
der Liebe empfinden, um ihm dennoch im Geist der Liebe zugewandt sein

zu können.
Geist, so läßt sich zusammenfassend sagen, hat etwas zu tun mit einer

symbolischen Strukturierung der Lebenswirklichkeit, die in den Phänomenen

noch etwas anderes sehen läßt als das, was an ihnen empirisch feststellbar

ist. So im bedürftigen Menschen den Nächsten. Oder in Verfolgung und
Leiden die Teilhabe am Sterben Jesu, auf daß auch das Leben Jesu darin
offenbar wird (vgl. 2Kor 4,8—10). Wie die Beispiele verdeutlichen, hat dieses
andere den Charakter eines Geschehens oder einer Geschichte mit einer
bestimmten Struktur und einem bestimmten Ausgang. Im Falle des Nächsten
ist es ein Geschehen, das mit der Bedürftigkeit eines Menschen zu tun hat
und damit, wie andere sich dieser Bedürftigkeit annehmen (vgl. Luk 10,

30ff.). Dem Nächsten in Gestalt eines bedürftigen Menschen konfrontiert
zu sein heißt daher: Involviertsein in eine Geschichte. Und zwar in eine
Geschichte, die einen bestimmten Verlauf nimmt und in der das Entscheidende
aussteht und darauf wartet, getan zu werden. Wie man ja auch sagen kann,
wenn einem dergleichen widerfährt: «Da steckte ich mitten drin in einer
Geschichte», um zum Ausdruck zu bringen, daß man in Beschlag genommen

worden ist durch etwas, dem man sich nicht entziehen konnte. Ähnliches

gilt von der christlichen Hoffnung, wie jene Stelle aus dem zweiten Ko-
rintherbrief verdeutlicht. Auch hierbei handelt es sich um ein Involviertsein
in eine Geschichte, die Geschichte des Gekreuzigten und Auferstandenen,
die im Sinne der Hoffnung gerichtet macht im Hinblick auf das, was an ihr
noch aussteht.

Geist manifestiert sich in einer bestimmten Ausrichtung der Intuition
und damit des Lebensvollzugs über die symbolische Strukturierung der
Lebenswirklichkeit, die in den Dingen und Ereignissen über deren empirische
Eigenschaften hinaus etwas sehen läßt, das eine bestimmte Geschehensstruktur

hat. Geist in diesem Verständnis ist keineswegs auf den Bereich des

Religiösen beschränkt. Jeder gelebten Praxis wohnt ein ihr eigentümlicher
Geist inne, der sich über die Teilhabe an dieser Praxis vermittelt. Man stelle
sich ein Kind vor, das in einem sozialen Umfeld aufwächst, in dem man es

sich zur Regel macht, Regenwürmer oder Schnecken, die sich in heißer

17 Die christliche Hoffnung büßt daher ihren geistlichen Charakter ein, wenn sie

auf einen bestimmten, in der Zukunft lokalisierbaren Zustand im Sinne einer
sozialpolitischen Option bezogen wird.



232 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

Sonne auf den Strassenasphalt verirrt haben, aufzuheben und in den
schützenden Schatten des Gebüschs zurückzutragen. Die Gewöhnung an diese
Praxis hat die Wirkung, daß das Kind, wenn es selbst einer solchen Situation
konfrontiert ist, in dem Wurm nicht nur den Wurm sieht, sondern auch die

Handlung, die darauf wartet, getan zu werden. Ebenso prägt die Art und
Weise, wie im eigenen Lebensumfeld Menschen miteinander umgehen, die
intuitive Vorstellung davon, welches Handeln einem Menschen gegenüber
angemessen ist, so daß wir dort, wo dieser Vorstellung zuwider gehandelt
wird, intuitiv aufgescheucht sind. In dieser Ausrichtung der Intuition hat die
sittliche Orientierung ihre tiefsten Wurzeln, und sie ist für unsere Alltagsorientierung

weitaus fundamentaler als ausformulierte moralische Regeln und
Prinzipien. Sind diese doch, wie gezeigt, selbst auf intuitive Plausibilität
angewiesen. Sie ist daher in einem besonderen Maße schutzwürdig ist. Denn
die Intuition kann verrohen. Wo die Erniedrigung, das Quälen und Töten
von Menschen alltäglich ist wie in manchen Bürgerkriegsregionen, da sind
die Intuitionen andere in Bezug darauf, was einem Menschen angemessen
und geschuldet ist. Nicht zuletzt um solcher Verrohung der Intuition
vorzubeugen, braucht es normative Leitplanken moralischer und rechtlicher Art,
welche festlegen, welche Handlungen in einem Gemeinwesen unter allen
Umständen geächtet und verboten sein sollen.

VI.

Handeln ist nach diesen Überlegungen in einer zweifachen Weise
folgeträchtig. Es ist folgeträchtig im Hinblick auf seine kausalen Wirkungen in
der Welt. Und es ist folgeträchtig im Hinblick auf den Geist, der sich durch
es hindurch vermittelt. In religiöser Sicht ist die zweite Art der Folgeträch-
tigkeit die vorrangige und entscheidende. Denn was können Menschen
einander Wichtigeres weitervermitteln als einen dem individuellen und
gemeinschaftlichen Leben förderlichen Geist? Das Entscheidende an der Lieblosigkeit

liegt in dieser Sicht nicht so sehr in der Handlung oder Unterlassung, in
der sie unmittelbar besteht, sondern darin, daß sie dem anderen den Geist
der Liebe schuldig bleibt in Gestalt einer sich auf ihn übertragenden, ihn
mitausrichtenden Gerichtetheit des Lebensvollzugs. Es ist diese Tatsache
der wechselseitigen Einwirkung aufeinander über die Gerichtetheit, die sich
in einem Handeln oder Verhalten zeigt, welche für die religiöse Sicht des

menschlichen Handelns grundlegend ist. Nur von hierher versteht man die
sittliche Bedeutung der theologischen Tugenden als des eigentlichen Kerns
des christlichen Ethos. Von ihnen geht eine gestaltende und verändernde

Wirkung auf das individuelle und gemeinschaftliche Leben aus.
Manche Debatte erscheint in einem anderen Licht, wenn diese Dimension

einbezogen wird. So kann man fragen, ob es denn wahr ist, daß die
Stabilität liberaler, pluralistischer Gesellschaften in einer von weltanschaulichen

Voraussetzungen freien öffentlichen Vernunft, d.h. in bestimmten,



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 233

über allseits rezipierbare Gründe gebildeten kognitiven Überzeugungen ihrer
Mitglieder begründet ist18, oder ob nicht ein Geist der Liberalität entscheidender

ist, der sich aus unterschiedlichen, auch religiösen Quellen speisen
kann. Dieser manifestiert sich gewiß auch in Überzeugungen, aber er umfaßt
doch sehr viel mehr. Menschen üben nicht nur durch Gründe eine Wirkung
auf die Überzeugungen und Einstellungen ihrer Mitmenschen aus, sondern
durch die gesamte Haltung, die sich in ihrem Auftreten und Eintreten für
etwas vor Augen stellt. Das steckt in dem christlichen Gedanken der
Feindesliebe, die nicht Selbstzweck ist, sondern auf Wirkungen in der Welt zielt
in Gestalt der Entfeindung des Feindes und der Anstiftung zur Versöhnung.
Es gibt nicht nur die zwanglose Kraft des besseren Arguments, es gibt auch

so etwas wie die Selbstevidenz und Selbstdurchsetzung der Haltung der
Menschenfreundlichkeit. Das macht Argumente und Begründungen nicht
überflüssig, im Gegenteil. Aber es rückt sie doch in ein anderes Licht, in
welchem sie selbst als Manifestation einer Gerichtetheit oder Haltung
transparent werden, die sich durch sie hindurch weitervermitteln will. Das erst
gibt ihnen ihr substantielles Gewicht und unterscheidet sie von einem bloßen

Streit um logische Richtigkeiten. Es geht um etwas, und überzeugend ist
letztlich das, worum es geht und wofür mit Argumenten gestritten wird.

Dieser Punkt ist nicht zuletzt im Blick auf das «radikal Böse» von
Bedeutung. Die Frage ist ja, ob ihm mit Argumenten allein überhaupt
beizukommen ist. So notwendig gerade hier das Insistieren auf Vernunft ist, so
sehr ist doch zu fragen, ob Vernunft dabei nicht in mehr besteht als nur in
Gründen und Argumenten, nämlich in einer Haltung, die letztlich durch ihre
eigene Evidenz überzeugend und wirksam ist. Das ist sie freilich nur durch
das individuelle und gemeinschaftliche Leben, Reflektieren, Urteilen und
Handeln von Menschen hindurch. In der Perspektive einer religiösen Ethik
gibt es daher die sittliche Verpflichtung, für solches Wirksamwerden das

eigene Leben, Denken und Handeln gleichsam als Medium zur Verfügung zu
stellen (vgl. Rom 12,Iff.). Das einseitige Abstellen auf den Begründungsdiskurs

birgt demgegenüber die Gefahr in sich, daß es von solch umfassender
sittlicher Selbstbindung im eigenen Lebensvollzug gerade entlastet. Denn in
dieser Perspektive kommt es allein auf die Stichhaltigkeit von Argumenten
an.

VII.

Religion läßt sich verstehen als Kommunikation mit jener Dimension, von
der der Mensch vorgängig zu aller eigenen Selbstvergewisserung und Selbst-

18 J. RAWLS, Politischer Liberalismus, Frankurt/M. 1998. Für Rawls hat auch der
religiöse Glaube den Charakter einer kognitiven propositionalen Überzeugung, wie die

von ihm gebrauchte Bezeichnung «umfassende Lehre» deutlich macht. Er kommt in
dieser Beziehung auf derselben Stufe zu stehen wie philosophische Systeme.



234 Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven

habe immer schon bestimmt ist. Die Bibel faßt dies in die Aussage: «Gott ist
Geist, und die ihn anbeten, die müssen ihn im Geist und in der Wahrheit
anbeten» (Joh 4,24).

Ist die hier skizzierte religiöse Sicht des Menschen, wonach dieser in
seinem Handeln und Lebensvollzug abhängig ist von Bedingungen, über die

er nicht selbst verfügt, tatsächlich unvereinbar mit dem Gedanken menschlicher

Autonomie, wie viele meinen? Die Vorstellung ist, daß wir uns
entscheiden müßten entweder für die menschliche Autonomie oder für die
religiöse Auffassung der menschlichen Lebenswirklichkeit, und da ist es klar,
daß es einen Rückfall hinter die Autonomie nicht geben darf. Übersehen
wird dabei die Verankerung des Autonomiegedankens in einer bestimmten
Perspektive. Warum soll nicht beides möglich sein: In der Perspektive der

Verständigung über unser Handeln können wir einander gar nicht anders

begegnen als mit der (teils kontrafaktischen) Unterstellung autonomer
Urheberschaft, und daraus lassen sich weitreichende normative Implikationen
ableiten, wie dies die Diskursethik versucht; außerhalb der Verständigungsperspektive

hingegen nehmen wir das menschliche Handeln als noch durch
anderes bestimmt wahr als durch einen menschlichen Urheber. Hier haben
Kategorien wie «Geist», «die Sünde» oder «das Böse» ihren Ort. Warum sollen

nicht beide Sichtweisen nebeneinander bestehen können und miteinander

vereinbar sein?

Leider hat man auch in der Theologie daraus eine Alternative gemacht
mit der Folge, daß sich die dunkle Spur einer törichten Polemik gegen den

Autonomiegedanken durch die Theologie der vergangenen zwei Jahrhunderte

zieht, besonders düster in der evangelischen Theologie der zwanziger
und dreißiger Jahre des vergangenen Jahrhunderts. Die Theologie der
Reformation sah dies anders. Sie bestritt nicht, daß der Mensch eine gewisse
Freiheit besitzt, sich zum moralisch Richtigen zu bestimmen. Seine Unfreiheit

und schlechthinnige Abhängigkeit19 bezieht sich darauf, daß er sich
nicht aus eigener Kraft zu den geistlichen Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe bestimmen kann, derer er zu seiner Seligkeit bedarf. Diese Tugenden
aber beanspruchen den ganzen Menschen: in seiner Fähigkeit zur
verantwortlichen Gestaltung der gemeinsamen Lebensbedingungen, seinem
intellektuellen und diskursiven Vermögen und nicht zuletzt in seiner individuellen

Lebensführung. Schlechthinnige Abhängigkeit und verantwortliche
Selbstbestimmung schließen sich in reformatorischer Perspektive nicht aus.

In ethischer Hinsicht liegt der strittige Punkt zwischen Theologie und
Philosophie in der Frage, ob es angemessen ist, Moral und Ethik exklusiv
von der Perspektive der Verständigung über Handlungen her in den Blick zu
nehmen. Zugunsten einer solchen Perspektivenbeschränkung wird geltend

19 F. SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, hrsg. von M. Redeker, Berlin
'I960, 23, §4.



Zur Frage der «Übersetzbarkeit» religiöser Perspektiven 235

gemacht, daß unter den Bedingungen des weltanschaulichen Pluralismus
allein diese Perspektive eine gemeinsame Plattform in moralischen Fragen
verbürgt und daß alles, was jenseits dieser Perspektive liegt, in Fragen
verstrickt, über die Konsens nicht mehr zu erzielen ist. Nachmetaphysisches
Denken müsse sich daher mit dieser Perspektive bescheiden und im vollen
Wissen um deren Begrenztheit darauf verzichten, das Ganze der menschlichen

Lebenswirklichkeit in den Blick zu nehmen. Doch stimmt das? Es war
die Absicht dieser Überlegungen zu zeigen, daß die Struktur des Sittlichen,
wie es außerhalb der Verständigungsperspektive ins Blickfeld tritt, auf eine

von jedermann rezipierbare, weltanschaulich neutrale Weise beschrieben
werden kann, auch wenn seine inhaltlichen Gestalten differieren mögen.
Tatsächlich wird mit jener Perspektivenbeschränkung nicht bloß die Religion,

sondern eine Tiefendimension des Sittlichen ausgeblendet, die auch für
eine säkulare Ethik relevant und bis in den argumentativen Diskurs hinein
wirksam und bestimmend ist. Denn wenn die These zutrifft, daß das moralische

Urteil intuitive Wurzeln hat und daß auch die Gründe und Argumente,
die wir in moralischen Diskursen vorbringen, auf intuitive Plausibilität
angewiesen sind, dann hängt die Orientierung im Handeln entscheidend von
der Bestimmtheit des intuitiven Wirklichkeitsbezugs ab, mag dieser explizit
religiös oder anders geartet sein.

So geht es also im Kern gar nicht um die Alternative «religiös» oder
«säkular», sondern um die Aufgabe, die Struktur des Sittlichen unverkürzt und
umfassend in den Blick zu nehmen. Nur so können jene Phänomene ins
Blickfeld treten, um deren Wiederaneignung es Habermas in seiner Frankfurter

Rede zu tun ist. Bei der Wahrnehmung dieser Aufgabe aber können
sich theologische und philosophische Ethik treffen.


	Zur Frage der "Übersetzbarkeit" religiöser Unterscheidungen in eine säkulare Perspektive

