
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis : Eschatologie als Zeittheologie

Autor: Faber, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roland Faber

Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

Eschatologie als Zeittheologie

Teil I: Zeit und Tod

I. Eschatologische Konstellationen

Lange stand Eschatologie für die Lehre von den Letzten Dingen, den
Eschata wie Tod, Auferstehung, Gericht, Himmel, Hölle, das Ende der
Welt.1 Eschatologie begegnete erst am Ende aller Traktate, und zwar
nicht als deren krönender Abschluß, in dem sich alles andere sammelte,
sondern — entsprechend zeitüblicher apokalyptischer und endzeitlicher
Spekulationen — als ein Ende, mit dem alles abbrach oder gleichsam zu
ewiger Ruhe kam.2 Die Zeit würde aufhören; die Welt würde «gewesen»
sein, nämlich eine Vergangenheit, die nach dem universalen Gericht
keinen mehr kümmert. Die Schrecken des Todes würden durch die ewigen
Schrecken der Hölle abgelöst werden; die Leiden der Welt in die Freuden
des ewigen Lebens verwandelt werden. Gegen dieses barocke Bild vom
Weltende stand aber seit jeher die eschatologische Zentralkategorie der
Auferstehung (der Toten/des Fleisches) — Grundsatz christlichen
Bekenntnisses — wie ein Leuchtfeuer in der Brandung: Wenn wir nämlich
mit unserem Fleisch bleiben sollen, dann wird Gott unserer mitsamt
unserer Geschichte gedenken müssen, und zwar in alle Ewigkeit. Wenn wir
in unserem Leib bleiben sollen, dann wird das Materielle, das Zeitliche,
das Weltliche der Welt nicht etwas Wegzudenkendes, etwas Zu-Über-
windendes sein. Wenn wir leiblich bleiben sollen, dann wird mit uns un-

1

Vgl. NOCKE, F.-J., Eschatologie, Düsseldorf 51995, 11 (Leitfaden Theologie VI);
KEHL, M., Eschatologie, Würzburg 21988, 17. Natürlich kennen und nennen verschiedene

Autoren andere oder zusätzliche «Eschata»: Fegfeuer, Zwischenzustand, Parusie,
Neue Schöpfung. Vgl. dazu die Integration der Eschata in der Fokussierung auf
Auferstehung, Gericht, Himmel und Hölle bei FERGUSSON, D., «Eschatology», in: GUN-
TON, C. (Hg.), The Cambridge Companion to Christian Doctrine, Cambridge 1997, 226—

244 (hier 224), die sich füglich aus einer anthropologischen Bezugnahme ergibt.
2 Vgl. RATZINGER, J., Eschatologie - Tod und ewiges Leben, Regensburg 61990,

17 (KKD 9).



190 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

sere Sozialität auferstehen; dann stehen wir in einer Solidarität mit allem
Weltlichen, an der auch Gott nicht einfach vorbei kann und ohne die
auch Gott nicht mit einer einzelnen, vom Leib getrennten Seele glücklich
werden kann.

7. Vom eschatologischen Prinzip

Es waren zwei epochale Entdeckungen Albert Schweitzers in seinem
Ergebnisbericht zur Leben-Jesu-Forschung, die den Stellenwert der Eschatologie

im 20. Jahrhundert schlagartig verändern sollten: 1. Jesus hat mit
seiner Reich-Gottes-Predigt das unmittelbare Weltende verkündet und
erwartet. Auf radikale Weise war Jesu Botschaft »w-eschatologisch.3 2.

Jesus stand so sehr unter der Naherwartung des Kommens Gottes, nämlich

unter seiner zeithchen Nähe, daß er alle seine Kräfte auf die Realisierung

dieses Kommens zu seiner Lebenszeit, noch vor Beendigung seiner

Mission, gesetzt hat (vgl. Mt 10,23). Mit seinem Tod noch wollte er die
Gottesherrschaft herabzwingen.4 Gott aber blieb auch angesichts des Todes

Jesu tatenlos.
Mit diesen radikalen Erkenntnissen erlangte Eschatologie einen ganz

neuen theologischen Ort. Das ganze Gefüge der Dogmatik stürzte um
die Eschatologie herum ein und mußte neu errichtet werden.5 Denn zum
einen brachte Schweitzer zur Erinnerung, daß die Botschaft Jesu nicht
das Herauswachsen des Gottesreiches aus der Geschichte meint,
sondern ein Einbrechen in Geschichte. Mit der Erfahrung dieser revolutionären

Nähe des Neuen, des Kommenden, in der sogenannten Naherwartung

war der Motor christlicher Theologie wiederentdeckt. Zum anderen
hatte Schweitzer diese neue Mitte christlicher Theologie dennoch
paradoxerweise sogleich wieder erledigt. Denn es mußte doch zugegeben
werden, daß sich die Hoffnung jesuanischer Naherwartung nie erfüllt
hat. Zunächst konnten die Jünger der ersten Generation noch über den
Tod Jesu hinaus in einer Naherwartung verharren, weil Jesus sein Leben
dafür eingesetzt hatte, damit Gott komme. Aber die Enttäuschung der

Naherwartung forderte ein neues Christentum und machte nur ein
solches lebensfähig — ein Christentum nämlich ohne Eschatologie, ein ent-

eschatologisiertes Christentum.
Dieses Paradoxon stellte die Eschatologie vor zwei große

Herausforderungen. Zunächst war eine neue Mitte gefunden: Eschatologie fir-

3 Vgl. SCHWEITZER, A., Geschichte der Leben-Jesu-Forschung I. Gütersloh 31977,
256 (GTB 77/78).

4 Vgl. SAUTER, G., Einführung in die Eschatologie, Darmstadt 1995, 33.39.
5 Vgl. FERGUSSON, Eschatology (s. Anm. 1), 226.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 191

mierte im Zentrum jeglicher Theologie. Mit den Worten von Karl Barth:
«[Ein] Christentum, das nicht ganz und gar und restlos Eschatologie ist,
hat mit Christus ganz und gar und restlos nichts zu tun.»6 Zugleich aber
avancierte Eschatologie zum zentralen Prüfstein jeglicher Theologie:
Wenn es nämlich nicht gelingen würde, den eschatologischen Urimpuls
der Botschaft Jesu vom nahe gekommenen Gottesreich trotz der Enttäuschung

urkirchlicher Naherwartung sinnvoll auszulegen, dann wäre
damit nicht nur das Endstück der dogmatischen Traktate erledigt, sondern
die christliche Botschaft in ihrer Ganzheit.

2. Von der eschatologischen Zeitrede

Seit Schweitzers Umwälzung brodelt es, wenn es um Eschatologie geht,
und nun handelt (direkt oder indirekt) alle theologische Rede von ihr.
«Die Eschatologie ist», wie Balthasar treffend formuliert, «der <Wetter-
winkeb in der Theologie unserer Zeit. Von ihr her steigen jene Gewitter
auf, die das ganze Land der Theologie fruchtbar bedrohen: verhageln
oder erfrischen.»7 Jetzt firmiert Eschatologie, wie Gerhard Sauter
bemerkt, «nicht mehr als Finale, sondern als Ferment der Theologie, weil
ihre Fragen an die Wurzeln und Grenzen der Theologie reichen und zu
deren (radikalen Begründung führen.»8

Dennoch begann sich alles zu beruhigen, und es wurde wieder möglich,

Eschatologie-Traktate am und als Ende von Dogmatik zu verfassen.
Zwar kam man jetzt nicht mehr um die Anerkennung eines eschatologischen

Prinzips jeder theologischen Rede herum. Der Impuls aber, den die
Erkenntnisse Schweitzers freigemacht hatte, konnte unterlaufen werden,
indem man der zentralen Botschaft Jesu ihre eschatologische Spannung
nahm. Verfolgen lassen sich drei dieser NeutralisierungsStrategien:

a) Das Andrängende am eschatologischen Zeitimpuls konnte neutralisiert

werden, indem die Naherwartung in eine Stetserwartung verwandelt
wurde.9 Nun gehe es nicht mehr um das Ende der Geschichte, sondern
um die Vertikale der Ewigkeit, die in jedem Augenblick ihre Forderung
nach einer existentiellen Entscheidung stellt: «Jetzt» — in der Entschei-

6 Barth, K., Der Römerbrief (2. Aufl. 1922), Zürich "1984, 298.
7 Balthasar, H.U. v., «Eschatologie», in: FEINER, J./TrÜTSCH, J./BÖCKLE, F.

(Hgg.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1957, 403; BlSCHOFBERGER, N., Werden

wir wiederkommen? Der Reinkarnationsgedanke im Westen und die Sicht der christlichen

Eschatologie, Mainz 1996, 111.
8 SAUTER, Einführung (s. Anm. 4), III.
9 Vgl. die Eschatologien von P. Althaus, K. Barth und R. Bultmann; vgl. dazu die

Analyse von MOLTMANN, J., Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Gütersloh

1995, 30-39.



192 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

dung, im Kerygma (Bultmann) — geschieht Auferstehung. Die vertikale
Ewigkeit Gottes steht in gleicher Nähe zu allen Zeiten. Symptomatisch
formuliert Barth:

«Unvergleichlich steht der ewige Augenblick allen Augenblicken gegenüber,
gerade weil er aller Augenblicke transzendentaler Sinn ist.»10

Ob Geschichte je enden wird, ob die Welt als ganze zugrunde gehen
wird, ob die Menschheit einmal ausstirbt — das ist nun ebenso wenig die

Frage wie die, ob das Reich Gottes nicht schon zur Zeit Jesu angekommen

war. Immer und unmittelbar stehen wir unter dem Anruf des
Reiches Gottes.11

h) Der Zeitindex am eschatologischen Impuls konnte neutralisiert
werden, indem man die Bewegung, die das nahegekommene Gottesreich
anspricht, als personale Begegnung umdeutet. Nun ist das zunächst von
Vorteil: Im jahrhundertealten Gedankenapparat der Eschatologie
handelte man noch von Letzten Dingen, einer Vielfalt von Orten, Akten
und Szenerien. In dem Maße, in dem die Eschata wieder auf das
Geschehen der Zuwendung Gottes in der Geschichte Jesu durchscheinen
und in ihrem personalen Kern durchsichtig würden, mußte schließlich
Gott als das Eschaton schlechthin erkannt, oder noch besser: als der Es-
chatos benannt werden. Es war die theologische Leistung von Hans Urs
von Balthasar, diese Entwicklung schon 1957 auf den sprachlichen Punkt
gebracht zu haben:

«Gott ist das <Letzte Ding) des Geschöpfs. Er ist als Gewonnener Himmel,
als Verlorener Hölle, als Prüfender Gericht, als Reinigender Fegfeuer. Er ist
Der, woran das Endliche stirbt und wodurch es zu Ihm, in Ihm aufersteht.
Er ist es aber so, wie er der Welt zugewendet ist, nämlich in seinem Sohn
Jesus Christus, der die Offenbarkeit Gottes und damit der Inbegriff der
(Letzten Dinge) ist.»12

Dennoch: Mit diesem christologischen Präsens neutralisierte man nur die
Zeitdimension eschatologischer Rede. Die personale Nähe in Christi
Geschichte erlaubte es, von einer theologischen Mitte der Geschichte
auszugehen, an der das Ende schon geschehen war (Oscar Cullmann). Alles
Kommende verwandelte sich in eine bloße Einforderung des bereits
Entschiedenen. Die personale Mitte der Geschichte ersetzte den
drängenden Zeitimpuls.

10 BARTH, Römerbrief (s. Anm. 6), 482; vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s,

Anm. 9), 30.
11 Vgl. SAUTER, Einführung (s. Anm. 4), 70.
12 BALTHASAR, Eschatologie (s. Anm 7), 407f.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 193

c) Der apokalyptische Charakter des eschatologischen Impulses konnte
neutralisiert werden, indem er als ethischer Impuls umgedeutet13 und
Eschatologie in eine Handlungstheorie verwandelt wurde.14 Nun ist zwar
(wie in der Befreiungstheologie) gegen allen Verlust der Handlungsdimension

das Drängende des Eschatologischen als sozialer Handlungsimpuls

festzuhalten.15 Was aber einer solchen Handlungstheorie
entkommt, ist das Apokalyptische der Zeit, der Aufbruch in das Unbekannte,

das Andrängen eines Endes, von dem man keine Gestalt erahnen
kann — nicht weil Gott sie verbergen würde, sondern weil sie in einer
Weise neu ist, die auch Gott Neuheit bereiten könnte.16

Im Lichte dieser drei «Entspannungen» des drängenden Zeitimpulses,
der mit der Naherwartung Jesu und in der eschatologischen Mitte

jeder Theologie gegeben ist, spannt sich ein Bogen des Uneingelösten
von den in der Tat umwälzenden Erkenntnissen Schweitzers bis heute.
Und er sagt uns, daß sein Anspruch noch immer vor uns steht. Eschatologie

ist noch immer (nichts anderes als) die Auslegung von Jesu
andrängender Zeitrede. Gegen die genannten Neutralisierungen muß daher
der Zeitindex der jesuanischen Nähe des Gottesreiches neu bedacht werden,

und zwar als bleibender Prüfstein der Theologie.

3. Von der eschatologischen Zeitumkehr

Soll das Andrängende der Zeit nicht neutralisiert werden, so muß das

Eschaton seihst in die Zeitrede hineingezogen werden. Es darf weder als

13 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 150-209; vgl. aber auch
KLAPPERT, B., Das Kommen Gottes und der Weg Jesu Christi. Mit einer Antwort von
Jürgen Moltmann, Gütersloh 1997, zur Kritik einer Geschichtstheologie, die, wie bei
Wolfhart Pannenberg, eine kontinuierliche Entwicklung der Welt auf Gott hin projiziert

und nicht mit dem Bruch und dem Apokalyptischen rechnet.
14 Vgl. VORGRIMLER, H., Einführung in die Eschatologie, Freiburg 21984, 75. Mit

dem Vorwurf an Schweitzer, er habe den ethischen Impuls, der von Jesu Umkehraufforderung

ausging, neutralisiert, neutralisierte man in Wirklichkeit das Apokalyptische
der jesuanischen Naherwartung - eine Erkenntnis, die an der Basis des theologischen
Werks von Johann B. Metz steht. Vgl. METZ, J.B., Glaube in Geschichte und Gesellschaft.

Studien zur praktischen Fundamentaltheologie, Mainz 51992.
15 Gott, der Ganz-Andere, schickt sich im Kreuz als der Solidarische zu, als der

Gan^-Andernde, wie Moltmann geschickt formuliert. Unsere Geschichte verwandelt
sich in eine Geschichte «von unten», eine Hoffnungsgeschichte für die Unterdrückten
und Armen, die Leidenden und die Sterbenden. Vgl. MOLTMANN, J., Theologie der
Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung und zu den Konsequenzen einer christlichen

Eschatologie, Gütersloh 1997 (KT 155).
16 Vgl. FABER, R., Der Selbsteinsatz Gottes. Grundlegung einer Theologie des

Leidens und der Veränderlichkeit Gottes, Würzburg 1995, 176-193.202-219 (StSSTh 16)
über die «neue Zukunft» Gottes im Eschaton.



194 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

gleichgültig gegen die Zeit noch als entspannte Gegenwart der Begegnung

ausgelegt werden, sondern es muß sich vielmehr als zeitkonstitutiv
und ^eiteröffnend deuten lassen, d. h. als jene Zukunft, die nicht in der
Ferne hegt, sondern aus der Gott der Welt entgegenkommt. Zukunft
bedeutet dann zugleich Gottes Zu-kunft (Zu-kommen). Gottes zeit-eröffnendes

Zukommen erschließt sich nun als Gegen-Beivegung zu unserer
Zeitwahrnehmung. In dieser Zeitumkehr wird die (eschatologische) Zukunft
geradezu zu der Zeit Gottes, aus der Gott der Welt Zeit eröffnet, indem
sie auf Gott zuläuft.17 Genau diese eschatologische Zeitrede soll im
Folgenden im Zentrum stehen, indem sie uns helfen wird, vier Perspektiven
von Eschatologie neu zu beleuchten: Zeit (eschatologische Bewegung),
Tod (individuelle Eschatologie), Neuheit (universale Eschatologie),
Gedächtnis (universale Erlösung).

a) Zeit — sie ist heute eine drängende theologische Kategorie. Hat
früher die Differenz von Natur und Geschichte die Eschatologie
bestimmt, so wird heute zunehmend die Zeit als Grundkategorie natürlicher

Prozesse und geschichtlicher Vorgänge in der Tiefenstruktur escha-

tologischer und theologischer Aussagen überhaupt durchsichtig. Während

man bisher im allgemeinen Eschatologie als Ort der Geschichtstheologie

begriffen hat, als Frage nach dem geschichtlichen Wirken Gottes

in einer Heilsgeschichte auf universale Vollendung hin, so wird
zukünftig (auch und zunehmend) die Frage zu stellen sein, wie denn Gott
überhaupt zu Zeit (in Geschichte und Natur) in Beziehung steht, so daß

Gott sie, die Zeit-Welt im Medium der Zeit eschatologisch bedrängt. Es soll,
wie Pannenberg bemerkt, gelten, daß das «Verhältnis von Zeit und Ewigkeit

das Schlüsselproblem der Eschatologie» darstellt, das seine

(Auswirkungen auf alle Teilbereiche der christlichen Lehre»18 haben wird.
In eschatologischer Zeitrede ist Gott kein weltenthobener Urgrund der

Welt, sondern ein Gott mit Zeitmacbt.

Wo dieser Zeitindex eschatologischer Rede verloren geht, da

verflüchtigt sich Gott theologisch auch aus der Zeit heraus entweder in eine

ungeschichtliche Tiefendimension der Welt oder andererseits zur
Projektion des privaten, religiösen Subjekts. «Zeit» hingegen (und mehr noch
als Geschichte) repräsentiert die Dimension der Öffentlichkeit der
Offenbarung Gottes, ihrer universalen Weltverbundenheit und erschrek-
kend bedrängenden Nähe. Jesu Urbotschaft vom kommenden Gottesreich

in Mk l,14f. spricht weder von einer Naturgegenwart Gottes noch

17 Vgl. ausführlich zur «Zeitumkehr»: FABER, R., Zeitumkehr. Versuch über einen
eschatologischen Schöpfungsbegriff, in: Theologie und Philosophie 75 (2000), 180-205.

18 Vgl. PANNENBERG, W., «Die Vollendung der Schöpfung im Reich Gottes», in:
DERS., Systematische Theologie. III. Göttingen 1993, 641.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 195

von einer geschichtüchen Gegenwart im Heute (ohne freilich beide
auszuschließen), sondern von einer bedrängenden Zeitnähe, die immer
(individuell und universal) kairos, also Entscheidungsnähe, bedeutet: «Jetzt»
ist Gott (in universaler Herrschaft, aber auch individueller Heilsansage)
«nahegekommen». Daher fordert Jesus eine metanoia zu dieser Zeitnähe
Gottes. «Jetzt» kommt Gott nicht aus der Tiefe (in einer unzeitlich
gedachten natürlichen Theologie) ins Angesicht der Welt; «jetzt» tritt Gott
auch nicht mehr - wie Johann Reikerstorfer treffend schreibt — «wie von
außen in eine <räumlich> interpretierte Geschichte ein» oder bringt sie

von innen zu ihrer eigenen Geschichtsendgestalt; denn jetzt — in theologischer

Durchsichtigkeit auf die Zeitmacht Gottes am Grunde seiner
Geschichts- und Naturmacht - ist «die Zeit selbst zum <Ort> Gottes
geworden.»19

b) Tod — er ist der Stachel im Fleisch der Endlichkeit. Wir können
keine eschatologische Zeitrede führen, wenn wir Zeit nicht als «Zeit zum
Tode» erkennen und uns zugleich nicht auch das Schicksal der Toten
interessiert. In den klassischen Eschatologien war damit die Problematik
des individuellen Endes und der individuellen Vollendung verbunden:
Was also ist unser persönliches Schicksal nach dem Tode? Werden wir
(über)leben oder im Nichts verschwinden? Kann Gott uns zu unserer
Identität führen, obwohl wir als Tote längst Vergangene geworden sind?

In eschatologischer Zeitrede verbinden sich damit vor allem zwei
Fragestellungen. Erstens: Legen wir unsere Leiblichkeit ab, um als befreite
Seelen glückselig zu werden? Oder ist unsere Weltlichkeit so bedeutend,
daß wir nur mit unserer Leiblichkeit als Gerettete gedacht werden
können? Zweitens: Worin besteht denn unsere Identität als über den Tod
hinaus Gerettete? Muß diese mit dem klassischen Topos von der
Unsterblichkeit der Seele ausgesagt werden?

Auf beide Fragen nach leiblicher Weltverbundenheit und der Identität

des Menschen wird eschatologische Zeitrede zu alternativen
Auslegungen vorstoßen: Zunächst wird Leiblichkeit jetzt als Zeitlichkeit
gedeutet werden können, und damit geht es um das Bleiben unserer durchlebten

Geschichte über unseren Tod hinaus. Es geht um das Gerettetwerden

unserer gelebten Zeit. Und dann wird Identität nicht mehr als

Durchhalten einer Seelensubstanz über den Tod hinaus erscheinen müssen,

sondern kann neu gedeutet werden als ein Gesammeltwerden unserer

Zeit in Gott hinein.

19 REIKERSTORFER, J., «Politische Theologie als (negative Theologie» Zum zeitlichen

Sinn der Gottesrede», in: DERS. (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentität. FS J.B.
Metz, Münster 1998, 15f.



196 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

c) Neuheit — sie verweist auf die universale Gestalt eschatologischer
Zeitumkehr. Insofern Gott in eschatologischer Zeitrede uns in seiner
Zeitmacht aus der Zukunft der Welt entgegenkommt, wird auch die Rede

von der universalen Vollendung der Welt eine Wende erhalten. Es
wird nicht mehr um einen Abbruch der Welt gehen, sondern um
bleibende Neuheit der Welt aus Gottes zeiteröffnender Zukunft. Hier geht
es um Fragen eines prinzipiellen Paradigmenwechsels zukünftiger
Eschatologie von der Kategorie eines «Endes der Welt» hin zu der einer
«bleibenden Neuheit» in der Vollendungswirklichkeit.

d) Gedächtnis — dies ist die Frage nach universaler Erlösung. In
eschatologischer Zeitrede wird hinsichtlich der universalen Erlösungswirklich-
keit vor allem die Differenz zwischen einer Position, die eine endgültige
Scheidung von Gut und Böse in alle Ewigkeit halten möchte, und einer
Position, die auf die Errettung aller hofft, brüchig und durchsichtig werden

können. Wird nämlich in eschatologischer Zeitumkehr Gott sich so
der Welt aus seiner Zu-kunft zuwendend gedacht, daß Gott der Vergangenheit

der Welt gedenkt, indem Gott auf sie in ihrer Endlichkeit,
Vergänglichkeit und Unerlöstheit blickt, dann rettet Gottes Zeitmacht das

Vergehende, Verlöschende, Verderbende in sein Leben durch verlebendigende

«Erinnerung». Indem Gott aber in diesem allem in seinen Tod
und Vergehen nachgehenden Gedenken jeder Vergangenheit nahekommt,
erlöst Gott sie zu eschatologischer Gegenwart. In eschatologischer Zeitrede

wird das Gedächtnis Gottes zur Kategorie universaler Erlösung.20

II. Eine kleine Geschichte eschatologischer Bewegung

Im Horizont der Zeit erscheint Eschatologie als Bedenken einer Bewegung.

Im Zeithorizont sind Gott und Welt untrennbar aufeinander bezogen,

einander sym-pathisch, einander wahrnehmend. Wenn nun aber
Gottes Verhältnis zur Welt selbst unter dem Zeitapriori steht, Zeit also
das Medium des Begreifens dieses Verhältnisses wird, dann läßt sich

zeigen, daß alles eschatologische Denken eine bestimmte Form von
Zeitbewegung vollzieht.21

20 Der Gott eschatologischer Zeitrede ist ein sym-pathischer Gott, der Welt
wahrnimmt und an ihr sogar noch reicher zu werden vermag (ohne allerdings «vorher» arm
gewesen zu sein).

21 Der Titel dieses Abschnittes - «Eine kleine Geschichte eschatologischer Bwe-

geung» - ist dem Buchtitel «Eine kurze Geschichte der Zeit» (1988) entlehnt, das der
berühmte englische Physiker Stephen Hawking geschrieben hat. Darin faßt er auf
wenigen Seiten die Geschichte des gesamten Weltalls zusammen: von seiner Entstehung
im Urknall bis zu seinem Ende in der Rücknahme aller Ausdehnung in einem kosmischen

Zusammensturz. Die Globalität der Sichtweise soll hier übernommen werden,



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 197

1. Tschatologie als Bedenken einer Zeit-Bewegung

Der Weg zu dieser Erkenntnis war ein steiniger und keineswegs geradliniger.

In der Antike herrschte das Paradigma vom «Raum». «Zeit» war
das Irrationale, das Zufällige, dessen man nicht Herr werden konnte. Es
ist keineswegs verwunderlich, wenn Himmel und Hölle als eschatologi-
sche «Orte» erscheinen mußten. Wenngleich später diese «Orte» mehr im
Sinne von «Zuständen» gedeutet wurden, als neutrale, bewegungslose
Wirklichkeiten des Verharrens, so erwiesen sie sich irgendwie immer
auch schon als «Vorgänge». Mit dieser Trias von Orten, Zuständen und
Vorgängen verharrte der Eschatologietraktat dann auch über lange Zeit
relativ unbewegt.

Mit der Neuentdeckung der personalen Dimension eschatologischer
Hoffnung im 20. Jahrhundert änderte sich die Situation: Die endzeitlichen

Zustände und Vorgänge erschienen jetzt in ihrem Kern als

Ausdruck einer personalen Begegnung. Gott ist nämlich weder ein «Zustand» —

überhaupt nichts «Beharrliches» — noch irgendwie ein «Vorgang»,
sondern reine Aktivität und Bewegung der Liebe. Jetzt begann Eschatologie
als Lehre einer «Bewegung» zu erscheinen, nämlich personaler Bewegung'

Die Grundlage dafür findet sich schon bei Thomas von A.quin. In seiner

Summa Theologiae schreibt er über das, was wir «personale Bewegung»
nennen würden, indem er zwischen zwei Formen der Bewegung
unterscheidet: einer Bewegung, hinsichtlich der Gott unbewegt zu nennen ist,
und einer anderen Bewegung, hinsichtlich der auch Gott bewegt zu nennen

sein wird. In STh I, q. 9, ad 1 heißt es:

«Augustinus spricht im Sinne Piatons von der Selbstbewegung des ersten
Bewegers (primum movens movere seipsum). Piaton nennt nämlich jede
Tätigkeit <Bewegung> (motum). In diesem Sinne werden auch Erkennen,
Wollen und Lieben als Bewegungen aufgefaßt. Weil also Gott sich selbst
erkennt und liebt, sagen sie: Gott bewege sich selbst. Nicht aber in dem
Sinne, wonach Bewegung (motus) und Veränderung (mutatio) dem in Po-
tentialität Befindlichen (existentis in potentia) zukommen, wie wir hier
(Bewegung) fassen.»

Thomas unterscheidet das «Werden von dem, was noch nicht ist», also

Bewegung aus Mangel an Aktuiertheit eines Potentiellen, von «Werden in

dem, was man ist», einer Bewegung als reiner Aktivität, als Selbstbewegung,

als Liebe. Diese Bewegung ist Aktivität, die nicht Veränderung
bedeutet. In diesem Sinne aber ist Eschatologie — wie Karl Rahner es

und zwar in der Untersuchung der grundlegenden Muster, derer Theologie sich
bedient, um die gesamte Bewegung unserer Welt zu deuten, um darin die theologischen
Positionen zum Verhältnis Gottes zur Zeit der Welt zu erkennen.



198 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

nannte — das Bedenken einer eschatologischen Bewegung hin auf
«Immanente und transzendente Vollendung der Welt»22. Eschatologie
bedenkt die endgültige personale Begegnung von Gott und Welt als Bewegung.

2. Eschatologische Zeit-Bewegungen

a) Die mythische Bewegung — der Kreis

Das plotinische Weltbild ist vom In-sich-Kreisen des «Einen» bestimmt.
Das «Eine», das Prinzip, die arché, das hen west jenseits allen Seins; die
Welt emaniert als depotenzierte Vielheit.23 Das absolute, in sich
undifferenzierte «Eine» ist so sehr jenseits eines bloßen Urgrunds der Welt, daß

es sich in keiner Weise wirklich auf sie beziehen kann: Welt ist eine

(letztlich) unerwünschte, wenngleich tatsächlich seiende Vielheit, die mit
dem Einen nichts gemeinsam hat. Wirksam wurde dieser «hermetische»
Kreis im altkirchlichen «Apathieaxiom»24, also der Ansicht, daß Gott
nicht leiden und daher auch nichts von der Welt empfangen könne.25 Ein
Gott, der von der Welt unbewegt ist, wird auch das, was in ihr geschieht,
als Uneigentliches ansehen und eschatologisch untergehen lassen. Hier
«ist alle Geschichte eine abkünftige Wirklichkeit; ihr Telos ist das proto-
logisch im göttlichen Nous anwesende Proton; ihre Vollendung ist ihr
Ende.»26

b) Sphärische Bewegung — die Zwiebelschale

Für Aristoteles ist die ideale Bewegung die Kreisbewegung. Auf den
Kosmos angewandt, bedeutet dies eine Schichtung von Weltsphären. Die
je höhere Sphäre integriert die in ihr liegende; die jeweils niedrigere
Schicht andererseits imitiert die obere. Die Beziehung zwischen den

22 RAHNER, K., «Immanente und transzendente Vollendung der Welt», in: DERS.,
Schriften zur Theologie. VIII. Einsiedeln 1967, 580-592.

23 Alois Grillmeier bemerkt zu diesem Weltschema: «Wenn die griechische
Philosophie der damaligen Zeit gegen etwas empfindlich war, dann gegen dies: als oberstes

Prinzip, als arché, etwas anderes zu setzen als das exklusiv-absolute <Hen> [...]. Nous
und Psyche sollten im Grunde gar nicht sein»; GRILLMEIER, A., «Jesus von Nazareth -
im Schatten des Gottessohnes?», in: BALTHASAR, H.U. von u.a., Diskussion über Hans

Küngs «Christ sein», Mainz 1979, 68.
24 ZWICK, E., Geschichte in Gott?, St. Ottilien 1978, 32.
25 Wenngleich nie alle altkirchlichen Theologen diesem Axiom folgten (vor allem

nicht Klemens von Alexandrien, Gregor Thaumaturgos, Athanasius oder Cyrill von
Alexandrien), so ist es weit in das christliche Verständnis der Gott-Welt-Beziehung
eingedrungen. Vgl. FABER, Selbsteinsatz (s. Anm. 16), 219—240.

26 GRESHAKE, G., Auferstehung der Toten. Ein Beitrag zur gegenwärtigen Diskussion

über die Zukunft der Geschichte, Essen 1969, 331 (Koinonia 10).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 199

Schalen ist einseitig: alle Schichten werden durch Imitation von der
obersten bewegt.27 Diese ist dann das primum movens und selbst
unbewegt.28 Bewegung ist nur von oben nach unten möglich, nur als einseitiges

Dekret Gottes. Eine solche Eschatologie kennt Bewegung nur als

Verfügung: Zeit ist unvollendbar; personale Begegnung, die nicht einseitig,

sondern immer wechselseitig ist, kann es nicht geben.

c) A-nabatische/ katabatische Bewegung — die Fahrt des Odysseus

Die Welt als großer Prozeß absteigender und rückkehrender Bewegung
hat mindestens drei Ausprägungen erfahren — klassisch durch die Fahrt
des Odysseus verbildlicht29: Im apokalyptischen Geschichtsverständnis, wie es

seit der Alexanderzeit auch die alt- und neutestamentlichen Schriften
beherrscht und die nachkanonische Tradition beeinflußt hat, wird die Welt
als Rückkehr in die Heimat gedeutet. Im gnostischen Mythos findet sich
diese Bewegung als Ursturz wieder, eine Art Abfall präexistenter Seelen,
die als Folge ihres Böseseins im Bösen, nämlich im Fleisch dieser Welt,
fern von ihrer himmlischen Heimat vegetieren, bis sie zur Erleuchtung
über ihre eigentliche Heimat, den Himmel, kommen, also Gnosis erlangen,

so daß der Weg frei wird zu einer Rückkehr.30 Eine dritte Form des

«odysseischen Kreises» findet sich in den Geschichtstheologien der Väter^eit,
etwa des Irenaus von Lyon oder des Origenes: Die Welt sei eine Bewegung

auf Gott zu, sei es durch Sünde oder von Natur aus. Der Kosmos
ist durch paideia, durch göttliche Erziehung, zu Gott aufstrebend. In
allen drei Fällen ist die Grundfigur der Bewegung die Rückkehr in den Ur-

27 Vgl. OWENS, J., The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics, Toronto
1957, 255.299; JUNG, W., Rez. zu: LECLERC, I., Whitehead's Metaphysics: An
Introductory Exposition (1958), in: Philosophische Kundschau 6 (1958) 206.

28 Vgl. JUNG, Rez. (s. Anm, 27), 206: «Und so sind die obersten Wesen unbewegt.
Sie sind fensterlos, nirgends kann man Anzeichen dafür entdecken, daß die Welt für
sie wesentlich sei. Das Schema der Wesen ist inkohärent.»

29 Hier sind — wie Greshake konstatiert — «Zeit und Geschichte [...] in ihrer
Kontingenz das <Uneigentliche>. Sie finden nur dann <Eigentlichkeit>, Sinn und Ziel, wenn
sie rückbezogen werden auf ihr mythisch überzeitliches Gegründetsein im (Eigentlichen),

d.h. in einer bleibenden, vom Göttlichen garantierten Ordnung, welcher die
Geschichte [...] folgt»; GRESHAKE, Auferstehung (s. Anm. 26), 331. Dem entsprechen die
meisten scholastischen Positionen, die die Zeit als ein Uneigentliches in der Vollendung

als aufgehoben betrachten. Aber auch die Neuscholastik hat diese Uneigentlich-
keit der Zeit zur Grundlage. Das Eschaton geschieht als Abbruch des Uneigentlichen.

30 Gegen dieses Schema hat die Versammlung der Konstantinopolitanischen
Kirchenprovinz 543 in der Folge ihr Veto eingelegt, indem sie ablehnte, «die Seelen der
Menschen hätten präexistiert, indem sie ehedem Geister gewesen seien, seien aber
der göttlichen Anschauung satt geworden, hätten sich zum Schlechteren zugewandt,
seien deshalb in der Liebe Gottes erkaltet, aus diesem Grunde Seelen [= die Kalten]
genannt und zur Strafe in [die] Leiber hinabgesandt worden [...]» (DH 403).



200 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

sprung, die wahre Heimat jenseits dieser Welt. Eine auf dieser Bewegung
basierende Eschatologie wird die Hoffnung auf die Überwindung der
Gestalt dieser Welt anstreben. Dennoch strebt hier die Welt selbst mit
ihrer Geschichte heim.31

d) Chronologische Bewegung — die Horizontale

Bei aller Differenz menschlicher Erlebniszeit zu bloß gemessener Zeit ist
chronologische Zeit immer auch schon die Zeit des Vergehens und des

Neuen, die Zeit der drei Modi (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft)
und die Grundlage von Geschichte. Die Zukunft ermöglicht den Auszug
in die Utopie. Deshalb überwindet Chronologie den Mythos des Kreisens,

des ewig Gleichen. Eine Eschatologie im Horizont des Zeitpfeils
erwartet Gott nicht «unten» als Weltprinzip oder «oben» als himmlischen
Herrscher, sondern «vorne» — in der Zukunft der Geschichte. Zukunft
ist nicht Ende der Geschichte, sondern ihre Ernte und Vollendung.32

e) Existentiale Bewegung — die Vertikale

Das Pendant der Zukunft in chronologischer Bewegung ist das Vergehen:

Chronos frißt seine Kinder, wie der alte Mythos sagt. Alle Geschichte
ist vergänglich, ein ewiges Stirb und Werde. In der Geschichte kann es

daher keine Vollendung der Geschichte geben, denn zu jedem Endzustand

wäre ein neuer denkbar, der den alten überholt. Zukunft steht
vielmehr unter dem eschatologischen Vorbehalt, daß die Anstrengungen der
Geschichte zwar nicht hoffnungslos veralten, aber dennoch prinzipiell
vorläufig bleiben werden. Gegen diese Schwäche erhob sich eine
Eschatologie des vertikalen Einbruchs. Gott ist der Einbruch der Ewigkeit
inmitten der Zeit, ihre existentiale Qualifizierung. Gott erscheint in dieser

Eschatologie nicht jenseits der Zeit, sondern als das Jenseits der Zeit.33

j) Dialektische Bewegung — das Durchkreuzen

Dialektische Bewegung kennt die Kraft der Negation des einfach
Gegebenen, des Positiven, des Unmittelbaren. In der Negation entsteht Bruch,

31 Vor allem in den Eschatologien von G. Greshake, J. Moltmann, J.B. Metz, W.
Pannenberg.

32 Viele der zeitgenössischen Eschatologien denken in diesem Geschichtshorizont
des «Vorne», entlang der Geschichtshorizontale, weil in ihr Geschichte personale
Relevanz besitzt. Als chronologische Horizontale gedacht, liegt sie der liberalen Theologie

zugrunde, z.B. E. Troeltsch, F. Schleiermacher, aber auch J. Weiss, als Bewegung
nach vorne, den Geschichtstheologien von J.B. Metz und vom frühen J. Moltmann.
Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 22—30.47—64.

33 Dies entspricht vor allem den Positionen von K. Barth und R. Bultmann; vgl.
Moltmann, ebd., 30-33.36-39.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 201

Entzweiung, Gegensatz. In der Bewegung neuerlicher Negation
geschieht Vereinigung auf höherer Ebene. «Einheit» ist ein eschatologi-
scher Begriff, der nicht einfache Gegebenheit bedeutet, sondern das Ende

und die Vollendung einer doppelten Negation. Die Bewegung der
dialektischen Negation ist aber notwendig und daher immanent teleologisch.34

Teleologische Bewegung ist hier Bewegung auf einen Gott zu,
der erst wird, was der Prozeß hervorbringt. Geschichte ist eine komplexe
Bewegung von Gegensätzlichkeit (Negation) und Aufwärtstrend (Spirale).

Die Weltgeschichte selbst ist ein theogoner Prozeß, «der werdende
Gott»35.

3. Kreative Zeit

Im Horizont einer Eschatologie allerdings, die sich aus eschatologischer
Zeitumkehr versteht, werden wir uns mit diesen Bewegungstypen nicht
zufriedengeben, sondern wird vielmehr ein neues Paradigma eschatologischer

Bewegung sichtbar werden dürfen: Nennen wir sie «kreative Bewegung»

oder die Bewegung (aus) absoluter Zukunft. «Kreativ» ist jene escha-

tologische Bewegungsfigur, in der dem Neuen, der Zukunft, dem Noch-
nie-Dagewesenen unbedingte Bedeutung zugemessen wird. Es herrscht
der Primat der Kategorie des Neuen. Das wiederum bedingt eine
Zeitumkehr, eine Gegenbewegung von Zukunft als Projektion der Vergangenheit

und Gegenwart und Zu-kunft als unverfügbares Zu-kommen aus
der Zukunft. Diese Lesart eschatologischer Bewegung kann sich auf drei
Quellen beziehen:

a) Jürgen Moltmann unterscheidet zwei Zeiten und bestimmt beide
in Gegenbewegung zueinander. Der einen Zeit historischer Kontinuität,
die sich aus der Vergangenheit in eine projizierbare Zukunft entwickelt,
entgegnet eine Zeit theologischer Diskontinuität, die aus der Zukunft in

34 Vgl. JUNG, Rez. (s. Anm. 27), 200: «Der Weltprozeß ist bei Hegel teleologisch:
er läuft auf ein Ende zu, die absolute Selbstdurchlichtung [...]. Das Ziel des Prozesses,
das absolute Wissen, ist das Maß des Seins und der Wahrheit.»

35 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 354. Eine Eschatologie «dialektischer

Bewegung» vollzieht sich in einem eigentümlichen Paradox: Zwar nimmt sie

Geschichte ernst (der Geschichte ist das Kreuz Christi ins Herz eingeschrieben), so
daß die Identität Gottes an ihr erst wird; dennoch ist der ganze Prozeß von seinem
Anfang her schon teleologisch ausgerichtet, d.h. das Ende, das Gott sein wird, ist im
Anfang schon gegeben. Gott vollzieht im Werden immer schon sein Wesen. Gott wird,
was er werden muß; Notwendigkeit und Freiheit fallen zusammen. Heute finden wir
vor allem W. Pannenberg und J. Moltmann, aber auch H.U. von Balthasar in
Auseinandersetzung mit diesem Modell eschatologischer Bewegung. Diese Position liegt den
meisten modernen teleologischen Geschichtstheologien zugrunde, d.h. den hegelianischen

Theologien wie etwa der W. Pannenbergs.



202 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

die Geschichte einbricht.36 Der Kontinuität der Zukunft als futurum, die

aus der Vergangenheit evolviert, widerstreitet die Zukunft als adventus,

als das überraschende Kommen Gottes wider alle Kontinuität. Beide
Zeiten stehen einander aber nicht unvermittelt gegenüber, sondern in
Gottes adventlichem Kommen ist Gott Quelle von Zeit überhaupt.
Hinsichtlich des Kommens Gottes aus der Zukunft schließt Moltmann an
die neutestamentliche Auslegung von Ex 3,14, der Offenbarung des

JHWH-Namens, an, nämlich Offb 1,4. Dort wird von diesem Gott «mit
Futurum als Seinsbeschaffenheit»37 - wie Ernst Bloch JHWHs Wesen

auslegt — als dem gesprochen «der da ist, und der da war, und der da

kommt»38. In deutlichem Symmetriebruch, in der die Zukunft eine andere

Konnotation erhält als die Vergangenheit und die Gegenwart Gottes -
epxTieaxai statt eivai —, wird vom «Kommen» anstatt vom «Sein» Gottes

gesprochen, so daß «Gottes Sein in Welt eschatologisch zu denken und
die Zukunft der Zeit theologisch zu denken»39 ist. Gott kommt aus der

Zukunft, und Zukunft ist die theologische Voraussetzung von Zeit
überhaupt. Moltmann faßt diesen Ansatz so zusammen:

«Auf der transzendentalen Ebene setzen wir Zukunft als die Bedingung
der Möglichkeit von Zeit überhaupt voraus. Die Zukunft als die Macht Gottes

in der Zeit muß dann als die Quelle der Zeit verstanden werden.»40

h) Karl Rahner interpretiert die eschatologische, absolute Zukunft als

«unbedingte Neuheit»: Sie überwindet entscheidend die Schwächen aller

eschatologischen «Bewegungsfiguren», die auf Rückkehr und auf ein Ende

der Welt zielen. «Unbedingte Neuheit» heißt zweierlei: Zunächst
bedeutet Neuheit, daß in der Welt tatsächlich Neues passiert; daß das, was

geschieht, nicht immer irgendwie die Wiederholung eines schon immer
Dagewesenen ist. Des weiteren begründet sich solche Neuheit in Gottes
unerschöpflichem Welteröffnen; Gott ist die «absolute Zukunft» der

Welt; das novissimum, das Eschaton. Rahner schreibt dazu:

«Zukunft [ist zu verstehen] als das radikal Neue, als das Schöpferische, das

die geschichtliche Freiheit herauffuhrt, ohne daß es einfach schon im
Anfang verborgen enthalten war oder die letztlich gleichgültige und nur raumhaft

und quantitativ denkbare Variation der von Anfang an immer schon

gegebenen Elementarteile der Wirklichkeit wäre. Daß es in diesem Sinne

36 Hier ist der eigentliche Ort für Moltmanns drei zentrale eschatologische Kategorien

Zu-kunft, futurum/adventus und novum. Vgl. MOLTMANN, Kommen Gotttes (s.

Anm. 9), 39-47.
37 BLOCH, E., Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1959, 1457f.
38 Das ist die Übersetzung von MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 40.
39 Ebd.
40 Ebd., 43f.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 203

das wirklich Neue einer Zukunft geben könne [hat] einen Grund
[darin, dass] der Christ Gott nicht versteht als ein Moment an der
Geschichte, sondern gerade als die Bedingung echter Zukunft, die diese nicht
zu bloßer Evolution degradiert, auch dort und dann nicht, wenn diese
Zukunft nicht Gott selber als die absolute Zukunft ist.»41

c) Die amerikanische Prozeßtheologie, die sich seit den 30er Jahren im
Anschluß an Alfred N. Whiteheads Denken entwickelte, nennt dieses

Moment radikaler Neuheit das «Schöpferische».42 In ontologischer Differenz

gedacht, bedeutet das, daß das Sein der Seienden, der actus essendi

selbst, Kreativität ist: nicht Beharrendes, nur reine Aktivität; nichts
Wiederholendes, sondern unbändige Neuheit; nichts Allgemeines, sondern
Je-Einmaligkeit, radikale Unvorhersehbarkeit im Ereignen des Seienden.
«Kreativität» bedeutet: Alles Geschehen von Welt ereignet sich in der

Verbindung von Evolution (also Herkunft) und radikaler Neuheit (also
Zu-kunft aus der Zukunft). Das ist zunächst das, was auch Moltmann
und Rahner sahen: daß die Welt «evolutiv herkommt und immer auch ein

schöpferisches, unableitbares, utopisches Moment enthält»43.

Prozeßtheologisch wird eine solche Struktur nun nicht auf die menschliche
Geschichte beschränkt, sondern firmiert gewissermaßen als Grundgesetz
des Kosmos. Eschatologie rückt in den Horizont der Zeit. Das bedeutet:
Die elementare Bewegung der Welt ist schon eschatologische Zeitbewegung,

und zwar als Gegenbewegung von Welt und Gott, als kreativer
Umschwung von Herkunft aus der Vergangenheit (relative Zukunft) und
Zu-kunft aus der Zukunft (absolute Zukunft).

Hierin hegt das erste Ergebnis einer Eschatologie im Horizont der
Kategorie der Zeitmacht Gottes (gegenüber den Zeitimplikarionen
relevanter Eschatologiekonzeptionen): Gott kommt nicht chronologisch-horizontal

aus der Zukunft der Geschichte entgegen. Gott wartet auch
nicht (erst) in ferner Zukunft am Ende der Welt auf sie. Gott bricht auch
nicht unmittelbar, ungeschichtlich, ohne Rücksicht auf alles Geschehen
in der Welt aus dem Jenseits göttlicher Ewigkeit in die Zeit. Sondern,
und das ist zeittheologisch präzise zu verstehen, Gott ist jedem Geschehen

in der Welt als seine Zukunft nahe. Das Schöpferische der Welt
geschieht als Auszug in das unbedingt Neue, das letztlich Gott ist.44

41 RAHNER, K., «Die Frage nach der Zukunft», in: DERS., Schriften zur Theologie.
IX. Einsiedeln 1970, 524-525.

42 Vgl. die Analyse des Begriffs creativity bei Whitehead in: FABER, R.,
Prozeßtheologie. Zu ihrer Würdigung und kritischen Erneuerung, Mainz 2000, 144—155.

43 RAHNER, Frage (s. Anm. 41) 525.
44 Weil Gott allem aus seiner Zukunft entgegenkommt, ist das Letzte dieser Bewegung

nicht die Rücknahme von allem in Gott, ein Ende in der Zukunft, sondern die



204 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

Wenn Gott aber in seiner Zeitmacht das unbedingt Neue ist, was
geschieht dann mit dem Vergänglichen, mit der Zeit als Vergehen, mit dem
Vergangenen? Dies ist die zeittheologische Frage nach dem Tod.

III. Jenseits des Mythos von der Unsterblichkeit

Eine Eschatologie, die Zeit ernst nimmt, nimmt Vergänghchkeit und
Tod ernst; eine eschatologische Zeitrede aber, die den Ernst des Todes
wahrnimmt, wendet sich nicht an ein Zeit-Jenseits, sondern an die
Zeitmacht, die der Vergänghchkeit entgegenkommt; sie wendet sich an das

Leben, weil Gott auf diese Welt eschatologisch zukommt.45 Hier wird
Eschatologie unmittelbar Zeitrede, weil Zeit selbst als eschatologisch
andrängend durchsichtig wird. Angesichts des Todes wird Eschatologie
nicht Zeit-Flucht, sondern Zeit-Umkehr zu radikalem Einsatz für diese

Welt.46 Angesichts der Weltverbundenheit solcher eschatologischer Zeitrede

muß der Mythos von der Unsterbhchkeit, der Mythos eines
«Danach» suspekt werden und darf (im Grunde) schon als überwunden gelten:

Eschatologische Zeitrede erwartet nämhch kein Danach, sondern
das Nahekommen des Gottesreiches für diese (todverfallene) Welt. Identität

gewinnt der Mensch nicht im Starren über den Tod hinaus, sondern
im eschatologischen Jetzt der metanoia, der Weltzuwendung, der
«Weltloyalität»47. Im Angesicht von Leiden und Tod, in der Solidarität mit der
Einsamkeit der Geschöpfe inmitten ihrer vergehenden Weltgestalt,

Zuwendung Gottes zur Welt mit ihrer Vergangenheit. Gott sammelt die Zeit in sich so
ein, daß sie wiederum in die Welt hinein wirken kann, integriert in die Neuheit göttlicher

Zukunft, mit der Gott allem je-neu entgegenkommt - dies ist rhythmische Um-
wendung. Vgl. FABER, Prozeßtheologie (s. Anm. 42), 497—502.

45 Vgl. Brechts Gedicht «Gegen Verführung» mit folgender eindringlicher Formulierung:

«Ihr sterbt mit allen Tieren/Und es kommt nichts nachher», in: B. BRECHT,
«Hauspostille» 1927, Text in: KÜNG, H., Ewiges Leben?, München 61996, 40.301 (Serie
Piper 364). Mit dem Tod, dem Sterben alles Lebenden, der Reduktion aller Lebendigkeit

auf die Solidarität im Verschwinden, mit dem trivialen Faktum, daß nichts mehr
sei, wenn es gestorben ist, wird etwas über dieses Leben gesagt: Nicht der Tod ist von
Bedeutung; nein, das Leben ist von Bedeutung — gerade angesichts seines fehlenden
Danach. Der Schock wendet sich zum Leben zurück gegen die Rechtfertigung diesseitiger

Unterdrückung, gegen die Vertröstung auf ein «Weitergehen nach dem Tod».
46 Paradoxerweise birgt die Ekstase der Hoffnung eine Ausspannung in zwei

Richtungen: hin auf das erhoffte Eschaton und zurück auf die gegenwärtige Welt in
ihrer unvollendeten Gestalt. Vgl. FERGUSSON, Eschatology (s. Anm. 1), 239.

47 Dieser Ausdruck entstammt A.N. Whiteheads Theorie der Religion, deren

Ursprung in der Verbindung des Umgangs mit Solitärsein und in Weltsolidarität besteht;
vgl. FABER, Prozeßtheologie (s. Anm. 42), 225; DERS., On the Unique Origin of
Revelation, Religious Intuition, and Theology, in: Process Studies 28 (1999) 196; vgl. WHITEHEAD,

A.N., Wie entsteht Religion?, Frankfurt a.M. 1990, 48 (stw 847).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 205

bestätigt sich Jesu eschatologische Gegenwart: Im Armen, im Kranken,
im Einsamen — da ist Jesus eschatologisch, d. h. heilsentscheidend
gegenwärtig (Mt 25). Eschatologische Rede als Zeitrede rechnet radikal
mit der Endlichkeit und Vergänglichkeit des Zeithchen, und sie fordert
eine metanoia 2ur Solidarität mit dem Vergehenden ein.

1. Auferstehung, nicht Unsterblichkeit

Es mag erstaunen, aber der Mythos von der letztlich nur sich selbst

verpflichteten Unsterblichkeit ist relativ jung; er ist das Produkt der Aufklärung,

d. h. der Verbindung des cartesianischen Substanzbegriffs mit dem
neuzeitlichen Subjektbegriff: Descartes deutet Substanz als das, was
durch nichts als sich selbst ist; das, was keines anderen bedarf, um zu
sein.48 Zugleich ist sie «denkende Substanz», d. h. nicht-ausgedehnt und
subjektiv, also Bewußtheit ihrer selbst (cogito ergo sum). Weil ein
solches «denkendes Ding» auf nichts angewiesen ist als auf sich selber, ist es

letztlich auch aus sich selbst unsterblich; sterben kann nur die res extensa,
der «ausgedehnte Körper». Nach dem Tod geht es also einfach weiter;
das Jenseits ist eine Spiegelung des Diesseits, ein Danach auf einer Zeitlinie,

deren Wendepunkt der Tod markiert.49 Dem «Leben vor dem Tod»
entspricht das «Leben nach dem Tod», ein «Weiterleben», ein
«Pferdewechsel», wie Feuerbach sich mokiert.50

So sehr diese Vorstellung vom «Leben nach dem Tod» oder von der
«Unsterblichkeit der Seele» (nach der «Trennung der Seele vom Leib»)
die theologische Diskussion um die Identität des Menschen über den
Tod hinaus bestimmt hat, hat sie doch mit der eschatologischen Hoffnung

nichts zu tun, d. h. sie entspricht weder der Komplexität des antiken

Unsterblichkeitsgedankens noch der Entstehung der Auferstehungshoffnung.

a) Die homerische Eschatologie versteht den lebenden Menschen als

Einheit — nicht als Dualität von Leib und Seele. Erst am Sterbenden treten

mehrere Elemente auseinander. Am Tod wird bewußt, daß etwas

weggegangen ist. Im Tod «entsteht» die psyche. Nach dem Tod bleibt soma

48 Vgl. LOTTER, M.-S., «Subject-Superject: Zum Verhältnis von Privatheit und
Öffentlichkeit», in: HOLZHEY, H./RUST, A./WIEHL, R. (Hgg.), Natur, Subjektivität, Gott.
Zur Prozeßphilosophie Alfred North Whiteheads, Frankfurt a.M. 1990, 177 (stw 769).

49 Vgl. zu den Cartesianischen Argumenten zur Unsterblichkeit der Seele und dem

substanzphilosophischen Hintergrund der «Unabhängigkeit» der Existenz der Seele:

BECKERMANN, A., Analytische Einführung in die Philosophie des Geistes. Berlin 1999,
29-37.

50 Vgl. FEUERBACH, L., Gedanken über Tod und Unsterblichkeit. Hrsg. von JODL,
F. Stuttgart 1969, 13f. (Sämtliche Werke I).



206 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

als Leichnam zurück, und die psyche, die Totenseele, wird ins Totenreich
übergeführt. Die Totenseele aber ist das im Tod verdorrte Leben: Man
kann nicht eigentlich sagen, daß sie «leben» würde; sie ist nur ein
«Schattenbild» des lebenden Menschen. Im 11. Gesang der Odyssee, als

Odysseus in der Unterwelt weilt, begegnet er der Totenseele seiner Mutter:

An diesem «Ort ohne Freude», ohne «Licht und Sonne» sitzt sie

lautlos da, ohne Kraft, ihrem Sohn ins Gesicht zu blicken. Als er sie zu
berühren sucht, entflieht sie; sie war «ein Traum nur, ein Schatten»51. Die
psyche bezeichnet also keineswegs eine vom Leib getrennte Seele, sondern
vielmehr einen entseelten Leib.52 Für die homerische Eschatologie stirbt
der ganze Mensch. Das Danach steht eher für ein Fast-Nichts — mehr ein

Verschwinden, keineswegs aber ein Weiterleben.
b) Der Platonische Unsterblichkeitsgedanke, der gemeinhin als

«Wurzel» der substanzphilosophischen Spekulation von der «Unabhängigkeit»

der Existenz der Seele (auch ohne Körper, vor der Geburt bzw.
nach dem Tod) betrachtet wird, ist äußerst komplex und keineswegs den
cartesianischen Mustern zu subsumieren. Piatons Argumentationen üben
vielmehr verschiedene Funktionen aus, die allesamt den
Unsterblichkeitsgedanken nicht als selbstbegründete, individuelle Permanenz reflektieren.

Vielmehr steht Unsterblichkeit im Kontext von Piatons Lehre

vom Guten und von sozialpolitischer Gerechtigkeit. Im Georgias 491e—

492c begegnet eine ethische Begründung der Unsterblichkeit: Die
Normativität des Guten fordert, daß Unrecht letzten Ausgleich erfährt,
spätestens in einem gerechten Gericht über die Toten.53 In der Politeia 589a

wird Seele als Begriff des inneren Menschen entwickelt, nicht um die
isolierte Seele von der Welt abzuscheiden, sondern um eine ethische Basis
für die Erneuerung der Polis zu haben, als Basis einer irdischen Theorie
der Gerechtigkeit.54 Im Phaidon schließlich legt Piaton verschiedene
«Beweise» für Unsterblichkeit vor, die sich aber bei näherem Hinsehen nur
als experimentelle Versuche verstehen, die menschliche Existenz angesichts
des Todes — des Todes des Sokrates — zu deuten.55 Besonders dessen

51 ZIEGENAUS, A., Die Zukunft der Schöpfung in Gott: Eschatologie, Aachen
1996, 93 (Katholische Dogmatik VIII); s. auch Anm. 62.

52 Vgl. SONNEMANS, H., Seele — Unsterblichkeit — Auferstehung. Zur griechischen
und christlichen Anthropologie und Eschatologie, Freiburg 1984, 66.

53 Immer wieder begegnet das Motiv des Eros., der Liebe, um derentwillen alles sich
bewegt; sie ist die Quelle von Unsterblichkeit. Schließlich findet sich auch das Motiv
der Wiedererinnerung in der Politeia und im Menon, die Präexistenz des Geschauten, der
ewigen Ideen.

54 RATZINGER, Eschatologie (s. Anm. 2), 120f.
55 Vgl. ZIEGENAUS, Zukunft (s. Anm. 51), 97-98; HATTRUP, D., Eschatologie,

Paderborn 1992, 325—326. Das Hauptargument in 80a— b ist folgendes: Die Seele sei



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 207

viertes Argument von der Seele als Prinzip des Lebens zeigt deutlich, daß
Unsterblichkeit keine selbstbegründete Notwendigkeit darstellt: Denn
die Seele ist zwar dem Begriffe nach unsterblich, weil Leben, dessen Prinzip

die Seele ist, per definitionem nicht das Gegenteil seiner selbst (nämhch
«tot sein» oder «sterbhch») sein kann; dennoch ist damit (auch für
Piaton) nicht bewiesen, daß die Seele nicht unzerstörbar ist.36

Aristoteles wiederum bindet die Seele als forma corporis (Seele B 412a

19ff.)37 so sehr an die Wirklichkeit des Körpers und an ihre konkrete
leibhche Aktuierung, daß sie auch mit ihm im Tod verwest. Unsterbhch
ist nur das Unsterbliche: der nous, der unberührt von aller Bewegung und
allem Leid dieser Welt die Seele berührt, ohne berührt zu werden. Auch
bei Aristoteles ist Unsterblichkeit nur mit der überindividuellen
Vernunft, dem götthchen Prinzip (z yß 3.736b 28,5, 737a 10. 6,744b 22) der
Seele gegeben, aber dieser nicht «autonom» eigen.58

c) Ähnhch wie der homerische (und aristotehsche), so erwartete auch
der altisraehtische Mensch keineswegs ein «Leben nach dem Tod» oder
eine individuelle Unsterbhchkeit, sondern nur das Schattendasein in der
scheoly: Jahwe zieht seine ruach zurück und entläßt den Menschen in
unbelebte Materie (Gen 3,19; Ijob 34,14; Koh 12,7). Gemeinsam mit dem
homerischen Menschen ging es dem altisraehtischen Menschen daher um
dieses Leben in seiner Einmaligkeit und Kostbarkeit. Der Fromme stirbt
«alt und lebenssatt» (Gen 25,8; Ijob 42,17; IChr 23,1); er hat ein JHWH-
erfülltes Leben (Jos 23,14; lKön 2,2).60 Das Danach in der scheol kann
man nicht Leben nennen; eher schon ein Fast-Nichts. Denn in der scheol

von nicht zusammengesetzter Seinsart, eine Art ontologische Einheit; sie kann daher
auch nicht zerfallen. Darin aber ist die Seele nicht «unsterblich», sondern nur dem
Unsterblichen, dem Vernünftigen ähnlich. Diese Ähnlichkeit zu behaupten, sieht Sokrates
als sokratisches Nichtwissen, nicht als Wissen. Denn zu behaupten, die Seele sei sterblich,

wäre mehr, als der Begriff zeigen kann. Unsterblichkeit ist so gesehen ein Akt der
Epoché, des Nicht-Wissens, der besseren Hypothese.

56 Vgl. die ausführliche Analyse zu den platonischen Argumenten zur Unsterblichkeit

der Seele bei BECKERMANN, Analytische Einführung (s. Anm. 49), 20—29: Piaton
beweist eigentlich nur analytisch, daß die Seele, solange sie existiert, nicht zugleich tot
sein kann, also notwendigerweise lebt, nicht aber, daß sie nicht sterben kann, also
unzerstörbar ist; dies wäre ein synthetisches Urteil, das Piaton nur annimmt, nicht
erweist.

57 RATZINGER, Eschatologie (s. Anm. 2), 122.
58 Ziegenaus, Zukunft (s. Anm. 51), 100-101.
59 Vgl. NOCKE, F.-J., «Eschatologie», in: SCHNEIDER, Th. (Hg.), Handbuch der

Dogmatik II, Düsseldorf 1992, 422f.: Scheol ist weder Hoffnung noch Leben, sondern
der schaurige Ort (Jes 14,9-11) des Vergessens (Ps 88,13).

60 Vgl. PETERS, T.R., «Tod/Ewiges Leben», in: NHThG V (1991), Hg. EICHER, P.,
159.



208 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

wird Gott nicht gelobt. Sie ist ein schauriger Ort (Jes 14,9—119) — ein Ort
des Vergessens und Vergessenseins (Ps 88,6).61 Die eschatologische Hoffnung

war ganz auf das Leben des Volkes gerichtet, auf ein kollektives
Wohlergehen in der Lebensgemeinschaft mit JHWH. Die Güter des

«Überlebens» sind nicht das eigene Weiterleben nach dem Tod, sondern
das Weiterleben in den Nachkommen und also das Wohlergehen des

ganzen Volkes in seinem Land.62

d) Diesem Sachverhalt entspricht dann auch die Entstehung des

Auferstehungsglaubens. Denn er entwickelte sich nicht als Variante des

Unsterblichkeitsgedankens, sondern aus der Solidarität mit dieser Welt.
Diese eschatologische Weltloyalität hatte zwei Dimensionen: 1. Einen
universalen Gottesbegriff. Das Bekenntnis zu dem Gott, der «fürsorgend da

sein wird», dem Gott des Lebens, dem universalen Herrscher über die

Geschichte, mußte zur Überzeugung führen, daß JHWHs Herrschaftsbereich

nicht am Tod haltmachen kann. Alles, auch die Toten, müssen
Gott loben können; aus diesem Gottesverständnis, nicht mit der
Unsterblichkeitshoffnung, beginnt sich die Auferstehungshoffnung zu
bilden.63 2. Einen universalen Weltbegriff. Mit den Erschütterungen des Exils
hat sich eine geradezu dramatische Veränderung des eschatologischen
Bewußtseins ergeben, durch das die innerweltlichen Hoffnungen als
unerfüllbar erkannt wurden. Diese Welt ist nicht gerecht; der Sünder
triumphiert oft über den Gerechten; die Geschichte kann kein Heil bringen.

Es entstand eine welt-transzendierende Eschatologie mit apokalyptischer

Dimension. Sie wurde zur Basis für den Auferstehungsglauben.
In der apokalyptischen Eschatologie64 — in Dan 12 und 2Makk 7 — wird
nun im weltüberschreitenden Bild der Auferstehung der Toten nicht eine

neue irdische Heilszeit, sondern ein radikaler Neuanfang verheißen. Dieser

setzt den Tod des ganzen Menschen voraus und ist leibhaftig gemeint.65
Es geht auch keineswegs um Projektion des eigenen Unsterblichkeits-

61 Vgl. NOCKE, Eschatologie (s. Anm. 59), 423.
62 Ders., Eschatologie (s. Anm. 1), 59f.
63 Der Betende stellt die Frage: Wirst du an den Toten Wunder tun? Können

Schatten aufstehen, dich zu preisen? (Ps 88,11; vgl. Ijob 14,14; Jes 26, 7-21 [Jes.
Apokalypse]). Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 84.

64 Sie ist gekennzeichnet durch Radikalisierung (das Heil ist nur mehr in einer
radikalen Veränderung denkbar, einer neuen Welt nach dem Untergang dieser Welt), durch
Universalisierung (die ganze Welt, nicht nur die nationale Situation muß verändert werden)

und durch Individualisierung (das Schicksal des einzelnen, dem in dieser Welt keine

Gerechtigkeit widerfahren kann, muß in der universalen, radikalen Veränderung seine
wahre Identität erlangen).

65 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 85.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 209

Wunsches, sondern um eine Antwort auf die drängende Frage der universalen

Gerechtigkeit.
Solidarität und Universalität des Auferstehungsbildes gelten auch für

die neutestamentliche Interpretation in IKor 15. Weil Auferstehung ein
universales, eschatologisches Ereignis ist, kann man von der
Auferstehungjesu nur im Horizont der Auferstehung aller sprechen.66 Paulus sagt
nämlich nicht «Wenn Jesus nicht auferstanden ist, werden auch wir nicht
auferstehen», sondern geradezu umgekehrt «Wenn es keine Auferstehung
der Toten gibt, dann ist auch Christus nicht auferweckt worden» (IKor
15,13). Es geht nicht zuerst um meine Hoffnung auf mein Weiterleben,
sondern um universale Erlösung, mit der Jesu Schicksal eschatologisch
interpretiert wird, d. h. solidarisch mit dem Schicksal alles Lebenden,
universal im Andrängen des Eschatons im Geschick Jesu und apokalyptisch
im Neuwerden aller Welt.67

2. Die Dolgen des Axioms von der Trennung von heib und Seele

Im Zug der theologischen Reflexion entstand nun aber ein Problem, das

zur zunehmenden Integration des Unsterblichkeitsgedankens in den

Auferstehungsglauben führte: Wenn nämlich in Christus Auferstehung
schon geschehen ist, andererseits aber die allgemeine Auferstehung und
das Eschaton noch ausstehen, dann gibt es ein eigenartiges Zwischen:
Einmal ein Inzwischen einer irdischen Zwischenzeit zwischen Auferstehung

Jesu und seiner Parusie; zum anderen aber auch als ein Danach des

Verbleibs der Toten, solange universale Auferstehung noch nicht
geschehen ist. Beide Dimensionen sind Anfragen an die Identität sowohl
des Einzelnen als auch der Welt. Und genau deswegen traten in diese
beiden «Lücken» nun eine soziologische und eine psychologische Interpretation

des Identitätsproblems: die soziologische Identität eines Inzwischen
durch eine Zeit der Kirche (oder sogar eines 1000jährigen Reiches im
Chiliasmus) und die psychologische Identität eines Danach durch die
Unsterblichkeit der vom Leib getrennten Seele. Im Laufe der Geschichte
haben sich dann im Grunde vier Modelle über die Interaktion beider
Dimensionen — des Inzwischen der Welt und des Danach der Toten —

herausgebildet.

66 Wobei hier ausgeklammert werden darf, daß Paulus bei «allen» nicht an eine
apokatastasis panton dachte, also die Frage nicht stellte, was mit denen geschieht, die
das Gericht nicht bestehen würden.

67 Wegen dieser solidarischen Weltverflechtung der Erlösung ist nach IKor 15,20—
28 auch niemand individuell auferstanden, bis nicht Christus universal den Tod besiegt
haben wird. Vgl. auch FABER, Selbsteinsatz (s. Anm. 16), 202—207.



210 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

a) Das Danach als solidarisches Warten aufdas universale Ende des Inzwischen
der Welt

Die Seele trennt sich zwar vom Leib im Tod, wird aber dadurch nicht
frei, sondern bleibt an das Gesamtschicksal der Welt und Geschichte
gebunden. Daher warten auch die Gerechten, bis Gott alle auferweckt. Die
Väter folgen hier zwar dem Gedanken der Identität des Menschen über
den Tod hinaus durch die Seele, verstehen ihre Identität aber nur als eine

bedingte. Schließlich ist der Eeib das Medium der Kommunikation der
Seele. Daher konstituiert der Leib die Identität des Menschen so mit, daß

die Toten dem Schicksal der Welt verbunden bleiben. Das war eine

wichtige Position des christhchen Altertums.

b) Das Danach als individueller Endzustand ohne Rücksicht aufdas Inzwischen

der Welt

Gleich nach dem Tod wird die vom Leib getrennte Seele gerichtet und
erlangt ihren Endzustand. Die allgemeine Auferstehung bringt zwar den
Leib wieder hinzu, aber ohne wirkhche Relevanz für die bereits
vollkommene Glückseligkeit oder ewige Verwerfung der leiblosen Seele.

Dieses Modell hat im Mittelalter durch die Buhe Benedictas Deus von
Papst Benedikt XII. einen Sieg errungen, nicht aber ohne durch Widerstand

zu gehen. Im sogenannten Visiostreit in den 1330er Jahren hatte
sich nämhch Papst Johannes XXII. auf die alte Tradition berufen und

von einem «wartenden Himmel» gesprochen. Erst durch Widerspruch
und die veränderte Situation gezwungen, widerrief er diese Ansicht, was
mit Benedikts Bulle besiegelt wurde.

c) Kein Danach, nur ein Inzwischen

Die neuere evangelische Theologie lehnte die Überwucherung durch eine
der Seele eigentümhche Unsterbhchkeit zugunsten einer allein durch
Gott erfolgenden Errettung durch Auferstehung gänzhch ab. Dagegen
formuherte sie eine radikale Gegenposition, die sich bemühte, einer
eschatologischen Hoffnung ohne ein Danach Rechnung zu tragen.
Gemäß der Ganztodtheorie stirbt im Tod der ganze Mensch — keine Seele

überlebt diese gänzhche Desintegration des Menschen. Der Tod ist radikal

ernstzunehmen. Allein Gott steht jetzt für unsere eschatologische
Identität ein. Auf Seiten des Menschen gibt es kein Recht, keine Eigenschaft,

keine Einforderung auf ein Weiterleben. Dem Menschen bleiben



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 211

nur Hoffnung auf Gottes Gedenken ohne die Illusion einer Kontinuität.68

d) Kein Danach, aber auch kein Inzwischen

Gegenüber der Problematik der Ganztodtheorie formulierte die katholische

Theologie eine Auferstehung im Tod. Für sie ist weder ein Inzwischen

nötig, das die Geschichte von ihrer Vollendung trennt, noch
kommt es zu einer Abwertung des leiblichen Auferstehungsgedankens
gegenüber dem Danach einer leiblosen unsterblichen Seele: Im Tod wird
nämlich der ganze Mensch, mit seinem Leib, mit seiner Geschichte, in
Gott hinein auferweckt; und: alle Geschichte kommt in Gott gewissermaßen

«zugleich» an, da die Ewigkeit sich zur Zeit nicht zeitlich
verhält.69

3. Kommunikation mit der Welt und Identität in Gott

Beide neuen Modelle radikalisieren das antike Modell der Solidarität: Sie

kommen ohne den Unsterblichkeitsgedanken aus; sie verbinden universale

und individuelle Eschatologie ohne Bruch miteinander; sie folgen
einem solidarischen Modell von Auferstehung und Eschatologie als

Weltloyalität, nicht der Weltflucht. Beiden Modellen ist allerdings zu
eigen, daß sie keine eschatologische Zeitrede formulieren, d. h. es fehlt
ihnen ein Zeitbezug eschatologischer Zeit-Eröffnetheit. Die Ganztodtheorie

hebt Zeit im Tod schlicht auf; die Theorie von der Auferstehung im
Tod wiederum sistiert die Geschichtszeit für das Eschaton Gottes -
denn entweder ist alle Zeit gleichzeitig in Gott oder doch einmal endgültig
versammelt. Dennoch evozieren diese Modelle Momente für eine zukünftige

eschatologische Zeitrede, an denen sich weiterdenken läßt.

a) Die Theorie von der Auferstehung im Tod insistiert darauf, daß

die Geschichte des Menschen, die er durchlebt hat, mit seinem Tod nicht
verschwindet und daß seine Leiblichkeit Bedeutung für die weitere
Geschichte in der Welt erlangt. Der Leib des Menschen darf aber prinzipiell

68 Vgl. Finkenzeller, J., Eschatologie, in: BEINERT, W. (Hg.), Glaubenszu-
gänge. Lehrbuch der Kath. Dogmatik. III, Paderborn 1995, 563; DERS., Was kommt
nach demTod? Eine Orientierungshilfe, München 1971, 54; ZIEGENAUS, Zukunft (s.

Anm. 51), 111.
69 Hierin unterscheiden sich allerdings die Positionen von Greshake und Lohfink.

Während Lohfink eine strenge Inkommensurabilität zwischen Zeit und Ewigkeit
annimmt, die ein «Zugleich» aller Zeit in Gottes Ewigkeit denkbar macht, neigt Greshake

zu einem mehr beweglichen Verhältnis von Zeit und Ewigkeit, einer Art geschehender
Auferstehung als Sammlung. Vgl. GRESHAKE, G./LOHFINK, G., Naherwartung —

Auferstehung — Unsterblichkeit. Untersuchungen zur christlichen Eschatologie, Freiburg
41982 (QD 71).



212 Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis

nicht mehr (allein) räumlich ausgelegt werden, sondern muß in seiner
zeithchen Dimension wahrgenommen werden — als die gelebte Geschichte

eines Gebens.

Dieser «Zeitleib» des Menschen wiederum ist in sich zeit-relational,
d. h. er wirkt auf andere Zeiten, wie Karl Rahner schon in den 50er Jahren

mit der Idee vom Allkosmisch-Werden des Leibes im Tod andeutete.
Diese These erlaubt es uns heute, von einem Allzeitlich-Werden der
Leiblichkeit im Tod zu sprechen. Das bedeutet: Alle Wesen kommunizieren

aufgrund ihrer Leiblichkeit «im Grunde» («am Grunde der Welt»)
miteinander, so daß alle Wesen einander im Grunde «gegenwärtig» sind,
d. h. sich gegenseitig bedingen, gegenseitig aufeinander wirken und in
universaler Solidarität zusammengehören.70

In eschatologischer Zeitrede bedeutet das: Auch über ihren Tod hinaus

bleiben die Toten daher dieser Welt so verbunden, daß weder die
Welt ohne ihr Bleiben in der Welt noch ihre Identität ohne die Welt
vollendet sein können. Diese Verwobenheit erlaubt keine Sistierung der Zeit
aus einem Begriff universaler Vollendung, sondern fordert eine

alldurchdringende (und alles durchdringen-lassende) Zeitmacht Gottes als

zeitsensible Gegenwart Gottes (und von allem) in allem.

b) Die Ganztodtheorie wiederum unterstreicht, daß Identität nicht
eine Eigenschaft einer substantiellen Seele ist, die sich durch alle
Veränderung hindurch identisch bleibt, sondern ein Geschenk Gottes. Diese
Diskontinuität des unverhofften Erwecktwerdens impliziert aber eine

Zeitdifferenz, durch die Identität einen Zeitindex erhält: Identität ist jetzt
nicht mehr die Voraussetzung unserer Lebenszeit und Geschichte,
sondern ihr Ergebnis. Nicht das noch ausstehende Leben wird durch eine
Seelenidentität begründet, sondern erst das gelebte Leben drängt auf eine
Identität der gelebten Zeit.

In eschatologischer Zeitrede hat das folgende entscheidende Konsequenz:

Identität ergibt sich nicht mehr durch «Überleben» einer Seele

oder einer «Wiedervereinigung» von Leib und Seele nach ihrer zwischenzeitlichen

Trennung. Vielmehr sammelt der Mensch in seinem Leben
«sich selber zusammen» zu einem Ganzen, das in den Dimensionen und
Zeitbewegungen zwei Richtungen kennt: In jedem unserer Ereignisse
werden wir aus einer Vergangenheit unserer Geschichte (Geschichtsleib)
und einer noch unverwirklichten Zukunft (Hoffnungs-Seele). In der

Sammlung unserer Lebens-Zeit nun sammelt sich unser «(Zeit)Leib».
Und woraufhin sammelt sich dieser Zeit-Leib? Er mündet in eine «(Voll-

70 Vgl. RAHNER, K., Zur Theologie des Todes. Mit einem Exkurs über das Martyrium,

Freiburg i.Br. 1958, 20-23.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis 213

endungs)Seele». Die Seele erscheint jetzt als die endgültige Zeitidentität
des Lebens, als das «Ende des Leibes». Als Vollendungsgestalt des Leibes
meint «Seele» die Sammlung der gelebten Zeit zu einer eschatologischen
Einheit.71

Wenn aber die Zeit-Identität des Menschen in ihrer todüberwindenden

Vollendungsgestalt an die «All-Gegenwart» aller Zeiten und an die

Durchdringung von Unvollendetem und Vollendetem gebunden ist, was
geschieht dann mit der Zeit in universaler Vollendung: Wird Zeit im
«Ende» beendet oder als «Zukunft» Ewigkeit? Dies ist die Frage nach der
universalen Vollendungsgestalt der Welt im Verhältnis zu dieser Welt-
Zeit (als Zeit-Welt).

(Teil II: Neuheit und Gedächtnis folgt in Heft 3/2002)

71 Dieser Idee, wie sie vor allem die Prozeßtheologie ausgearbeitet hat, ist auch

Pannenberg gefolgt. In seiner Frage nach der Identität des Menschen in Gott eröffnet
er uns die Grundlage für eine eschatologische Zeitrede von der Seele als Sammlung in
eine gottgeschenkte Einheit des gelebten Lebens. Die Vollendungseinheit können wir
uns nämlich nicht selber geben; sie ist immer unverhofftes Geschenk wider alle Hoffnung

und wider allen Widerspruch unseres disparaten Lebens. Vgl. PANNENBERG,
Vollendung (s. Anm. 18), 641-667.


	Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis : Eschatologie als Zeittheologie

