Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis : Eschatologie als Zeittheologie
Autor: Faber, Roland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLAND FABER

Z.eit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

Eschatologie als Zeittheologie

' Teil I: Zeit und Tod

I. Eschatologische Konstellationen

Lange stand Eschatologie fiir die Lehre von den Letzten Dingen, den
Eschata wie Tod, Auferstehung, Gericht, Himmel, Hélle, das Ende der
Welt.! Eschatologie begegnete erst am Ende aller Traktate, und zwar
nicht als deren kronender Abschlul}, in dem sich alles andere sammelte,
sondern — entsprechend zeitiiblicher apokalyptischer und endzeitlicher
Spekulationen — als ein Ende, mit dem alles abbrach oder gleichsam zu
ewiger Ruhe kam.? Die Zeit wiirde aufhoren; die Welt wiirde «gewesen»
sein, nimlich eine Vergangenheit, die nach dem universalen Gericht kei-
nen mehr kiimmert. Die Schrecken des Todes wiirden durch die ewigen
Schrecken der Holle abgelost werden; die Leiden der Welt in die Freuden
des ewigen Lebens verwandelt werden. Gegen dieses barocke Bild vom
Weltende stand aber seit jeher die eschatologische Zentralkategorie der
Auferstehung (der Toten/des Fleisches) — der Grundsatz christlichen Be-
kenntnisses — wie ein Leuchtfeuer in der Brandung: Wenn wir nimlich
mit unserem Fleisch bleiben sollen, dann wird Gott unserer mitsamt un-
serer Geschichte gedenken missen, und zwar in alle Ewigkeit. Wenn wir
in unserem Leib bleiben sollen, dann wird das Materielle, das Zeitliche,
das Weltliche der Welt nicht etwas Wegzudenkendes, etwas Zu-Uber-
windendes sein. Wenn wir leiblich bleiben sollen, dann wird mit uns un-

! Vgl. NOCKE, F.-]., Eschatologie, Diisseldorf 51995, 11 (Leitfaden Theologie VI);
KEHL, M., Eschatologie, Wiirzburg 21988, 17. Natirlich kennen und nennen verschie-
dene Autoren andere oder zusitzliche «Eschatan: Fegfeuer, Zwischenzustand, Parusie,
Neue Schopfung. Vgl. dazu die Integration der Eschata in der Fokussierung auf Aufer-
stehung, Gericht, Himmel und Hélle bei FERGUSSON, D., «Eschatology», in: GUN-
TON, C. (Hg.), The Cambridge Companion to Christian Doctrine, Cambridge 1997, 226—
244 (hier 224), die sich fiiglich aus einer anthropologischen Bezugnahme ergibt.

2 Vgl. RATZINGER, J., Eschatologiec — Tod und ewiges Leben, Regensburg 61990,
17 (KKD 9).



190 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

sere Sozialitit auferstehen; dann stehen wir in einer Solidaritit mit allem
Weltlichen, an der auch Gott nicht einfach vorbei kann und ohne die
auch Gott nicht mit einer einzelnen, vom Leib getrennten Seele gliicklich
werden kann.

1. Vo eschatologischen Pringip

Es waren zwei epochale Entdeckungen Albert Schweitzers in seinem Er-
gebnisbericht zur Leben-Jesu-Forschung, die den Stellenwert der Escha-
tologie im 20. Jahrhundert schlagartig verindern sollten: 1. Jesus hat mit
seiner Reich-Gottes-Predigt das unmittelbare Weltende verkiindet und
erwartet. Auf radikale Weise war Jesu Botschaft ##r-eschatologisch.’? 2. Je-
sus stand so sehr unter der Naherwartung des Kommens Gottes, nim-
lich unter seiner zeitlichen Nihe, daB} er alle seine Krifte auf die Realisie-
rung dieses Kommens zu seiner Lebenszeit, noch vor Beendigung seiner
Mission, gesetzt hat (vgl. Mt 10,23). Mit seinem Tod noch wollte er die
Gottesherrschaft herabzwingen.* Gott aber blieb auch angesichts des To-
des Jesu tatenlos.

Mit diesen radikalen Erkenntnissen erlangte Eschatologie einen ganz
neuen theologischen Ort. Das ganze Gefiige der Dogmatik stiirzte um
die Eschatologie herum ein und muBte neu errichtet werden.’ Denn zum
einen brachte Schweitzer zur Erinnerung, daf} die Botschaft Jesu nicht
das Herauswachsen des Gottesreiches aus der Geschichte meint, son-
dern ein Einbrechen 1n Geschichte. Mit der Erfahrung dieser revolutio-
niren Nihe des Neuen, des Kommenden, in der sogenannten Naherwar-
tung war der Motor christlicher Theologie wiederentdeckt. Zum anderen
hatte Schweitzer diese neue Mitte christlicher Theologie dennoch para-
doxerweise sogleich wieder erledigt. Denn es muflte doch zugegeben
werden, dal3 sich die Hoffnung jesuanischer Naherwartung nie erfiillt
hat. Zunichst konnten die Jinger der ersten Generation noch iber den
Tod Jesu hinaus in einer Naherwartung verharren, weil Jesus sein Leben
daflir eingesetzt hatte, damit Gott komme. Aber die Enttiuschung der
Naherwartung forderte ein neues Christentum und machte nur ein sol-
ches lebensfihig — ein Christentum niamlich ob#ze Eschatologie, ein ens-
eschatologisiertes Christentum.

Dieses Paradoxon stellte die Eschatologie vor zwei grofle Heraus-
forderungen. Zunichst war eine neue Mitte gefunden: Eschatologie fir-

* Vgl. SCHWEITZER, A., Geschichte der Leben-Jesu-Forschung I. Giitersloh 31977,
256 (GTB 77/78).

4 Vgl. SAUTER, G., Einfiihrung in die Eschatologie, Darmstadt 1995, 33.39.

3 Vgl. FERGUSSON, Eschatology (s. Anm. 1), 226.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis - 191

mierte im Zentrum jeglicher Theologie. Mit den Worten von Karl Barth:
«[Ein] Christentum, das nicht ganz und gar und restlos Eschatologie ist,
hat mit Christus ganz und gar und restlos nichts zu tun.»® Zugleich aber
avancierte Eschatologie zum zentralen Prifstein jeglicher Theologie:
Wenn es nimlich nicht gelingen wiirde, den eschatologischen Urimpuls
der Botschaft Jesu vom nahe gekommenen Gottesreich trotz der Enttdu-
schung urkirchlicher Naherwartung sinnvoll auszulegen, dann wire da-
mit nicht nur das Endstiick der dogmatischen Traktate erledigt, sondern
die christliche Botschaft in threr Ganzheit.

2. Von der eschatologischen Zeitrede

Seit Schweitzers Umwilzung brodelt es, wenn es um Eschatologie geht,
und nun handelt (direkt oder indirekt) #// theologische Rede von ihr.
«Die Eschatologie ist», wie Balthasar treffend formuliert, «der (Wetter-
winkeb in der Theologie unserer Zeit. Von ihr her steigen jene Gewitter
auf, die das ganze Land der Theologie fruchtbar bedrohen: verhageln
oder erfrischen.»’ Jetzt firmiert Eschatologie, wie Gerhard Sauter be-
merkt, «nicht mehr als Finale, sondern als Ferment der Theologie, weil
thre Fragen an die Wurzeln und Grenzen der Theologie reichen und zu
deren «radikaler Begriindung fithren.»®

Dennoch begann sich alles zu beruhigen, und es wurde wieder mog-
lich, Eschatologie-Traktate am und als Ende von Dogmatik zu verfassen.
Zwar kam man jetzt nicht mehr um die Anerkennung eines eschatologi-
schen Prinzips jeder theologischen Rede herum. Der Impuls aber, den die
Erkenntnisse Schweitzers freigemacht hatte, konnte unterlaufen werden,
indem man der zentralen Botschaft Jesu ihre eschatologische Spannung
nahm. Verfolgen lassen sich drei dieser Neutralisierungsstrategien:

a) Das Andringende am eschatologischen Zeitimpuls konnte neutrali-
siert werden, indem die Naherwartung in eine Stetserwartung verwandelt
wurde.” Nun gehe es nicht mehr um das Ende der Geschichte, sondern
um die Vertikale der Ewigkeit, die in jedem Augenblick ihre Forderung
nach einer existentiellen Entscheidung stellt: «Jetzt» — in der Entschei-

¢ BARTH, K., Der Rémerbrief (2. Aufl. 1922), Ziirich 131984, 298.

" BALTHASAR, H.U. v., «Eschatologie», in: FEINER, ]./TRUTSCH, ]J./BOCKLE, F.
(Hgg.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1957, 403; BISCHOFBERGER, N., Wer-
den wir wiederkommen? Der Reinkarnationsgedanke im Westen und die Sicht der christ-
lichen Eschatologie, Mainz 1996, 111.

8 SAUTER, Einfithrung (s. Anm. 4), IIL.

? Vgl. die Eschatologien von P. Althaus, K. Barth und R. Bultmann; vgl. dazu die
Analyse von MOLTMANN, J., Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Giiters-
loh 1995, 30-39.



192 Zeit. Tod. Neuheit. Gedichtnis

dung, im Kerygma (Bultmann) — geschieht Auferstehung. Die vertikale
Ewigkeit Gottes steht in gleicher Nihe zu allen Zeiten. Symptomatisch
formuliert Barth:

«Unvergleichlich steht der ewige Augenblick allen Augenblicken gegentber,
gerade weil er aller Augenblicke transzendentaler Sinn ist.»!*

Ob Geschichte je enden wird, ob die Welt als ganze zugrunde gehen
wird, ob die Menschheit einmal ausstirbt — das ist nun ebenso wenig die
Frage wie die, ob das Reich Gottes nicht schon zur Zeit Jesu angekom-
men war. Immer und unmittelbar stehen wir unter dem Anruf des Rei-
ches Gottes.!

b) Der Zeitindexx am eschatologischen Impuls konnte neutralisiert
werden, indem man die Bewegung, die das nahegekommene Gottesreich
anspricht, als personale Begegnung umdeutet. Nun ist das zunichst von
Vorteil: Im jahrhundertealten Gedankenapparat der Eschatologie han-
delte man noch von Letzten Dingen, einer Vielfalt von Orten, Akten
und Szenerien. In dem Male, in dem die Eschata wieder auf das Ge-
schehen der Zuwendung Gottes in der Geschichte Jesu durchscheinen
und in ihrem personalen Kern durchsichtig wiirden, mufBte schlieBlich
Gott als das Eschaton schlechthin etkannt, oder noch besser: als der Es-
chatos benannt werden. Es war die theologische Leistung von Hans Urs
von Balthasar, diese Entwicklung schon 1957 auf den sprachlichen Punkt
gebracht zu haben:

«Gott ist das Letzte Ding) des Geschopfs. Er ist als Gewonnener Himmel,

als Verlorener Hoélle, als Priifender Gericht, als Reinigender Fegfeuer. Er ist

Der, woran das Endliche stitbt und wodurch es zu Ihm, in Thm aufersteht.

Er ist es aber so, wie er der Welt zugewendet ist, nimlich in seinem Sohn

Jesus Christus, der die Offenbarkeit Gottes und damit der Inbegriff der

Letzten Dinge» ist.»!?

Dennoch: Mit diesem christologischen Prisens neutralisierte man nur die
Zeitdimension eschatologischer Rede. Die personale Nahe in Christi Ge-
schichte erlaubte es, von einer theologischen Mitte der Geschichte aus-
zugehen, an der das Ende schon geschehen war (Oscar Cullmann). Alles
Kommende verwandelte sich in eine bloBe Einforderung des bereits
Entschiedenen. Die personale Mitte der Geschichte ersetzte den drin-
genden Zeitimpuls.

10 BARTH, Rémerbrief (s. Anm. 6), 482; vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s.
Anm. 9), 30.

"1 Vgl. SAUTER, Einfithrung (s. Anm. 4), 70.

12 BALTHASAR, Eschatologie (s. Anm 7), 407f.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 193

¢) Der apokalyptische Charakter des eschatologischen Impulses konnte
neutralisiert werden, indem er als ethischer Impuls umgedeutet!® und Es-
chatologie in eme Handlungstheorie verwandelt wurde.™ Nun ist zwar
(wie 1 der Befreiungstheologie) gegen allen Verlust der Handlungsdi-
mension das Dringende des Eschatologischen als sozialer Handlungs-
impuls festzuhalten.”> Was aber einer solchen Handlungstheorie ent-
kommt, ist das Apokalyptische der Zeit, der Aufbruch in das Unbekann-
te, das Andringen eines Endes, von dem man keine Gestalt erahnen
kann — nicht weil Gott sie verbergen wiirde, sondern weil sie in einer
Weise neu ist, die auch Gott Neuheit bereiten konnte.16

Im Lichte dieser drei «Entspannungen» des dringenden Zeitimpul-
ses, der mit der Naherwartung Jesu und in der eschatologischen Mitte
jeder Theologie gegeben ist, spannt sich ein Bogen des Uneingel6sten
von den in der Tat umwilzenden Erkenntnissen Schweitzers bis heute.
Und er sagt uns, daB sein Anspruch noch immer vor uns steht. Escha-
tologie ist noch immer (nichts anderes als) die Auslegung von Jesu az-
dringender Zeitrede. Gegen die genannten Neutralisierungen mul3 daher
der Zeitindex der jesuanischen Nihe des Gottesreiches neu bedacht wer-
den, und zwar als bleibender Priifstein der Theologie.

3. Von der eschatologischen Zeitumkebr

Soll das Andringende der Zeit nicht neutralisiert werden, so mul} das
Eschaton se/bs? in die Zeitrede hineingezogen werden. Es darf weder als

B Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 150-209; vgl. aber auch
KLAPPERT, B., Das Kommen Gottes und der Weg Jesu Christi. Mit einer Antwort von
Jirgen Moltmann, Giitersloh 1997, zur Kritik einer Geschichtstheologie, die, wie bei
Wolfhart Pannenberg, eine kontinuierliche Entwicklung der Welt auf Gott hin proji-
ziert und nicht mit dem Bruch und dem Apokalyptischen rechnet.

¥ Vgl. VORGRIMLER, H., Einfiihrung in die Eschatologie, Freiburg 21984, 75. Mit
dem Vorwurf an Schweitzer, er habe den ethischen Impuls, der von Jesu Umkehrauf-
forderung ausging, neutralisiert, neutralisierte man in Wirklichkeit das Apokalyptische
der jesuanischen Naherwartung — eine Erkenntnis, die an der Basis des theologischen
Werks von Johann B. Metz steht. Vgl. METZ, ]J.B., Glaube in Geschichte und Gesell-
schaft. Studien zur praktischen Fundamentaltheologie, Mainz 51992.

15 Gott, der Ganz-Andere, schickt sich im Kreuz als der Solidarische zu, als der
Gang-Andernde, wie Moltmann geschickt formuliert. Unsere Geschichte verwandelt
sich in eine Geschichte «von unten», eine Hoffnungsgeschichte fiir die Unterdriickten
und Armen, die Leidenden und die Sterbenden. Vgl. MOLTMANN, ]., Theologie der
Hoffnung. Untersuchungen zur Begriindung und zu den Konsequenzen einer christli-
chen Eschatologie, Giitersloh 1997 (KT 155).

16 Vgl. FABER, R., Der Selbsteinsatz Gottes. Grundlegung einer Theologie des Lei-
dens und der Verinderlichkeit Gottes, Wiirzburg 1995, 176-193.202-219 (StSSTh 16)
uber die «neue Zukunft» Gottes im Eschaton.



194 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

gleichgiiltig gegen die Zeit noch als entspannte Gegenwart der Begeg-
nung ausgelegt werden, sondern es muB} sich vielmehr als geizkonstitutiv
und geiteriffnend deuten lassen, d. h. als jene Zukunft, die nicht in der
Ferne liegt, sondern aus der Gott der Welt entgegenkommt. Zukunft be-
deutet dann zugleich Gottes Zu-kunft (Zu-kommen). Gottes zeit-erdff-
nendes Zukommen erschlieBt sich nun als Gegen-Bewegung zu unserer Zeit-
wahrnehmung. In dieser Zeitumkehr wird die (eschatologische) Zukunft
geradezu zu der Zeit Gottes, aus der Gott der Welt Zeit eroffnet, indem
sie auf Gott zulduft.!” Genau diese eschatologische Zeitrede soll im Fol-
genden 1m Zentrum stehen, indem sie uns helfen wird, vier Perspektiven
von Eschatologie neu zu beleuchten: Zeit (eschatologische Bewegung),
Tod (individuelle Eschatologie), Neuheit (universale Eschatologie), Ge-
dichtnis (universale Erlésung).

a) Zeit — sie ist heute eine dringende theologische Kategorie. Hat
frither die Differenz von Natur und Geschichte die Eschatologie be-
stimmt, so wird heute zunehmend die Zeit als Grundkategorie natiirli-
cher Prozesse #nd geschichtlicher Vorginge in der Tiefenstruktur escha-
tologischer und theologischer Aussagen iberhaupt durchsichtig. Wih-
rend man bisher im allgemeinen Eschatologie als Ort der Geschichts-
theologie begriffen hat, als Frage nach dem geschichtlichen Wirken Got-
tes in einer Heilsgeschichte auf universale Vollendung hin, so wird zu-
kiinftig (auch und zunehmend) die Frage zu stellen sein, wie denn Gott
iiberhaupt zu Zeit (in Geschichte und Natur) in Beziehung steht, so dal3
Gott sie, die Zeit-Welt 7z Medium der Zeit eschatologisch bedringt. Es soll,
wie Pannenberg bemerkt, gelten, da3 das «Verhiltnis von Zeit und Ewig-
keit ... das Schlisselproblem der Eschatologie» darstellt, das seine «Aus-
wirkungen ... auf alle Teilbereiche der christlichen Lehre»' haben wird.
In eschatologischer Zeitrede ist Gott kein weltenthobener Urgrund der
Welt, sondern ein Gort mit Zeitmacht.

Wo dieser Zeitindex eschatologischer Rede verloren geht, da ver-
flichtigt sich Gott theologisch auch aus der Zeit heraus entweder in eine
ungeschichtliche Tiefendimension der Welt oder andererseits zur Pro-
jektion des privaten, religiosen Subjekts. «Zeit» hingegen (und mehr noch
als Geschichte) reprisentiert die Dimension der Offentlichkeit der Of-
fenbarung Gottes, ihrer universalen Weltverbundenheit und erschrek-
kend bedringenden Nihe. Jesu Urbotschaft vom kommenden Gottes-
reich in Mk 1,14f. spricht weder von einer Naturgegenwart Gottes noch

17 Vgl. ausfithrlich zur «Zeitumkehr»: FABER, R., Zeitumkehr. Versuch iber einen
eschatologischen Schépfungsbegriff, in: Theologie und Philosophie 75 (2000), 180-205.

18 Vgl. PANNENBERG, W., «Die Vollendung der Schépfung im Reich Gottesy, in:
DERS., Systematische Theologie. III. Géttingen 1993, 641.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 195

von einer geschichtlichen Gegenwart im Heute (ohne freilich beide aus-
zuschlieBen), sondern von einer bedringenden Zeitnihe, die immer (in-
dividuell und universal) £airos, also Entscheidungsnihe, bedeutet: «Jetzt»
st Gott (in universaler Herrschaft, aber auch individueller Heilsansage)
«nahegekommen». Daher fordert Jesus eine mefanoia zu dieser Zeitnihe
Gottes. «Jetzt» kommt Gott nicht aus der Tiefe (in einer unzeitlich ge-
dachten natiirlichen Theologie) ins Angesicht der Welt; «jetzt» tritt Gott
auch nicht mehr — wie Johann Reikerstorfer treffend schreibt — «wie von
auBlen in eine «dumlichy interpretierte Geschichte ... ein» oder bringt sie
von innen zu ihrer eigenen Geschichtsendgestalt; denn jetzt — in theolo-
gischer Durchsichtigkeit auf die Zeitmacht Gottes am Grunde seiner
Geschichts- und Naturmacht — ist «die Zeit selbst zum «Ort» Gottes ge-
worden.»!

b) Tod — er ist der Stachel im Fleisch der Endlichkeit. Wir kénnen
keine eschatologische Zeitrede fihren, wenn wir Zeit nicht als «Zeit zum
Tode» erkennen und uns zugleich nicht auch das Schicksal der Toten
interessiert. In den klassischen Eschatologien war damit die Problematik
des individuellen Endes und der individuellen Vollendung verbunden:
Was also ist unser personliches Schicksal nach dem Tode? Werden wir
(iber)leben oder im Nichts verschwinden? Kann Gott uns zu unserer
Identitit fithren, obwohl wir als Tote lingst Vergangene geworden sind?
In eschatologischer Zeitrede verbinden sich damit vor allem zwei Frage-
stellungen. Erstens: Legen wir unsere Leiblichkeit ab, um als befreite
Seelen gliickselig zu werden? Oder ist unsere Weltlichkeit so bedeutend,
dall wir nur m:f unserer Leiblichkeit als Gerettete gedacht werden kon-
nen? Zweitens: Worin besteht denn unsere Identitit als tiber den Tod
hinaus Gerettete? Mul} diese mit dem klassischen Topos von der Un-
sterblichkeit der Seele ausgesagt werden?

Auf beide Fragen nach leiblicher Weltverbundenheit und der Identi-
tit des Menschen wird eschatologische Zeitrede zu alternativen Ausle-
gungen vorstollen: Zunichst wird Leiblichkeit jetzt als Zeitlichkeit ge-
deutet werden konnen, und damit geht es um das Bleiben unserer durch-
lebten Geschichte iiber unseren Tod hinaus. Es geht um das Gerettet-
werden unserer gelebten Zeit. Und dann wird Identitit nicht mehr als
Durchhalten einer Seelensubstanz tiber den Tod hinaus erscheinen mis-
sen, sondern kann neu gedeutet werden als ein Gesammeltwerden unse-
rer Zeit in Gott hinein.

Y REIKERSTORFER, J., «Politische Theologie als «negative Theologie>. Zum zeitli-
chen Sinn der Gottesreder, in: DERS. (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitit. FS ].B.
Metz, Minster 1998, 15f.



196 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

¢) Neunbeit — sie verweist auf die universale Gestalt eschatologischer
Zettumkehr. Insofern Gott in eschatologischer Zeitrede uns in seiner
Zeitmacht aus der Zukunft der Welt entgegenkommt, wird auch die Re-
de von der universalen Vollendung der Welt eine Wende erhalten. Es
wird nicht mehr um einen Abbruch der Welt gehen, sondern um blei-
bende Neuheit der Welt aus Gottes zeiteroffnender Zukunft. Hier geht
es um Fragen eines prinzipiellen Paradigmenwechsels zukiinftiger Escha-
tologie von der Kategorie eines «Endes der Welt hin zu der einer «blei-
benden Neuheit» 1n der Vollendungswirklichkeit.

d) Geddchinis — dies 1st die Frage nach universaler Erlésung. In escha-
tologischer Zeitrede wird hinsichtlich der universalen Erlésungswirklich-
keit vor allem die Differenz zwischen einer Position, die eine endgiiltige
Scheidung von Gut und Bése in alle Ewigkeit halten mochte, und einer
Position, die auf die Errettung aller hofft, briichig und durchsichtig wer-
den kénnen. Wird ndmlich in eschatologischer Zeitumkehr Gott sich so
der Welt aus seiner Zu-kunft zuwendend gedacht, dal Gott der Vergan-
genheit der Welt gedenkt, indem Gott auf sie in ihrer Endlichkeit, Ver-
ginglichkeit und Unerlostheit blickt, dann rettet Gottes Zeitmacht das
Vergehende, Verloschende, Verderbende in sein Leben durch verleben-
digende «Erinnerung». Indem Gott aber in diesem allem 1n seinen Tod
und Vergehen nachgehenden Gedenken jeder Vergangenheit nahekommt,
erlost Gott sie zu eschatologischer Gegenwart. In eschatologischer Zeit-
rede wird das Gedichtnis Gottes zur Kategorie universaler Erlésung.?

II. Eine kleine Geschichte eschatologischer Bewegung

Im Horizont der Zeit erscheint Eschatologie als Bedenken einer Bewe-
gung. Im Zeithorizont sind Gott und Welt untrennbar aufeinander bezo-
gen, einander sym-pathisch, emnander wahrnehmend. Wenn nun aber
Gottes Verhiltnis zur Welt selbst unter dem Zeitapriori steht, Zeit also
das Medium des Begreifens dieses Verhiltnisses wird, dann a3t sich zei-
gen, dall a/les eschatologische Denken eine bestimmte Form von Zeitbe-
wegung vollzieht.?!

2 Der Gott eschatologischer Zeitrede ist ein sym-pathischer Gott, der Welt wahz-
nimmt und an ihr sogar noch reicher zu werden vermag (ohne allerdings «vorhem arm
gewesen zu sein).

2l Der Titel dieses Abschnittes — «Eine kleine Geschichte eschatologischer Bwe-
geung» — ist dem Buchtitel «Eine kurze Geschichte der Zeit» (1988) entlehnt, das der
berihmte englische Physiker Stephen Hawking geschrieben hat. Darin faBt er auf we-
nigen Seiten die Geschichte des gesamten Weltalls zusammen: von seiner Entstehung
im Urknall bis zu seinem Ende in der Riicknahme aller Ausdehnung in einem kosmi-
schen Zusammensturz. Die Globalitit der Sichtweise soll hier iibernommen werden,



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 197

1. Eschatologie als Bedenken einer Zeit-Bewegung

Der Weg zu dieser Erkenntnis war ein steiniger und keineswegs geradli-
niger. In der Antike herrschte das Paradigma vom «Raumy». «Zeit» war
das Irrationale, das Zufillige, dessen man nicht Herr werden konnte. Es
1st kemneswegs verwunderlich, wenn Himmel und Holle als eschatologi-
sche «Orte» erscheinen mufiten. Wenngleich spiter diese «Orte» mehr im
Sinne von «Zustinden» gedeutet wurden, als neutrale, bewegungslose
Wirklichkeiten des Verharrens, so erwiesen sie sich irgendwie immer
auch schon als «Vorginge». Mit dieser Trias von Orten, Zustinden und
Vorgingen verharrte der Eschatologietraktat dann auch iber lange Zeit
relativ unbewegt.

Mit der Neuentdeckung der personalen Dimension eschatologischer
Hoffnung im 20. Jahrhundert dnderte sich die Situation: Die endzeithi-
chen Zustinde und Vorginge erschienen jetzt in ihrem Kern als Aus-
druck einer personalen Begegnung. Gott ist namlich weder ein «Zustand» —
tberhaupt nichts «Beharrliches» — noch irgendwie ein «Vorgangy», son-
dern remne Aktivitit und Bewegung der Liebe. Jetzt begann Eschatologie
als Lehre einer «Bewegung» zu erscheinen, nimlich personaler Bewe-
gung.

Die Grundlage dafiir findet sich schon bet Thomas von Aguin. In sei-
ner Summa Theologiae schreibt er iiber das, was wir «personale Bewegung»
nennen wirden, indem er zwischen zwei Formen der Bewegung unter-
scheidet: einer Bewegung, hinsichtlich der Gott unbewegt zu nennen 1st,
und einer anderen Bewegung, hinsichtlich der auch Gott bewegt zu nen-
nen sein wird. In ST/ 1, q. 9, ad 1 heilt es:

«Augustinus spricht im Sinne Platons von der Selbstbewegung des ersten
Bewegers (primum movens movere seipsum). Platon nennt nidmlich jede
Tiatigkeit Bewegung (motum). In diesem Sinne werden auch Erkennen,
Wollen und Lieben als Bewegungen aufgefallt. Weil also Gott sich selbst
erkennt und liebt, sagen sie: Gott bewege sich selbst. Nicht aber in dem
Sinne, wonach Bewegung (motus) und Veranderung (mutatio) dem in Po-
tentialitat Befindlichen (existentis in potentia) zukommen, wie wir hier Be-
wegung fassen.»

Thomas unterscheidet das «Werden von dem, was noch nicht ist», also
Bewegung aus Mangel an Aktuiertheit eines Potentiellen, von «Werden 7
dem, was man 75, einer Bewegung als reiner Aktivitit, als Selbstbewe-
gung, als Liebe. Diese Bewegung ist Aktivitit, die nicht Verinderung be-
deutet. In diesem Sinne aber ist Eschatologie — wie Karl Rahner es

und zwar in der Untersuchung der grundlegenden Muster, derer Theologie sich be-
dient, um die gesamte Bewegung unserer Welt zu deuten, um darin die theologischen Posi-
tionen zum Verhiltnis Gottes zur Zeit der Welt zu erkennen.



198 Zeit. Tod. Neuheit. Gedichtnis

nannte — das Bedenken einer eschatologischen Bewegung hin auf «Im-
manente und transzendente Vollendung der Welt»?. Eschatologie be-

denkt die endgiiltige personale Begegnung von Gott und Welt a/s Bewe-
gung.

2. Eschatologische Zeit-Bewegungen
a) Die mythische Bewegung — der Krets

Das plotinische Weltbild ist vom In-sich-Kreisen des «Einen» bestimmt.
Das «Eine», das Prinzip, die arché, das hen west jenseits allen Seins; die
Welt emaniert als depotenzierte Vielheit.”? Das absolute, in sich undiffe-
renzierte «Eine» 1st so sehr jenseits eines bloflen Urgrunds der Welt, da3
es sich in keiner Weise wirklich auf sie beziehen kann: Welt ist eine
(letztlich) unerwiinschte, wenngleich tatsdchlich seiende Vielheit, die mit
dem Einen nichts gemeinsam hat. Wirksam wurde dieser «hermetische»
Kreis im altkirchlichen «Apathieaxiom»?, also der Ansicht, dal Gott
nicht leiden und daher auch nichts von der Welt empfangen kénne.? Ein
Gott, der von der Welt unbewegt ist, wird auch das, was in ihr geschieht,
als Uneigentliches ansehen und eschatologisch untergehen lassen. Hier
wist alle Geschichte eine abkunftige Wirklichkeit; thr Telos 1st das proto-
logisch im goéttlichen Nous anwesende Proton; ihre Vollendung ist ihr
Ende.»? ‘

b) Sphérische Bewegung — die Zwiebelschale

Fur Aristoteles ist die ideale Bewegung die Kreisbewegung. Auf den
Kosmos angewandt, bedeutet dies eine Schichtung von Weltsphiren. Die
je hohere Sphire integriert die in ihr liegende; die jeweils niedrigere
Schicht andererseits imitiert die obere. Die Beziehung zwischen den

22 RAHNER, K., «Immanente und transzendente Vollendung der Welt», in: DERS.,
Schriften zur Theologie. VIII. Einsiedeln 1967, 580-592.

2 Alois Grillmeier bemerkt zu diesem Weltschema: «Wenn die griechische Philo-
sophie der damaligen Zeit gegen etwas empfindlich war, dann gegen dies: als oberstes
Prinzip, als arché, etwas anderes zu setzen als das exklusiv-absolute <Hemn [...]. Nous
und Psyche sollten im Grunde gar nicht sein»; GRILLMEIER, A., «Jesus von Nazareth —
im Schatten des Gottessohnes?», in: BALTHASAR, H.U. von u.a., Diskussion uber Hans
Kiings «Christ sein», Mainz 1979, 68.

2 7WICK, E., Geschichte in Gott?, St. Ottilien 1978, 32.

2 Wenngleich nie alle altkirchlichen Theologen diesem Axiom folgten (vor allem
nicht Klemens von Alexandrien, Gregor Thaumaturgos, Athanasius oder Cyrill von
Alexandrien), so ist es weit in das christliche Verstindnis der Gott-Welt-Beziehung
eingedrungen. Vgl. FABER, Selbsteinsatz (s. Anm. 16), 219-240.

% GRESHAKE, G., Auferstehung der Toten. Ein Beitrag zur gegenwirtigen Diskus-
sion iiber die Zukunft der Geschichte, Essen 1969, 331 (Koinonia 10).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 199

Schalen 1ist einseitig: alle Schichten werden durch Imitation von der
obersten bewegt.?” Diese ist dann das primum movens und selbst unbe-
wegt.?® Bewegung ist nur von oben nach unten moglich, nur als einseiti-
ges Dekret Gottes. Eine solche Eschatologie kennt Bewegung nur als
Verfiigung: Zeit ist unvollendbar; personale Begegnung, die nicht einsei-
tig, sondern immer wechselseitig ist, kann es nicht geben.

¢) Anabatische/ katabatische Bewegung — die Fabrt des Odysseus

Die Welt als groBer Prozel} absteigender und riickkehrender Bewegung
hat mindestens drei Ausprigungen erfahren — klassisch durch die Fahrt
des Odysseus verbildlicht®: Im apokalyptischen Geschichtsverstandnis, wie es
seit der Alexanderzeit auch die alt- und neutestamentlichen Schriften be-
herrscht und die nachkanonische Tradition beeinflul3t hat, wird die Welt
als Riickkehr in die Heimat gedeutet. Im grostzschen Mythos findet sich
diese Bewegung als Ursturz wieder, eine Art Abfall priexistenter Seelen,
die als Folge ihres Boseseins im Bosen, nimlich im Fleisch dieser Welt,
fern von ihrer himmlischen Heimat vegetieren, bis sie zur Erleuchtung
Uber thre eigentliche Heimat, den Himmel, kommen, also Gnosis erlan-
gen, so da} der Weg frei wird zu einer Rickkehr.?® Eine dritte Form des
«odysseischen Kreises» findet sich in den Geschichistheologien der Viterseit,
etwa des Irendus von Lyon oder des Origenes: Die Welt se1 eine Bewe-
gung auf Gott zu, sei es durch Siinde oder von Natur aus. Der Kosmos
ist durch paideia, durch gottliche Erziehung, zu Gott aufstrebend. In al-
len drei Fillen ist die Grundfigur der Bewegung die Riickkehr in den Ur-

21 Vgl. OWENS, J., The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics, Toronto
1957, 255.299; JUNG, W., Rez. zu: LECLERC, 1., Whitehead’s Metaphysics: An Intro-
ductory Exposition (1958), in: Philosephische Rundschan 6 (1958) 206.

2 Vgl. JUNG, Rez. (s. Anm. 27), 206: «Und so sind die obersten Wesen unbewegt.
Sie sind fensterlos, nirgends kann man Anzeichen dafiir entdecken, daf} die Welt fiir
sie wesentlich sei. Das Schema der Wesen ist inkohirent.»

® Hier sind — wie Greshake konstatiert — «Zeit und Geschichte [...] in ihrer Kon-
tingenz das (Uneigentliche. Sie finden nur dann Eigentlichkeit, Sinn und Ziel, wenn
sie riickbezogen werden auf ihr mythisch iiberzeitliches Gegriindetsein im (Eigentli-
chem, d.h. in einer bleibenden, vom Géttlichen garantierten Ordnung, welcher die Ge-
schichte [...] folgt»; GRESHAKE, Auferstehung (s. Anm. 26), 331. Dem entsprechen die
meisten scholastischen Positionen, die die Zeit als ein Uneigentliches in der Vollen-
dung als aufgehoben betrachten. Aber auch die Neuscholastik hat diese Uneigentlich-
keit der Zeit zur Grundlage. Das Eschaton geschieht als Abbruch des Uneigentlichen.

3 Gegen dieses Schema hat die Versammlung der Konstantinopolitanischen Kir-
chenprovinz 543 in der Folge ihr Veto eingelegt, indem sie ablehnte, «die Seelen der
Menschen hitten priexistiert, indem sie ehedem Geister ... gewesen seien, seien aber
der gottlichen Anschauung satt geworden, hitten sich zum Schlechteren zugewandt,
seien deshalb in der Liebe Gottes erkaltet, aus diesem Grunde Seelen [= die Kalten]
genannt und zur Strafe in [die] Leiber hinabgesandt worden [...]» (DH 403).



200 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

sprung, die wahre Heimat jenseits dieser Welt. Eine auf dieser Bewegung
basierende Eschatologie wird die Hoffnung auf die Uberwindung der
Gestalt dieser Welt anstreben. Dennoch strebt hier die Welt selbst mit
ihrer Geschichte heim.3!

d) Chronologische Bewegung — die Horizontale

Bei aller Differenz menschlicher Erlebniszeit zu blo3 gemessener Zeit ist
chronologische Zeit immer auch schon die Zeit des Vergehens und des
Neuen, die Zeit der dret Mod1 (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft)
und die Grundlage von Geschichte. Die Zukunft ermoglicht den Auszug
in die Utopie. Deshalb iiberwindet Chronologie den Mythos des Krei-
sens, des ewig Gleichen. Eine Eschatologie 1m Horizont des Zeitpfeils
erwartet Gott nicht «unten» als Weltprinzip oder «oben» als himmlischen
Herrscher, sondern «vorne» — in der Zukunft der Geschichte. Zukunft
ist nicht Ende der Geschichte, sondern ihre Ernte und Vollendung.??

e) Existentiale Bewegung — die Vertikale

Das Pendant der Zukunft in chronologischer Bewegung ist das Verge-
hen: Chronos friBit seine Kinder, wie der alte Mythos sagt. Alle Geschichte
ist verginglich, ein ewiges Stirb und Werde. I» der Geschichte kann es
daher keine Vollendung der Geschichte geben, denn zu jedem Endzu-
stand wire ein neuer denkbar, der den alten Uberholt. Zukunft steht viel-
mehr unter dem eschatologischen Vorbehalt, dal3 die Anstrengungen der
Geschichte zwar nicht hoffnungslos veralten, aber dennoch prinzipiell
vorldufig bleiben werden. Gegen diese Schwiche erhob sich eine Escha-
tologie des vertikalen Einbruchs. Gott ist der Einbruch der Ewigkeit in-
mitten der Zeit, ihre existentiale Qualifizierung. Gott erscheint in dieser
Eschatologie nicht jenseits der Zeit, sondern als das Jenseits der Zeit.»

J) Dialektische Bewegung — das Durchkrengen

Dialektische Bewegung kennt die Kraft der Negation des einfach Gege-
benen, des Positiven, des Unmittelbaren. In der Negation entsteht Bruch,

3 Vor allem in den Eschatologien von G. Greshake, ]. Moltmann, ].B. Metz, W.
Pannenberg.

32 Viele der zeitgendssischen Eschatologien denken in diesem Geschichtshorizont
des «Vorne», entlang der Geschichtshorizontale, weil in ihr Geschichte personale Re-
levanz besitzt. Als chronologische Horizontale gedacht, liegt sie der liberalen Theolo-
gie zugrunde, z.B. E. Troeltsch, F. Schleiermacher, aber auch ]. Weiss, als Bewegung
nach vorne, den Geschichtstheologien von ]J.B. Metz und vom frithen J. Moltmann.
Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 22-30.47-64.

33 Dies entspricht vor allem den Positionen von K. Barth und R. Bultmann; vgl.
MOLTMANN, ebd., 30-33.36-39.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedichtnis 201

Entzweiung, Gegensatz. In der Bewegung neuetlicher Negation ge-
schieht Vereinigung auf hoherer Ebene. «Einheit» ist ein eschatologi-
scher Begriff, der nicht einfache Gegebenheit bedeutet, sondern das En-
de und die Vollendung einer doppelten Negation. Die Bewegung der dia-
lektischen Negation ist aber notwendig und daher immanent teleolo-
gisch.3 Teleologische Bewegung ist hier Bewegung auf einen Gott zu,
der erst wird, was der Prozel} hervorbringt. Geschichte ist etne komplexe
Bewegung von Gegensitzlichkeit (Negation) und Aufwirtstrend (Spira-
le). Die Weltgeschichte selbst ist ein theogoner Prozel3, «der werdende
Gotm»®.

3. Kreative Zeit

Im Horizont einer Eschatologie allerdings, die sich aus eschatologischer
Zeitumkehr versteht, werden wir uns mit diesen Bewegungstypen nicht
zufriedengeben, sondern wird vielmehr ein neues Paradigma eschatologi-
scher Bewegung sichtbar werden diirfen: Nennen wir sie «kreative Bewe-
gung» oder die Bewegung (ans) absoluter Zukunft. Kreativy» ist jene escha-
tologische Bewegungsfigur, in der dem Neuen, der Zukunft, dem Noch-
nie-Dagewesenen unbedingte Bedeutung zugemessen wird. Es herrscht
der Primat der Kategorie des Neuen. Das wiederum bedingt eine Zeit-
umkehr, eine Gegenbewegung von Zukunft als Projektion der Vergan-
genheit und Gegenwart und Zu-kunft als unverfiigbares Zu-kommen aus
der Zukunft. Diese Lesart eschatologischer Bewegung kann sich auf drei
Quellen beziehen:

a) Jurgen Moltmann unterscheidet zwei Zeiten und bestimmt beide
in Gegenbewegung zueinander. Der einen Zeit historischer Kontinuitit,
die sich aus der Vergangenheit in eine projizierbare Zukunft entwickelt,
entgegnet eine Zeit theologischer Diskontinuitit, die aus der Zukunft in

3 Vgl. JUNG, Rez. (s. Anm. 27), 200: «Der WeltprozeB ist bei Hegel teleologisch:
er liuft auf ein Ende zu, die absolute Selbstdurchlichtung [...]. Das Ziel des Prozesses,
das absolute Wissen, ist das MaB des Seins und der Wahrheit.»

35 Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 354. Eine Eschatologie «dialek-
tischer Bewegung» vollzieht sich in einem eigentimlichen Paradox: Zwar nimmt sie
Geschichte ernst (der Geschichte ist das Kreuz Christi ins Herz eingeschrieben), so
daf} die Identitit Gottes an ihr erst wird; dennoch ist der ganze ProzeB von seinem
Anfang her schon teleologisch ausgerichtet, d.h. das Ende, das Gott sein wird, ist im
Anfang schon gegeben. Gott vollzieht im Werden immer schon sein Wesen. Gott wird,
was er werden mull; Notwendigkeit und Freiheit fallen zusammen. Heute finden wir
vor allem W. Pannenberg und ]J. Moltmann, aber auch H.U. von Balthasar in Ausein-
andersetzung mit diesem Modell eschatologischer Bewegung. Diese Position liegt den
meisten modernen teleologischen Geschichtstheologien zugrunde, d.h. den hegeliani-
schen Theologien wie etwa der W. Pannenbergs.



202 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

die Geschichte einbricht.* Der Kontinuitit der Zukunft als futuram, die
aus der Vergangenheit evolviert, widerstreitet die Zukunft als adventus,
als das tberraschende Kommen Gottes wider alle Kontinuitit. Beide
Zeiten stehen einander aber nicht unvermittelt gegeniiber, sondern in
Gottes adventlichem Kommen ist Gott Qwelle von Zeit iibethaupt. Hin-
sichtlich des Kommens Gottes aus der Zukunft schlieft Moltmann an
die neutestamentliche Auslegung von Ex 3,14, der Offenbarung des
JHWH-Namens, an, nimlich Offb 1,4. Dort wird von diesem Gott «mit
Futurum als Seinsbeschaffenheit»’’ — wie Ernst Bloch JHWHs Wesen
auslegt — als dem gesprochen «der da #s2, und der da war, und der da
kommm»®. In deutlichem Symmetriebruch, in der die Zukunft eine andere
Konnotation erhilt als die Vergangenheit und die Gegenwart Gottes —
gpyneoton statt ewvor —, wird vom «Kommen» anstatt vom «Sein» Gottes
gesprochen, so dafl «Gottes Sein in Welt eschatologisch zu denken und
die Zukunft der Zeit theologisch zu denken»® ist. Gott kommt aus der
Zukunft, und Zukunft ist die theologische Vorausseizung von Zeit iber-
haupt. Moltmann fa3t diesen Ansatz so zusammen:

«Auf der transzendentalen Ebene setzen wir ... Zukunft als die Bedingung

der Moglichkeit von Zeit uberhaupt voraus. Die Zukunft als die Macht Got-
tes in der Zeit muB dann als die Quelle der Zeit verstanden werden.»*

) Karl Rahner interpretiert die eschatologische, absolute Zukunft als
«unbedingte Neuheit»: Sie iiberwindet entscheidend die Schwichen aller
eschatologischen «Bewegungsfiguren», die auf Riickkehr und auf ein En-
de der Welt zielen. «Unbedingte Neuheit» heilt zweierlei: Zundchst be-
deutet Neuheit, dafl in der Welt tatsichlich Neues passiert; daB3 das, was
geschieht, nicht immer irgendwie die Wiederholung eines schon immer
Dagewesenen ist. Des weiteren begrindet sich solche Neuheit in Gottes
unerschopflichem Welterdffnen; Gott ist die «absolute Zukunft» der
Welt; das #ovissimum, das Eschaton. Rahner schreibt dazu:

«Zukunft [ist zu verstehen] als das radikal Neue, als das Schopferische, das
die geschichtliche Freiheit herauffithrt, ohne daB es einfach schon im An-
fang verborgen enthalten war oder die letztlich gleichgiltige und nur raum-
haft und quantitativ denkbare Variation der von Anfang an immer schon
gegebenen Elementarteile der Wirklichkeit wire. DaBl es in diesem Sinne

% Hier ist der eigentliche Ort fiir Moltmanns drei zentrale eschatologische Katego-
rien Zu-kunft, futurum/adventus und novum. Vgl. MOLTMANN, Kommen Gotttes (s.
Anm. 9), 39-47.

% BLOCH, E., Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1959, 1457f.

38 Das ist die Ubersetzung von MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 40.

% Ebd.

¥ Ebd., 43f.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 203

das wirklich Neue einer Zukunft geben konne ..., [hat] ... einen Grund
[darin, dass] ... der Christ ... Gott nicht versteht als ein Moment an der Ge-
schichte, sondern gerade als die Bedingung echter Zukunft, die diese nicht
zu bloBer Evolution degradiert, auch dort und dann nicht, wenn diese Zu-
kunft nicht Gott selber als die absolute Zukunft ist.»*!

¢) Die amerikanische ProzeBtheologie, die sich seit den 30er Jahren im
Anschlul an Alfred N. Whiteheads Denken entwickelte, nennt dieses
Moment radikaler Neuheit das «Schépferische».*? In ontologischer Diffe-
renz gedacht, bedeutet das, dal das Sein der Seienden, der actus essend:
selbst, Kreativitit ist: nicht Beharrendes, nur reine Aktivitit; nichts Wie-
derholendes, sondern unbindige Neuheit; nichts Allgemeines, sondern
Je-Einmaligkeit, radikale Unvorhersehbarkeit im Ereignen des Seienden.
«Kreativitity bedeutet: Alles Geschehen von Welt ereignet sich in der
Verbindung von Evolution (also Herkunft) und radikaler Neuheit (also
Zu-kunft aus der Zukunft). Das ist zunichst das, was auch Moltmann
und Rahner sahen: daf die Welt «evolutiv hertkommt ##d immer auch ein
schopferisches, unableitbares, utopisches Moment enthilt»*. Prozel-
theologisch wird eine solche Struktur nun nicht auf die menschliche Ge-
schichte beschrinkt, sondern firmiert gewissermallen als Grundgesetz
des Kosmos. Eschatologie riickt in den Horizont der Zeit. Das bedeutet:
Die elementare Bewegung der Welt ist schon eschatologische Zeitbewe-
gung, und zwar als Gegenbewegung von Welt und Gott, als kreativer
Umschwung von Herkunft aus der Vergangenheit (relative Zukunft) und
Zu-kunft aus der Zukunft (absolute Zukunft).

Hierin liegt das erste Ergebnis einer Eschatologie im Horizont der
Kategorie der Zeitmacht Gottes (gegeniiber den Zeitimplikationen rele-
vanter Eschatologiekonzeptionen): Gott kommt nicht chronologisch-ho-
rizontal aus der Zukunft der Geschichte entgegen. Gott wartet auch
nicht (erst) in ferner Zukunft am Ende der Welt auf sie. Gott bricht auch
nicht unmittelbar, ungeschichtlich, ohne Riicksicht auf alles Geschehen
in der Welt aus dem Jenseits gottlicher Ewigkeit in die Zeit. Sondern,
und das ist zeittheologisch prizise zu verstehen, Gott ist jederz Gesche-
hen in der Welt als seine Zukunft nahe. Das Schopferische der Welt ge-
schieht als Auszug in das unbedingt Neue, das letztlich Gott 1st.*

4 RAHNER, K., «Die Frage nach der Zukunft», in: DERS., Schriften zur Theologie.
IX. Einsiedeln 1970, 524-525.

# Vgl. die Analyse des Begriffs creativity bei Whitehead in: FABER, R., Prozefit-
heologie. Zu ihrer Wiirdigung und kritischen Erneuerung, Mainz 2000, 144—155.

43 RAHNER, Frage (s. Anm. 41) 525.

# Weil Gott allem aus seiner Zukunft entgegenkommt, ist das Letzte dieser Bewe-
gung nicht die Riicknahme von allem in Gott, ein Ende /7 der Zukunft, sondern die



204 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

Wenn Gott aber in seiner Zeitmacht das unbedingt Neue ist, was ge-
schieht dann mit dem Verginglichen, mit der Zeit als Vergehen, mit dem
Vergangenen? Dies ist die zeittheologische Frage nach dem Tod.

III. Jenseits des Mythos von der Unsterblichkeit

Eme Eschatologie, die Zeit ernst nimmt, nimmt Verginglichkeit und
Tod ernst; eine eschatologische Zeitrede aber, die den Ernst des Todes
wahrnimmt, wendet sich nicht an ein Zeit-Jenseits, sondern an die Zeit-
macht, die der Verginglichkeit entgegenkommt; sie wendet sich an das
Leben, weil Gott auf diese Welt eschatologisch zukommt.* Hier wird
Eschatologie unmittelbar Zeitrede, weil Zeit selbst als eschatologisch an-
dringend durchsichtig wird. Angesichts des Todes wird Eschatologie
nicht Zeit-Flucht, sondern Zeit-Umkehr zu radikalem Einsatz fiirt drese
Welt.* Angesichts der Weltverbundenheit solcher eschatologischer Zeit-
rede muf3 der Mythos von der Unsterblichkeit, der Mythos eines «Da-
nach» suspekt werden und darf (1im Grunde) schon als iberwunden gel-
ten: Eschatologische Zeitrede erwartet nimlich kemn Danach, sondern
das Nahekommen des Gottesreiches fiir diese (todverfallene) Welt. Iden-
titit gewinnt der Mensch nicht im Starren iber den Tod hinaus, sondern
im eschatologischen Jetzt der metanoia, der Weltzuwendung, der «Welt-
loyalitit»”. Im Angesicht von Leiden und Tod, in der Solidaritit mit der
Einsamkeit der Geschopfe inmitten ihrer vergehenden Weltgestalt,

Zuwendung Gottes zur Welt mit ihrer Vergangenheit. Gott sammelt die Zeit in sich so
ein, daf} sie wiederum in die Welt hinein wirken kann, integriert in die Neuheit gottli-
cher Zukunft, mit der Gott allem je-neu entgegenkommt — dies ist rhythmische Um-
wendung. Vgl. FABER, Prozeftheologie (s. Anm. 42), 497-502.

# Vgl. Brechts Gedicht «Gegen Verfithrung» mit folgender eindringlicher Formu-
lierung: «Ihr sterbt mit allen Tieren/Und es kommt nichts nachher», in: B. BRECHT,
«Hauspostille» 1927, Text in: KUNG, H., Ewiges Leben?, Miinchen 61996, 40.301 (Serie
Piper 364). Mit dem Tod, dem Sterben alles Lebenden, der Reduktion aller Lebendig-
keit auf die Solidaritit im Verschwinden, mit dem trivialen Faktum, daBl nichts mehr
sei, wenn es gestorben ist, wird etwas tiber dieses Leben gesagt: Nicht der Tod ist von
Bedeutung; nein, das Leben ist von Bedeutung — gerade angesichts seines fehlenden
Danach. Der Schock wendet sich zum Leben zuriick gegen die Rechtfertigung diessei-
tiger Unterdriickung, gegen die Vertrostung auf ein «Weitergehen nach dem Tod».

% Paradoxerweise birgt die 'Ekstase der Hoffnung eine Ausspannung in zwei
Richtungen: hin auf das erhoffte Eschaton und zuriick auf die gegenwirtige Welt in ih-
rer unvollendeten Gestalt. Vgl. FERGUSSON, Eschatology (s. Anm. 1), 239.

47 Dieser Ausdruck entstammt A.N. Whiteheads Theorie der Religion, deren Ur-
sprung in der Verbindung des Umgangs mit Solitdrsein und in Weltsolidaritit besteht;
vgl. FABER, Prozefitheologie (s. Anm. 42), 225; DERS., On the Unique Origin of Re-
velation, Religious Intuition, and Theology, in: Process Studies 28 (1999) 196; vgl. WHITE-
HEAD, A.N., Wie entsteht Religion?, Frankfurt a.M. 1990, 48 (stw 847).



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis - 205

bestitigt sich Jesu eschatologische Gegenwart: Im Armen, im Kranken,
im Einsamen — da ist Jesus eschatologisch, d. h. heilsentscheidend
gegenwirtig (Mt 25). Eschatologische Rede als Zeitrede rechnet radikal
mit der Endlichkeit und Verginglichkeit des Zeitlichen, und sie fordert

eine metanoia zur Solidaritit mit dem Vergehenden ein.

1. Auferstehung, nicht Unsterblichkeit

Es mag erstaunen, aber der Mythos von der /lstlich nur sich selbst ver-
pflichteten Unsterblichkeit ist relativ jung; er ist das Produkt der Aufkla-
rung, d. h. der Verbindung des cartesianischen Substanzbegriffs mit dem
neuzeitlichen Subjektbegriff: Descartes deutet Substanz als das, was
durch nichts als sich selbst ist; das, was keines anderen bedarf, um zu
sein.*® Zugleich ist sie «denkende Substanz», d. h. nicht-ausgedehnt und
subjektiv, also BewuBtheit ithrer selbst (cogito ergo sum). Weil ein sol-
ches «denkendes Dingy auf nichts angewiesen ist als auf sich selber, ist es
letztlich auch aus sich selbst unsterblich; sterben kann nur die res extensa,
der «ausgedehnte Korpem. Nach dem Tod geht es also einfach weiter;
das Jenseits ist eine Spiegelung des Diesseits, ein Danach auf einer Zeit-
linie, deren Wendepunkt der Tod markiert.* Dem «Leben vor dem Tod»
entspricht das «Leben nach dem Tod», ein «Weiterleben», ein «Pferde-
wechsel», wie Feuerbach sich mokiert.®

So sehr diese Vorstellung vom «Leben nach dem Tod» oder von der
«Unsterblichkeit der Seele» (nach der «Trennung der Seele vom Leib»)
die theologische Diskussion um die Identitit des Menschen iliber den
Tod hinaus bestimmt hat, hat sie doch mit der eschatologischen Hoff-
nung nichts zu tun, d. h. sie entspricht weder der Komplexitit des anti-
ken Unsterblichkeitsgedankens noch der Entstehung der Auferstehungs-
hoffnung.

a) Die homerische Eschatologie versteht den lebenden Menschen als
Einheit — nicht als Dualitit von Leib und Seele. Erst am Sterbenden tre-
ten mehrere Flemente auseinander. Am Tod wird bewulBt, dall etwas
weggegangen ist. Im Tod «entsteht» die psyche. Nach dem Tod bleibt soma

8 Vgl. LOTTER, M.-S., «Subject-Superject: Zum Verhiltnis von Privatheit und Of-
fentlichkeit», in: HOLZHEY, H./RUST, A./WIEHL, R. (Hgg.), Natur, Subjektivitit, Gott.
Zur ProzeBphilosophie Alfred North Whiteheads, Frankfurt a.M. 1990, 177 (stw 769).

# Vgl. zu den Cartesianischen Argumenten zur Unsterblichkeit der Seele und dem
substanzphilosophischen Hintergrund der «Unabhingigkeit» der Existenz der Seele:
BECKERMANN, A., Analytische Einfithrung in die Philosophie des Geistes. Berlin 1999,
29-37.

% Vgl. FEUERBACH, L., Gedanken iiber Tod und Unsterblichkeit. Hrsg. von JODL,
F. Stuttgart 1969, 13f. (Simtliche Werke I).



206 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

als Leichnam zuriick, und die psyche, die Totenseele, wird ins Totenreich
ibergefiihrt. Die Totenseele aber ist das im Tod verdorrte Leben: Man
kann nicht eigentlich sagen, dall sie «leben» wiirde; sie ist nur ein
«Schattenbild» des lebenden Menschen. Im 77. Gesang der Odyssee, als
Odysseus in der Unterwelt weilt, begegnet er der Totenseele seiner Mut-
ter: An diesem «Ort ohne Freude», ohne «Licht und Sonne» sitzt sie
lautlos da, ohne Kraft, threm Sohn ins Gesicht zu blicken. Als er sie zu
beriihren sucht, entflieht sie; sie war «ein Traum nur, ein Schatten»’!. Die
psyche bezeichnet also keineswegs eine vom Leib getrennte Seele, sondern
vielmehr einen entseelten Leib.’? Fiir die homerische Eschatologie stirbt
der ganze Mensch. Das Danach steht eher fiir ein Fast-Nichts — mehr ein
Verschwinden, keineswegs aber ein Weiterleben.

b) Der Platonische Unsterblichkeitsgedanke, der gemeinhin als
«Wurzel» der substanzphilosophischen Spekulation von der «Unabhin-
gigkeit» der Existenz der Seele (auch ohne Kérper, vor der Geburt bzw.
nach dem Tod) betrachtet wird, ist 2uBerst komplex und keineswegs den
cartesianischen Mustern zu subsumieren. Platons Argumentationen tben
vielmehr verschiedene Funktionen aus, die allesamt den Unsterblich-
keitsgedanken nicht als selbstbegrindete, individuelle Permanenz reflek-
tieren. Vielmehr steht Unsterblichkeit im Kontext von Platons Lehre
vom Guten und von sozialpolitischer Gerechtigkeit. Im Georgias 491e—
492c begegnet eine ethische Begriindung der Unsterblichkeit: Die Nor-
mativitit des Guten fordert, dall Unrecht letzten Ausgleich erfihrt, spi-
testens in einem gerechten Gericht iiber die Toten.® In der Po/iteia 589a
wird Seele als Begriff des inneren Menschen entwickelt, nicht um die iso-
lierte Seele von der Welt abzuscheiden, sondern um eine ethische Basis
fir die Erneuerung der Polis zu haben, als Basis einer irdischen Theorie
der Gerechtigkeit.® Im Phaidon schlieBlich legt Platon verschiedene «Be-
weise» fur Unsterblichkeit vor, die sich aber bei niherem Hinsehen nur
als experimentelle Versuche verstehen, die menschliche Existenz angesichts
des Todes — des Todes des Sokrates — zu deuten.’> Besonders dessen

St ZIEGENAUS, A., Die Zukunft der Schépfung in Gott: Eschatologie, Aachen
1996, 93 (Katholische Dogmatik VIII); s. auch Anm. 62.

2 Vgl. SONNEMANS, H., Seele — Unsterblichkeit — Auferstehung. Zur griechischen
und christlichen Anthropologie und Eschatologie, Freiburg 1984, 66.

53 Immer wieder begegnet das Motiv des Eros, der Liebe, um derentwillen alles sich
bewegt; sie ist die Quelle von Unsterblichkeit. Schliefilich findet sich auch das Motiv
der Wiedererinnerung in der Politeia und im Menon, die Priexistenz des Geschauten, der
ewigen Ideen. ‘

% RATZINGER, Eschatologie (s. Anm. 2), 120f.

55 Vgl. ZIEGENAUS, Zukunft (s. Anm. 51), 97-98; HATTRUP, D., Eschatologie,
Paderborn 1992, 325-326. Das Hauptargument in 80s—5 ist folgendes: Die Seele sei



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 207

viertes Argument von der Seele als Pringip des Lebens zeigt deutlich, dal3
Unsterblichkeit keine selbstbegriindete Notwendigkeit darstellt: Denn
die Seele ist zwar dem Begriffe nach unsterblich, weil Leben, dessen Prin-
zip die Seele 1st, per definitionem nicht das Gegenteil seiner selbst (namlich
«tot sein» oder «sterblichy) sein kann; dennoch ist damit (auch fiir Pla-
ton) nicht bewiesen, daB3 die Seele nicht unzerstorbar ist.>

Aristoteles wiederum bindet die Seele als forma corporis (Seele B 412a
19£f)°" so sehr an die Wirklichkeit des Korpers und an ihre konkrete
leibliche Aktuierung, daf3 sie auch mit thm im Tod verwest. Unsterblich
ist nur das Unsterbliche: der #oxs, der unberthrt von aller Bewegung und
allem Leid dieser Welt die Seele beriihrt, ohne berihrt zu werden. Auch
bei Aristoteles ist Unsterblichkeit nur mit der Uberindividuellen Ver-
nunft, dem gottlichen Prinzip (Z vy 3.736b 28,5, 737a 10. 6,744b 22) der
Seele gegeben, aber dieser nicht «autonom» eigen.®

¢) Ahnlich wie der homerische (und aristotelische), so erwartete auch
der altisraelitische Mensch keineswegs ein «Leben nach dem Tod» oder
eine individuelle Unsterblichkeit, sondern nur das Schattendasein in der
scheol® Jahwe zieht seine ruach zuriick und entlilt den Menschen in un-
belebte Materie (Gen 3,19; Ijob 34,14; Koh 12,7). Gemeinsam mit dem
homerischen Menschen ging es dem altisraelitischen Menschen daher um
dieses Leben in seiner Einmaligkeit und Kostbarkeit. Der Fromme stirbt
«alt und lebenssatt» (Gen 25,8; Ijob 42,17; 1Chr 23,1); er hat ein JHWH-
erfulltes Leben (Jos 23,14; 1Ko6n 2,2).% Das Danach in der scheo/ kann

man nicht Leben nennen; eher schon ein Fast-Nichts. Denn in der scheo/

von nicht zusammengesetzter Seinsart, eine Art ontologische Einheit; sie kann daher
auch nicht zerfallen. Darin aber ist die Seele nicht «unsterblich», sondern nur dem Un-
sterblichen, dem Vernunftigen dbnlich. Diese Ahnlichkeit zu behaupten, sieht Sokrates
als sokratisches Nichtwissen, nicht als Wissen. Denn zu behaupten, die Seele sei sterb-
lich, wire mehr, als der Begriff zeigen kann. Unsterblichkeit ist so gesehen ein Akt der
Epoché, des Nicht-Wissens, der besseren Hypothese.

3 Vgl. die ausfiihrliche Analyse zu den platonischen Argumenten zur Unsterblich-
keit der Seele bei BECKERMANN, Analytische Einfihrung (s. Anm. 49), 20-29: Platon
beweist eigentlich nur analytisch, dafl die Seele, solange sie existiert, nicht zugleich tot
sein kann, also notwendigerweise lebt, nicht aber, dal} sie nicht sterben kann, also un-
zerstdrbar ist; dies wire ein synthetisches Urteil, das Platon nur annimmt, nicht er-
weist.

7 RATZINGER, Eschatologie (s. Anm. 2), 122.

8 ZIEGENAUS, Zukunft (s. Anm. 51), 100-101.

9 Vgl. NOCKE, F.-]., «Eschatologie», in: SCHNEIDER, Th. (Hg.), Handbuch der
Dogmatik 11, Disseldorf 1992, 422f.: Scheol ist weder Hoffnung noch Leben, sondern
der schaurige Ort (Jes 14,9-11) des Vergessens (Ps 88,13).

0 Vgl. PETERS, T.R., «Tod/Ewiges Lebeny, in: NHThG V (1991), Hg. EICHER, P.,
159.



208 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

wird Gott nicht gelobt. Sie ist ein schauriger Ort (Jes 14,9-119) — ein Ort
des Vergessens und Vergessenseins (Ps 88,6).5! Die eschatologische Hoff-
nung war ganz auf das Leben des Volkes gerichtet, auf ein kollektives
Wohlergehen in der Lebensgemeinschaft mit JHWH. Die Glter des
«Uberlebens» sind nicht das eigene Weiterleben nach dem Tod, sondern
das Weiterleben in den Nachkommen und also das Wohlergehen des
ganzen Volkes in seinem Land.®

d) Diesem Sachverhalt entspricht dann auch die Entstehung des
Auferstehungsglaubens. Denn er entwickelte sich nicht als Variante des
Unsterblichkeitsgedankens, sondern aus der Solidaritit mit dieser Welt.
Diese eschatologische Weltloyalitit hatte zwei Dimensionen: 1. Einen
universalen Gottesbegriff. Das Bekenntnis zu dem Gott, der «firsorgend da
sein wird», dem Gott des Lebens, dem universalen Herrscher iiber die
Geschichte, muBte zur Uberzeugung fithren, dal JHWHs Herrschaftsbe-
reich nicht am Tod haltmachen kann. Alles, auch die Toten, miussen
Gott loben kénnen; aus diesem Gottesverstindnis, nicht mit der Un-
sterblichkeitshoffnung, beginnt sich die Auferstehungshoffanung zu bil-
den.®® 2. Einen #niversalen Weltbegriff Mit den Erschitterungen des Exils
hat sich eine geradezu dramatische Verinderung des eschatologischen
BewulBtseins ergeben, durch das die innerweltlichen Hoffnungen als un-
erfilllbar erkannt wurden. Diese Welt ist nicht gerecht; der Sinder tri-
umphiert oft iiber den Gerechten; die Geschichte kann kein Heil brin-
gen. Es entstand eine welt-transzendierende Eschatologie mit apokalyp-
tischer Dimension. Sie wurde zur Basis fiir den Auferstehungsglauben.
In der apokalyptischen Eschatologie® — m Dan 12 und 2Makk 7 — wird
nun im weltiiberschreitenden Bild der Auferstehung der Toten nicht eine
neue irdische Heilszeit, sondern ein radikaler Neuanfang verheien. Die-
ser setzt den Tod des gangen Menschen voraus und ist /kibhaftig gemeint.®
Es geht auch keineswegs um Projektion des eigenen Unsterblichkeits-

81 Vgl. NOCKE, Eschatologie (s. Anm. 59), 423.

62 DERS., Eschatologie (s. Anm. 1), 59f.

6 Der Betende stellt die Frage: Wirst du an den Toten Wunder tun? Kénnen
Schatten aufstehen, dich zu preisen? (Ps 88,11; vgl. Ijob 14,14; Jes 26, 7-21 [Jes. Apo-
kalypse]). Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 84.

6* Sie ist gekennzeichnet durch Radikalisierung (das Heil ist nur mehr in einer radi-
kalen Verinderung denkbar, einer neuen Welt nach dem Untergang dieser Welt), durch
Universalisierung (die ganze Welt, nicht nur die nationale Situation muf} verindert wer-
den) und durch Individualisierung (das Schicksal des einzelnen, dem in dieser Welt keine
Gerechtigkeit widerfahren kann, muB in der universalen, radikalen Verinderung seine
wahre Identitit erlangen).

6> Vgl. MOLTMANN, Kommen Gottes (s. Anm. 9), 85.



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 209

wunsches, sondern um eine Antwort auf die dringende Frage der univer-
salen Gerechtigkeit.

Solidaritit und Universalitit des Auferstehungsbildes gelten auch fiir
die neutestamentliche Interpretation in 1Kor 15. Weil Auferstehung ein
universales, eschatologisches Ereignis ist, kann man von der Auferste-
hung Jesu nur im Horigont der Auferstehung aller sprechen.® Paulus sagt
niamlich #icht. «Wenn Jesus nicht auferstanden ist, werden auch wir nicht
auferstehen», sondern geradezu wmgekehrr: «Wenn es keine Auferstehung
der Toten gibt, dann ist auch Christus nicht auferweckt worden» (1Kor
15,13). Es geht nicht zuerst um meine Hoffnung auf mein Weiterleben,
sondern um universale Erlosung, mit der Jesu Schicksal eschatologisch
interpretiert wird, d. h. so/idarisch mit dem Schicksal alles Lebenden, #n:-
versa/ im Andringen des Eschatons im Geschick Jesu und apokabyptisch
im Neuwerden aller Welt.¢

2. Die Folgen des Axioms von der Trennung von Leib und Seele

Im Zug der theologischen Reflexion entstand nun aber ein Problem, das
zur zunechmenden Integration des Unsterblichkeitsgedankens in den
Auferstehungsglauben fihrte: Wenn niamlich in Christus Auferstehung
schon geschehen ist, andererseits aber die allgemeine Auferstehung und
das Eschaton #och ausstehen, dann gibt es ein eigenartiges Zwischen:
Einmal ein Ingwischen einer irdischen Zwischenzeit zwischen Auferste-
hung Jesu und seiner Parusie; zum anderen aber auch als ein Darach des
Verbleibs der Toten, solange universale Auferstehung noch nicht ge-
schehen i1st. Beide Dimensionen sind Anfragen an die Identitdt sowohl
des Einzelnen als auch der Welt. Und genau deswegen traten in diese
beiden «Liicken» nun eine sogzologische und eine psychologische Interpreta-
tion des Identititsproblems: die soziologische Identitit eines Inzwischen
durch eine Zeit der Kirche (oder sogar eines 1000jihrigen Reiches im
Chiliasmus) und die psychologische Identitit eines Danach durch die
Unsterblichkeit der vom Leib getrennten Seele. Im Laufe der Geschichte
haben sich dann im Grunde vier Modelle tiber die Interaktion beider
Dimensionen — des Inzwischen der Welt und des Danach der Toten —
herausgebildet.

66 Wobei hier ausgeklammert werden darf, daB Paulus bei «allen» nicht an eine
apokatastasis panton dachte, also die Frage nicht stellte, was mit denen geschieht, die
das Gericht nicht bestehen wiirden.

7 Wegen dieser solidarischen Weltverflechtung der Erlésung ist nach 1Kor 15,20
28 auch niemand individuell auferstanden, bis nicht Christus universal den Tod besiegt
haben wird. Vgl. auch FABER, Selbsteinsatz (s. Anm. 16), 202-207.



210 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

a) Das Danach als solidarisches Warten auf das universale Ende des Ingwischen
der Welt

Die Seele trennt sich zwar vom Leib im Tod, wird aber dadurch nicht
frei, sondern bleibt an das Gesamtschicksal der Welt und Geschichte ge-
bunden. Daher warten auch die Gerechten, bis Gott alle auferweckt. Die
Viter folgen hier zwar dem Gedanken der Identitit des Menschen iiber
den Tod hinaus durch die Seele, verstehen ihre Identitat aber nur als eine
bedingte. SchlieBlich ist der Lezb das Medium der Kommunikation der
Seele. Daher konstituiert der Leib die Identitit des Menschen so mit, dal}
die Toten dem Schicksal der Welt verbunden bleiben. Das war eine
wichtige Position des christlichen Altertums.

b) Das Danach als individueller Endgustand obne Riicksicht auf das Ingwischen
der Welt

Gleich nach dem Tod wird die vom Leib getrennte Seele gerichtet und
erlangt thren Endzustand. Die allgemeine Auferstehung bringt zwar den
Leib wieder hinzu, aber ohne wirkliche Relevanz fur die bereits voll-
kommene Gliickseligkeit oder ewige Verwerfung der leiblosen Seele.
Dieses Modell hat im Mittelalter durch die Bulle Benedictus Deus von
Papst Benedikt XII. einen Sieg errungen, nicht aber ohne durch Wider-
stand zu gehen. Im sogenannten Visiostreit in den 1330er Jahren hatte
sich nimlich Papst Johannes XXII. auf die alte Tradition berufen und
von einem «wartenden Himmel» gesprochen. Erst durch Widerspruch
und die verinderte Situation gezwungen, widerrief er diese Ansicht, was
mit Benedikts Bulle besiegelt wurde.

¢) Kein Danach, nur ein Ingwischen

Die neuere evangelische Theologie lehnte die Uberwucherung durch eine
der Seele eigentiimliche Unsterblichkeit zugunsten einer allein durch
Gott erfolgenden Errettung durch Auferstehung ginzlich ab. Dagegen
formulierte sie eine radikale Gegenposition, die sich bemiihte, einer
eschatologischen Hoffnung ohne ein Danach Rechnung zu tragen. Ge-
mil} der Ganztodtheorie stirbt im Tod der ganze Mensch — keine Seele
Uberlebt diese ginzliche Desintegration des Menschen. Der Tod ist radi-
kal ernstzunehmen. A/kin Gott steht jetzt fir unsere eschatologische
Identitit ein. Auf seiten des Menschen gibt es kein Recht, keine Eigen-
schaft, keine Einforderung auf ein Weiterleben. Dem Menschen bleiben



Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis 211

nur Hoffnung auf Gottes Gedenken ohne die Illusion einer Kontinui-
tat.68

d) Kein Danach, aber auch kein Inzwischen

Gegentber der Problematik der Ganztodtheorie formulierte die katholi-
sche Theologie eine Auferstehung iz Tod. Fir sie ist weder ein Inzwi-
schen noétig, das die Geschichte von ihrer Vollendung trennt, noch
kommt es zu einer Abwertung des leiblichen Auferstehungsgedankens
gegeniiber dem Danach einer leiblosen unsterblichen Seele: Im Tod wird
nimlich der gange Mensch, mit seinem Leib, mit seiner Geschichte, in
Gott hinein auferweckt; und: alle Geschichte kommt in Gott gewisser-

maflen «zugleich» an, da die Ewigkeit sich zur Zeit nicht zeitlich ver-
hilt, *

3. Kommunikation mit der Welt und Identitit in Goit

Beide neuen Modelle radikalisieren das antike Modell der Solidaritit: Sie
kommen ohne den Unsterblichkeitsgedanken aus; sie verbinden univer-
sale und individuelle Eschatologie ohne Bruch miteinander; sie folgen
einem solidarischen Modell von Auferstehung und Eschatologie als
Weltloyalitit, nicht der Weltflucht. Beiden Modellen ist allerdings zu ei-
gen, daf} sie keine eschatologische Zeitrede formulieren, d. h. es fehlt ih-
nen ein Zeitbezug eschatologischer Zeit-Eréffnetheit. Die Ganztodtheo-
rie hebt Zeit im Tod schlicht auf; die Theorie von der Auferstehung im
Tod wiederum sistiert die Geschichtszeit fiir das Eschaton Gottes —
denn entweder ist alle Zeit gleichgeitig in Gott oder doch einmal endgiiltig
versammelt. Dennoch evozieren diese Modelle Momente fur eine zukiinf-
tige eschatologische Zeitrede, an denen sich weiterdenken lif3t.

a) Die Theorie von der Auferstehung im Tod insistiert darauf, dal3
die Geschichte des Menschen, die er durchlebt hat, mit seinem Tod nicht
verschwindet #nd daB seine Leiblichkeit Bedeutung fiir die weitere Ge-
schichte in der Welt erlangt. Der Leib des Menschen darf aber prinzipiell

68 Vgl. FINKENZELLER, ]., Eschatologie, in: BEINERT, W. (Hg.), Glaubenszu-
ginge. Lehrbuch der Kath. Dogmatik. III, Paderborn 1995, 563; DERS., Was kommt
nach demTod? Eine Orientierungshilfe, Miinchen 1971, 54; ZIEGENAUS, Zukunft (s.
Anm. 51), 111.

9 Hierin unterscheiden sich allerdings die Positionen von Greshake und Lohfink.
Wihrend Lohfink eine strenge Inkommensurabilitit zwischen Zeit und Ewigkeit an-
nimmt, die ein «Zugleich» aller Zeit in Gottes Ewigkeit denkbar macht, neigt Greshake
zu einem mehr beweglichen Verhiltnis von Zeit und Ewigkeit, einer Art geschehender
Auferstehung als Sammlung. Vgl. GRESHAKE, G./LOHFINK, G., Naherwartung — Auf-
erstehung — Unsterblichkeit. Untersuchungen zur christlichen Eschatologie, Freiburg
41982 (QD 71).



212 Zeit. Tod. Neuheit. Gedachtnis

nicht mehr (allein) rdumlich ausgelegt werden, sondern mul} in seiner
zeitlichen Dimension wahrgenommen werden — als die gelebte Geschichte
eines Lebens.

Dieser «Zeitleib» des Menschen wiederum ist in sich geit-relational,
d. h. er wirkt auf andere Zeiten, wie Karl Rahner schon in den 50er Jah-
ren mit der Idee vom Allkosmisch-Werden des Leibes im Tod andeutete.
Diese These erlaubt es uns heute, von einem Allzeitlich-Werden der
Leiblichkeit im Tod zu sprechen. Das bedeutet: Alle Wesen kommunigie-
ren aufgrund ihrer Leiblichkeit «im Grunde» («am Grunde der Welt»)
miteinander, so dal} @/t Wesen einander im Grunde «gegenwirtigy sind,
d. h. sich gegenseitig bedingen, gegenseitig aufeinander wirken und in
universaler Solidaritit zusammengeh6ren.™

In eschatologischer Zeitrede bedeutet das: Auch iiber ihren Tod hin-
aus bleiben die Toten daher dieser Welt so verbunden, daBl weder die
Welt ohne ihr Bleiben 7/# der Welt noch ihre Identitit oh#ze die Welt voll-
endet sein konnen. Diese Verwobenheit erlaubt keine Sistierung der Zeit
aus einem Begriff universaler Vollendung, sondern fordert eine all-
durchdringende (und alles durchdringen-lassende) Zeitmacht Gottes als
zeitsensible Gegenwart Gottes (und von allem) in allem.

4) Die Ganztodtheorie wiederum unterstreicht, dal Identitit nicht
eine Eigenschaft einer substantiellen Seele ist, die sich durch alle Verin-
derung hindurch identisch bleibt, sondern ein Geschenk Gottes. Diese
Diskontinuitit des unverhofften Erwecktwerdens impliziert aber eine
Zeitdiffereng, durch die Identitit einen Zeitindex erhilt: Identitit ist jetzt
nicht mehr die Voraussetzung unserer Lebenszeit und Geschichte, son-
dern ihr Ergebnis. Nicht das noch ausstehende Leben wird durch eine
Seelenidentitit begrindet, sondern erst das gelebte Leben dringt auf eine
Identitit der gelebten Zeit.

In eschatologischer Zeitrede hat das folgende entscheidende Konse-
quenz: Identitit ergibt sich nicht mehr durch «Uberleben» einer Seele
oder einer «Wiedervereinigung» von Leib und Seele nach ihrer zwischen-
zeitlichen Trennung. Vielmehr sammelt der Mensch in seinem Leben
«sich selber zusammen» zu einem Ganzen, das in den Dimensionen und
Zeitbewegungen zwei Richtungen kennt: In jedem unserer Ereignisse
werden wir aus einer Vergangenheit unserer Geschichte (Geschichtsleib)
und einer noch unverwirklichten Zukunft (Hoffnungs-Seele). In der
Sammlung unserer Lebens-Zeit nun sammelt sich unser «(Zeit)Leiby.
Und woraufhin sammelt sich dieser Zeit-Leib? Er misindet in eine «(Voll-

70 Vgl. RAHNER, K., Zur Theologie des Todes. Mit einem Exkurs iiber das Marty-
rium, Freiburg 1.Br. 1958, 20-23.



Zeit. Tod. Neuheit. Gediachtnis 213

endungs)Seele». Die Seele erscheint jetzt als die endgiiltige Zeitidentitiit
des Lebens, als das «Ende des Leibes». Als Vollendungsgestalt des Leibes
meint «Seele» die Sammlung der gelebten Zeit zu einer eschatologischen
Einheit.”

Wenn aber die Zeit-Identitit des Menschen in ihrer todiberwinden-
den Vollendungsgestalt an die «All-Gegenwart» aller Zeiten und an die
Durchdringung von Unvollendetem und Vollendetem gebunden ist, was
geschieht dann mit der Zeit in universaler Vollendung: Wird Zeit im
«Ende» beendet oder als «Zukunft» Ewigkeit? Dies 1st die Frage nach der
universalen Vollendungsgestalt der Welt im Verhiltnis zu dieser Welt-
Zeit (als Zeit-Welt).

(Teil I1: Neuheit und Geddchinis folgt in Heft 3/2002)

" Dieser Idee, wie sie vor allem die ProzeBtheologie ausgearbeitet hat, ist auch
Pannenberg gefolgt. In seiner Frage nach der Identitit des Menschen in Gott er6ffnet
er uns die Grundlage fiir eine eschatologische Zeitrede von der Seele als Sammlung in
eine gottgeschenkte Einheit des gelebten Lebens. Die Vollendungseinheit kénnen wir
uns nimlich nicht selber geben; sie ist immer unverhofftes Geschenk wider alle Hoff-
nung und wider allen Widerspruch unseres disparaten Lebens. Vgl. PANNENBERG,
Vollendung (s. Anm. 18), 641-667.



	Zeit. Tod. Neuheit. Gedächtnis : Eschatologie als Zeittheologie

