
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft : seine Bedeutung
für eine Theologie der Religionen

Autor: Gäde, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Gäde

Der Zumutungscharakter der
christlichen Botschaft

Seine Bedeutung für eine Theologie der Religionen

In vielen Beiträgen zur Theologie der Religionen und zum interreligiösen
Dialog dominiert die Tendenz, den christlichen Glauben harmonisch in
den Chor der großen Weltreligionen einzufügen.1 Hans Küng bringt das

auf die griffige Formel: «Kein Weltfriede ohne Religionsfriede.»2 Doch
während Küng die theologische Wahrheitsfrage - ohne sie deshalb für
belanglos zu halten — bewußt ausblendet, sich auf ein seiner Ansicht
nach von allen Religionen geteiltes Ethos konzentriert3 und damit den

Dialog der Religionen als Forderung der praktischen Vernunft einklagt,
scheint die angloamerikanische pluralistische Religionstheologie von dem
Bestreben geleitet zu sein, alles Ärgerliche und für andere Religionen
Unzumutbare aus dem christlichen Glauben entfernen zu wollen, um das

Christentum pluralismusfähig zu machen. Dies betrifft in erster Linie die

Christologie, in der ein Hauptvertreter der pluralistischen Religionstheologie

wie John Hick das größte Hindernis auf dem Weg zur christlichen

Pluralismusfähigkeit erblickt.4 Dementsprechend ist in der ein-

1 Zu dieser Wahrnehmung vgl. auch G. NEUHAUS, Kein Weltfrieden ohne christlichen

Absolutheitsanspruch. Eine religionstheologische Auseinandersetzung mit Hans
Küngs «Projekt Weltethos», Freiburg et al 1999, 22-30.

2 H. KÜNG, Projekt Weltethos, München-Zürich 1990, 97-103.
3 Vgl. ebd., 114ff.
4 Vgl. J. HICK, The Metaphor of God Incarnate. Christology in a Pluralistic Age,

London 1993, 7ff., 152. Das ganze Werk widmet sich im Grunde der Aufgabe, die

Christologie einer religiösen Pluralismusfähigkeit unterzuordnen. Vgl. in diesem
Zusammenhang auch P.F. KNITTER, Ein Gott — viele Religionen. Gegen den Absolutheitsanspruch

des Christentums, München 1988, 42: «Das entscheidende Hindernis scheint
der zentrale christliche Glaubenssatz der Einzigartigkeit Christi zu sein. Die grundlegende

Voraussetzung eines einheitlichen Pluralismus lautet: Alle Religionen sind
gleichermaßen gültig oder können es sein. Das heißt, daß ihre Stifter, die religiösen
Gründergestalten, ebenso für gleich gelten. Dies würde wiederum die Möglichkeit eröffnen,
daß Jesus Christus (einer unter vielen) in der Welt der Heilsbringer und Offenbarer ist.
So etwas anzuerkennen ist dem Christen einfach nicht erlaubt. Oder doch?»



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 167

schlägigen Literatur auch von «Deabsolutierung der Christologie» und

sogar von «christologischer Abrüstung» (man beachte die schlimme
Formulierung!) die Rede.5 Als Gegenstand solcher Abrüstung ist in erster
Linie das christologische Dogma gemeint, wie es vom Konzil von Chal-
kedon formuliert und definiert wurde und das Jesus Christus als «wahrhaft

Gott und wahrhaft Mensch» in einer Person «ohne Vermischung
und ohne Trennung» bekennt.6 In diesem Bekenntnis kommt nach
Ansicht pluralistischer Theologen ipso facto ein Superioritätsanspruch zum
Ausdruck, wie er so von keiner anderen Religion erhoben werde. Offenbar

wird in diesem Bekenntnis für Christen ein Anlaß gesehen, sich über
andere Religionen zu erheben.

Nun erinnert das Kreuz in jeder christlichen Kirche und in den Häusern

der Christen daran, daß das Christentum sich einem tödlichen Konflikt

verdankt. Es ist der Konflikt, in den bereits Jesus mit seiner eigenen
Herkunftsreligion geriet und der ihn- zu Tode brachte. Scheinbar ging
diese Religion aus diesem Konflikt als Siegerin hervor.

Also nicht ein Konflikt mit der «Welt» steht am Ursprung des

Christentums, sondern ein Streit mit der Religion. Dieser Konflikt scheint
mir aus der aktuellen religionstheologischen Diskussion weitgehend
ausgeblendet zu werden. Die seit einigen Jahren entbrannte Diskussion um
eine Theologie der Religionen und die oft vorgebrachte Forderung nach
einer christlichen Verhältnisbestimmung zu den nichtchristlichen
Religionen, die auf jeden Superioritätsanspruch verzichtet, ist weithin vom
Wunsch nach einem harmonischen Miteinander der Religionen bestimmt.
Doch angesichts der konfliktiven Natur, die der christlichen Botschaft
durchaus eigen ist, stellt sich die Frage, ob ein solches harmonisches
Miteinander überhaupt möglich ist.

Mit dieser Problemanzeige soll nicht gesagt sein, der christlichen
Botschaft wohne «von Natur aus» ein Superioritätsanspruch über die
anderen Religionen inne. Vielmehr möchte ich von einem ZumutungsCharakter

sprechen, der sicher zum Wesen des christlichen Glaubens gehört
und der sich theologisch nicht wegdiskutieren läßt, ohne die christliche
Botschaft selbst zu entleeren. Denn nach dem neutestamentlichen Zeug-

5 R. BERNHARDT, «Deabsolutierung der Christologie?», in: M. v. Brück/J. Werbick
(Hgg.), Der einzige Weg zum Heil? Die Herausforderung des christlichen Absolut-
heitsanspruchs durch pluralistische Religionstheologien, Freiburg 1993, 144—200,
sondiert die Möglichkeiten eines christologischen «Deabsolutierungsprogramms» (147) und
fragt: «Müssen wir christologisch abrüsten, um interreligiös dialogfähig zu werden?»
(144).

6 Vgl. DH 301 und 302. Zur bleibenden Bedeutung dieser dogmatischen Definition
vgl. P. KNAUER, Die chalzedonensiche Christologie als Kriterium für jedes christliche
Glaubensverständnis, in: ThPh 60 (1985) K15.



168 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

nis ist die Botschaft Christi, des Gekreuzigten, «für Juden ein empörendes

Ärgernis, für Heiden eine Torheit» (IKor 1,23). An diesem als
ungeheuerlich empfundenen Zumutungscharakter hat sich der Konflikt mit
Jesus entzündet.

Wie damit bereits angedeutet und von Paulus bekräftigt wird, hängt
dieser Zumutungscharakter mit dem Kreuz Jesu Christi zusammen.
Doch stellt nicht erst das Kreuz diese «unzumutbare» Eigenart der
christlichen Botschaft dar, sondern das Kreuz ist Ausdruck und, wie es

scheint, unausweichliche Folge ihres Zumutungscharakters. Tatsächlich
hat das Kreuzesgeschehen ja seine Vorgeschichte in der Botschaft des

vorösterlichen Jesus und in der Tatsache, daß er dafür Anhänger fand.
Diese Botschaft war es, die den Streit entfachte, zum tödlichen Konflikt
führte und Jesus den Tod am Kreuz einbrachte. Dieser Konflikt wurde
mit den religiösen Autoritäten Israels ausgetragen. Diese auch waren es,
die nach dem Neuen Testament im Anspruch Jesu blasphemische Züge
sahen (vgl. Joh 10,33: 7tepi p^aar(pT||Tiaç; 19,7) und seinen Tod forderten
(vgl. Mk 2,7 parr., 3,5f. parr.; 14,1.63f. parr.). Die Tempelaktion Jesu (Mk
11,15—19) sowie seine «Tempelworte» (Mt 23,37ff.; Lk 13,34f.; Mk 13,lf.;
Joh 2,19), aus denen man Jesus vor dem Hohen Rat einen Strick zu drehen

versuchte (Mk 14,58; Mt 26,61), konnten nur als anmaßende
Gotteslästerung und Angriff auf die Religion verstanden werden. «Tatsächlich

war sie [die Tempelaktion] der Auslöser für seine Verhaftung und
Hinrichtung.»7 Auch wenn Jesus konkret durch die römische
Besatzungsmacht hingerichtet wurde, waren die Römer eher die Vollstrecker
einer Forderung, die von der religiösen Autorität Israels an den
römischen Statthalter herangetragen worden war (vgl. Mk 10,33f.; 15,3).
Ankläger war zunächst die Religion; das präsumierte Verbrechen ein religiöses.8

Die folgenden Seiten möchten erläutern, in welchem Sinne die
christliche Botschaft einen Zumutungscharakter für die anderen Religionen

darstellt. Dafür muß zuerst gezeigt werden, daß sich der christliche
Glaube zu den Religionen ähnlich verhält wie zur Religion Israels. Er
will sie nicht ersetzen, sondern ihre unüberbietbare Wahrheit ans Licht
bringen und verständlich machen. Das aber setzt voraus, daß man bereit
ist, das eigene religiöse Vorverständnis zu überprüfen. Dieses kennt in
der Regel nur die herkömmlichen Klassifikationsmodelle Exklusivismus,

1 Th. SÖDING, Die Tempelaktion Jesu. Redaktionskritik — .Überlieferungsge¬
schichte — historische Rückfrage, in: TThZ 101 (1992) 36—64, hier: 62.

8 Vgl. Dazu die erhellenden Ausführungen von F. MUSSNER, Das jüdische Nein zu
Jesus und zum Evangelium. Gründe und Konsequenzen für die Juden, in: TThZ 110

(2001) 47-66, hier: 47-54.



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 169

Inklusivismus und neuerdings Vluralismus. Keines von ihnen ist gemeint,
wenn hier vom Zumutungscharakter die Rede ist. Denn weder die christliche

Botschaft noch die Religionen, insofern sie eine unüberbietbare
und alle Wirklichkeit umfassende Wahrheit verkündigen, lassen sich
theologisch in solche vorgefaßten und angeblich «logischen» Modelle einordnen.5

Denn «neuer Wein gehört in neue Schläuche» (Mk 2,22 parr.).
Es müßte also an der christlichen Botschaft selbst gezeigt werden,

daß es nicht ihrem Selbstverständnis entspricht, andere Religionen ex-
klusivistisch zu verwerfen oder ihnen die Wahrheit schlichtweg
abzusprechen. Auch ein inklusivisüsches Verhältnis, wie es von Karl Rahner

grundgelegt ist, entspricht noch nicht dem, was der christliche Glaube
meint, wenn er sich an religiöse Menschen wendet. Der Inklusivismus

vermag in anderen Religionen nicht deren unüberbietbare übernatürliche
Wahrheit zu erkennen, sondern räumt ihnen nur eine partielle Teilhabe
an der eigenen Wahrheit ein. Es bliebe ein inhaltlicher Superioritätsan-
spruch des Christentums gegenüber anderen Religionen bestehen. Völlig
unzutreffend wäre erst recht ein pluralistisches Verständnis, das die
christliche einfachhin neben die anderen Religionen stellt. Die pluralistische

Religionstheologie, wie sie von John Hick vorgetragen wird, vermag
in allen Religionen, auch in der eigenen, nur eine partielle Wahrheit zu
erkennen.10 Aus Gründen eines vermeintlichen Religionsfriedens und
einer angestrebten Harmonisierung der Religionen wird auch die eigene
Wahrheit relativiert. In Wirklichkeit verkündet aber nicht nur der christliche

Glaube eine unüberbietbare Wahrheit, sondern auch die anderen

Weltreligionen. Diese Wahrheit besteht in der von ihnen allen verheißenen

Überwindung der Gottferne. Alle drei religionstheologischen Modelle

gehen aber davon aus, daß es sich bei den Religionen im Grunde um
verschiedenartige und miteinander konkurrierende Wahrheitsansprüche
handelt. In diesem Falle bleibt dann wohl tatsächlich nur die Wahl eines
der drei zur Verfügung stehenden religionstheologischen Optionsmodelle:

Verwerfung, Einschluß oder Selbstbescheidung.

Der Zumutungscharakter im Neuen Testament

Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft artikuliert sich nicht
erst in neutestamentlichen Stellen wie Mt 10,17—22 oder 10,34—38. Die

9 Vgl. P. SCHMIDT-LEUKEL, Zur Klassifikation religionstheologischer Modelle, in:
Catholica 47 (1993) 163-183.

10 Vgl. meine kritische Auseinandersetzung mit John Hick: G. GÄDE, Viele
Religionen - ein Wort Gottes. Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religionstheolo-
gie, Gütersloh 1998.



170 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

Botschaft Jesu stellt für die Religion Israels eine Zumutung dar, weil sie

sich als «Erfüllung» der Verheißungen dieser Religion präsentiert. Damit
bestreitet sie implizit, daß diese Religion ihren Verheißungscharakter
selbst verständlich und universal verkündbar zu machen vermag.

Die Botschaft Jesu hat an ihrem Ursprung nicht areligiöse Menschen
oder Ungläubige als Adressaten, sondern richtet sich von vornherein an
religiöse Menschen, ja an die Religion Israels selbst, das sich als «Volk
Gottes» verstand und versteht. Israel ist der erste Adressat des Evangeliums.

Jesus weiß sich im Anfang seiner Verkündigung «nur zu den verlorenen

Schafen des Hauses Israel gesandt» (Mt 15,24). Entsprechend sendet

er auch die Zwölf «nicht zu den Heiden», sondern «zu den verlorenen

Schafen des Hauses Israel» (Mt 10,5f). Der christliche Glaube und
damit die christliche Religion wächst heraus aus der Religion Israels,
zugleich aber bezieht sich die christliche Botschaft von vornherein auf diese

ihre Ursprungsreligion. Und mit dieser gerät sie nach dem Zeugnis des

Neuen Testaments in Konflikt.
Das Lukasevangelium schildert diesen konfliktiven Charakter in der

Perikope vom Auftreten Jesu in der Synagoge seiner Heimatstadt Naza-
ret (4,16—30). Die Textkomposition scheint weitaus stärker als die
synoptischen Parallelstellen «in einem einmaligen Ereignis ein programmatisches

Ganzes, das wie in einem Brennspiegel Grundlegendes über die
Wirksamkeit Jesu überhaupt aussagt»11, zum Ausdruck zu bringen. Damit
stellt sie den konfliktiven Charakter der Botschaft Jesu heraus. Tatsächlich

kann die Perikope wie eine Jesusgeschichte im Zeitraffer gedeutet
werden: Auftreten Jesu, seine Verkündigung und die zuerst positive, dann
ablehnende und feindselige Reaktion seiner Zuhörer. Die Begebenheit
schildert, wie es Jesus nicht nur in Nazaret, sondern überhaupt in Israel

ergangen ist. Sie ist wie eine Illustration von Joh 1,11: «Er kam in sein

Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf.» Die lukanische
Textkomposition sagt auch, warum man Jesus nicht aufnahm.

Jesus tritt am Sabbat in der Synagoge zu Nazaret als Verkünder der

prophetischen Schriftlesung und als Lehrer auf. Er trägt Jes 61,lf. vor.
Der Text wird von Lukas in der Septuagintaversion zitiert. Gegenstand
des vorgetragenen Textes ist eine Messiassalbung und die Verheißung
messianischen Heils. Nach der Lesung bezieht Jesus den vorgetragenen
Text auf sich selbst: «Heute hat sich dieses Schriftwort in euren Ohren
(d. h. indem ihr sie von mir hört) erfüllt» (arpepov 7tE7tkripcoTOU f) ypa<pf|

ccutt| èv toîç cnaiv üficüv, 4,21). Die heftige Ablehnung, auf die Jesus mit

11 W. GRUNDMANN, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 71974, 119 (ThHK, hrsg.
von E. Fascher, Band III).



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 171

dieser Auslegung nach anfänglichem Beifall bei seinen Zuhörern trifft,
bezieht sich wohl weniger auf die Aussicht auf Erfüllung dieser Verheis-

sung. Diese lag ja durchaus im Erwartungshorizont Israels. Skandalös
dürfte das Wort crnimpov in Verbindung mit der perfektischen Verbform
von 7tVr|pôcû gewirkt haben.12 Daß Jesus die Erfüllung der messianischen

Verheißung mit seiner Person verbindet und sie als jetzt geschehen
behauptet, löst Unverständnis und am Ende Wut und sogar Gewaltbereitschaft

aus.13 Daß Jesus sich als Erfüllung der Schrift Israels präsentiert,
wird von den Zuhörern Jesu, die stellvertretend für Israel stehen, als

Zumutung empfunden. Es ist nicht nur die Heimatgemeinde Jesu, es sind
vielmehr seine angestammte Religion selbst und sein Volk («wo er
aufgewachsen war»), die ihn ablehnen und zu Tode bringen.

Die Botschaft Jesu ist so zunächst für die Juden nicht die Botschaft
einer fremden Religion. Sie spricht die Sprache der eigenen Religion, ja,
sie beansprucht geradezu, die eigentliche Wahrheit dieser Religion
auszumachen, und doch wird sie als fremd empfunden und abgelehnt.14 Denn
Jesus, einer der ihren, beansprucht nicht weniger, als der verheißene Messias

zu sein und damit die Erfüllung des vorgetragenen Prophetenwortes.
Jesus erregt Anstoß, weil er ein alter Bekannter ist, nämlich «der Sohn
Josefs». Als solcher kann er in den Augen der Nazarener nicht der
verheißene Messias sein. Jesu christozentrische Auslegung verträgt sich
offenbar nicht mit dem religiösen Vorverständnis der Synagogengemeinde,
wie sich auch sofort an den folgenden Versen (25—27) zeigt. Jesus knüpft
an zwei alttestamentliche Geschichten (lKön 17; 2Kön 5) an und führt
seinen Zuhörern in Nazaret ihr viel zu enges religiöses Vorverständnis
vor Augen, indem er zeigt, daß die Verheißung des Heils ganz und gar
nicht auf die Juden beschränkt sein muß, sondern sich auch an «einer
Witwe in Sarepta bei Sidon» (V. 26) erfüllt und den «Syrer Naaman» mit
einschließt (V. 27). Damit erregt Jesus erst recht den Zorn seiner Zuhörer

und bringt sich selbst in Lebensgefahr.
Der Zumutungscharakter der Botschaft Jesu besteht zunächst also in

dem Anspruch, präsentische «Erfüllung» der Israel geltenden Messias-

12 Zu ofipepov vgl. H. SCHÜRMANN, Das Lukasevangelium. Erster Teil, Freiburg
et. al. 1969, 233f. (HThK, Band III): «Er (Lk) weiß, daß die TtEttkripiociç, die das

afi|TEpov füllt, im Wort gegenwärtig aktualisiert wird.»
13 Richtig bemerkt H. SCHÜRMANN, ebd., 235: «Der folgende überraschende

Umschlag von lobender Zustimmung zur Ablehnung bis zum Lynchversuch wird durch
die Perikope nicht psychologisch verständlich gemacht, sondern theologisch: Sie wird
durch Jesu Herausforderung bewirkt.»

14 Vgl. die Auflistung der Anstoß erregenden Verhaltensweisen Jesu allein aus dem

Markusevangelium bei F. MUSSNER, Das jüdische Nein (s. Anm. 8), 47f.



172 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

Verheißung zu sein. Nicht nur an dieser Stelle, sondern an zahlreichen
anderen kommt das Selbstverständnis des Neuen Testaments zum
Ausdruck, Erfüllung der Schrift Israels zu sein. Ausdrücklich wird es Mt 5,17

bezeugt: «Denkt nicht, ich sei gekommen, um das Gesetz und die
Propheten aufzuheben. Ich bin nicht gekommen, um aufzuheben, sondern
um zu erfüllen.» Nichts weniger wird jüdischen Ohren zugemutet, als in
Jesus den zu sehen, der ihre «Schriften» erst endgültig sinnvoll als Wort
Gottes verstehen läßt (vgl. 2Kor 3,14-16; Lk 24,27). Die wenigen von
uns zitierten Beispiele stehen stellvertretend für viele andere.15 Und es

geht dabei nicht um einzelne Stellen, von denen man auch abstrahieren
könnte, sondern um das hermeneutische Verständnis der christlichen
Botschaft selbst. Dieses ist aus dem Neuen Testament nicht wegzudis-
kutieren. Genau das aber ist für Israel ein «Skandal (ok(xv8cxA,ov)» (vgl.
IKor 1,23).

Das Christentum ist Religion nur «in \weiter Poten%>>

Die christliche Botschaft ist offensichtlich nicht eine religiöse Botschaft,
die sich friedlich und harmonisch neben die religiöse Botschaft Israels

plazieren läßt. Sie versteht sich nicht pluralistisch als eine Religion neben
einer anderen Religion. Auch will sie die Religion Israels nicht mit exklu-
sivistischem Anspruch für falsch erklären und ersetzen. Sie etabliert sich
auch nicht als die «bessere» und «überlegenere» Religion über die
«unvollkommenere» Religion Israels. Die christliche Botschaft kommt
vielmehr aus dem Judentum und bezieht sich zuallererst auf diese Religion.
Und das nicht, um sie abzuschaffen, sondern um deren Anspruch
universal verständlich zu machen. Sie nennt diesen Vorgang im Endeffekt
«Erfüllung». Es gehört - wie Peter Knauer feststellt — wohl zur
Einzigartigkeit des Christentums, daß es «seinem Wesen nach sich auf eine
bereits voll konstituierte Religion bezieht und deshalb selbst nur in
gewissermaßen zweiter Potenz als Religion bezeichnet werden kann.»16 Die
Botschaft Jesu beansprucht, eine «neue» Lesart jener «Schriften» zu sein,
die die jüdische Bibel ausmachen. Entsprechend ist die aus Altem und

15 Vgl. die ausführliche Darbietung des neutestamentlichen Schriftverständnisses in
allen Schriften des Neuen Testaments bei R. VODERHOLZER, Die Einheit der Schrift
und ihr geistiger Sinn. Der Beitrag Henri de Lubacs zur Erforschung von Geschichte
und Systematik christlicher Bibelhermeneutik, Einsiedeln-Freiburg 1998, 235—270.

16 P. KNAUER, «Das Verhältnis des Neuen Testaments zum Alten als historisches
Paradigma für das Verhältnis der christlichen Botschaft zu anderen Religionen und
Weltanschauungen», in: G. OBERHAMMER (Hg.), Offenbarung. Geistige Realität des

Menschen. Arbeitsdokumentation eines Symposiums zum Offenbarungsbegriff in
Indien, Wien 1974, 169f.



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 173

Neuem Testament bestehende christliche Bibel Ausdruck dieses neuen
Verstehens der Schrift Israels.17

Die christliche Botschaft ist demnach keine eigenständige Religion,
die neben anderen Religionen stünde und erst im nachhinein ihr
Verhältnis zu ihnen bestimmen müßte. Die christliche Botschaft ist genau
betrachtet eine Religion «in zweiter Potenz». Das wird bereits an ihrer
zweigeteilten Heiligen Schrift deutlich. Als einzige Religion hat die christliche

das gesamte Corpus der Heiligen Schrift einer anderen Religion in
den Kanon ihrer Bibel aufgenommen.18 Als einzige Religion verkündet
sie die Botschaft einer anderen Religion als «Wort Gottes». Sie

beansprucht damit, sie auf neue Weise verständlich zu machen. Dies stellt
eine ungeheure Zumutung an jüdische Hörer dar, wie sich an der zitierten

Perikope zeigt. Und diesen Zumutungscharakter zeigt sie unvermeidlich

immer dann, wenn sie auf jüdische Ohren trifft. Er wäre nur durch
Verzicht auf die Christusverkündigung selbst zu entschärfen.

Der christologische Sinn der «Schrift»

Die christliche Botschaft bezieht sich also von vornherein auf eine
bereits bestehende Religion und versteht sich als deren «Erfüllung». Offenbar

erfüllt sie einen Dienst an dieser Religion. Dieser Dienst kann als eine

hermeneutische Funktion verstanden werden. Sie zeigt, wie die Schrift
Israels «neu», d. h. endgültig sinnvoll zu verstehen ist. Als «Altes
Testament» ist die Schrift Israels in den Kanon der christlichen Bibel
aufgenommen worden. Diese Bezeichnung meint ein «neues» Verständnis
dieser Schrift. Die neutestamentlichen Autoren «lesen die Schrift (seil.
Israels) als das schriftlich fixierte Wort Gottes, der sich dieses Wortes
bediente, um die eschatologische Erlösung in Christus anzusagen»19. «Er-

17 Vgl. C. DOHMEN, «Die zweigeteilte Einheit der christlichen Bibel», in: DERS./
G. STEMBERGER, Hermeneutik der jüdischen Bibel und des Alten Testaments, Stuttgart

et al. 1996, 11-22. Zu Recht betont Dohmen im Hinblick auf jüdisch-christliche
Verständigung ebd., 21: «Es geht dabei nicht um einen interreligiösen Dialog, der
verlangen würde, daß Juden und Christen in gleicher Weise die je andere Auslegung
kennenlernen, sondern es ist einzig und allein die oben skizzierte Besonderheit der zweigeteilten

Einheit der christlichen Bibel, die das doppelte Verstehen des ersten Teils
herausfordert.» Damit ist jedoch noch nicht entschieden, welche der beiden Verstehens-
weisen sich angesichts einer kritischen Vernunft besser zu verantworten vermag. Wie
macht die jüdische Lesart den Wort-Gottes-Charakter ihrer Schrift selbst universal
verständlich? Bedarf es dazu wirklich nicht der christlichen Lesart?

18 Schon aus diesem Grunde verbietet sich ein religionstheologischer Exklusivismus

wie von selbst.
19 R. VODERHOLZER, Einheit (s. Anm. 15), 269.



174 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

füllung» darf jedoch nicht in dem problematischen Sinn mißverstanden
werden, nach dem einzelne positive historische Zukunftweissagungen
«jetzt» eingetroffen wären.20 Es geht vielmehr darum, daß die ganze
Schrift Israels überhaupt erst als Wort Gottes verstehbar und universal
verkündbar wird, wenn verstanden ist, daß ihr Sinn darin besteht, von
Christus zu sprechen. Dieses Selbstverständnis artikuliert sich
unmißverständlich Lk 24,27, wo der Auferstandene den Emmausjüngern, die
den Sinn der Schrift selbst nicht verstehen, «darlegt, ausgehend von
Mose und allen Propheten, was in der gesamten Schrift über ihn
geschrieben steht» (Man beachte die beiden Allaussagen: àno nâvtcov tœv
(pritœv und èv Ttàoaiç taîç ypcnpaîç).

Paulus gibt diesem Sachverhalt 2Kor 3,12—18 eine theologische
Deutung, die wiederum mit einem Motiv aus der «Schrift» veranschaulicht
wird, nämlich mit dem «Schleier», den Mose Ex 34,34f. über sein Gesicht
legte: «Bis zum heutigen Tag hegt die gleiche Hülle auf dem Alten Bund,
wenn daraus vorgelesen wird, und es bleibt verhüllt, daß sie in Christus
abgetan wird» (2Kor 3,14). Denn «bis heute hegt die Hülle auf ihrem
Herzen, wenn Mose vorgelesen wird. Sobald sich aber einer dem Herrn
zuwendet, wird die Hühe entfernt» (2Kor 3,15£). Dieses Ende der
Schleierhaftigkeit der «Schrift» ist auch der Grund, warum Christen «mit
großem Freimut» auftreten können (2Kor 3,12). Für Paulus als Juden
wurde seine ihm vertraute «Schrift» durch Christus jetzt ganz neu
verständlich. Christus entbirgt ihren Sinn. Gerade im Hinbhck auf den
Gebrauch des Alten Testaments im paulinischen Briefkorpus gilt: «Man
kann die Schrift nicht abgesehen von der Reahtät verstehen, von der sie

spricht, nämhch von Christus. Für Paulus beruht wahre Interpretation
der Schrift darauf, von ihrem Hauptinhalt, der Christus ist, Zeugnis
abzulegen.»21 Im Hinbhck auf unsere Paulusstelle bedeutet dies, daß die

Schrift, «wenn sie ohne Kenntnis ihres wahren Inhalts gelesen wird, zum
Verbergen der Wahrheit dienen»22 kann. Nur im Glauben an Christus
geht dieser Inhalt dem menschhchen Geist auf. «Ein solcher christologi-
scher Sinn erweist sich andererseits nicht als dem AT fremd oder seiner

20 Vgl. dazu M. OEMING, Art. «Verheißung und Erfüllung», in: EKL IV, Göttingen
1996, 1152-1154.

21 B.S. CHILDS, Die Theologie der einen Bibel. Band I: Grundstrukturen, Freiburg
et. al. 1994, 285.

22 Ebd., 287. Ist es aber wahr, daß Paulus «nicht erkennt, daß das Alte Testament
selber eine Stimme hat, die von der des Neuen Testaments völlig getrennt ist» (ebd.,
286)?



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 175

ureigensten Intention zuwiderlaufend, sondern legt eine Teleologie frei,
die allerdings ohne das Christusereignis unerkennbar bleibt.»23

Diese «Relativierung» der Schrift Israels stellt für jüdische Ohren
unzweifelhaft eine Zumutung dar. Denn die christliche Botschaft bestreitet,
daß der wahre Wort-Gottes-Charakter der Schrift Israels ohne Christus
verständlich wird. Tatsächlich wird nur selten auf den Anspruch einer

Heiligen Schrift, «Wort Gottes» zu sein, ausdrücklich reflektiert. Wie
verantwortet sich ein so ungeheurer Anspruch vor der fragenden Vernunft
des Menschen und angesichts der Unbegreiflichkeit und Transzendenz
des biblischen Gottes? Wie kann überhaupt ein menschliches und
geschriebenes Wort, das doch geschöpflicher Natur ist, Gottes Wort sein?

Das Neue Testament ist davon überzeugt, daß der Begriff «Wort Gottes»
überhaupt nur dann sinnvoll sein kann, wenn Gott selbst als Mensch
zum Menschen kommt (vgl. Joh 1,14; 14,6). Und eben dies ist in der

Synagoge von Nazaret der Fall gewesen. Denn wenn man einmal verstanden

hat, was das Wort «Gott» eigentlich bedeutet, läßt sich ein Bezogensein

Gottes «ad extra» nicht denken. Man kann sich dann ein Wort Gottes

nicht mehr problemlos vorstellen. Die Einsicht in die Bedeutung des

Wortes «Gott» macht kritisch gegenüber jedem Offenbarungsanspruch.
Denn wenn man sich Gott auf die Welt bezogen vorstellt, wäre er als ein
Teil der Wirklichkeit im ganzen, damit aber als ein Stück Welt
mißverstanden.24

Die neutestamentliche Botschaft stellt im Grunde eine Anfrage an
das Gottesverständnis Israels dar. Das betrifft nicht grundsätzlich den

jüdischen Monotheismus, wohl aber die monosubjektive Vorstellung, die
sich Israel von Gott macht. Nach Überzeugung des Neuen Testaments
ist Gott eben nicht ein einsamer, monosubjektivistisch und separat von
der Welt vorgestellter Gott, der dann eine Relation zur Welt aufnähme.

In diesem Fall wäre die von Israel zugleich behauptete Transzendenz
Jahwes nicht wirklich gewahrt. Denn ein von der Welt getrennter und in
Beziehung zu ihr gedachter Gott ist nicht wirklich transzendent und
unbegreiflich, sondern selbst Teil einer auch ihn umgreifenden Wirklichkeit.

Das Wort-Gottes-Verständnis Israels bleibt aus christlicher Sicht
selbstwidersprüchlich, solange es nicht trinitarisch verstanden wird. Wenn
Gott eine Beziehung zur Welt hat, dann allein deshalb, weil er in sich be-

23 R. VODERHOLZER, Einheit (s. Anm. 15), 269f. Zu 2Kor 3 vgl. auch ebd., 245—

248.
24 Dies ist eine Einsicht, die sich nur langsam Bahn bricht und in ihrer Tragweite

bedacht sein will. Treffend formuliert R. PANIKKAR, La pienezza dell'uomo. Una cri-
stofania, Milano 1999, 133: «Certamente non c'è un ad extra in Dio. A questo risponde
l'esperienza trinitaria.»



176 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

reits Beziehung und Gemeinschaft ist. Das Neue Testament verkündet
im Grunde, daß die Welt von vornherein hineingeschaffen ist in das

Gegenüber des Vaters zum Sohn (vgl. Kol 1,16) und somit an dem Wir
von Vater und Sohn partizipiert, das der Heilige Geist ist. Denn Gott ist
die alles umfassende und nicht eine außerhalb der Welt existierende
Wirklichkeit, die dennoch auch ihrerseits unter den Begriff der Wirklichkeit

im ganzen fiele. Nur unter Zugrundelegung dieses trinitarischen
Gottesverständnisses ist die Schrift Israels auch für Nichtjuden als Wort
Gottes zu verstehen und universal zu verkünden.

Diese «Relativierung» der Botschaft Israels ist somit die
Möglichkeitsbedingung für ihre «Universalisierung». Die Botschaft Israels vom
Bund Gottes mit seinem Volk wird nun universalisiert, d. h. diese

Verheißung gilt allen Völkern. Tatsächlich bringt die Kirche mit ihrer Bibel
die als Altes Testament verstandene Schrift Israels zu allen Völkern. Sie

tut das in der Gewißheit, daß die Schrift der Juden das widerspiegelt, was
überhaupt Freude und Hoffnung, Angst und Trauer der Menschen
ausmacht. Die ganze Problematik menschlicher Existenz wird in der Heiligen

Schrift der Juden so zur Sprache gebracht, daß sich auch andere
Menschen in ihrer Verzweiflung, in ihren Um- und Irrwegen, in ihrer
Sehnsucht nach Leben und nach Gott, in ihren gelungenen und gescheiterten

Formen des Zusammenlebens und im Drama ihrer Existenz weltweit

darin wiederfinden. Auf diese Schrift bezieht sich die neutestament-
liche Botschaft und eröffnet allen Völkern die Gewißheit, hineingenommen

zu sein in die Heils- und Bundesverheißung Israels.
Die Botschaft Israels vom Bund Jahwes mit seinem Volk liest sich

aus der christologischen Perspektive als Botschaft von der Hineinnahme
der Menschheit als ganzer in einen innergöttlichen «Bund». Dies ist ihre
«Erfüllung». So ist sie endgültig als Wort Gottes verstehbar. Es ist der
Bund des Vaters mit dem Sohn, der als Heiliger Geist wahrhaft göttlicher

und nicht geschöpflicher Qualität ist, in den die Juden und nun
auch die Heiden sich hineingenommen wissen dürfen (vgl. Eph 2,18).25

Christus ist als der hermeneutische Schlüssel zu einer neuen Lesart
der Schrift Israels im Glauben ihre «Erfüllung». Die eine christliche Bibel
aus Altem und Neuem Testament geht darin auf, «Wort Gottes» zu sein
und sich als solches verständlich zu machen. Das ist ihr eigentlicher
Sinn. Christus «offenbart» sich dabei selbst als der, der verborgen in der
Schrift Israels gegenwärtig und wirksam ist. Der johanneische Jesus be-

23 Zu dem Dreischritt «Relativierung» - «Universalisierung» - «Erfüllung» vgl.
P. KNAUER, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie,
Freiburg 61991, 259—270; H. WALDENFELS, Kontextuelle Fundamentaltheologie,
Paderborn 21988, 429f.



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 177

zeichnet sich selbst als den «Notenschlüssel» zur Melodie der jüdischen
Bibel, wenn er von sich sagt: «Amen, amen, ich sage euch: Noch ehe

Abraham wurde, bin ich» (Joh 8,58). Es gibt also auch eine christologi-
sche «Prae-position» des Neuen Testaments vor dem Alten.26 An der
unmittelbaren Reaktion seiner Zuhörer auf diese Worte nehmen wir e'rneut
den Zumutungscharakter dieser Botschaft wahr: «Da hoben sie Steine

auf, um sie auf ihn zu werfen» (Joh 8,59).
Die Einheit der Schrift aus Altem und Neuem Testament wird durch

Christus verbürgt. Weder sind die beiden Testamente einfach das

Nebeneinander zweier heiliger Schriften verschiedener Religionen, noch ist
das Neue Testament wie ein «Zweites» die christliche Fortsetzung (oder
juristisch folgerichtig die Außerkraftsetzung) eines «Ersten Testaments».
Das einheitsstiftende Verhältnis der beiden Diatheken folgt einem anderen

Muster. Sehr zu Recht betont Brevard S. Childs: «Die Nebeneinanderstellung

beider Testamente zur Formung der einen christlichen Bibel
entsteht nicht einfach aus dem Gedanken, die historische Kontinuität
zwischen Israel und der Kirche festzuhalten, sondern sie will vor allem
eine theologische Kontinuität behaupten. Die Kirche hat nicht nur ihre
neuen Schriften mit denen der Juden verbunden, sondern erhebt
Anspruch auf das Alte Testament als einem Glaubenszeugnis von Jesus
Christus.»27 Allein die christologischen Kategorien des christologischen
Dogmas von Chalkedon können dabei diese Einheit der Schrift zum
Ausdruck bringen: «unvermischt» und «ungetrennt». Es geht um
Verschiedenheit und Bezogenheit. Erst durch unterscheidende In-Bezie-
hung-Setzung der beiden Testamente ist es möglich, ihre spannungsreiche

Einheit zu wahren. Weder sind die beiden Diatheken in linearer
Fortsetzung gewissermaßen zu vermischen, noch sind sie als separate und
nur willkürlich zu einem Buch zusammengeleimte zu verstehen. Insofern
sie durch Christus verbunden sind, sind sie von Gott selbst in eine

spannungsreiche Einheit gebracht. Weder läßt sich die Schrift Israels allein
für sich genommen als Wort Gottes verstehen (trotz ihres Anspruchs, es

zu sein), noch läßt sich das Neue Testament verstehen, wenn es nicht
von vornherein bezogen ist auf eine Geschichte, die sich selbst nicht
genügt und darum weiß, insofern sie den Messias als endgültigen Heilbrin-
ger noch erwartet. Das Neue Testament setzt das Alte geradezu voraus,
so wie das Alte für sich allein genommen als Wort Gottes nicht verstehbar

ist. Treffend formuliert Rudolf Voderholzer diesen theologisch-her-

26 Diese Feststellung neutestamentlichen Selbstverständnisses relativiert die
Ausführungen C. DOHMENS, «Das Prae der Bibel Israels», in: DERS./G. STEMBERGER,
Hermeneutik (s. Anm. 17), 135—158.

27 B.S. CHILDS, Theologie (s. Anm. 21), 97.



178 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

meneutischen Sachverhalt: «Die Schrift erfährt also durch den
veränderten Verstehensrahmen und die sich darauf stützende Auslegung eine

tiefgreifende innere Umwandlung, sie ist <nicht mehr die gleiche wie vorher

(und außerhalb!)), und doch ist sie nicht abgetan und für irrelevant
erklärt, sondern sie gewinnt auf einer anderen Ebene, die nur im Glauben

und in der Kraft des Geistes zugänglich ist, neue Bedeutung und
Verbindlichkeit: als Zeugin des Evangeliums Jesu Christi.»28 Auf keinen Fall
darf dies so verstanden werden, als sei die Erfüllung ein zusätzlicher
Inhalt zur Schrift Israels. Vielmehr handelt es sich um ein dynamisches
gegenseitiges Interpretationsverhältnis, das Augustinus so ausdrückt:
«Novum in Vetere latet et in Novo Vetus patet.»29 Die «Erfüllung» der
Schrift ist danach bereits etwas in ihr verborgen Enthaltenes (das sie

aber nicht selbst entbergen kann) und nun in Christus Hervortretendes.
Wenn aber Christus in der als Altes Testament verstandenen jüdischen
Bibel verborgen gegenwärtig ist, dann spricht er daraus auch noch heute

zur Kirche und bestärkt sie im Glauben an ihn!

Zum Verhältnis %u den anderen Religionen

Ähnlich, wenn auch in bestimmter Hinsicht anders verhält sich die christliche

Botschaft auch zu den anderen Religionen. Anders deshalb, weil die

Kirche mit ihrer Christusbotschaft für immer an Israel gebunden bleibt.
Die Christusbotschaft ist zuerst in der theologischen Sprache der Schrift
Israels formuliert und verkündet worden. Sie stellt eine neue Weise dar,
die Schrift Israels zu lesen. Folgerichtig hat die Kirche auch jeder
Versuchung widerstanden, die Schrift Israels von sich abzustoßen, durch
ihre eigene Schrift zu ersetzen oder in sie zu integrieren oder beide «Teile»

einfachhin wie einen ersten und zweiten nebeneinander zu stellen. Sie

hat ihre eigene Schrift mit der Bibel Israels, so wie sie ihr vorlag, zu der
einen christlichen Bibel des Alten und Neuen Testaments verbunden, wobei

«alt» und «neu» ein einzigartiges Interpretationsverhältnis zum
Ausdruck bringen. Dieses kanonische Interpretationsverhältnis bleibt für die
Kirche normativ. Es stellt die Norm dar, um auch das Verhältnis der
christlichen zu den anderen Religionen zu bestimmen und zu verstehen.

28 R. VODERHOLZER, Einheit (s. Anm. 15), 248, unter Berufung auf D.A. Koch.
29 AURELIUS Augustinus, Quaest. in Hept. 2,73 (PL 34,623). Das Zweite Vatikanische

Konzil beruft sich für seine Sicht des Verhältnisses der beiden Diatheken zueinander

ausdrücklich auf dieses Augustinuswort: Dogmatische Konstitution über die Kirche

Dei Verbum, Art. 16).



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 179

Das Verhältnis der christlichen Botschaft zu Israel hat deshalb einen

paradigmatischen Charakter für eine Theologie der Religionen.30 Dies
nicht, weil sich das Neue Testament in gleicher Weise kanonisch mit den
Schriften anderer Religionen zu einer Bibel verbinden ließe, sondern
deshalb, weil die christliche Botschaft sich von vornherein auf eine' Religion

bezieht und zugleich einen universalen Anspruch erhebt. Sie

beansprucht, die Botschaft dieser Religion universal verkündbar zu machen,
so daß sie auch von Nichtjuden verstanden und angenommen werden
kann. Dieser Anspruch muß den ersten Christen nicht von vornherein
klar und bewußt gewesen sein. Eher ist anzunehmen, daß er sich aus der

Glaubenserfahrung ergab, die die neutestamentliche Kirche mit ihrer
Umwelt machte.

Gegenüber Israel beansprucht die christliche Botschaft, wie ein her-
meneutischer Schlüssel, deren unüberbietbare Wahrheit, die Christus ist,
ans Licht zu bringen. Ihr Zumutungscharakter besteht nicht darin, zu
behaupten, Israel sei eine unwahre oder nur teilweise wahre Religion. Er
besteht vielmehr darin, zu verstehen und zu zeigen, daß die Religion
Israels unüberbietbar wahr ist. Das Neue Testament macht diese Wahrheit
universal verstehbar. Nach dem Zeugnis des Neuen Testaments ist Christus

jedoch nicht nur «die Herrlichkeit seines Volkes Israel», sondern
auch «ein Licht, das die Heiden erleuchtet» (Lk 2,32; vgl. auch Joh 1,9).
Im Lobgesang des Simeon (Lk 2,29-32) wird beides von Christus in
einem einzigen Atemzug ausgesagt. Seine Funktion, die Wahrheit ans

Licht zu bringen, wird in je anderer Weise sowohl in Beziehung zu Israel
wie auch zu den «Heiden» bezeugt. Das Ringen der neutestamentlichen
Kirche um ihr Verhältnis zu den «Heiden» dokumentiert eine anfängliche
Unsicherheit (vgl. Apg 15). Müssen die Heiden erst Juden werden, um in
Kontakt mit Christus zu kommen und Glieder der Kirche zu werden?
Kann sich die Kirche also streng genommen nur von ihrer Beziehung zu
Israel her definieren? Oder kann sie ihr Bezogensein auf Israel als

theologisches Modell begreifen, als Paradigma für ihr Verhältnis auch zu den
Menschen anderer religiöser Herkunft? Tatsächlich beruft sich Jakobus
auf dem Apostelkonzil auf das Alte Testament, um die Hinwendung zu
den Heiden zu befürworten, indem er Am 9,11 f. zitiert:

«Brüder, hört mich an! Simon hat berichtet, daß Gott selbst zuerst
eingegriffen hat, um aus den Heiden ein Volk für seinen Namen zu gewinnen.
Damit stimmen die Worte der Propheten überein, die geschrieben haben:
Danach werde ich mich umwenden und die zerfallene Hütte Davids wieder
aufrichten; ich werde sie aus ihren Trümmern wieder aufrichten und werde

30 Vgl. meine ausführliche Entfaltung dieses Gedankens: G. GÄDE, Religionen (s.

Anm. 10), 314-348.



180 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

sie wiederherstellen, damit die übrigen Menschen den Herrn suchen, auch
alle Völker, über denen mein Name ausgerufen ist - spricht der Herr, der
das ausführt, was ihm seit Ewigkeit bekannt ist. Darum halte ich es für
richtig, den Heiden, die sich zu Gott bekehren, keine Lasten aufzubürden»
(Apg 15,14-19).

Die Wiederherstellung Israels erscheint hier geradezu als Bedingung für
die Bekehrung der Heiden. Und das Verhältnis der Kirche zu Israel wird
zum Verstehensmodell für das Verhältnis zu den anderen Völkern.
«Denn Mose hat seit ältesten Zeiten in jeder Stadt seine Verkündiger, da

er in den Synagogen an jedem Sabbat verlesen wird» (Apg 15,21). Die
universale Verkündigung Christi ist erst recht auch eine universale
Verkündigung der Botschaft Israels.

Tatsächlich machte die erste Kirche die Erfahrung, daß auch die
«Heiden» die Botschaft Christi verstanden, ja, daß sie vom Heiligen Geist
erfüllt waren, wie die Wirkung einer Predigt des Petrus auf die Heiden
zeigt (vgl. Apg 10,44—48). Staunend mußte die junge Kirche zur Kenntnis

nehmen, daß auch Nichtjuden, eben die Heiden, auf das Wort der
christlichen Verkündigung gläubig antworteten, das Wort im Heiligen
Geist verstanden und so ein Resonanzboden für das Wort waren. Paulus
bezieht sich im Zeugnis des Neuen Testaments in seiner Areopagrede
auf die verborgene Präsenz des christlichen Gottes in der Religion der
Athener und sucht sie durch das Evangelium offenbar zu machen (vgl.
Apg 17,22—31). Nicht nur einen Funken Wahrheit will er ihnen zugestehen,

sondern die ganze unüberbietbare Wahrheit will er aufdecken, die
bereits in ihrer Religion gegeben ist: «Denn keinem von uns ist Gott
fern» (Apg 17,27). Der Apostel bekundet, daß den Heiden «die Forderung

des Gesetzes ins Herz geschrieben ist» (Rom 2,15). Offenbar ist die
sittliche und religiöse Ansprechbarkeit des Menschen die Voraussetzung,
die «potentia oboediendalis» für die Verkündigung des Evangeliums.
Dieses deckt sodann auf, daß es sich in Wirklichkeit nicht nur um eine
«natürliche» Voraussetzung handelt, sondern um ein wirkliches
Getragensein durch die Gnade, das Menschen zum Hören und Annehmen des

Wortes befähigt. Das Evangelium vermag so zum hermeneutischen
Schlüssel auch für andere Religionen zu werden und deren verborgene
Wahrheit zu entbergen: «Den Menschen früherer Generationen war es

nicht bekannt; jetzt aber ist es seinen heiligen Aposteln und Propheten
im Geist offenbart worden: daß nämlich die Heiden Miterben sind, zu
demselben Leib gehören und an derselben Verheißung in Christus Jesus
teilhaben durch das Evangelium» (Eph 3,5f.).

Die von Matthäus überlieferte Geschichte von den Sterndeutern aus
dem Morgenland (Mt 2,12) illustriert diesen Sachverhalt. Es ist ihre
(religiöse) Sterndeutung, die sie auf den Weg bringt. Was sie ihnen verhieß,



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 181

finden sie in Jesus. Ihre Offenheit für eine Erfüllung dieser Verheißung
ging tatsächlich so weit, daß sie in Jesus ihre Erfüllung erkennen konnten.

Diese Offenheit kontrastiert mit der Verschlossenheit des Herodes.
Die Fernsten werden so zu Nächsten und der Nahe zu einem Fernen.
Diese Geschichte legt nahe, daß auch für die Sterndeuter die Verheißung
ihrer religiösen Überzeugung nun endgültig verstehbar geworden ist. Sie

haben den gefunden, der ihren Aufbruch und die religiöse Verheißung,
die sie dazu veranlaßt hat, als endgültig sinnvoll verstehen läßt. So scheinen

sich in Jesus die Verheißungen auch anderer Religionen zu erfüllen
und endgültig zu bewahrheiten. Sie werden durch Christus zu ihrer eigenen,

vollen und in ihnen bereits verborgenen Wahrheit geführt. Ohne
Jesus bleibt jedoch unklar und schleierhaft, wie die religiösen Verheißungen

erfüllbar sind. In ihm jedoch finden alle religiösen Sterndeutungen,
Lebensdeutungen und Weltdeutungen ihre wahre Erfüllung, so sehr, daß

die Begegnung mit Christus die Menschen sogar auf «einen anderen

Weg» zu bringen vermag (vgl. Mt 2,12).
Wenn es denn wahr ist, daß die Heilsgeschichte vor Christus nicht

nur auf die Geschichte Israels eingegrenzt werden kann, sondern koex-
tensiv mit der Menschheitsgeschichte ist31, dann kommt sie auch in der

Religionsgeschichte zum Ausdruck32, insofern diese die Heilssehnsucht
der Menschen auf verschiedene Weise artikuliert und ein unüberbietbares

Heil in Aussicht stellt. In den religiösen Traditionen erfahren die zu
ihnen gehörenden Menschen eine umfassende Deutung ihrer Existenz
und der Wirklichkeit als ganzer im Horizont einer universalen Heilssehnsucht,

die alles übersteigt, was an Glücks- und Heilserwartungen
innerweltlich realisierbar ist. Es wird ihnen durch sie ein Heil verheißen, das

«jenseits» aller Erfahrung und aller Selbstverwirklichung hegt.33

Wird die Kirche, wenn sie dem universalen Anspruch ihres Glaubens
gerecht werden will, nicht zu Recht versuchen, ihre Botschaft auch in
der religiösen Sprachwelt anderer Religionen zu formulieren? Dürfen die

Anhänger anderer Religionen, die sich von der christlichen Botschaft
ansprechen lassen, ihren Glauben an Christus nicht auch mit Hilfe der
religiösen Kategorien ihrer angestammten Religion zur Sprache bringen?
Gibt es nicht auch dafür bereits Zeugnisse im Neuen Testament?34 Kön-

31
Vgl. K. RAHNER, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des

Christentums, Freiburg et. al. 1976, 147—157.
32 Vgl. DERS., «Über die Heilsbedeutung der nichtchristlichen Religionen», in:

Schriften zur Theologie 13, Zürich et al. 1978, 341-350.
33 Vgl. ausführlich dazu G. GÄDE, Religionen (s. Anm. 10), 293-298.
34 So ist der Christushymnus Phil 2,6-11 nach TH. SÖDING, Erniedrigung und Erhöhung.

Erwägungen zum Verhältnis von Christologie und Mythos am Beispiel des



182 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

nen sie nicht die Heilsverheißungen ihrer Religionen mit neuen Augen
lesen, so ähnlich wie ein Paulus seine «alte» Schrift «neu» lesen gelernt
hat? Gilt etwas Analoges zum doppelten Verstehen der «Schrift» nicht
auch für das Verstehen fremder Religionen? Auch deren Zeugnisse können

für sich allein genommen werden, d. h. abgesehen von Christus und
um anderen im Lichte der Christusbotschaft gelesen zu werden.

Dies anzuerkennen, scheint mir für die Entwicklung einer christlichen

und theologisch verantwortbaren Theologie der Religionen von
vitaler Bedeutung zu sein. Es wäre die hermeneutische Voraussetzung, um
die bisherigen Klassifikationsmodelle hinter sich zu lassen und den
Religionen christlicherseits nicht nur ein Stück Wahrheit, sondern
unüberbietbare Wahrheit zuzuerkennen, ohne deshalb den eigenen Wahrheitsanspruch

auch nur ansatzweise reladvieren zu müssen.

«Offenbarung» ist kein selbstverständlicher Sachverhalt

In dieser Sicht bestünde das «Neue» der christlichen Botschaft nicht nur
gegenüber der Schrift Israels, sondern auch gegenüber den Heilsverheis-

sungen anderer Religionen in ihrer hermeneutischen Kraft, religiöse
Verheißungen tatsächlich als Gottes Verheißungen universal verstehbar zu
machen. Sie antwortet auf das Problem, das jede religiöse Hoffnung auf
ein die Erfahrung und innerweltliche Realisationsmöglichkeiten übersteigendes

Heil aufwirft: Wie weisen sich solche Verheißungen als

nichtwidersprüchlich und damit einlösbar aus? Wie machen sie sich als Gottes
Verheißungen verständlich, wenn Gott doch selbst eine unzugängliche
und allem Begreifen entzogene Wirklichkeit ist, die sich nicht als bezogen

auf die Welt denken läßt? Alles hängt daran, daß dieses Problem
wirklich in seiner ganzen Schärfe gesehen und gewürdigt und nicht
vorschnell überspielt und verdrängt wird. Es setzt voraus, daß man erfaßt,
daß göttliche Offenbarung kein trivial selbstverständlicher Sachverhalt

ist, der durchaus im legitimen Erwartungshorizont des Menschen Hegen
kann. Wenn Gott wirkhch transzendent und unbegreiflich ist, steht jede
Rede von Offenbarung tatsächhch im Widerspruch zur Bedeutung des

Wortes «Gott». Sie vermag deshalb nicht anzugeben, wodurch sie sich

von einer Illusion unterscheidet. Die Verheißungen aller Religionen bleiben

deshalb problematisch, ähnlich wie die Rede Israels vom Bund Jah-

Philipperhymnus (Phil 2,6-11), in: ThPh 67 (1992) 1-28, «eines der ältesten Zeugnisse
A«W«>/christlicher Theologie und Frömmigkeit» (9). Söding hält den Text für «das älteste

Beispiel dafür, daß Christen mit paganer Sozialisation, die im übrigen noch nicht
lange konvertiert sind, damit beginnen, den ihnen von Judenchristen vermittelten
Glauben mit ihren eigenen Worten zur Sprache zu bringen» (9f.).



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 183

wes mit seinem Volk für sich allein genommen problematisch (aber
deshalb nicht falsch) bleibt. Insofern die Verheißungen der Religionen wie
selbstverständlich voraussetzen, die Welt könne das konstitutive Woraufhin

einer Relation der göttlichen Wirklichkeit auf sie sein, besteht ihre
Problematik oder «Schleierhaftigkeit» (vgl. 2Kor 3,14) fort. Denn genau
diese stillschweigende Voraussetzung bleibt von der Vernunft kritisierbar.

Sie stellt die eigentliche Angriffsfläche für die kritische Vernunft dar
und bietet einen legitimen Grund dafür, allen Religionen zunächst
Irrationalität und damit auch Unglaubwürdigkeit vorwerfen zu können. Von
allen Religionen, die einen universalen Anspruch erheben, kann von Seiten

der Vernunft erwartet werden, daß sie sich ihr gegenüber verantworten.

Solche Wahrheit kann selbstverständlich nicht darin bestehen, daß

sie ihre Wahrheit «beweisen», wohl aber, daß sie verständlich machen

können, daß sie nicht ihrem von ihnen selbst vorausgesetzten Gottesbegriff

widersprechen. Wenn Religionen aus anderen Kulturkreisen sich an
einen universalen Adressatenkreis richten, dann kann es nur in ihrem
eigenen Interesse liegen, wenn sie sich universal und damit auch einer
«westlichen» forma mentis verständlich machen.

Ebenso ist mit aller Klarheit und Konsequenz zu erfassen, daß

geschöpfliche Qualität niemals ausreichen kann, um Gemeinschaft mit
Gott zu begründen. Wie aber kann dann religiöse oder moralische
Leistung von Menschen dieselben tatsächlich mit Gott versöhnen? Bereits
der Hebräerbrief appelliert in dieser Hinsicht an die Vernunft (vgl. 7,19;
9,9.11.23b; 10,4). Und Paulus bestreitet entschieden, daß die «Werke des

Gesetzes» die Rechtfertigung vor Gott zu bewirken vermögen (vgl. Rom
3; Gal 3).

Die christliche Botschaft verantwortet ihren Anspruch, Wort Gottes
zu sein, durch die Angabe der Möglichkeitsbedingungen, die sie von
einer selbstwidersprüchlichen Behauptung unterscheiden. Diese
Möglichkeitsbedingung ist das trinitarische Gottesverständnis, durch das der christliche

Offenbarungsanspruch sich als solcher verständlich macht.35 Die

35 Vgl. P. KNAUER, Glaube (s. Anm. 25), 113—129. Überhaupt scheint mir die

Glaubenstheologie Knauers in ihrer möglichen Fruchtbarkeit für eine Theologie der

Religionen und zur Vermeidung von Irrwegen auf diesem Terrain überhaupt erst noch
zu entdecken zu sein. Verschiedene rezente Beiträge beginnen, die Bedeutung der Tri-
nitätstheologie für die religionstheologische Diskussion zu verstehen. Vgl. dazu R.

BERNHARDT, Trinitätstheologie als Matrix einer Theologie der Religionen, in: ÖR 49

(2000) 287-301. Ähnlich H.M. BARTH, «Christlicher Glaube im Kontext nichtchristlicher

Religionen», in: H.-G. SCHWANDT (Hg:), Pluralistische Theologie der Religionen.

Eine kritische Sichtung, Frankfurt a.M. 1998, 97-115, hier 111: «Was die
Christenheit benötigt, ist nicht eine pluralistische, sondern eine trinitarische Theologie der
Religionen.» Als weitere Beiträge seien erwähnt: R. PANIKKAR, Pienezza (s. Anm. 24);



184 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

christliche Botschaft behauptet keine Beziehung des transzendenten
Gottes ad extra, was im Widerspruch zur Transzendenz stünde.

Genaugenommen offenbart die christliche Botschaft, daß die Welt von
vornherein «in Christus geschaffen» (Kol 1,16; Eph 2,10) und somit «ad intra»
hineingenommen ist in ein Gegenüber Gottes zu Gott, des Vaters zum
Sohn. Erst so hört ein Offenbarungsanspruch auf, selbstwidersprüchhch
und damit von der Vernunft zu Recht kritisierbar zu sein. Ein Bezogensein

Gottes zur Welt kann nur offenbar werden als eine Relation Gottes
auf Gott, in die die Welt hineingenommen und mit dem Sohn mitgehebt
ist. Das trinitarische Gottesverständnis der christhchen Botschaft erweist
sich so als Antwort auf das Problem, das jeder Offenbarungsanspruch
aufwirft. Gottes Wort läßt sich in der christhchen Botschaft als sein

eigener Hermeneut vernehmen. Gottes Wort macht sich dadurch
verständlich, daß es tatsächhch «Gott» offenbart: den Einen und Dreifaltigen.

Gottes Wort, das uns in Christus als Mensch begegnet, nimmt uns
hinein in sein Gottesverhältnis, das der Heihge Geist ist, in das Sprechen
dieses Wortes hinein, das unaussprechhch ist (vgl. Rom 8,26), weil es

genauso unbegreiflich ist, wie Gott selbst.

Christus in den Religionen — «Interiorismus» als Alternative

Wenn es aus christhcher Glaubensperspektive heraus möghch ist, Christus

auch in den nichtchristhchen Rehgionen gegenwärtig und durch
seinen Geist am Werke zu sehen36, dann muß dies nicht notwendig inklusi-
vistisch verstanden werden. Chrisms ist kein partielles Wahrheitsmoment
in den Rehgionen. Ähnhch wie die Texte des Alten Testaments von Christus

Zeugnis geben, können auch die anderen Rehgionen für Christen als

Zeugnisse für Christi Gegenwart in ihnen gelten. Christus wäre in ihnen
die unüberbietbare, aber ihnen selbst noch problematische Wahrheit
ihrer Rehgion.

Denn insofern die Rehgionen ihren Anhängern ein Heil in Aussicht
stehen, das alle menschlichen und innergeschichthchen Reahsationsmög-
hchkeiten übersteigt und deshalb mit Gott identisch ist, kann es aus
christhcher Perspektive nur als Gemeinschaft mit Gott verstanden werden.

Solche Gemeinschaft mit Gott ist aber nicht aus Welt und
Geschichte ableitbar, sondern muß zu ihr hinzugesagt werden. Der christh-

J. DUPUIS, Il Veibo di Dio. Gesù Cristo e le religion! del mondo, in: StPat 47 (2000)
461—484. Tatsächlich bleibt anders als in einem trinitarischen Gottesverständnis alle
Rede von Offenbarung, damit aber auch jede Religion, problematisch.

36 Vgl. K. RAHNER, «Jesus Christus in den nichtchristlichen Religionen», in:
Schriften zur Theologie 12, Zürich et. al. 1975, 370—383.



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 185

che Glaube an die Gemeinschaft mit Gott beruft sich dafür auf eine
Botschaft, die er als Wort Gottes versteht. Der Begriff «Wort Gottes» bleibt
aber bei näherer Betrachtung sinnlos, wenn er nicht meint, daß Gott
selbst als Mensch begegnet. Die Christologie und das sie ermöglichende
trinitarische Gottesverständnis erweisen sich als die Möglichkeitsbedingung,

um Heilsverheißungen von Illusionen und Täuschungen zu
unterscheiden. Christus wird so zum hermeneutischen Schlüssel, um die
unüberbietbare Wahrheit der Religionen zu verstehen.

In dieser Sicht könnte religionstheologisch aus christlicher Perspektive

Christus in den Religionen erkannt und damit der Wahrheitsanspruch

anderer Religionen von Christen gewürdigt und für sie verstehbar
werden. Diese Sicht kann «interioristisch» verstanden werden. Sie
unterscheidet sich vom Exklusivismus, der Christus gegen die Religionen stellt
und ausspielt und damit deren Wahrheitscharakter bestreitet. Sie
unterscheidet sich aber auch vom Inklusivismus, insofern dieser einen Supe-
rioritätsanspruch erhebt und den anderen Religionen allein eine partielle
Wahrheit zubilligt. Der Inklusivismus stellt die eigene Wahrheit und
damit Christus über die Religionen. Der Interiorismus unterscheidet sich auch

vom religionstheologischen Pluralismus, wie er von John Hick entwickelt
wurde. Denn der Pluralismus stellt die christliche (relative) Wahrheit
neben die Religionen und Christus ebenfalls neben die anderen Religionsstifter.

Die Bezeichnung «Interiorismus» für diese alternative Sicht scheint
mir insofern angemessen, als sie Christus in den Religionen verkündet.
«Interiorismus» erinnert an das Augustinuswort, nach dem Gott mir
«interior intimo meo» ist und stellt so deutlich heraus, daß Christus den
Religionen innerlicher ist als ihr Innerstes, er also verborgen schon immer
in ihnen gegenwärtig ist. Für Christen ist er der Logos Gottes, der auch
in den anderen Religionen, so fremdartig sie uns erscheinen mögen, am
Werke ist. Christus ist der hermeneutische Schlüssel, der die ganze Wahrheit

der Religionen entbirgt.
Dies könnte zunächst mißverstanden werden als ein erneuter Supe-

rioritätsanspruch des Christentums gegenüber fremden Religionen, so als

würden sie erneut imperiahstisch vereinnahmt und unter eine christliche
Flagge gestellt. Gegenüber diesem möglichen Mißverständnis ist jedoch
geltend zu machen, daß diese Position aus christlicher Perspektive geradezu

unvermeidlich ist. Für Christen ist Christus das letzte und endgültige

Wort über unsere Wirklichkeit und die Geschichte der Menschheit.
Es läßt sich deshalb theologisch (wohl religionswissenschaftlich) nicht in
einen vorgegebenen Rahmen einordnen, so als würde dieser auch Christus

noch einmal umgreifen. Zudem gibt es für uns nur zwei Möglichkeiten,

die Religionen in den Blick zu nehmen: entweder unter Absehung



186 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

unseres Glaubens, d. h. rein philosophisch, oder aus unserer
Glaubensperspektive heraus. Aus der philosophischen Betrachtung wäre die
Wahrheit der Religionen gerade nicht auszumachen, sondern nur deren

Behauptung. Religionen könnten dann auf ihre innerweltliche Funktion
hin für gelungenen menschlichen Daseinsvollzug, für die sich in Kunst,
Musik, Literatur niederschlagende religiöse Wirklichkeitsdeutung, für das

Zusammenleben von Menschen in sozialen Systemen gewürdigt werden.
Doch die von den Religionen behauptete Wahrheit kann vom
philosophischen Standpunkt aus nicht in den Blick kommen und bestätigt werden.

Würden wir etwa die Wahrheit des Buddhismus aus dieser Perspektive

erkennen, wären wir geradezu verpflichtet, Buddhisten zu werden.
Die andere Möglichkeit, Religionen zu betrachten, ist unsere
Glaubensperspektive. Nur sie erlaubt uns, ihre Wahrheit zu erkennen. Denn im
Glauben handelt es sich um «übernatürliche» Wahrheitserkenntnis, also

nicht um eine uns von Natur aus zukommende Erkenntnismöglichkeit,
sondern um eine solche, die voraussetzt, daß man mit einer Botschaft
konfrontiert ist, die als Wort Gottes, also allein «im Heiligen Geist»

(IKor 12,3) verstehbar ist. Diese Wahrheitserkenntnis erfolgt analog zu
der Weise, wie wir auch die Wahrheit der Botschaft Israels nicht
unabhängig von unserem Glauben an Christus erkennen, sondern nur durch
ihn und aus ihm heraus.

Implizit würde die christliche Botschaft mit dieser Sicht jedoch
bestreiten, daß die nichtchristlichen Religionen ihre Wahrheit ohne Christus

verständlich und vernünftig verantwortbar zu machen vermögen.
Was die Religionen verkündigen und verheißen, läßt sich tatsächlich
ohne Christus nicht universal verständlich und verkündbar machen. Es
bliebe schleierhaft. Die christliche Botschaft verkündet nun nicht in in-
klusivistischem Sinne eine «größere» Wahrheit als die Religionen,
sondern beansprucht lediglich, die von ihnen verkündete Wahrheit universal
verständlich und verkündbar zu machen, analog zu der Weise, wie sie die

Bundesverheißung Israels auch «kanonisch» universal verständlich und
verkündbar macht.

Dies wäre der Zumutungscharakter, den das Christentum für die
anderen Religionen zunächst behält. In der Tat dürfte es von Seiten anderer

Religionen als Zumutung empfunden werden, wenn ihnen gesagt
wird, daß Christus der hermeneutische Schlüssel zur universalen Ver-
stehbarkeit auch ihrer Religion ist. Das könnte zunächst so verstanden
werden, als meine der christliche Glaube, die Wahrheit der anderen
Religionen zu überbieten. Das aber ist nicht gemeint. Denn Christen vermögen

aus ihrem Glauben an Christus heraus in anderen Religionen eine
unüberbietbare Wahrheit zu erkennen: Gemeinschaft mit Gott. Nichts
anderes verkünden diese Religionen. Aber ohne Christus wird der Be-



Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft 187

griff «Gemeinschaft mit Gott» nicht sinnvoll verstehbar. Der christliche
Glaube überbietet also nicht die Religionen, sondern versteht Christus
als hermeneutischen Schlüssel auch zur Wahrheitserkenntnis der anderen

Religionen. Hierin besteht der Zumutungscharakter der christlichen
Botschaft. Er ist nur um den Preis zu eliminieren, daß man — wie Pluralisten
das fordern — den Glauben an die Gottessohnschaft Christi im Sinne des

christologischen Dogmas eliminiert. Damit aber würde man den
hermeneutischen Schlüssel wegwerfen, der allein es erlaubt, die Verheißungen
aller Religionen (auch des Christentums) von bloßen Behauptungen oder
Selbsttäuschungen zu unterscheiden. Man würde schlagartig das Licht
ausknipsen, «das jeden Menschen erleuchtet» (Joh 1,9).

Christus ist in diesem Sinne eine «Zumutung» an die Religionen, so
wie er eine unerträgliche Zumutung auch für Israel war und ist. In
Wirklichkeit aber erfüllt die christliche Religion damit schlicht einen Dienst an
allen Religionen. Allein dies dürfte auch gemeint sein, wenn von einem
«dialogischen und diakonischen Verhältnis» der christlichen zu den anderen

Religionen die Rede ist.37

Tatsächlich ist dieses diakonische Verhältnis auch «dialogisch» und
nicht «monologisch». Denn das Christentum ist offen auch für die
unüberbietbare Wahrheit anderer Religionen. Dieses Verhältnis ist auch in
dem Sinne dialogisch, daß es keine Einbahnstraße der Kommunikation
darstellt, so als hätte allein das Christentum den anderen etwas zu sagen.
Auch hier zeigt sich erneut die Analogie zum Verhältnis zu Israel. Die
Schriften Israels werden als Altes Testament in den Kirchen und
Gottesdiensten der Christen als «Wort Gottes» verkündet. Wenn wir Christus

in ihnen entdecken, dann spricht er zu uns auch aus diesen Schriften
und aus dieser Religion. Das gilt mutatis mutandis auch von den anderen

religiösen Traditionen. Wenn wir Christus in ihnen entdecken, dann

spricht er auch aus ihren Schriften, ihren Riten und ihren Verheißungen
zu uns.

Angesichts einer jahrhundertelangen imperialistischen Missionsgeschichte,

in der das Christentum als die Religion der Kolonialisten auch
die Religion der Unterdrücker war und die Kirche sich nicht selten von
den Unterdrückern hat instrumentalisieren lassen, die ihr dann im
Gegenzug den religiösen «Markt» eröffneten, ist es nicht verwunderlich,
wenn von Seiten anderer Religionen in deren Ursprungsländern starke
Vorbehalte gegenüber dem Christentum dominieren. Nur eine ehrliche
Umkehr des Christentums zu seinem Glauben an Christus und eine

37 Vgl. W. KASPER, Jesus Christus - Gottes endgültiges Wort, in: IKaZ 30 (2001)
18—26; hier: 25.



188 Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft

überzeugende Abkehr von Tendenzen zur religiösen Herrschaft über
andere und zur Abwertung anderer Religionen könnte in einem geduldigen
Prozeß in Zukunft vielleicht dazu führen, daß dieser «diakonische»
Charakter verstanden und so die Zumutung des Christus angenommen werden

kann.


	Der Zumutungscharakter der christlichen Botschaft : seine Bedeutung für eine Theologie der Religionen

