
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik : Grundlagen ethischer
Theorie und Praxis

Autor: Lesch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WALTER LESCH

Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

Grundlagen ethischer Theorie und Praxis

Die Überlegungen in diesem Beitrag verstehen sich als Bausteine zur
ethischen Grundlagenreflexion, die in philosophischer wie in theologischer

Hinsicht zu den dringenden Erfordernissen einer Selbstvergewisse-

rung in Theorie und Praxis gehört.1 Nach einer langen Phase der
Legitimierung und Etablierung einer Vielzahl von Aktivitäten in den Feldern

angewandter Ethik scheint heute Ernüchterung eingekehrt zu sein. Die
Skepsis bezieht sich nicht nur auf die oft zu beobachtende Folgenlosig-
keit ethischer Beratung, die angesichts der Übermacht der Sachzwänge
nichts auszurichten vermag oder gar zur Durchsetzung bestimmter
Interessen instrumentalisiert wird. Unsicherheit herrscht auch auf der viel
elementareren Ebene der adäquaten Analyse und Beschreibung jener
Probleme, die angeblich durch ethische Reflexion einer Lösung nähergebracht

werden sollen. Insofern schlägt das Pendel von der Fokussierung
auf konkrete Anwendungs fragen notgedrungen immer wieder zum
Versuch einer Klärung der theoretischen Grundlagen zurück. Was bedeutet
es eigentlich genau, die ethische Dimension eines Problems zu identifizieren?

Die Bearbeitung dieser Frage ist deshalb nicht trivial, weil wir den
meisten praktischen Herausforderungen mit «gemischten» Urteilen
begegnen, in denen sich empirische und normative Anteile verbinden. Wer
auf der Grundlage bisheriger Erfahrungen die möglichen Folgen einer

Handlung abschätzt, leistet einen wichtigen Analyseschritt, beantwortet
aber noch nicht automatisch die normative Frage, welche Handlung
denn nun aus welchen Gründen geboten ist. Ethische Diskurse erfordern
eine Bereitschaft zur geduldigen Analyse vielfältiger Perspektiven und
zum selbstkritischen Blick auf eigene Vorentscheidungen, Erfahrungen
und Deutungshorizonte.

1 Der Text geht auf eine Vorlesung und ein Seminar am 6. und 7. Juni 2001 im
Rahmen einer von Adrian Holderegger und Jean-Claude Wolf initiierten
Veranstaltungsreihe zur «Fundamentalethik» an der Universität Fribourg im Sommersemester
2001 zurück. Beiden Kollegen danke ich sehr für die Ermöglichung anregender
Gespräche und kritischer Anfragen, die mich zum Weiterdenken bewegt haben.



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 145

Die Moraltheorie der vergangenen zwei bis drei Jahrzehnte, die in
vielen ihrer Ausprägungen ein typisches Kind des liberalen Optimismus
ist, der gerade unter den Bedingungen weltanschaulicher Pluralität von
der Evidenz rationaler Argumentation einiges erwartet hatte, steht nun
vor den unerledigten Resten weltanschaulicher Kontroversen, die sich

gegenüber den Ansprüchen der Vernunft als äußerst resistent erweisen.
Offensichtlich kann die praktische Vernunft doch nicht so einfach den
Streit der Uberzeugungen schlichten, die sich heute deutlicher artikulieren

als je zuvor und ihre zum Teil unversöhnlichen Aspekte zur Geltung
bringen. Es ist beispielsweise eine Illusion, im Rahmen eines bioethischen

Diskurses zu einer weitgehend von allen akzeptierbaren Position
zu gelangen, wenn man sich nur an die Regeln für rationales ethisches

Argumentieren hält. Die Erfahrungen mit den Auseinandersetzungen um
Embryonenforschung, Gendiagnostik und Fortpflanzungsmedizin haben
vielmehr gezeigt, daß sich komplexe Debatten letztlich auf einige diametral

entgegengesetzte Deutungsmuster reduzieren lassen. Durch
demokratisch geregelte Abstimmungen mag man zwar eine Mehrheit für die
eine oder andere Denkweise erlangen. Die unterlegene Position dürfte
sich damit aber kaum abfinden und wird im Rahmen der legalen
Möglichkeiten auf eine Umkehrung der Kräfteverhältnisse hinarbeiten.

Der Streit der Meinungen bezieht sich nicht allein auf empirische
Fakten. Was die Einschätzung wissenschaftlicher Objektivität angeht,
war wohl noch keine Zeit so illusionslos wie unsere. So kann es nicht
überraschen, daß folgendes Diktum Nietzsches mit breiter Zustimmung
rechnen darf: «Gegen den Positivismus, welcher bei dem Phänomen
stehen bleibt <Es gibt nur Tatsachen>, würde ich sagen: nein, gerade Tatsachen

gibt es nicht, nur Interpretationen.»2 Man kann diese Option als

Votum für einen uneingeschränkten Perspektivismus verstehen. Im Dik-
kicht der subjektiven Deutungen wäre dann jede Hoffnung auf
einvernehmliche Tatsachenfeststellungen aufzugeben. Es wäre aber auch möglich,

die Kompetenz des Deutens als Chance wahrzunehmen, individuelle

Standpunkte schärfer zu profilieren und kommunikabel zu machen.
Auf dem Gebiet der Ethik war die Attraktivität des Perspektivismus stets
sehr ambivalent. Zwischen dem Bannfluch gegen das Schreckgespenst
des Relativismus und der Lizenz zur kreativen Deutung strittiger Phänomene

gibt es eine zögernde Haltung angesichts der Hypothese, daß alles

nur Interpretation sei und die Hermeneutik somit zum Königsweg des

Philosophierens werde. Die ethischen Debatten im Umfeld des Lebens-

2 F. NIETZSCHE, «Aus dem Nachlaß der Achtzigerjahre», in: DERS., Werke, Bd. III
(hrsg. von K. Schlechta), München 1969, 903.



146 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

beginns illustrieren dies auf eindrückliche Weise. Die beste Kenntnis der

biologischen Fakten löst den argumentativen Knoten nicht auf, wenn
neben der Empirie noch zahlreiche Bewertungen und weltbildabhängige
Optionen zur Diskussion stehen.

Ich möchte mich mit derartigen Irritationen in fünf Schritten
auseinandersetzen. Zunächst werde ich einige der Erwartungen thematisieren,
die speziell aus der Perspektive der Ethik an die Hermeneutik gerichtet
werden (I). Anschließend ist wenigstens ansatzweise zu klären, warum
die Hermeneutik im 20. Jahrhundert einen solchen Einfluß auf die

Theoriebildung innerhalb und außerhalb der Philosophie ausüben konnte (II).
Die spezifisch ethische Debatte wird am Beispiel von zwei Positionen
dargestellt, die sich beide in kritischer Auseinandersetzung mit der
Hermeneutik befinden: eine rekonstruktive Theorie, die sich in Nähe zur
Diskursethik bewegt (III), und eine dekonstruktive Theorie, die schlagwortartig

mit der Postmoderne in Verbindung gebracht wird (IV). Abschliessend

bleibt zu fragen, ob es zwischen Rekonstruktion und Dekonstruk-
tion eine vermittelnde Position gibt, die speziell für den ethischen Diskurs

auch außerhalb des vertrauten Terrains der Geisteswissenschaften
fruchtbar zu machen wäre.

I. Erwartungen an die Hermeneutik

Versteht man unter Hermeneutik ganz allgemein eine Theorie des

Interpretierens, so ist deren Bedeutung für die Ethik leicht einsichtig zu
machen. Deutungsbedürftig sind zunächst einmal die Kontexte des
Handelns: Situationen, die sich schnell verändern, Konstellationen von
Personen, die sich nicht ohne Schwierigkeiten verstehen, Konflikte, die sich

aus Mißverständnissen oder beabsichtigten Konfrontationen ergeben. All
das ist Teil eines komplizierten Gewebes von Handlungsfäden, die zum
besseren Verstehen der Ausgangslage und zur Planung und Durchführung

von Handlungen kenntlich zu machen sind. Nur so kann es gelingen,

Motive zu klären, Absichten zu erläutern, Strategien zu koordinieren
und die Grenzen des Handelns zu erkennen. Die angemessene Deutung
dieser Umstände gehört zur Erhellung des Kontextes, auf den eine ethische

Intervention reagiert. Doch auch der Text der Ethik ist in sich

voraussetzungsreich und erläuterungsbedürftig. Die Normen, die eventuell
anzuwenden sind, haben eine Geschichte. Die Werthaltungen, mit denen
wir jeweils neuen Situationen begegnen, sind jedenfalls nicht vom Himmel

gefallen, sondern speisen sich aus Quellen, deren genauere Kenntnis
für den ethischen Diskurs hilfreich sein kann. Die Notwendigkeit der

Explikation von Werten und Normen macht deutlich, daß es um mehr
geht als um ein bloßes Anwendungsproblem im Sinne einer Applikation



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 147

vorhandener Normen auf aktuelle Fälle, obwohl auch auf dieser Ebene
hin und wieder hermeneutische Feinarbeit zu leisten ist. Interpretationsbedarf

gibt es auch schon bei der Einigung auf die verbindlichen
ethischen Referenzen, die gewissermaßen Bausteine für den Text darstellen
sollen, der nun in neuen Kontexten situiert werden muß. Das wäre dann
die dritte Ebene ethischer Hermeneutik. Nach der Klärung der Kontexte
und Texte ist die Vermittlung zwischen diesen beiden Bezugspunkten zu
leisten — in der Hoffnung auf normative Ergebnisse, die den komplexen
Problemen angemessen sind.

Es gehört aus geschichtlichen Gründen zu den Besonderheiten der
Hermeneutik, den Akt des Verstehens primär an einem Textmodell
festzumachen und sich erst in einem erweiterten Sinn auch als Auslegungskunst

für andere Kommunikationstypen anzubieten.3 Eine hermeneu-
tisch orientierte Ethik wäre somit daran interessiert, Handlungen wie
Texte deuten zu können.4 An diesem Punkt mag man bereits Bedenken
anmelden, weil mit dem Textmodell ganz bestimmte Affinitäten und
Distanzen vorgeben sind. Die Fokussierung auf Sprache, eventuell sogar
auf Schriftlichkeit, bevorzugt jene normativen Logiken, die etwa an der

Vermittlung zwischen religiösen Texttradiüonen und der Verbindlichkeit
eines solchen Sinnhorizonts für gegenwärtiges Handeln interessiert sind.
Die monotheistischen Buchreligionen repräsentieren diesen Fall in seiner

ganzen Tragweite.5 Ein weiteres klassisches Beispiel wäre der Zusammenhang

zwischen einem Gesetzestext und dessen situationsadäquater
Auslegung und Anwendung.6 Damit sind schon die beiden wichtigsten
Varianten der Hermeneutik benannt, deren Legitimierung in den jeweiligen

3 Vgl. zur Ausweitung modifizierter hermeneutischer Ansätze auf sozialwissenschaftliche

Forschungen: D. GARZ/K. KRAIMER (Hgg.), Die Welt als Text. Theorie,
Kritik und Praxis der objektiven Hermeneutik, Frankfurt a.M. 1994 (Stw 1031); R. HITZ-
LER/J. REICHERTZ/N. SCHRÖER (Hgg.), Hermeneutische Wissenssoziologie.
Standpunkte zur Theorie der Interpretation, Konstanz 1999.

4 Vgl. zu Ricœurs «Handlung-als-Text-Theorie», der «Rache der Hermeneutik an
der Text-als-Handlung-Theorie des speech-act-Lagers»: O. MARQUARD, «Frage nach
der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist», in: DeRS., Abschied vom
Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart 1981, 117-146, hier 118.

5 Für den Kontext des Christentums sei stellvertretend erwähnt: H.G. STOBBE,
Hermeneutik - ein ökumenisches Problem. Eine Kritik der katholischen Gadamer-Re-
zeption, Zürich, Köln 1981 (Ökumenische Theologie 8). Daß die Hermeneutik speziell
für die theologische Ethik angesichts der Geschichte des Faches eine interessante
Gesprächspartnerin ist, soll nicht verheimlicht werden. Der hier gewählte Zugang hat
allerdings ein moralphilosophisches Profil und ist nicht explizit auf die Analyse des

religiösen Sinnhorizonts ausgerichtet.
6 Vgl. dazu das Jahrbuch für juristische Hermeneutik/Journal of Legal Hermeneu-

tics: Ars interpretandi, seit 1996 Padua, seit 1998 Münster.



148 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

professionellen Zuständigkeiten nicht schwer fällt. Theologie und
Jurisprudenz kommen nicht ohne Hermeneutik aus und benötigen eine

hochgradig differenzierte Interpretationskunst zur Klärung der
Zusammenhänge von Religion und Moral bzw. von Recht und Moral.

Diesen aus historischer Sicht ältesten Erscheinungsformen einer

Verbindung von Ethik und Hermeneutik könnte man im Bereich der

profanen Hermeneutik noch die literaturwissenschaftliche Hermeneutik7

an die Seite stellen, auch wenn die ethische Relevanz hier eines subtileren
Nachweises bedürfte, der sich beispielsweise am Projekt einer narrativen
Ethik8 verdeutlichen ließe. Doch insgesamt ist es genau diese Konstruktion

eines engen Zusammenhangs zwischen Text und Handlung, der die
hermeneutische Ethik als ein typisches Produkt geisteswissenschaftlicher
Mentalität erscheinen läßt und Zweifel an der Tauglichkeit eines solchen
Ansatzes für eine breitere wissenschaftliche Fundierung aktueller
Ethikdiskurse nährt. Die Kontroverse zwischen den Paradigmen des Erklärens
und des Verstehens9 war ein beredter Ausdruck der Kritik an einem her-
meneutischen Universalanspruch, auf dessen Problematik wir noch
zurückkommen werden. Wenn nämlich dem Modell wissenschaftlichen
Erklärens unterstellt wird, das Phänomen moralischen Sollens gar nicht
adäquat erfassen zu können, dann hat das Postulat des Verstehens ein
leichtes Spiel, wenn es mit dem Anspruch auftritt, ethischen Problemen
prinzipiell näher zu sein als jedes objektive Erklärungsmodell. Eine solche

Konkurrenz gleicht wegen der raffinierten Umverteilung der
Gewinnchancen dem Wettlauf zwischen dem Hasen und dem Igel.

Im Vorfeld derartiger Debatten sei jedoch zunächst auf einen
interessanten und keineswegs unumstrittenen Versuch hingewiesen, die
Hermeneutik in den Mittelpunkt moraltheoretischer Debatten zu rücken. Im
November 1984 unterbreitete der amerikanische Sozialwissenschaftler
Michael Walzer in den Tanner Eectures on Human Values den Vorschlag,
zwischen drei klar zu umschreibenden Zugangsweisen zur Moralphilosophie

zu differenzieren.10 Er nennt sie mit einem sicheren Gespür für
suggestive Etikettierungen den Pfad der Entdeckung, den Pfad der Erfin-

7 Vgl. H.R. JAUSS, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt
a.M. 1982 (Suhrkamp Wissenschaft); DERS., Probleme des Verstehens. Ausgewählte
Aufsätze, Stuttgart 1999.

8 Vgl. D. MlETH (Hg.), Erzählen und Moral. Narrativität im Spannungsfeld von
Ethik und Ästhetik, Tübingen 2000.

9 Vgl. K.-O. APEL, Die Erklären-Verstehen-Kontroverse in transzendentalpragmatischer

Sicht, Frankfurt a.M. 1979.
10 Vgl. M. WALZER, Drei Wege in der Moralphilosophie, in: DERS., Kritik und

Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik Berlin 1990, 9-42 (Rotbuch Rationen).
Aus dem Amerikanischen von O. Kallscheuer Interpretation and social criticism).



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 149

dung und den Pfad der Interpretadon. Die Entdeckung eines
vorgegebenen Korpus' von moralischen Vorschriften ist typisch für viele
religiöse Ethiken, die sich auf den göttlichen Ursprung der für alle
Menschen verbindlichen Normen berufen und in dieser Autorität auch die
intensivste Bekräftigung der Gültigkeit des Moralgesetzes sehen. Wer die

Richtigkeit dieser tradierten Regeln einmal erkannt hat, verfügt gemäß
dieser Auffassung über einen zuverläßigen Kompaß für die Orientierung
in schwierigen Entscheidungssituationen. Neben dem Standardmodell
der religiösen Offenbarung nennt Walzer auch die Möglichkeit einer
philosophischen Entdeckung allgemeingültiger Normen, die durch den
Gebrauch der Vernunft einleuchten und bindende Kraft haben. Wenn aber
der Wertehimmel leer ist und es keine fertigen Orientierungsmuster zu
entdecken gibt, so ist es in die Verantwortung der moralisch Handelnden
gestellt, den Pfad der Erfindung zu wählen und in Freiheit jene Regeln
zu entwickeln, die einem friedlichen Zusammenleben und einer fairen

Austragung von Meinungsverschiedenheiten förderlich sind. Dies sei, so

Walzer, das Programm prozeduraler Ethiken, die auf die Überzeugungskraft

der Argumente und die Transparenz der kritisierbaren
Entscheidungsverfahren setzen. Eine so entworfene moralische Welt bleibt
jedoch eigentümlich kalt. Sie gleicht dem Leben in Hotelzimmern, deren
Komfort wir zwar auf der Durchreise genießen mögen, in denen wir uns
aber nie auf Dauer heimisch fühlen könnten. Dem von Walzer
idealtypisch skizzierten Pfad der Erfindung fehlt die emotionale Qualität von
Zugehörigkeit und Geborgenheit, da die entworfenen Regeln jederzeit
revidiert werden können.

Nach diesen bereits mit deutlichen Bewertungen verbundenen
Charakterisierungen ist klar, daß Walzers Sympathie dem dritten Pfad, dem

Weg der Interpretation gilt, der zu einer in «dichter Beschreibung»11 zu
bestimmenden reichhaltigen moralischen Kultur führe, die alles andere
als idyllisch sei. Walzer hegt sehr daran, die Interpretation «gegen den

Vorwurf [zu] verteidigen, sie fessele uns unwiderruflich an den status

quo — schließlich können wir ja nur interpretieren, was es bereits gibt —

und unterminiere damit die Möglichkeit von Gesellschaftskritik selbst.»12

Es ist vielmehr das Ziel der von Walzer entwickelten Typologie
moralphilosophischer Pfade, die Relevanz der jeweiligen Theorie für die
Gesellschaftskritik aufzuzeigen. In dieser Hinsicht sei die Moraltheorie, die
ihre eigene Kontextualität interpretierend anerkennt, die weitaus dyna-

11 Vgl. C. GEERTZ, Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Sy-
steme. Übers, von B. Luchesi/R. Bindemann, Frankfurt a.M. 1987 (Stw 696).

12 M. WALZER, Drei Wege (s. Anm. 10), 11.



150 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

mischste und kritischste, da sie ja gerade in Kenntnis der historisch
gewachsenen Zusammenhänge nach neuen Wegen sucht, ohne der Illusion
einer völligen Neukonzeption zu verfallen oder sich selbstgerecht auf die

Autorität einer Offenbarung oder einer genialen Erfindung zu berufen.
Eine hermeneutisch sensible Gesellschaftskritik vermag zu überzeugen,
weil sie die Binnenperspektive kennt und nicht von außen abstrakte
Kriterien an die Wirklichkeit heranträgt. Die Glaubwürdigkeit kritischer
Einwände nimmt zu, wenn sie nicht aus einer neutralen Beobachterperspektive

formuliert werden, sondern in solidarischer Nähe zu jenen, die ebenfalls

von den kritisierten Mißständen betroffen sind und eine Änderung
der Situation herbeiführen wollen.

Michael Walzer erläutert die drei Wege der Moralphilosophie durch
eine Parallelisierung mit den drei Staatsgewalten aus der Theorie der
Gewaltenteilung. Demnach wäre der Pfad der Entdeckung mit der
Exekutivgewalt zu vergleichen, der Pfad der Erfindung mit der legislativen
Funktion, der Pfad der Interpretation mit der Zuständigkeit der Judikative.

Die Exekutivmacht basiert auf der Auffindung und Durchsetzung
vorhandener Gesetze. Ihre eigene normierende Kompetenz ist in erster
Linie durch den Rückgriff auf bereits vorhandene und für die jeweiligen
Herausforderungen zu aktivierende Regeln legitimiert. Wo die entdeckten

Normierungsstrategien nicht ausreichen, setzt die schöpferische
Arbeit von Gesetzgebungsverfahren ein, die einen Rahmen für neue Ent-
scheidungsprozesse und für die Regelung neuartiger Konflikte bereitstellen.

Ein exponierter Ort für die systematische Entwicklung von
Rahmenbedingungen für zukünftige Verfahren ist beispielsweise eine

verfassungsgebende Versammlung, die das Fundament für weitere Prozeduren
legt. Auf der Basis dieser Verfassung wiederholt sich die Erfindung bzw.

Festlegung verbindlicher Regeln in jedem Gesetzgebungsverfahren.
Walzer interessiert sich nun besonders für jene Streitfälle, die sich

durch den bloßen Rückgriff auf gesetzgeberische Plausibilitäten nicht
lösen lassen. Ein ordnungsgemäß durchgeführtes Verfahren der
parlamentarischen Normfindung beendet ja nicht die Auseinandersetzung um
die richtigen Normen, sondern schafft neuen Klärungsbedarf, der nicht
zuletzt auf juristische Kompetenzen angewiesen ist. Die Judikative wird
somit zum Sinnbild eines kontextsensiblen Umgangs mit Normen, die

situationsadäquat und anwendungsbezogen gedeutet werden müssen. Die
professionelle Zuständigkeit von Richtern und Anwälten ergibt sich aus

Deutungskonflikten im widersprüchlichen Umgang mit schon vorhandenen

Normen und ist darauf spezialisiert, konkurrierende Geltungsansprüche

in ihrer jeweiligen Argumentation zu rekonstruieren. «Die moralische

Welt hat eine bewohnte Qualität, so wie bei einem seit mehreren
Generationen von einer einzigen Familie bewohnten Heim finden sich



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 151

hier und da nachträgliche Anbauten, und der gesamte verfügbare Raum
ist mit erinnerungsgeladenen Gegenständen und Gebilden gefüllt. Das

gesamte Gebäude — als ein Ganzes betrachtet — fügt sich weniger einem
abstrakten Modell als vielmehr einer dichten Beschreibung. In einem
derartigen Milieu hat moralisches Argumentieren den Charakter einer

Interpretation; es ähnelt der Arbeit eines Rechtsanwalts oder Richters,
der sich abmüht, in einem Morast konfligierender Gesetze und
Präzedenzfälle einen Sinn herauszufinden.»13 Der moralphilosophische Pfad
der Interpretation stellt somit in Analogie zum Rechtsstreit die Frage
nach dem Sinn von Normen, über deren Gültigkeit immer wieder neu
gestritten werden kann und muß.14

Was die Analogie zwischen Jurisprudenz und ethischer Interpretationskunst

betrifft, so ist Walzers Darstellung zuzustimmen. Die
Rechtswissenschaft und die Rechtspraxis sind seit jeher als wichtige Orte einer
hermeneutica profana anerkannt und haben bemerkenswerte Beiträge zur
Theorie der Deutung von Normativität geleistet. Doch auch die anderen

Vergleiche zwischen moralphilosophischen Ansätzen und politischen
Institutionen sind aufschlußreich, da sie zu der Frage Anlaß geben, in
welchen Zusammenhängen Ethik heute auf dem politischen Parkett
vorkommt. Spontan dürfte man zunächst an die Verbindung von Ethik und
Gesetzgebung denken. Ethik hat in ihren institutionalisierten Formen
(Ethikkommission, Arbeitsgruppe, Sachverständigenrat usw.) deshalb
eine besondere Nähe zu parlamentarischen Verfahren (Hearing) und wäre
somit auch als ein Ausdruck zivilgesellschaftlichen Engagements im
Raum der Politik zu begreifen. Auf jeden Fall ist diese Kombination von
politischer Normfindung und ethischem Diskurs problemloser als die
Nähe zu den Institutionen der Normendurchsetzung in Regierung und
Verwaltung. Eine ethische Expertise im Auftrag der Regierung oder
einer Behörde steht sehr schnell im Verdacht der Legitimationsbeschaffung

und erinnert an alte Vorstellungen von strategischer Politikberatung.

Ein vom Parlament erteiltes Mandat wäre zwar auch nicht frei von
den Zwängen des Proporzdenkens, hätte aber den Vorteil, den ergebnisoffenen

Prozeß der Konstruktion neuer Regeln besser zu spiegeln und
dadurch die parlamentarischen Beratungen zu ergänzen und zu stimulieren.

Walzers Präferenz für den moralphilosophischen Weg der Interpretation

schließt eine Kooperation mit Exekutive und Legislative nicht
unbedingt aus, verlagert jedoch den Akzent auf andere Orte des Streits um
die richtigen Normen, die immer schon kontextuell eingebettet sind. Die

13 Ebd., 29.
14 Ebd., 42.



152 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

Schlichtung des Streits um ihre Gültigkeit führt nach diesem Modell über
das Verstehen ihrer Voraussetzungen und Implikationen. Ethiker wären
somit in erster Linie versierte Anwälte partikularer Interpretationsgemeinschaften

und weniger die Richter, die sich um hundertprozentige Neutralität

und Objektivität bemühen.
Es kann nicht verwundern, daß Walzers Konzept einer hermeneuti-

schen Ethik auf Kritik gestoßen ist.15 Diese Debatte wiederholt zu einem
großen Teil die schematischen Positionierungen, die aus der
Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse bekannt ist. Obwohl sich Walzer

ganz entschieden als liberalen Theoretiker und Linksintellektuellen
versteht, ähnelt seine Präferenz für das Paradigma der Interpretation kom-
munitaristischen Auffassungen von der Vorrangigkeit einer
Traditionsgemeinschaft, die zwar alles andere als homogen ist, aber doch ein
gewisses Vorverständnis von substantiellen Moralkonzepten transportiert
und entsprechende Vorgaben für die zur Deutung und zur Anwendung
zur Verfügung stehenden Regeln macht. Aus liberaler Sicht ist damit der
moraltheoretische Vorrang des Gerechten vor dem Guten nicht gewahrt.
Eine argumentativ zu vertretende und auf Universalisierbarkeit zielende
Theorie der Gerechtigkeit kann zwar von den lebensweltlichen
Voraussetzungen widersprüchlicher Geltungsansprüche nicht abstrahieren,
mißtraut jedoch jedem Versuch, individuelle Vorstellungen von einem guten
Leben auf allgemeingültige Normen ausdehnen zu wollen. In genau diese

Kontroverse mischt sich auch das hier zu diskutierende Projekt ein,
Ethik auf der Basis der Hermeneutik zu konzipieren. Aus der Perspektive

liberaler Theorie könnte leicht der Eindruck entstehen, daß ein
solches Vorhaben unvermeidlich kommunitaristischen Prämissen verhaftet
bleiben muß. Ich möchte jedoch zeigen, daß es sich bei dieser schroffen
Gegenüberstellung um eine falsche Alternative handelt. Auch die liberale
Normtheorie kommt nicht ohne Interpretationsanstrengungen aus.

Bereits in den 70er-Jahren brachte Hans Lenk die Idee der Interpre-
taüonskonstrukte16 ins Gespräch und hat sie mittlerweile auch auf
moralphilosophische Themen bezogen.17 Demnach könnte man Werte als

Rechtfertigungsbegriffe verstehen, die sich aus individuellen und kollek-

15 Vgl. z.B. J. LACROIX, Michaël Walzer. Le Pluralisme et l'universel, Paris 2001

(Le bien commun).
16 H. LENK, «Handlung als Interpretationskonstrukt. Entwurf einer konstituenten-

und beschreibungstheoretischen Handlungsphilosophie», in: DERS..(Hg.), Handlungstheorien

interdisziplinär, Bd. II/1 : Handlungserklärung und philosophische
Handlungsinterpretation, München 1978, 279—350 (Kritische Information 63).

17 H. LENK, «Werte als Interpretaionskonstrukte», in: DERS., Zwischen Sozialpsychologie

und Sozialphilosophie, Frankfurt a.M. 1987, 227—237 (Stw 708).



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 153

tiven Konstruktionen von Sinnhorizonten ergeben. Gegenüber einer
traditionellen Hermeneutik, die sehr stark die Passivität des Verstehens
betont, hat dieser Ansatz den Vorteil, den Anteil der Subjekte an der
Verständigung über Werturteile besser zu berücksichtigen. Freilich befinden
wir uns damit auch wieder mitten in der alten wertphilosophischen
Debatte, die vergeblich zu klären versuchte, ob Werte als objektive
Sachverhalte zu begreifen sind, ob sie Eigenschaften eines beurteilten Gegenstands

oder bloß kontingente Zuschreibungen sind. Die Theorie der In-
terpretationskonstrukte bekundet eine deutliche Sympathie für die
Dimension des Fiktiven und Veränderbaren und würde insofern dem
Wertnaturalismus eine Absage erteilen.

Vorerst können wir vor allem die Unausweichlichkeit des Interpretierens

zur Kenntnis nehmen und als Ausgangspunkt einer hermeneuti-
schen Ethik wählen. Die Erwartungen an die Hermeneuük wären sicherlich

übertrieben, wollte man sie als einzige methodologische Plattform
für eine verunsicherte Ethik installieren. Es genügt aber, an die

Erfahrungen mit interkulturellen Kontakten zu erinnern, um die Notwendigkeit
und Schwierigkeit eines interpretierenden Verhältnisses zu Werten

und Normen zu verdeutlichen. Schon wer sich innerhalb Europas
bewegt, wird von Land zu Land signifikante Unterschiede feststellen, die

von außen betrachtet minimal sein mögen, im konkreten Vergleich
jedoch die entscheidenden Nuancen für die in den Augen geübter Teilnehmer

gelingende Alltagspraxis ausmachen. Derartige Unterschiede gilt es

zunächst zu verstehen, um auf sie adäquat reagieren zu können und in
der Bewertung von befremdlichen Handlungen fair zu sein. Dabei stellt
sich die Frage der Maßstäbe und der Übersetzbarkeit von Werturteilen
von einem Kontext in einen anderen. Eine hermeneudsche Ethik, so können

wir vorläufig zusammenfassen, gibt sich mit dem Graben zwischen
einer Ethik des guten Lebens und einer Moraltheorie der Gerechtigkeit
nicht zufrieden. Sie befragt die individuellen Entwürfe nach ihren uni-
versalisierenden Ambitionen und die Gerechtigkeitstheorien nach ihren
kulturellen Ressourcen und deren Konfliktpotential und verfolgt in
diesem Gespräch eine vermittelnde Strategie.

II. Die hermeneutische koinë

Sollte sich die Hoffnung auf ein ethisches Esperanto im Stil einer universell

gültigen Argumentationstheorie als Illusion erweisen, so wachsen die
Chancen für eine hermeneutisch orientierte Fundamentalethik, die
Respekt vor Differenzen hat und auf eine Einebnung des moraltheoretischen

Pluralismus verzichtet. Diese sympathisch tolerante Haltung kann
andererseits leicht zum Allerweltspostulat werden, welches zur Verwäs-



154 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

serung des ursprünglichen Anliegens der Hermeneutik durch deren

nichtssagende Allgegenwart führt. Wenn letztlich alle moralphilosophischen

Ansätze sich in irgendeiner Weise, wenn auch noch so diffus, auf
das hermeneutische Erbe berufen, dann verschwimmen die Konturen
der einzelnen Theorien im Konglomerat einer hermeneutischen Su-

pertheorie, die als gemeinsame (gr. koinë) Sprache die Verständigung
erleichtert, aber auch einen Verlust an Differenzierungen mit sich bringt.
In diesem Sinne konstatierte Gianni Vattimo: «Die Mitte der achtziger
Jahre aufgestellte Hypothese, die Hermeneutik sei zu einer Art koinë,
einer gemeinsamen Sprache nicht nur der philosophischen, sondern der
abendländischen Kultur insgesamt geworden, scheint noch nicht widerlegt

zu sein.»18

Die Liste der Namen, die im 20. Jahrhundert im weitesten Sinn mit
der philosophischen Hermeneutik in Verbindung zu bringen sind, ist
inzwischen beeindruckend und beunruhigend lang: angefangen bei
Heidegger, dessen Licht oder Schatten je nach Standpunkt den meisten Re-

zipienten Freude oder Probleme bereitet, über Gadamer und Ricœur,
Habermas und Apel bis hin zu Taylor und Derrida, Davidson und Rorty
sind, ohne den Anspruch auf Vollständigkeit, unterschiedlichste
Exponenten der Liste vertreten. Die Familienähnlichkeit scheint groß genug
zu sein, um beispielsweise Differenzen zwischen Diskursethik und
Postmoderne, Dekonstruktion und Pragmatismus sowie kontinentaler Tradition

und analytischer Philosophie in den Hintergrund treten zu lassen.

Selbstverständlich haben einige der erwähnten Autoren dieser
Vereinnahmung vehement widersprochen und die Anfälligkeit für Hermeneutik
als eine Schwächung argumentativer Präzision kritisiert. Andere haben
wie Vattimo aus dieser Not eine Tugend gemacht und nicht ohne Selbstironie

die Vorzüge eines «schwachen Denkens» gepriesen, das sich nicht
auf Einsichten in eine ewige Wahrheit kapriziert, sondern die «nihilistische

Berufung der Hermeneutik» ernst nimmt.19 Hermeneutisches
Philosophieren impliziert eine Theorie der Moderne, wonach «die Wahrheit
Interpretation ist, das heißt, daß jede Verifikation oder Falsifikation von
Urteilen nur im Horizont einer vorausgehenden, nicht transzendentalen,
sondern ererbten Erschlossenheit erfolgen kann», was konsequenterweise

die «Auflösung der Wahrheit als endgültiger und (objektiver) Evidenz»
bedeutet.20 Was also zunächst wie ein harmloses philosophisches Einver-

18 G. VATTIMO, Jenseits der Interpretation. Die Bedeutung der Hermeneutik für
die Philosophie, Frankfurt a.M., New York 1997, 13 (Pandora 36, Europäische
Vorlesungen 8).

19 Ebd., 13-31.
20 Ebd., 31.



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 155

nehmen aussieht, erweist sich bei näherem Hinsehen als Verunsicherung
gängiger Rationaütätsstandards. Um es noch einmal mit Vattimo zu
sagen: «Bisher haben die Philosophen geglaubt, die Welt zu beschreiben,

jetzt kommt es darauf an, sie zu interpretieren ...»2I

An dieser Stelle kann es nicht darum gehen, die zum Teil verschlungenen

Wege der Hermeneutik im vergangenen Jahrhundert oder gar
deren Vorläufer nachzuzeichnen.22 Mich interessiert vor allem der Einfluß
der Interpretation auf die moralische Erfahrung, die nach dem Verlust
letzter Gewißheiten nach Bewertungs- und Entscheidungskriterien sucht.
Wir haben schon anläßlich von Lenks Interpretationskonstrukten gesehen,

daß die vermeintliche Passivität des Verstehens nicht ohne die
aktive Teilnahme des Rezipienten auskommt. Verstehen hat neben dem

Aspekt des Empfangens eine konstruktive Komponente, die sich häufig
in Metaphern des Bauens ausdrückt. Die Verwirrung des Denkens nimmt
zwar dramatische Züge an, wenn sämtliche Repräsentationen nur noch
in Kategorien sozialer Konstruktion konzipiert werden.23 Dann wäre
nämlich zwischen Fiktion und Wirklichkeit kaum mehr zu unterscheiden.
Aber es bleibt die suggestive Kraft der Metapher, die dem Vorgang der

Interpretation eine welterschließende Funktion zuschreibt, die über die
Annahme des Überlieferten hinausgeht. Traditionen verändern sich im
Prozeß ihrer Rezeption, so daß der rückwärts gewandte Blick keine
Garantie dafür bietet, an den unversehrten Kern einer ursprünglichen Wahrheit

zu gelangen, wie dies in unterschiedlichen Varianten einer
fundamentalistischen Mentalität behauptet wird.

III. Rekonstruktive Ethik

In der Ethik läßt sich der Einfluß der Hermeneutik am Beispiel der
Diskurstheorie der Moral illustrieren, die auf einer Transformation der
Philosophie vom bewußtseins- zum sprachtheoretischen Paradigma beruht.
Wie sich in den Arbeiten von Apel und Habermas zeigen ließe, ist dieser
Umbau zu einem wesentlichen Teil über die Rezeption der Hermeneutik

21 Ebd.
22 Diese lassen sich sehr gut am Beispiel von Gadamers Wirkungsgeschichte

nachvollziehen. Vgl. K. HAMMERMEISTER, Hans-Georg Gadamer, München 1999, 106-133
(BsR Denker 552); ferner J. GRONDIN, Einführung zu Gadamer, Tübingen 2000 (UTB
2139); B. VEDDER, Was ist Hermeneutik? Ein Weg von der Textdeutung zur Interpretation

der Wirklichkeit, Stuttgart et al. 2000; M. JUNG, Hermeneutik zur Einführung,
Hamburg 2001.

23 Vgl. I. HACKING, The Social Construction of What?, Cambridge MA, London
1999.



156 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

strukturiert.24 Daß diese Integration hermeneutischer Perspektiven nicht
ohne Kontroversen verlaufen ist, kann man an der Gadamer-Habermas-
Debatte erkennen, die Ende der 60er- und Anfang der 70er-Jahre als

Streit zwischen Hermeneutik und Ideologiekritik ausgetragen wurde.
Wenn Habermas den Universalitätsanspruch der Hermeneutik25 1970
noch scharf kritisierte, so verdeckt diese Pointierung die ansonsten recht
große Nähe zur Hermeneutik und deren Bedeutung für eine verstehende
Sozialwissenschaft, die Habermas in der Auseinandersetzung mit
objektivistischen und positivistischen Paradigmen eindeutig favorisiert.26 Die
Kontroverse bis 1970 bezog sich darauf, daß Gadamer mit seinem Modell

des Sprachverstehens sprachliche Traditionen idealisiere und nicht
genügend deren Verknüpfung mit Herrschaftsinteressen thematisiere.
Der bloße Appell an Gesprächsbereitschaft sei naiv, falls nicht zunächst
Gesprächssituationen hergestellt würden, die von Zwängen und
Asymmetrien frei seien. Solange dies nicht gewährleistet sei, könne Gadamers

Berufung auf die Autorität von Traditionen gefährliche Folgen haben,
die man nicht einfach mit Klugheitserwägungen vermeiden könne. Die
Idee der kommunikativen Rationalität, die Habermas in den 70er- und
80er-Jahren entfaltet hat, bindet die sprachliche Tiefenstruktur der Moral
an universelle Auffassungen von Vernunft und bewegt sich in dieser
Hinsicht stärker als die Hermeneutik, deren ethisches Profil mit dem
aristotelischen phronesis-Gedanken zu charakterisieren ist, zum kantischen
Modell der transzendentalen Moralphilosophie.27

Wenn Habermas sich mit den normativen Gehalten von Traditionen
auseinander setzt, so bevorzugt er zur Bezeichnung dieses Vorgehens die

etwas mißverständliche Vokabel der Rekonstruktion, die er offensichtlich
als ein kritisches Nachvollziehen von Strukturprinzipien begreift, die als

solche noch keine normierende Kraft haben. Es geht um das Nachzeichnen

eines nicht mehr in allen Details sichtbaren Bauplans, dessen Bruch-

24 Vgl. vor allem K.-O. APEL, Transformation der Philosophie, 2 Bde, Frankfurt
a.M. 1973 (Stw 164f.).

25
J. HABERMAS, «Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik», in: DERS., Zur

Logik der Sozialwissenschaften, Frankfurt a.M. 51982, 331—366. Gadamers Beiträge
und Repliken sind nachzulesen in: H.-G. GADAMER, Gesammelte Werke Bd. II,
Hermeneutik II: Wahrheit und Methode, Tübingen 1999 (Stw 422).

26 J. HABERMAS, «Rekonstruktive versus verstehende Sozialwissenschaften», in:
DERS., Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M. 31988, 29-52
(Stw 4222).

27 Dieses Spannungsverhältnis zwischen aristotelischer und kantischer Ethik hat
bekanntlich Paul Ricœur zum Gestaltungsprinzip seiner hermeneutischen Ethik
gemacht. Vgl. P. RlCŒUR, Soi-même comme un autre, Paris 1990, 199—344 (L'ordre
philosophique).



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 157

stücke man wie ein Puzzle zusammenlegen kann. Die Analogie ist insofern

irreführend, als eine Rekonstruktion im architektonischen Sinn den
Wiederaufbau eines Gebäudes meint, für dessen Merkmale man sich an
die Vorgaben eines zerstörten Originals hält, das sich nach einem alten
Plan oder durch das Zusammenfügen erhaltener Fragmente wieder mit
großer Wahrscheinlichkeit und somit dem Anspruch auf Authentizität
zusammensetzen läßt. Dies wäre aber nichts anderes als die zuvor noch
unter ideologiekritischen Vorzeichen verschmähte Orientierung an einer
Tradition. Kritische Rekonstruktionen sind Ergebnisse einer reflexiven
Einstellung und entstehen aus dem Bedürfnis, im Interesse des Verste-
hens und der Emanzipation von ungerechtfertigten Zwängen
Zusammenhänge explizit zu machen, die unserer eigenen Entscheidungs- und
Gestaltungskompetenz vorausliegen, die aber im bewußten Nachvollziehen

ihrer Genese auf Zukunft hin gestaltbar werden und hinsichtlich der
aus ihnen resultierenden Geltungsansprüche zu diskutieren sind.28 Somit
lassen sich rekonstruktive Verfahren mit universalistischen Absichten
verbinden, da sie für die Dialektik von Kontextgebundenheit und
kontextunabhängigen Geltungen offen sind.

In eigenständiger Fortführung diskursethischer Ansätze hat der in
Brüssel lehrende Philosoph Jean-Marc Ferry den Gedanken der
Rekonstruktion aufgegriffen und auf Anregung von Paul Ricœur in der Skizze
einer «rekonstruktiven Ethik» weiterentwickelt.29 Auch hier irritiert
zunächst die durch den Vergleich mit einer kriminalistischen Rekonstruktion

gelegte Spur, die an die genaue Ermittlung eines Tathergangs mit
Hilfe von scharfsinniger Logik, Geständnissen und Indizienbeweisen denken

läßt. Die Rekonstruktion hat in Ferrys Arbeit ihren Platz in einer
umfassenden Theorie der Diskursarten, die bei der Entstehung von Identität

zum Zuge kommen.30 Ferry unterscheidet zwischen vorkritischen
und kritischen Diskursmodi, wobei die vorkritischen in Form von Nar-
rationen und Interpretationen, die kritischen als Argumentationen und
Rekonstruktionen auftreten können. Damit wird der häufig bemühte
Gegensatz von (naivem) Erzählen und (kritischem) Argumentieren zu einer

komplexeren Struktur erweitert, deren eine Hälfte dem Erzählen die

interpretierende Haltung zuordnet und deren andere Hälfte zur argumentativen

Überprüfung von Geltungen die Rekonstruktion von deren Ge-

28 Vgl. Th. MCCARTHY, Kritik der Verständigungsverhältnisse. Zur Theorie von
Jürgen Habermas. Ubers, von M. Looser, Frankfurt a.M. 1989, 121.

29 J.-M. FERRY, L'Ethique reconstructive, Paris 1996 (Humanité).
30 Vgl. DERS., Les Puissances de l'expérience. Essay sur l'identité contemporaine,

2 Bde, Paris 1991 (Passages).



158 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

nese gesellt. So ergibt sich zur leichteren Übersicht ein Schema der
Diskursarten (Abb. I).31

Diskurstyp vorkritisch kritisch

Narration Interpreta¬
tion

Argumenta¬
tion

Rekonstruk¬
tion

Verfahren Beschreibun¬

gen
Erklärungen Rechtfertigun¬

gen

Analysen

Inhalt Ereignisse
(Tatsachen)

Ursachen,
Modelle

(Sinn)

Gründe,
Schlußfolgerungen

(Geltung)

Dramen
(Genese)

Weltverständnis Mythologie Kosmologie,
Theologie

kritische Analyse,

Vernunft
Hermeneutik,

Pragmatik

Kategorien Schicksal Gerechtigkeit Geschichte

Ereignis Gesetz Recht Sprache

Abb. 1: Typologie der Diskursarten

Die von Ferry vorgeschlagene Typologie ist in mehrfacher Hinsicht
bemerkenswert, da sie vom üblichen Sprachgebrauch bisweilen abweicht
und vor allem mit der apodiktischen Unterscheidung von vorkritischem
und kritischem Denken eine Trennlinie festschreibt, die in der Praxis
wahrscheinlich häufig überschritten wird. Es sieht so aus, als diene die

Einführung des rekonstruktiven Diskurses in der «kritischen» Hälfte des

Schemas einer Rehabilitierung hermeneutischer Gehalte, die im Modus
der Interpretation defizient bleiben. Daran läßt sich leicht die Frage
anschließen, ob denn nicht die Haltungen des Erzählens und des Interpretierens

aufgeklärt und selbstkritisch sein können, wenn sie durch das

Säurebad der Kritik gegangen sind und mit ästhetischer und
wissenschaftlicher Distanz Prozesse des Beschreibens und des Deutens einleiten.

Die narrative Diskursart wird von Ferry wohl nicht in ihrer ästhetischen

Autonomie wahrgenommen. Sonst hätte er den Aspekt des
Beschreibens von Fakten durch das Entwerfen von Fiktionen ergänzen

31 Vgl. ebd., Bd. I (s. Anm. 30), S. 150 Abb. 6 in Kombination mit S. 100 Abb. 4
und S. 142 Abb. 5.



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 159

müssen. Erzählungen funktionieren in den Kategorien von freier sprachlicher

Gestaltung und wohl kaum ausschließlich im mythologischen
Horizont der Wiedergabe schicksalhafter Ereignisse. Insofern umfaßt der
deutende Diskurs auch weitaus mehr als nur die Konstituierung von
Modellen vor dem Hintergrund .eines quasi-religiösen Weltverständnisses.32
Immerhin wird zugestanden, daß die Deutung des Gesetzes an die
Schwelle zur normativen Frage nach der Gerechtigkeit führt, die dann

vor der kritischen Vernunft zu bearbeiten ist.
Die eigentliche Pointe von Ferrys Entwurf besteht in der Erweiterung

der klassischen Rationalität durch eine historische Vergewisserung,
die es ermöglichen soll, Kategorien wie Erinnerung, Schuld und Verzeihung

zu berücksichtigen. Rationale Begründungsverfahren haben genau
hier ihren blinden Fleck, da sie mit dem Anspruch auftreten, von einem

unparteilichen Standpunkt aus Geltungen zu überprüfen. Für die Genese
moralischer Wertungen interessieren sie sich entsprechend weniger. Genau

dieses Defizit kann laut Ferry durch eine rekonstruktive Ethik
ausgeglichen werden, die nach den Motivationen und Voraussetzungen des

Handelns fragt und für die durch vielfältige Einflüsse geprägten Kontexte

allgemeingültig gewordener Regeln sensibilisiert. Die Durchsetzung
von Maßstäben der Gerechtigkeit setzt nämlich voraus, daß die Mitglieder

einer Rechts- und Moralgemeinschaft über eine gemeinsame Grammatik

der Verständigung verfügen und sich als gleichwertige Subjekte
anerkennen können. Normen haben eine historische Tiefendimension,
deren Zusammenhänge uns nicht in jedem Moment präsent sein müssen,
um kompetent entscheiden und verläßlich handeln zu können. Es gibt
jedoch Krisenerfahrungen und Zivilisationsbrüche, die weder ein
Anknüpfen an alte Üblichkeiten noch ein Erfinden von angeblich unbelasteten

Regeln erlauben. Die Konstituierung individueller und kollektiver
Identität erfolgt über die manchmal schmerzhafte Erinnerungsarbeit,
über symbolische Gesten und dramatische Inszenierungen der
Geschichte. Diese Rekonstruktion unterscheidet sich von der Herstellung
einer narrativen Identität durch den kritischeren Blick, der die Überprüfung

durch Interpretation und Argumentation nicht scheut. In diesem
Sinn ist gemäß der von Ferry verwendeten Terminologie der rekonstruktive

Diskurstyp analytisch und hermeneutisch zugleich. Er ist analytisch
in der Berücksichtigung einer nüchternen und strengen Rationalität; er
ist hermeneutisch im Bemühen um ein Verstehen, das die Sinnangebote

32 Vgl. auch die kritischen Ausführungen zu Ferry bei D. MÜLLER, L'éthique
protestante dans la crise de la modernité. Généalogie, critique, reconstruction, Paris, Genf
1999, 289—291 (Passages).



160 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

partikularer Traditionen kennt, die jedoch in andere Sprachspiele
übersetzbar sein sollten, falls sie sich nicht isolieren wollen.

Der Gedanke der Rekonstruktion beruht sowohl bei Habermas als

auch bei Ferry auf der Annahme einer kommunikativen Rationalität,
deren kognitive Vorteile für die Ethik fruchtbar gemacht werden sollen. In
dieser Prämisse ist bei beiden Autoren trotz mancher Kritik im Detail
eine Verwurzelung in der hermeneutischen Tradition festzustellen, die
sich letztlich durch das Vertrauen in die vernünftigen Potentiale der
Sprache und die prinzipielle Möglichkeit von Verständigung und
Konfliktregelung auszeichnet. Wenn eine solche Hintergrundannahme brüchig

wird, sinkt auch die Glaubwürdigkeit einer rekonstruktiven Ethik,
die auf der individuellen wie auf der gesellschaftlichen Ebene an die Idee
der Konstitution und Anerkennung von sprachlich vermittelter Identität
gekoppelt ist.

IV. Radikale Hermeneutik und Dekonstruktion

Wir müssen mit der Möglichkeit rechnen, daß die Hermeneutik auch
einen eminent relativierenden Effekt auf rationale Diskurse haben kann
und vermeintliche Identitätskonstruktionen als Fiktionen entlarvt.
Vielleicht sind es nützliche und tröstende Fiktionen, aber unter Umständen
eben doch Selbsttäuschungen. Es gibt neuere Spielarten einer radikali-
sierten Hermeneutik, die sich in großer Nähe zu dem bewegen, was man
im Anschluß an Derrida als Dekonstruktion bezeichnet hat. Anders als die
Rekonstruktion, die immerhin von der hohen Wahrscheinlichkeit eines
normativ relevanten Rückgriffs auf Vorgegebenes ausgeht, beginnen die
Zeichen der sprachlichen Verständigung im Programm der Dekonstruktion

zu flimmern und an Eindeutigkeit zu vertieren. Dekonstruktivisten
zielen zwar nicht unbedingt auf die böswillige Destruktion von
Sinnzusammenhängen. Aber sie zerlegen ihre Diskurse in kleinste Bestandteile,
um sprachliche Effekte zu testen, und sind nicht bereit, mit dem
konstruktiven Teil ihrer Arbeit irgendwelche Sinnangebote oder Sinngarantien

zu verbinden. Der Dekonstruktion - und mit ihr der radikalen
Hermeneutik - ist der Glaube an Gewißheiten, Konsensfindung und
Begründungsverfahren abhanden gekommen. An dessen Stelle tritt die
mikrologische Arbeit an einer Sprache, deren ästhetische Möglichkeiten
unbegrenzt sind und stets neue Welten erschaffen können.

Einer dieser radikalen Hermeneutiker ist der amerikanische Philosoph

John D. Caputo, der mit großen Affinitäten zu religiösen Themen



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 161

und Phänomenen33 ein schlagwortartig als postmodern zu bezeichnende
Programm vertritt.34 Nicht ohne Ironie geht er mit einer philosophischen
und theologischen Tradition ins Gericht, die zwar so manche Ratlosigkeit

eingestanden hat, um dann aber doch immer wieder mit dem
Gedanken zu spielen, daß wir auf irgendeine rätselhafte Weise mit' dem
Wahren und dem Guten in Verbindung stehen und der irdische
Ausdruck eines höchsten Geheimnisses sind. Was aber, so fragt Caputo mit
ikonoklastischem Pathos, wenn es dieses in grandiosen Theorien generierte

Geheimnis gar nicht gibt oder wir zumindest niemals einen privilegierten

Zugang zu ihm haben werden? Dann geraten unsere Plausibilitä-
ten in arge Bedrängnis, und die traditionellen Sinnkonstruktionen verlieren

an Überzeugungskraft. Doch für Caputo ist dies keine Hiobsbotschaft,

sondern im Gegenteil der Startpunkt einer mal fröhlichen, mal
melancholischen Hermeneutik, die nun im Streit der Interpretationen
ihre Phantasie spielen lassen kann. Wenn wir in einem metaphysischen
Sinn nichts verbindlich darüber aussagen können, wer wir eigentlich
sind, woher wir kommen und was wir mit unserem Leben anzufangen
gedenken, stellt sich die Frage nach der Identität anders als bei Ferry
oder Habermas. In einem Essay über das «Ende der Ethik» plädiert
Caputo für eine Individualisierung normativer Ansprüche und beharrt darauf,

daß Regeln immer nur ein Provisorium sein können. «The end of
ethics does not mean that all hell has broken loose. Far away from it. It
is precisely hell that we seek to avoid by this slightly insolent talk about
bringing ethics to an end.»35 Denn angeblich universelle Regeln können
im schlimmsten Fall das Ende der Freiheit bedeuten und sind außerdem
in Erfahrungen von Leid und Sinnverlust nur wenig hilfreich. «When the
seas of singularity get rough, when the winds of existence blow up,
ethics generally goes below. When things get difficult and the way is

blocked, ethics is nowhere to be found. Just when we need ethics the

most, we find that ethics has tipped its hat, politely made its excuses, and

quietly slipped out the back door, leaving us poor existing individuals to
face the worst.»36

33 Vgl J.D. CAPUTO, On Religion, London 2001 (Thinking in action).
34 DERS., More Radical Hermeneutics. On Not Knowing Who We Are, Blooming-

ton 2000 (Studies in continental thought).
35 Ebd., 189. «Das Ende der Ethik bedeutet noch nicht, daß die Hölle los ist. Im

Gegenteil. Es genau ist genau die Hölle, die wir vermeiden wollen, indem wir auf leicht
unverschämte Art davon reden, die Ethik zum Ende zu bringen.» Ubers. W.L.

36 Ebd., 190. «Wenn das Meer der Einzigartigkeiten rauh wird und die Winde der
Existenz aufkommen, geht Ethik in der Regel unter. Wenn die Dinge schwierig werden
und der Weg blockiert ist, ist die Ethik nirgendwo zu finden. Gerade wenn wir Ethik
am meisten brauchen, müssen wir feststellen, daß diese den Hut zum Gruß hebt, sich



162 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

Man mag diese Diagnose als rhetorisches Blendwerk abtun. Jedoch
kann man sich ihrer Wirkung nicht ganz entziehen. Denn gerade die
Tatsache, daß wir intuitiv davor zurückschrecken, uns Dekonstruktivisten
als Mitglieder von Ethikkomitees oder als Politikberater vorzustellen,
zeugt von der hohen Erwartung an eine Ethik, die mit der generellen
Klärung von Konflikten beauftragt wird, die sich jedoch im Einzelfall
noch einmal anders darstellen als bei der Anwendung eines allgemein
gültigen Regelwerks. Auf jeden Fall wird in solchen Momenten klar, daß

die Ethik als Krisenlöserin hoffnungslos überfordert ist, wenn sie auch
noch das Vertrauen in den Grund der Wirklichkeit garantieren soll und
existentielle Sinnfragen zu beantworten hat. Wenn die Ethik solchen

Fragen aber nicht grundsätzlich unter der Berufung auf eine moderne
Arbeitsteilung ausweichen will, muß sie an der Kooperation mit jenen
Disziplinen und Praktiken interessiert sein, die das Selbstverständnis der
handelnden Personen zu verstehen versuchen.

V. Rekonstruktion und Dekonstruktion vor der Herausforderung des

Konstruktivismus

Ich halte es für problematisch, rekonstruktive gegen dekonstruktive
Programme auszuspielen und damit nur bekannte Schachzüge der Moderne-
Postmoderne-Debatte zu wiederholen. Thomas McCarthy, einer der
besten Kenner der kritischen Theorie, hat trotz einer unverkennbaren
Sympathie für die Frankfurter Schule den Versuch unternommen, die Beiträge

aus dekonstruktivistischen und rekonstruktiven Ansätzen zueinander
in Beziehung zu setzen und im Programm einer Kritik der «unreinen»
Vernunft zu bündeln.37 Darin kommt sehr treffend zum Ausdruck, daß
die Postulate einer Einheitsvernunft auf die heutigen philosophischen
und gesellschaftlichen Herausforderungen nicht mehr angemessen
reagieren können. Eine kritische Philosophie im Stil einer argumentativen
Diskurstheorie der Moral kommt nicht ohne eine Kritik moderner Ideale

aus, um zugleich für die Universalpragmatik des Diskurses und für die

Anerkennung von Differenzen einzustehen.
Dies ist nicht allein ein theoretisches Grundlagenproblem. Es

berührt ebenso Anwendungsfragen der Ethik, deren Bearbeitung auf das

freundlich entschuldigt und leise durch die Hintertür verschwindet, um uns arme
existierende Individuen mit dem Schlimmsten allein zu lassen.» Ubers. W.L.

37 Vgl. Th. MCCARTHY, Ideale und Illusionen. Dekonstruktion und Rekonstruktion

in der kritischen Theorie. Ubers, von J. Schulte, Frankfurt a.M. 1993. Vgl. dazu
auch J. HABERMAS, Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte Vernunft,
Stuttgart 2001.



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 163

Verstehen pränormativer Voraussetzungen angewiesen ist. In diesem

Spannungsfeld zwischen kritischer Normenanalyse und Klärung des an-
thropologisch-hermeneutischen Horizontes läßt sich das Projekt einer
hermeneutischen Ethik verorten, die zwischen den Ebenen des kulturell
eingebetteten Handlungssinns und der konkreten Handlungsorientierung
hin und her pendelt.38

Mit diesem Angebot einer hermeneutisch zu konturierenden
Fundamentalmoral kehren wir zur Feststellung einer hermeneutischen koinë
zurück, die mittlerweile die Grenzen zwischen den durch regionale Kulturen

geprägten Philosophien überschreitet. So trifft es längst nicht mehr
zu, in der Hermeneutik einen verschrobenen deutschsprachigen Sonderweg

zu sehen, der in Konkurrenz zur verspielten französischen Postmoderne

und zur glasklaren englischsprachigen analytischen Philosophie
steht.39 Zwischen hermeneutischen und poststrukturalistischen Texttheorien40

gibt es ebenso einen Austausch wie zwischen der hermeneutischen
Interpretationstheorie und analytischen41 und pragmatischen42 Ansätzen.
Das von Davidson eingeführte «principle of charity» ist ein international
diskutiertes Beispiel für die theoretische und praküsche Unhintergehbar-
keit des Bemühens um Verstehen in der Begegnung mit Fremden im Sinne

eines wohlwollenden Vorverständnisses im Vorgriff auf eine noch zu
leistende Übersetzung.43 Die hermeneutische koiné beruht auf der gemeinsamen

Verwurzelung der genannten Richtungen in einem sprachphilosophischen

Programm, das sich dem inzwischen nicht mehr ganz jungen
linguistic turn verdankt, dessen metaphysikkritische Spitze über viele
Meinungsverschiedenheiten hinweg ein einendes Projekt war. Aus heutiger
Sicht können wir die Augen nicht davor verschließen, daß der linguistic
turn von einem naturalistic turn abgelöst zu werden scheint, der von der

38 Vgl. J -P. WILS, Handlungen und Bedeutungen. Reflexionen über eine
hermeneutische Ethik, Freiburg i.Ue., Freiburg i.Br. 2001 (SThE 92); DERS. (Hg.), Ethiek en
hermeneutik, Leende 1999 (CEKUN Boekenreeks 6).

35 J. GRONDIN, Der Sinn für Hermeneutik, Darmstadt 1994, IXff.
40 Ph. FORGET (Hg.), Text und Interpretation. Deutsch-franz. Debatte, München

1984 (UTB 1257).
41 D. DAVIDSON, Wahrheit und Interpretation. Übers, von J. Schulte, Frankfurt

a.M. 31999 (Theorie). Vgl. auchj. HABERMAS, hermeneutische und analytische
Philosophie. Zwei Spielarten der linguistischen Wende, in: DERS., Wahrheit und Rechtfertigung.

Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 1999, 65—101.
42 Vgl. R. RORTY, Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt

a.M. 1979.
43 Vgl. U. TiETZ, «Das principle of charity und die ethnozentrische Unterbestimmung

der hermeneutischen Vernunft», in: Th. SCHÄFER/U. TlETZ/R. ZlEHL (Hgg.),
Hinter den Spiegeln. Beiträge zur Philosophie Richard Rortys, mit Erwiderungen von
Richard Rorty, Frankfurt a.M. 2001, 77-106 (Stw 1522).



164 Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik

Ethik viel intensiver diskutiert werden sollte. Denn damit verschieben
sich die Referenzen der Moraltheorie von den vertrauten Textwelten zu
den biologischen Skripten in Genetik und Neurowissenschaften.44 Mit
Rekonstruktion und Dekonstruktion ist dort nur wenig auszurichten,
eher schon — um bei der philosophisch offenbar recht produktiven
Baumetapher zu bleiben — mit einem Konstruktivismus, der kulturelle
Phänomene tendenziell naturalistisch erklärt.45 Damit wäre ein weiterer
Gesprächsfaden zu knüpfen, der in diesem Beitrag nicht weiter berücksichtigt

werden kann. Er sei jedoch wenigstens als Herausforderung notiert,
der sich die hermeneutische Ethik stellen muß, wenn sie keine
Luftschlösser bauen will oder sich auf Häuser spezialisiert, die nun von
einem ganz bestimmten Typ von Geisteswissenschaftlern bewohnt werden
kann.

Der Verweis auf die Unausweichlichkeit einer Allianz von kritischer
Ethik und Hermeneutik muß mit dem Vorwurf rechnen, sich einem
letztlich doch sehr konservativen Projekt zu verschreiben. Entsprechende

Einwände haben die Geschichte der Hermeneutik schon immer
begleitet. Der Verzicht auf definitive Erkenntnis und deren Ersatz durch
endloses Interpretieren wurde in theoretischer und praktischer Hinsicht
mit dem Relativismusvorwurf konfrontiert. Marx brachte dann in seiner
elften Feuerbach-These die Forderung auf den Punkt: «Die Philosophen
haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kömmt darauf an, sie zu
verändern.»46 Dem begegnete Odo Marquard mit dem Wortspiel: «Die
Geschichtsphilosophen haben die Welt nur verschieden verändert; es kömmt
darauf an, sie zu verschonen.»47 Einem solchen Defätismus muß die
hermeneutische Ethik aber nicht beipflichten. Denn sie geht davon aus, daß

Interpretieren eine Erkenntnisleistung ist, die sehr wohl zu praktischen
Veränderungen führen kann.48 Im Prozeß des Verstehens rekonstruieren
wir eine komplexe Welt moralischer Bedeutungen, deren Kenntnis und

44 Vgl. G. RAGER/A. HOLDEREGGER (Hgg.), Bewußtsein und Person. Neurobiologie,

Philosophie und Theologie im Gespräch, Freiburg i.Ue., Freiburg i.Br. 2000

(SThE 83).
45 K. OTT, «Zum Verhältnis von Radikalem Konstruktivismus und Ethik», in:

OERS., Vom Begründen zum Handeln. Aufsätze zur angewandten Ethik, Tübingen
1996, 241—278 (Ethik in den Wissenschaften 8).

46 K. MARX, «Thesen über Feuerbach», in: DERS., Der historische Materialismus:
Die Frühschriften (hrsg. von S. Landshut), Stuttgart 1971, 341.

47 O. MARQUARD, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Aufsätze, Frankfurt

a.M. M982, 13 (Stw 394).
48 Vgl. für die Theologie: P. BÜHLER/C. KARAKASH (Hgg.), Quand interpréter c'est

changer. Pragmatique et lectures de la Parole, Genf 1995 (Lieux théologiques 28); C.

GEFFRÉ, Croire et interpréter. Le tournant herméneutique de la théologie, Paris 2001.



Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik 165

deren Übersetzbarkeit eine Voraussetzung für kommunikatives (und
strategisches) Handeln in Freiheit ist. An der Beschäftigung mit diesem
kulturell vorgeprägten und zur verantwortlichen Gestaltung auffordernden

Freiheitsraum führt auch für das ethische Gespräch in
Naturwissenschaften und Technik kein Weg vorbei. Wenn wir uns weder mit der
Offenheit anthropologischer Beliebigkeit noch mit einem naturalistischen

Determinismus abfinden wollen, ist die Frage nach den Grenzen
der Selbsterschaffung und nach den Kriterien der Reproduzierbarkeit
und des Beendens von Leben aktueller denn je.49

49 Die in diesem Beitrag vorgestellten Überlegungen sind Gegenstand eines

Forschungsprojekts zum Thema «Ethique théologique et herméneutique», das von 2002
bis 2004 an der Universität Louvain von Eric Gaziaux, Walter Lesch und Sonia Lipsyc
durchgeführt wird. Dabei findet die Gegenwart jüdischer Traditionen in Moderne und
Postmoderne besondere Berücksichtigung, um die Gratwanderung zwischen Dekon-
struktion und Rekonstruktion fortzusetzen. Vgl. hierzu R. GIBBS, Why Ethics? Signs
of Responsibilities, Princeton 2000 (Princeton paperbacks).


	Rekonstruktive Ethik und radikale Hermeneutik : Grundlagen ethischer Theorie und Praxis

