
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

Autor: Haker, Hille

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hille Haker

Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

«Feministische Ethik ist wohl ein neuer Denkansatz, prima facie aber keine

neue ethische Theorie; sie befindet sich weder auf einer Ebene mit den aus
der Geschichte der Philosophie bekannten normativ-ethischen Ansätzen
noch mit den im Umfeld der angewandten Ethik neu entstandenen
Disziplinen wie Umweltethik, Wirtschaftsethik etc. Vielmehr definiert sie einen
bestimmten Blickwinkel auf diese Theorien und auf die Moralphilosophie in
ihrer ganzen Breite. Anders gesagt: Feministische Ethik bezeichnet den

Versuch, die Perspektive der Geschlechterdifferenz auf moralphilosophische

Fragen — theoretische Fragestellungen wie auch die philosophische
Analyse konkreter moralischer Konfliktsituationen — anzuwenden.»1

Ethische Probleme unter einer geschlechtsspezifischen Perspektive zu
betrachten, ist naheliegend.* Dennoch wird dies in den meisten ethischen
Beiträgen nicht getan. Denn auch in der Ethik läßt sich ein vermeintlich
neutraler Blick auf Probleme erkennen, der jedoch mehr oder weniger
versteckte geschlechtsspezifische Annahmen enthält, wobei geschlechtsspezifisch

in diesem Fall, wie so häufig im gesellschaftlichen Leben und
im wissenschaftlichen Diskurs, männlich bedeutet.

I. Warum die Kategorie «Geschlecht» die Ethik mitkonstituiert

Einige Beispiele sollen dies verdeutlichen: Die moderne Ethik geht,
soweit sie eine eher liberalistische Konzeption verfolgt, von einem
Handlungssubjekt aus, das bestimmte Rechte hat, die es — oder sagen wir
ruhig: er - gegenüber anderen verteidigen darf. Soweit der Handelnde
nicht dazu in der Lage ist, seine Rechte selbst aktiv einzufordern, wird
der Staat diese Aufgabe übernehmen müssen. So ist zum Beispiel das

Recht auf Meinungsfreiheit zu schützen, oder das Recht auf Privatheit,

Gastvorlesung im Rahmen des Vorlesungszyklus «Fundamentalethik» an der Uni-
versität Freiburg Schweiz am 17. 05. 2001.

1
PAUER-STUDER, Herlinde, in: NAGL-DOCEKAL, Herta/PAUER-STUDER, Herlin-

de (Hgg.), Jenseits der Geschlechtermoral. Beiträge zur feministischen Ethik, Frankfurt

a.M. 1993, 35.



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 127

auf körperliche Integrität usw. Viele dieser moralischen Rechte sind im
Katalog der Menschenrechte der Vereinten Nadonen festgehalten.

Aber sonderbar: Betrachtet man die Ausführungen zu diesem
Handlungssubjekt in verschiedenen Theorien, von Hobbes, Locke, Kant und
vielen anderen bis zu heute vertretenen Theorien wie der von John Rawls
oder Robert Nozick, zum Teil auch Jürgen Habermas, so fällt auf, daß
der Handelnde als ein Individuum vorgestellt wird, das vor allem die

Abgrenzung sucht: Abgrenzung gegenüber den Ansprüchen anderer, von
der Abgrenzung von der eigenen Abstammung, von den eigenen
Erfahrungen, von der eigenen Bezogenheit auf andere. Der Handelnde scheint
isoliert von anderen, ein «Atom», wie Locke sagt. Mit anderen pflegt er
eine Umgangsweise, die der Ökonomie ähnelt: Es werden bei Hobbes
und verschiedenen anderen Theoretikern Verträge abgeschlossen, an die
sich die Akteure fortan halten müssen, weil sie eine Selbstverpflichtung
beinhalten, die die soziale Stabilität garantiert. Das Zusammenleben über
Verträge zu gestalten, ist ein zentrales Kennzeichen der Regulierung
öffentlicher Beziehungen. Aber kann diese Art der Regelung auch als

repräsentativ für intersubjektive Beziehungen stehen? Und, so wäre aus der

Perspektive derjenigen zu fragen, die gerade den öffentlichen Bereich am
wenigsten mitgestalten, dafür aber in der Privatsphäre eine große
Gestaltungskraft und -macht haben: Können die Vertragsbeziehungen den
gesamten Bereich der Moral repräsentieren?

Ein anderes Beispiel: Die Sozialethik ist vor allem eine Frage der
öffentlichen Moral. Dabei geht es um Verteilungsfragen, die wiederum
leicht unter die Fittiche ökonomischer Berechnungen geraten. Oder es

geht um die großen Fragen der politischen Ethik, etwa die der
Verantwortung für zukünftige Generationen, um die ethisch richtige Entwicklung

des Gesundheitssystems usw. Wenngleich auch die Lösungen nur
schwer zu finden sind, stehen doch die Instrumentarien zur Verfügung,
mit denen die Probleme angegangen werden. Nun sind aber im öffentlichen

Bereich Männer von jeher diejenigen, die die Strukturen des Denkens

und Gestaltens nach ihrer Weise bestimmt haben. So werden etwa
mathematische Kalkulationsmethoden, Wahrscheinlichkeitsrechnungen
und verschiedene Prognoseinstrumente angewendet, um mit den

Verantwortungsfragen umzugehen. Auf der anderen Seite, aber nach dem

gleichen tradierten Schema, wird die theoretische Frage zu beantworten
versucht, ob etwa zukünftige Generationen überhaupt im strengen Sinn
Rechte haben können, usw. Fragen wie etwa nach einer verantworteten
Elternschaft, nach dem ethisch vernünftigen und angemessenen Umgang
von Erwachsenen mit Kindern, nach der Wünschbarkeit dessen, was wir
zukünftigen Generationen hinterlassen, selbst Fragen nach der
Beziehungskultur zwischen den Geschlechtern, um nur einige andere Beispiele



128 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

zu nennen, werden von dem dominanten Diskurs in der Ethik nicht oder

nur kaum gestellt.
Ist dieser Befund - die Ausklammerung der sogenannten privaten

Moral - auf die Theologische Ethik übertragbar? Man möchte meinen:
nein, spielt doch Sexualethik in der Moraltheologie eine zentrale Rolle.
Aber schon auf den ersten Blick spiegeln sich auch hier die gesellschaftlichen

Verhältnisse. Zwar gibt es eine Legion von Literatur zur Sexualität
oder zur christlichen Ehe, aber in fast allen einschlägigen theologischen
oder ethischen Lexika sucht man zum Beispiel das Stichwort Vergewaltigung

umsonst. Unter der Hand wird eine Gewichtung reproduziert, die

gesamtgesellschaftlich ebenso funktioniert: Bestimmte Fragen werden
aus der Ethik hinausgedrängt, andere für sekundär befunden, und damit
wird die Wahrnehmung ethischer Probleme geschlechtsspezifisch
gelenkt.

Zum Beispiel Prostitution: In Deutschland wurde vor kurzem die

Neuregelung der Prostitution diskutiert. Es ging um eine rechtliche
Absicherung der Prostituierten, deren «Gewerbe» als Beruf anerkannt werden

sollte, so daß die Prostituierten kranken- und sozialversichert würden.

Das Problem dabei war die Frage, wie es gelingen kann, die Frauen

zu schützen und ihre Rechte abzusichern, ohne gleichzeitig der Praxis
der Prostitution eine legitimatorische Basis zu verleihen. Manche Frauen
wehren sich nämlich dagegen, daß männliche Sexualität unhinterfragt
bleibt, indem die Prostitution als ein Beruf unter anderen anerkannt
wird. Interessant ist, wie die Diskussion geführt wurde: Politiker, in der
Mehrheit Männer, unterhielten sich darüber, wie den Frauen geholfen
werden kann, wie ihnen adäquate Arbeitsbedingungen gegeben werden
können. Auch einige Frauen, in Deutschland insbesondere diejenigen,
die selbst so genannte Freudenhäuser führen, setzten sich vehement für
die Autonomie der Frauen ein, die ihren Beruf selbst zu wählen scheinen.

Kaum jemand aber sprach über die männliche Sexualität, über das

Verhältnis von Männern zu Macht und Kontrolle weiblicher Körper, die
über die Sexualität ausgelebt wird. Vielmehr wurde auf historische
Argumente Bezug genommen, wie «Prostitution als ältestes Gewerbe der
Menschheit» — als gälte dies nicht ebenso für Sklaverei oder Folter, von
der wir uns doch mit guten Gründen längst zumindest theoretisch
verabschiedet haben. So kann die Geschlechterbrille den Blick und die
Wahrnehmung eines moralischen Problems geradezu verstellen, kann verhindern,

daß eine Reflexion dort begonnen wird, wo sie am notwendigsten,
am Not-wendigsten wäre.

Ein weiteres gutes Beispiel für diesen meines Erachtens pseudoethischen

Umgang mit moralischen Problemen, sofern sie Frauen betreffen,
ist die Beratungspraxis im Zusammenhang mit Schwangerschaftskon-



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 129

flikten. Beraterinnen müssen den Lebensschutz des ungeborenen Kindes
als höchsten Beurteilungsmaßstab ansehen. Bis heute ist dies so (auch
unabhängig von der «Schein»-Ausstellung). Nun ist die ethische Hierar-
chisierung von Gütern selbstverständlich notwendig, ein moralischer
Konflikt zeichnet sich gerade dadurch aus, daß eine eigentlich gültige und
begründete Güter- und Rechtehierarchie ins Wanken gerät. Dies ist im
Schwangerschaftskonflickt dann der Fall, wenn eine Frau sich nicht in
der Lage sieht, die moralische Verantwortung für ihr Kind zu übernehmen

- und niemand außer ihr sie übernehmen kann. Diese Nichtersetz-
barkeit der Verantwortung während der Schwangerschaft stellt eine
singulare Situation dar, die ethisch auch als solche beurteillt werden muß.
Für die kirchliche — und häufig genug auch für die moraltheologische -
Reflexion wird aber seit Jahren genau dieser Konflikt an den Rand der
moralischen Reflexion gedrängt. Zugespitzt gesagt, wurde der
Schwangerschaftskonflikt nicht als Konflikt der Frau betrachtet, sondern
vielmehr als eine Infragestellung der Wertehierarchie, die das menschliche
Leben als höchstes Gut anerkennt, welches nicht in Menschenhand hegt.
Hier konsistent zu bleiben, erschien als ein Identitätsproblem der Kirche
bzw. Theologie selbst.

Mit diesen Beispielen sind wir schon in den Bereich dessen

vorgestoßen, was Selbstkonzepte von Frauen ausmachen könnte: Frauen
müssen sich mit ihrem Körper auseinandersetzen, weil dieser eine Ikone
darstellt, die verehrt wird, oder ein Objekt der Begierde ist, das beherrscht

wird, weil der Frauenkörper, in einer männlich geprägten Gesellschaft
viel stärker als der Männerkörper ein Medium der Phantasie ist, in den

eingeschrieben wird, was Frauen und Männer sich von ihm wünschen.2
Die Reflexion auf die Sexualität, so würde ich behaupten, ist ein sehr viel
größeres Thema der weiblichen als der männlichen Identität, gerade weil
sie je aus den vorgegebenen Mythen befreit werden muß und weil sie

potentiell durch männliche Macht immer bedroht ist. Zu den
Selbstkonzepten von Frauen gehört aber ebenso die Reflexion auf die
Rollenidentifikation der Mutterschaft, und zwar in viel stärkerer Weise, als

dies bei Männern im Hinblick auf die Rollenidentifikation der Vaterschaft

der Fall ist. Dies ist sozusagen die empirische Seite, die Seite der
Erfahrungswirklichkeit von Frauen und Männern, auf die sich die
feministische Ethik als Gender-Ethik mit ihrem bestimmten Bück bezieht

2 LAQUEUR, Thomas, Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der
Geschlechter von der Antike bis Freud. Übers, von H.J. Bussmann, Frankfurt a.M. et.
al. 1992.



130 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

und die ich mit den verschiedenen Beispielen zumindest evozieren
wollte.

II. Feministische Fthik und Identität

Feministische Ethik, so können wir deshalb etwas genauer festhalten,
übt eine ethisch fundierte Kritik an Handlungen, Praktiken, Systemen,
Strukturen und Ideologien, welche die Unterordnung von Frauen per-
petuieren. Sie sucht nach Wegen, um die wirtschaftlichen, sozialen und
kulturellen Ursachen der Unterordnung von Frauen verhindern, und sie

versucht, Alternativen zur gegenwärtigen Ordnung der Welt zu entwik-
keln, die den bestehenden Sexismus, Rassismus, aber auch Ethnozen-
trismus zu überwinden vermögen.3 Die Zielfelder feministischer Ethik in
westeuropäischen Gesellschaften lassen sich in einigen weiteren
Stichworten festhalten: den biographischen Veränderungen, die Frauenbiographien

stärker und radikaler als Männerbiographien treffen; der
Entwicklung der beruflichen Qualifikationen; der Partizipation von Frauen
an öffenthchen Ämtern und entsprechend an Entscheidungsprozessen.

Wenn wir nun von Selbstkonzepten von Frauen sprechen wollen, so
müssen wir uns vergewissern, vor welcher gedanklichen Fohe wir dies

tun. Was sind Selbstkonzepte? Welche Rohe spielen sie in der Ethik?
Sehen wir uns, um Klarheit zu gewinnen, kurz die Geschichte der
Identitätstheorien an.4 Wir werden sehen, daß Lockes Vorstehung des «atomi-
stischen Selbst», wie ich es am Anfang kurz in Erinnerung gerufen habe,
für die Moderne eine herausragende Bedeutung gewinnt.

7. Identitätskon^epte der Moderne

Bis weit in die Neuzeit wurde die Identität der Person in enger Anlehnung

an die allgemeinen Identitätstheoreme betrachtet, bei denen die

Identitätsaussage substanzontologisch gefaßt wird. Für die Theologie,
die die Person im Rahmen der Schöpfungstheologie als von Gott, dem
letzthch einzigen mit sich identischen Wesen, geschaffen betrachtet,
kann die personale Identität ebenfalls nicht in radikaler Weise zum Pro-

3 So lautet dieBestimmung bei JAGGER, Alison M., «Feminist Ethics», in: BECKER,
Lawrence/BECKER, Charlotte (Hgg.), Encyclopedia of Ethics, New York et. al. 1992,
364—367 (Garland reference library of the humanities 925).

4 Dieser Teil basiert auf verschiedenen Arbeiten zur Identität,besonders aber auf
dem Artikel: HAKER, Hille, «Identität», in: HÜBENTHAL, Ch./DÜWELL, M./WERNER,
M. (Hgg.), Handbuch zur Ethik, Stuttgart 2002 (im Druck); HAKER, Hille, Moralische
Identität. Literarische Lebensgeschichten als Medium ethischer Reflexion. Mit einer

Interpretation der «Jahrestage» von Uwe Johnson, Tübingen et. al. 1999.



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 131

blem werden. Problematisch wird diese Annahme erst bei einer
Herangehensweise, die auf diese substanzontologische Fundierung des
Identitätstheorems verzichtet und stattdessen die Kategorie des Bewußtseins
als Identitätskriterium heranzieht. Dies erfolgt in historisch einflußreicher

Weise zuerst durch den englischen Empiristen John Locke, der
behauptet, die Identität einer Person sei mittels der Bewußtseinskategorie
zu fassen.5 Locke konzipiert die personale Identität ausgehend vom
entscheidenden Kennzeichen der Person, dem Selbstbewußtsein, und vom
Träger des Zeitbewußtseins, der Erinnerung.

«Denn da das Bewußtsein das Denken stets begleitet und jeden zu dem
macht, was er sein Selbst nennt und wodurch er sich von allen anderen
denkenden Wesen unterscheidet, so besteht hierin allein die Identität der
Person, das heißt das Sich-Selbst-Gleich-Bleiben eines vernünftigen
Wesens. Soweit nun dieses Bewußtsein rückwärts auf vergangene Taten oder
Gedanken ausgedehnt werden kann, so weit reicht die Identität dieser
Person.»6

Aber wenn auch das Selbstbewußtsein die Identität zu gewährleisten
scheint und die Erinnerung die zeitliche Kontinuität stiftet, so weiß
Locke auch, daß die bewußtseinsmäßige Identitätssicherung theoretisch
vor großen Problemen steht. Einerseits entgeht Locke dem nahehegenden

Einwand, daß die Identität über den je präsentischen Bewußtseinszustand

sowie auch über die bewußte Erinnerung hinausgeht nur
dadurch, daß er eine Differenz zwischen personaler und menschlicher Identität

einführt. Auf der anderen Seite ist es — auch und gerade für Locke -
das praktische Selbstinteresse, das die Einheit der Identität begründet.
Lockes Thesen lösen im ausgehenden siebzehnten und im achtzehnten
Jahrhundert eine tiefgreifende Debatte über das menschliche Selbstverständnis

aus.
Die erkenntnistheoretische Frage nach der personalen Identität

thematisiert vor allem die Identifizierbarkeit und das Sich-selbst-gleich-
Bleiben einer Person über die Zeit. Daneben wird die personale Identität
aber zum Thema der praktischen Philosophie. So unterscheidet Kant
zwischen dem transzendentalen Subjekt und dem konkreten praktischen
Subjekt, das seine Identität vor allem in Handlungszusammenhängen
entwirft. Weitreichende Folgen hat die Konzeption Hegels, der die
Konstitution des Selbstbewußtseins als intersubjektiven Prozeß ausweist, an
dessen Ende die Identitätsbildung mit der Anerkennung des Anderen in-
eins fällt. Damit ist eine ethisch-normative Dimension in die individuelle

5 LOCKE, John, Versuch über den menschlichen Verstand, Hamburg 41981 (PhB
An essay concerning human understanding).

6 Ebd., 420.



132 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

Identitätskonstitution eingeschrieben, wodurch die ethische Perspektive
mit der individuellen Selbstrealisierung gleichursprünglich gefaßt ist.

In Bezug auf die praktische Konzeption der Identität beginnt im
achtzehnten und neunzehnten Jahrhundert der Gedanke der Individualität

eine immer zentralere Rolle zu spielen.7 Schon für die Aufklärung
gilt, daß die Bildung der Identität im Sinne der Gestaltung und Entwicklung

konstitutiv für das moralische Subjekt ist. Die Romantik thematisiert

in besonderer Weise die biographisch geprägte Identitätsbildung,
wodurch die Individualität und die Authentizität der Person herausgestellt

werden.8 Erst durch diese Entwicklung kommen zunehmend im
neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert die sozialpsychologischen und
pädagogischen Ansätze zum Tragen.

Im zwanzigsten Jahrhundert können die beiden Perspektiven nach
der Tradition der analytischen Philosophie im Anschluß an den
englischen Empirismus und nach der Tradition der praktischen Philosophie
im Anschluß an Kant und Hegel unterschieden werden. Innerhalb der
analytischen Philosophie bilden sich dabei die Lager der Reduktionisten
und der Nichtreduktionisten, andererseits aber entbrennt ein Streit um
das richtige Kriterium der personalen Identität: Anhänger des psychischen

Kriteriums stehen dabei in der Lockeschen Tradition, während es

den Anhängern des physischen Kriteriums vor allem darum geht, die
kontraintuitive Annahme zu widerlegen, es sei dem Selbst gleichgültig, in
welchem Körper seine personale Identität «zu Hause» ist.9 Derek Parfits
These schließlich, es sei gar nicht die Identität einer Person, auf die es

ankomme («identity is not what matters»), sondern die kausale Relation
zwischen verschiedenen psychischen Zuständen, bildet den vorläufigen
Höhepunkt einer Diskussion, die sich immer weiter von der Perspektive
der praktischen Identität entfernt. In der angloamerikanischen Diskussion

ist die Kritik von Christine Korsgaard an der analytischen
Identitätsphilosophie wichtig, weil sie einen neuen Brückenschlag versucht.10

7
Vgl. FRANK, Manfred, Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Reflexionen

über Subjekt, Person und Individuum aus Anlaß ihrer «postmodernen» Toterklärung,
Frankfurt a.M. 1986 (Suhrkamp 1377 NF. 377).

8
Vgl. TAYLOR, Charles, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität.

Übers, von J. SCHULTE, Frankfurt a.M. 1996 Sources of the Self: the making
of the modern identity, 1989).

9 Vgl. dazu QUANTE, Michael, Die Identität der Person: Facetten eines Problems,
in: PhK 42 (1995) 35—39; STURMA, Dieter (Hg.), Person. Philosophiegeschichte —

Theoretische Philosophie — Praktische Philosophie, Paderborn 2001.
10 KORSGAARD, Christine M., «Personale Identität und die Einheit des Handelns:

eine kantianische Antwort auf Parfit», in: QUANTE, Michael (Hg.), Personale Identität,



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 133

Sie kritisiert den ausschließlich empiristischen Zugang, der vergessen
läßt, daß das Bedürfnis nach Identifikation der Notwendigkeit
entspringt, überlegte Entscheidungen zu treffen, bzw. überhaupt im kantischen

Sinne frei zu handeln. Die zeitüche Kontinuität, die durch die
Biographie einer Person gewährleistet wird, ist für das Handeln unvermeidlich.

Deshalb muß das reduktive empirische Modell mit dem nicht re-
duktiven praktischen Modell gekoppelt werden, um dem Identitätsbegriff
in seinen beiden Bedeutungsdimensionen gerecht zu werden:

«Vom theoretischen Standpunkt aus kann man eine Handlung einfach als

eine weitere Erfahrung ansehen, und die Behauptung, daß sie ein Subjekt
habe, mag, wie Parfit sagt, (unserer Redeweise geschuldet) sein. Vom praktischen

Standpunkt aus betrachtet, müssen aber Entscheidungen einen, der
sich entscheidet, und Handlungen ein Handlungssubjekt haben. Dadurch
werden sie in unseren Augen erst zu unseren Entscheidungen und zu unseren

Handlungen statt zu Ereignissen, die eintreten.»11

Ähnlich argumentiert Paul Ricoeur, der die «idem-Identität» (Identität
des Gleichen) von der «ipse-Identität» (Identität des Selbst) unterscheidet,

gleichwohl aber ihre Verschränkung betont.12 Seine hermeneutisch-
phänomenologische Konzeption der Identität ist die wichtigste Antwort
der letzten Jahrzehnte auf die analytische Identitätskonzeption. Für
Ricoeur kann die personale Identität nicht anders als narrativ, das heißt mit
Bezug auf die biographische Lebensgeschichte beschrieben werden. Was

Korsgaard als erklärbare Erfahrungstatsache und praktische Aufgabe
benennt, aber letztlich undialektisch faßt, beschreibt Ricoeur mit zwei
Emblemen: dem Charakter, der eine Person in ihrer Beständigkeit von
Haltungen, Gewohnheiten und Dispositionen für sie selbst und andere
identifizierbar macht (vergleichbar dem sozial konstituierten «Me» der Mead-
schen Identitätskonzeption), und dem Versprechen, das als «Treue zum
gegebenen Wort» die Beständigkeit des Selbst in seinen Überzeugungen
meint. Diese Äquivozität der Beständigkeit in der Zeit wird erst im
Begriff der narrativen Identität aufgehoben. Das Selbst ist nicht anders als

in seiner Geschichte zu fassen, die die Zuschreibung eines Charakters an
eine Person sowie die Identifikation mit ihm einerseits und das je individuelle

Selbstkonzept andererseits vornimmt, beides jedoch in einer
produktiven Spannung — der Dialektik von Gleichheit und Selbst — hält.
«Die Erzählung [zu der auch die Lebensgeschichte in der Synthese von

Paderborn et. al. 1999, 195—237 (Probleme der Philosophie, UTB für Wissenschaft
2082).

11 Ebd., 220.
12 RICOEUR, Paul, Das Selbst als ein Anderer. Übers, von J. Greisch et. al., München

1996 (Übergänge 26; Soi-même comme un autre, 1990).



134 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

<Ereignis> und <Geschichte> gehört] konstruiert die Identität der Figur, die

man ihre narrative Identität nennen darf, indem sie die Identität der
erzählten Geschichte konstruiert. Es ist die Identität der Geschichte, die
die Identität der Figur bewirkt.»13 Eine Lebensgeschichte erzählt die
Geschichte eines Menschen, der sein Leben aktiv im Handeln und passiv in
seinen Widerfahrnissen durchlebt und der seine Geschichte erst im Laufe

seines Lebens verstehen lernt, indem er sie, in immer neuen
Erzählungen, interpretiert.

Die narrative Identitätstheorie verbindet nicht nur die sozialpsychologische

und soziologische Theorie der sozialen Genese der individuellen
Identität mit der philosophischen, sondern liefert zugleich auch ein starkes

Argument, warum die personale Identität angemessen nur als

Verschränkung von theoretischer und praktischer Perspektive beschrieben
werden kann. Denn in der Tat benötigt jedes Selbstkonzept eine
kontinuierlich identifizierbare Person — diese ist jedoch gerade nicht außerhalb

oder jenseits der biographischen Geschichte zu suchen, sondern sie

konstituiert sich, wie sehr offen und fragil auch immer, allein in ihr.
Gehen wir nun noch einmal den verschiedenen historischen

Begriffsfäden nach, diesmal aber unter Einbeziehung der geschlechtsspezifischen

Perspektive und Gebundenheit. Was fällt auf?

Nehmen wir die bewußtseinstheoretische Wende, die mit Locke
eingeleitet wird. Auffallend ist das eingangs erwähnte «atomistische» Selbst,
das sich seiner Identität dadurch vergewissert, daß es sich erinnert. Der
Bezug zu anderen ist dabei offensichtlich kein identitätskonstitutives
Merkmal. Beziehungen können allerdings als Gehalte der Erinnerung
sozusagen untergründig in das Identitätskonzept integriert werden. Sie werden

jedoch im Hinblick auf das moralisch Relevante ab-strahiert,
abgezogen. Auf diese Weise verschwinden die konkrete Erfahrung und
Geschichte aus dem Blickfeld der Identitäts- wie auch der Ethikkonzeption.

Anders dagegen Hegel, der eine intersubjektive Struktur als für das

Selbstbewußtsein konstitutives Moment analysiert. Doch schauen wir auf
die berühmten Passagen in der Phänomenologie des Geistes, so treffen wir
auf die Metapher von «Herr» und «Knecht». Ich kann hier nicht darauf
eingehen, aber soviel ist doch zu sagen: Die martialische Sprache, der

«Kampf um Anerkennung», den Hegel hier in der Genese des
Selbstbewußtseins selbst verankert, entspricht so wenig den Symbolisierungen,
die wir in Bezug auf Frauen oder weibliche Identität kennen, daß eine

Identifikation allenfalls in einem nicht-spontanen, reflexiven Zugang

13 Ebd., 182.



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 135

möglich ist.14 Liest man dann allerdings Hegel vor dem Hintergrund der
Überwindung der Selbstidendtät, als Versuch der Einbeziehung des
Anderen in das Selbst und seine Konstitution, so können wir erkennen, daß

hier ein großer Schritt weg von der atomistischen, zuweilen narzißtisch
anmutenden Selbsttheorie eines Hobbes und Locke erfolgt ist.

Die romantischen Selbstkonzepte öffnen den Blick für die
Individualität und Einzigartigkeit des Subjekts sowie für die biographische
Perspektive. Nicht zufällig rücken in der romantischen Literatur große
Frauengestalten in den Vordergrund: Karoline von Günderode, Caroline
Schlegel, Bettina von Arnim, Rahel Varnhagen — Frauen beginnen endlich,

sich eine eigene Stimme zu verschaffen. Aber auch die großen
Fiktionen, etwa der Diotima in Hölderlins «Hyperion», Schlegels «Lucinde»,
Kleists «Marquise von O.» gehören in diesen Zusammenhang. Freilich
enthalten auch diese Entwürfe den männlichen Blick auf die Frau. Rous-
seaus «Emile» etwa schreibt die Mutterrolle für die Frau fest, die in der
Privatheit wirken soll, im Mutterglück ihre Erfüllung findet und gerade
als das Andere des Mannes, als das «zweite Geschlecht», wie Simone de
Beauvoir sagen wird, erscheint.

Sehen wir auf die gegenwärtige Thematisierung der Selbstkonzepte,
vor allem in der analytischen Philosophie und in der phänomenologisch-
hermeneutischen Tradition, so fällt auf, daß die analytische Linie der In-
tersubjektivität kaum einen eigenen Stellenwert einräumt. Insofern bleibt
sie Erbin der Tradition Lockes. Die phänomenologisch-hermeneutische
Richtung, zu der etwa Paul Ricoeur zu rechnen ist, gibt dem «Anderen»
immer schon einen großen Raum, und auf diese Weise erhält die
Selbstkonstitution über den Anderen einen hohen, ja konstitutiven Stellenwert.
Wenn nun die narrative Identität, als Identität der Lebensgeschichte, mit
der Theorie des sozialen Selbst verbunden wird, befinden wir uns - endlich

— auf einem Terrain, auf dem auch die Perspektiven feministischer
Selbstkonzeptionen sich leichter wieder finden können.

«Ein kohärentes Gefühl der Ich-Identität stellt sich beim Individuum ein,
wenn es ihm gelingt, diese Geschichten und Perspektiven zu einer sinnvollen

Lebensgeschichte zusammenzufügen. Wenn die Geschichte eines
Lebens nur aus der Sicht der anderen erzählt werden kann, wird das Selbst

zum leidenden Opfer ohne Kontrolle über seine Existenz; nährt sich die

14 Interessanterweise verknüpft J. Butler ihre Hegel-Interpreation nicht mit einer
gender-speziftschen Lesart, sondern interpretiert die Subjektkonstitution gender-unab-
hängig. Vgl. BUTLER, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Übers,

von R. Ansen, Frankfurt a.M. 2001 (Suhrkamp 1744 NF 744; The Psychic Life of
Power. Theories in Subjection, 1997). Annika Thiem danke ich für viele Einsichten zur
Lektüre Judith Butlers.



136 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

Geschichte eines Lebens ausschließlich vom Standpunkt des Individuums,
dann ist ein solches Selbst ein Narziß, ein Einzelgänger, der zwar vollständig

Autonomie erlangt haben mag, aber auf Kosten jeglicher Solidarität.»15

Das heißt: Die Grundlage auch der Geschlechtsidenütät oder der
Konzeption der Identität unter Berücksichtigung der Geschlechterdifferenz
ist die Verschränkung von Idem-Identität, der Identifikation des Ich mit
sich selbst über die Zeit hinweg, und Ipse-Identität, verstanden als

Selbstkonzept, das auf Überzeugungen beruht und insofern autonom ist.
Gerade auf der Ebene der Ipse-Identität werden aber die geschlechtsspezifischen

— und hier nun wiederum historisch vermittelten — sozial
konstruierten Aspekte zum Tragen kommen. Die Geschlechtsidentität ist
damit ein konstitutiver Bestandteil der praktischen Identität. So ist die
Suche nach einer Identität auch eine Suche nach Autonomie, nach einer

Sprache, die die Lebensgeschichte aneignet, die von der Fremdzuschrei-
bung zur Selbstzuschreibung strebt. Frauen - nur über sie will ich hier
sprechen — erfahren sich nun aber allzu oft als durch den Blick des

Anderen, der als Blick des Mannes erfahren wird, bedroht. Ich meine, daß

zur Geschlechtsidentität dieses soziale und kulturell geprägte Wissen um
die (potentielle) Bedrohung gehört, daß Frauen deshalb etwa für die

Sprache von Lévinas, der den Anderen übergroß und übermächtig
erscheinen läßt, sensibilisiert sind. Wie anders, nämlich autonomiefeindlich,

liest sich Lévinas, wenn er mit der Perspektive potentieller weiblicher

Bedrohtheit gelesen wird!16 Seyla Benhabib beschreibt demgegenüber

die Selbstfindung als biographische, lebensgeschichtliche Emanzipation,

als Versuch, die Autorschaft über die eigene Geschichte zu gewinnen.

Ich bin hier etwas anderer Auffassung, aber darauf komme ich
gleich noch zurück.

2. Rezeption in der Ethik
Die analytisch geprägte Ethik bleibt im Rahmen der von Locke initiierten

Fragestellung der Identifizierbarkeit von Personen im Hinblick auf

13 BENHABIB, Seyla, in: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungsfeld

von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne. Ubers, von I. König,
Frankfurt a.M. 1995 (Suhrkamp 1725 NF 725; Situating the Self: gender, community
and postmodernism in contemporary ethics, 1994), 220.

16 Lévinas' Intention, die Verantwortungsperspektive in den Vordergrund zu
rücken, ist damit nicht obsolet, wohl aber ist mit feministischer Perspektive zum einen
die implizite Voraussetzung eines autonomen Subjekts zu hinterfragen, wenn auch die
«Autonomie» durch den Blick des Anderen aufgebrochen wird, und zum zweiten ist
die Machtbeziehung zu interpretieren, die zwischen dem Selbst und dem Anderen
besteht.



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 137

die Zurechenbarkeit von Handlungen sowie der Kriteriologie, die für
Personalität allgemein zu veranschlagen ist. Damit bildet der ursprünglich

juristische Kontext der Strafe und der Grenzen der Rechtsfähigkeit
den Kontext der ethischen Reflexion. In neuerer Zeit rückt jedoch
verstärkt die «Sorge für sich selbst» in den Vordergrund, die auch Locke
schon als Ursprung des Interesses einer Person an ihrer kontinuierlichen
und einheitlichen Identität angesehen hatte. Die Sorge um das eigene
Glück wird von den analytischen Philosophen jedoch zumeist als Sorge
um die Selbsterhaltung interpretiert und nur vereinzelt an die Fragestellung

der praktischen Identitätsphilosophie herangeführt (so etwa No-
zick). Dennoch trifft diese Tendenz der Frage nach dem individuellen
Gehngen von Identität auf die breite Rezeption von Theorien des guten
Lebens, die allgemein in der Ethik anzutreffen ist.

Außerhalb der analytischen Tradition bezieht sich die Ethik in ihrer
Rezeption und Reflexion vor allem auf die praktische Identität, also auf
das moralische Subjekt, das im Kontext einer Lebensgeschichte handelt.
Sie nimmt dabei psychologische bzw. sozialpsychologische Identitätskonzepte

auf, die die Identitätsbildung und -Sicherung thematisieren.17

Wichtig ist dabei einerseits die soziale Bedingtheit der Ich-Entwicklung,
andererseits aber die Betonung der Individualität, die stets einen
Ausgleich zwischen sozialen Erwartungen und persönlichen Erfahrungen
und Bewertungen erfordert. Identität ist nach Krappmann eine

«Leistung», die unterschiedliche Kompetenzen erfordert, welche eine Person
erbringen muß, um eine Identität aufzubauen oder zu bewahren. Zu diesen

Kompetenzen gehören nicht nur die Rollenübernahme (Mead) und
Rollendistanz, sondern genauso die Fähigkeit der Identitätsdarstellung
(Goffman, Strauss). Für die Moralentwicklung, die nach Piaget und Kohlberg

ein zentraler Bestandteil der Identitätsentwicklung ist, werden
moralische Prinzipien wie die Achtung anderer Personen und Gerechtigkeit
im Laufe der kindlichen Entwicklung entdeckt und internalisiert.

In neuerer Zeit wird die intersubjektive Identitätstheorie vor allem in
der Soziologie durch die Biographieforschung ergänzt, insbesondere
auch deshalb, weil die Integration der unterschiedlichen Rollen und
Erfahrungen in eine einheitliche Identität zunehmend erschwert zu sein
scheint. Dies trifft insbesondere die Evaluationen, die in den verschiedenen

Handlungs- und Lebensbereichen konsistent gehalten werden müssen,

wobei die Tendenz der Individualisierung sich auch hier als ein

Zwang zur «Erfindung» der je eigenen Werte auszuwirken scheint. Wenn
es aber stimmt, daß Personen ihre Identität in gewisser Weise immer

17 Vgl. dazu im Überblick HAKER, Hille, Moralische Identität (s. Anm. 4).



138 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

selbst entwerfen, so tun sie dies nicht neutral, sondern im Hinblick auf
das Gehngen ihrer Existenz. Personale Identität in praktischer Hinsicht
beschäftigt sich daher nicht nur mit der Sorge um die Selbsterhaltung,
sondern mit der Sorge um das gute und richtige Leben. Damit wird die
sozialwissenschaftliche Diskussion zurückgeführt in die Ethik, der nun
die Rolle zukommt, Kriterien des Gehngens zu erstellen und den
normativen Anspruch der Moral zu exphzieren. Unter dem Vorzeichen der
Moderne geht es dabei nicht darum, bestimmte Lebensformen normativ
zu beurteilen, sondern vielmehr formale Bedingungen zu benennen, die
für die «Identitätsarbeit» allgemein gelten. Theorien, die sich — wie etwa
Habermas oder Honneth — Hegels Anerkennungstheorie anschheßen,
sind dabei eher normativ orientiert als solche, die der Selbstverwirkli-
chung der individuehen Person einen eigenständigen morahschen Wert
zuschreiben, der von der Ethik auch als ein solcher interpretiert werden
muß. So betont etwa Taylor, daß das grundlegende moralische Prinzip
des wechselseitigen Respekts nicht nur die Achtung der Gleichheit aller
Personen meint, sondern ebenso die Achtung und Anerkennung der
individuellen Besonderheit einer jeden Person. Gegenwärtig ist aufgrund
dieser Diskussion eine Neuakzentuierung der Ethik zugunsten der
sogenannten Strebensethik bzw. Ethik des guten Lebens zu verzeichnen.

3. Feministische Ethik und die Frage nach Selbstkon^epten

Noch einmal müssen wir einen geschlechtertheoreüschen, feministischethischen

Blick auf diese Theorien werfen. Vorausgeschickt seien jedoch
einige Anmerkungen: Erstens macht es einen großen Unterschied, ob
ich, wie ich am Anfang gesagt habe, das Moralsubjekt als einen Vertragspartner

vorstelle, der mit anderen aushandelt, wie viel ihm bzw. dem
anderen zukommt — oder ob ich das Moralsubjekt als jemanden vor Augen
habe, der, wie Ricoeur sagt, «mit anderen gut in gerechten Institutionen
leben» will. Denn nur in diesem zweiten Modell gibt es die Möglichkeit
einer ethisch relevanten gemeinschaftlichen Perspektive, die nicht nur
und nicht in erster Linie auf das Recht, sondern vielmehr auf das Wohl
des je anderen gerichtet ist.

Zweitens macht es einen Unterschied, was ich mit dem Begriff der
Moral selbst meine. Wenn ich darunter allein die normativen Verpflichtungen

verstehe, die ich eingehen muß, um moralisch richtig zu handeln,
ist dies etwas anderes, als wenn ich darunter vor allem die Selbstverwirklichung,

die Sorge um mich selbst, verstehe, oder drittens einen
umfassenden Begriff von Moral habe, der sowohl die normativen Verpflichtungen

als auch die Suche nach dem guten Leben einschließt. Das
Problem der modernen, bürgerlichen Moral besteht darin — wie wir heute
erkennen können —, das Streben nach dem Guten als eines nach dem



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 139

guten Leben zu privatisieren (und damit zu entmoralisieren), und die
Gerechtigkeit, verstanden als den Respekt und die Wahrung der Rechtsansprüche

anderer als öffentlich legitimierte und zu legitimierende Moral
zu etablieren.

In den moralpsychologischen Untersuchungen, die insbesondere von
Lawrence Kohlberg maßgeblich beeinflußt sind, spielt diese an die
Gerechtigkeit gebundene Moralvorstellung eine große Rolle. Allerdings wurden

von C. Gilligan die empirischen Untersuchungen zur Moralentwicklung

als geschlechtsspezifische Verengung entlarvt und eigene Untersuchungen

zu einer Ethik der Gerechtigkeit und der Fürsorge weiterentwickelt.

Hier deutete sich also schon seit den achtziger Jahren, vor allem
aber in den neunziger Jahren des 20. Jahrhunderts eine Veränderung an,
die die ethische Theoriebildung insgesamt betrifft. Allerdings wäre es

verfehlt zu meinen — wie dies durchaus in den achtziger Jahren vertreten
wurde18 —, wir könnten nun eine «männliche» Moral der Gerechtigkeit
und eine «weibliche» Moral der Fürsorge entwerfen. Richtig ist doch
vielmehr, daß die Geschlechtszuschreibungen der symbolischen Ordnung
selbst angehören, also im «Mann» das «Männliche» mit dem «Weiblichen»

konfligiert, wie in der «Frau» das «Weibliche» mit dem «Männlichen».
Wenn zum Beispiel die «Unabhängigkeit» mit der «Gebundenheit»
konfligiert, so sind diese Begriffe schon vorher geschlechtsgebunden
definiert. Aus diesen geschlechtsgebundenen Zuschreibungen finden wir
keinen leichten Ausweg, aber es sind doch immerhin zwei Fehler zu vermeiden,

die wir erkennen können.
Der erste Fehler besteht darin, das männlich oder weiblich Apostrophierte

mit dem Männlichen und Weiblichen zu identifizieren. Die
Zuschreibungen sind geschlechtsgebundene soziale Konstruktionen, mit
einem großen Hang zur Ideologie und zum Mythos, im Sinne Roland
Barthes, der darunter fast naturale Verfestigungen versteht, die unhinter-
fragt gültig sind. Geschlechtsgebundene Zuschreibungen sind aber
kritisch reflektierbar - und vor allem: Sie sind veränderbar. Damit ist nicht
gesagt, daß es nicht auch eine biologische Dimension in der Geschlechtertheorie

gibt, welche die Körperlichkeit und Leiblichkeit mit der
Geschlechtlichkeit vermittelt. Nur: Wir können die biologische Dimension
bei aller Eigensinnigkeit nicht anders als sozial vermittelt erfahren. Der
zweite Fehler — und die Krux ist, das er der Vermeidung des ersten
beinahe in den Rücken fällt — bestünde darin, die historische Wirkmächtig-

18 NODDINGS, Nel, Caring. A Feminine Approach to Ethics and Moral Education,
Berkeley et. al. 1984; RUDDICK, Sara, Maternal Thinking. Toward a Politics of Peace,
New York 1989.



140 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

keit der sozialen Geschlechterkonstruktion zu unterschätzen. Es gibt die
Übertragung von der sozialen Konstruktion auf die existentielle
Identitätskonzeption von Männern und Frauen in der Tat. Sie ist als empirische

Tatsache ernstzunehmen und gleichwohl kritisch zu hinterfragen.
Zwischen diesen beiden Fehlern, «Fallen» nenne ich sie, ist ein Weg

zu suchen, der Selbstkonzepte unter Einbeziehung der Geschlechterperspektive

neu, adäquater und möglichst ideologiearm beschreibt. Aber
gibt es geschlechtsspezifische Eigenschaften, die die Selbstkonzepte in
ihrem Kern betreffen? Oder schreiben wir damit nicht notwendig die

Symbolisierungen und Etikettierungen fest, die doch gerade zu überwinden

wären? Inwieweit brauchen wir die Kategorie Geschlecht, wenn sie

dazu führt, das Individuelle und Besondere — nämlich die besonderen

Erfahrungen von Frauen und Männern — gerade in ein Allgemeines — in
ein der «Weiblichkeit» oder «Männlichkeit» Zuschreibbares — zu verwandeln?

Nun ist für manche, vor allem postmoderne bzw. poststrukturalisti-
sche Feministinnen, der Identitätsbegriff sowieso diskreditiert, da er
geschlechtsspezifische Festlegungen impliziert, die die feministische Theorie

gerade unterlaufen will (Buder). Mit der Fragestellung der «Gender
studies» ist hier ein Forschungszweig entstanden, der die feministische
Theorie selbst noch einmal kritisch hinterfragt, der die emanzipatorische
Orientierung der Frauenbewegung, in deren Kontext zum Beispiel auch
die feministische Ethik entstand, insofern erweitert, als die Kategorie
Geschlecht selbst zur Perspektive wird, mit der Männlichkeits- und
Weiblichkeitskonzepte reflektiert werden.

«Für die feministische Theorie ist die Geschlechterordnung keine kontin-
gente, sondern eine essentielle Form der Organisation sozialer Wirklichkeit,
der symbolischen Teilung und des praktischen Erlebens dieser Wirklichkeit.
<Geschlechterordnung> meint die gesellschaftlich und historisch bedingte,
symbolische Festlegung und Interpretation der anatomischen Unterschiede
zwischen den Geschlechtern, die der Identität des Selbst konkrete Gestalt
verleiht, das Raster für eine bestimmte Art, in seinem Körper zu sein,
seinen Körper zu leben. Das Selbst wird zum Ich, indem es aus der menschlichen

Gemeinschaft eine bestimmte Art der psychischen, sozialen und
symbolischen Erfahrung seiner körperlichen Identität für sich bezieht. Das
Verhältnis zwischen biologischem und sozialem Geschlecht, das in einer
Gesellschaft herrscht, ist somit das Raster, nach dem diese Gesellschaft
konkrete Individuen reproduziert.»19

Die wissenschaftstheoretischen Fragen, die zwischen der Gender-For-
schung und der feministischen Theorie und Ethik inzwischen aufgewor-

19 BENHABIB, Seyla, Selbst im Kontext (s. Anm. 15), 166.



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 141

fen sind, sind nicht leicht zu beantworten, und ich wage es gar nicht erst,
es hier zu versuchen. Wohl aber möchte ich, im Bewußtsein der
Unscharfe und der Überzeichnung, doch einige Hinweise geben, wie - im
Kontext meines Themas - Selbstkonzepte heute aus feministisch-ethischer

Perspektive entworfen werden bzw. entworfen werden können.
Vielleicht geht es nämlich darum, wie Seyla Benhabib zu Recht sagt,

zwei komplementäre Begriffe des Selbst für die Ethik zu etablieren:
neben dem Konzept des verallgemeinerten Anderen, das der Gerechtigkeitsethik

zugrunde hegt und das mit den moralischen Kategorien des
moralischen Rechts, der Pflicht und des Anspruchs gefaßt werden kann, daß
neben diesem Konzept, das von der Besonderheit einer jeden Person
gerade absieht, um zu den Gleichheitsrechten, den allgemeinen Menschenrechten

zu kommen, ein anderes Konzept in den Vordergrund gerückt
wird, weil es lange, viel zu lange, in der Theoriebildung vernachläßigt
worden ist. Dieses Modell des Selbst stützt sich auf das Konzept des

oder der konkreten Anderen. Hier spielt nicht die Gleichheit, sondern

gerade die Differenz die entscheidende Rolle, und die moralischen
Kategorien sind die der Verantwortlichkeit, Liebe, Solidarität und
Anteilnahme. Damit aber, und das halte ich für eine sehr starke ethische These,
ist nicht nur im Hinblick auf die Selbstkonzeption, sondern gerade auch
für eine normative Theorie der Ethik viel gewonnen.

«Eine solche Moraltheorie erlaubt uns, der Würde des verallgemeinerten
Anderen durch die Anerkennung der moralischen Identität des konkreten
anderen gerecht zu werden.»20

Und:

«Ein kohärentes Selbstverständnis läßt sich durch ein geglücktes
Zusammenführen von Autonomie und Solidarität, anders ausgedrückt: die richtige
Mischung von Gerechtigkeit und Anteilnahme, erreichen. Gerechtigkeit und
Autonomie allein können das Netz der Erzählungen, in dem sich das Selbst

(wert)gefühl menschlicher Wesen entfaltet, nicht aufrechterhalten, nicht
weiterknüpfen; aber auch Solidarität und Anteilnahme allein können das

Selbst nicht auf jene Daseinsstufe heben, auf der es nicht nur Subjekt,
sondern auch Autor einer kohärenten Lebensgeschichte ist.»21

Diese Konzeption trifft sich in weiten Teilen mit derjenigen, die Charles

Taylor als das rechtverstandene moderne Selbstverständnis und
Anerkennungsmodell skizziert, die, wie ich schon oben erwähnt habe, immer
die Anerkennung der Gleichheit und der Individualität bzw. Differenz
beinhaltet. Benhabib vertritt die Aufrechterhaltung eines Selbst- und

20 Ebd., 183.
21 Ebd., 220.



142 Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

Identitätskonzepts, das sich ähnlich auch in der kritischen Theorie, vor
allem bei Adorno, findet. Prüfen wir es im Hinblick auf die zu vermeidenden

Fehler, so ist zu sagen, daß sie es vermeidet, hier Geschlechtskategorien

einzuführen, gleichwohl aber die historische Zuschreibung von
männlicher und weiblicher Moral im Hintergrund wach hält. Ich halte
dies momentan für eine tragfähige feministisch-ethische Position, der ich
selbst weit gehend zustimme.

Und dennoch: Es bleibt ein Stachel derjenigen, die die Identitätskategorie

am liebsten auflösen möchten. Judith Butlers Begriff der «per-
formativen Sprachäußerungen», die die Annahme eines Selbst oder einer
Geschlechteridentität hinter den sozialen und sozial vermittelten Masken
obsolet macht, ist nicht gänzlich von der Hand zu weisen. Benhabib
bleibt vielleicht zu sehr dem identitätstheoretischen Denken verhaftet,
das mit dem Zielbegriff der Autonomie — und Autorschaft der eigenen
Lebensgeschichte, wie sie sagt — ethisch charakterisiert ist. Wenn Judith
Butler und andere auf die «Ränder der Identität» aufmerksam machen
und sich an ihnen, in ihnen theoretisch einrichten wollen, so ist dies
vielleicht in gleicher, aber umgekehrter Weise extrem. Dennoch ist es

notwendig, auf das «Ende des Erzählens» hinzuweisen, das heißt auf das

Ende eines linearen Erzählstils, der eine kohärente Geschichte zu erzählen

weiß. Ein Blick in die moderne — und eben nicht nur die postmoderne

— Literatur belehrt uns nämlich darüber, daß die wahrhaft
kohärenten Erzählungen erstens nur vom Ende her möglich wären und
Autonomie somit tatsächlich eine Idealisierung darstellte, und daß zweitens
die Identität von der Dialektik zwischen Autorschaft und Figursein, also

von der Dialektik von Autonomie und Heteronomie lebt. Was bedeutet
es darüber hinaus, wenn der Begriff der Geschichte hier ernst genommen

wird? Er bedeutet, daß die offene Zukunft zu einer notwendigen
Kategorie der Lebensgeschichte wird. Dadurch erst wird Veränderung
der Identität und der Sicht auf die eigene Lebensgeschichte zu einer

eigenen Kategorie der Erzählung. Vielleicht ist es diese Unverfügbarkeit,
diese Einordnung, das Ausgeliefertsein des Selbst in die eigene
Geschichte, aber eben auch der spielerische Charakter der Identitätsfindung,

was Butler so an den «Rändern» fasziniert.
Für das moralische Selbst aber ist dies zu wenig. Es muß, so meine

ich, eine Transformation des Begriffs der narrativen Identität in die ethische

Identität erfolgen, um einen umfassenden Begriff des Selbst zu
konzipieren. Denn das praktische Selbst ist nicht das atomistische Selbst,
das auf der Suche nach seiner Autonomie ist, sondern es ist ein Selbst,
das sich in Beziehungen und vielfältigen Strukturen wiederfindet. Es ist
ein Selbst, das Entscheidungen treffen muß, das handeln muß, ein Selbst
schließlich, das in seinen Beziehungen und Strukturen den Anderen und



Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht 143

die Andere als Andere wahrnehmen lernen muß, will es ein adäquates
Verständnis seiner selbst gewinnen. Selbstkonzepte basieren zum Teil
auf Überzeugungen, sind unablösbar von diesen. Gibt es Überzeugungen,

die den Anderen, mehr noch: das Wohl des Anderen, gänzlich außer
Acht lassen? Selbst die KZ-Wächter, so mußten wir lernen, haben noch
ihre Hunde, ihre Kinder, gehebt und sich um sie gesorgt.

Deshalb aber, gerade deshalb, gewinnt die Konzeption der
Komplementarität von verallgemeinertem und konkretem Anderen sein volles
Gewicht. Für die feministische Ethik bedeutet dies nicht, die eigenen
Wurzeln aufzugeben und das emanzipatorische Interesse zugunsten einer
postmodernen Ethik-Vergessenheit zu verlassen. Es bedeutet vielmehr,
zwischen den zwei Fallen der Identifikation von Geschlechts-Zuschrei-
bung und Realität einerseits und Unterschätzung der historischen
Wirkmächtigkeit der sozialen Geschlechterzuschreibungen andererseits den

Weg einzuschlagen, der im Eingedenken an die häufig genug vergessenen
lebenden und toten, unterdrückten Frauen moralische Verantwortung
ausbuchstabiert. Ein Blick auf die von den Taliban unterdrückten,
entrechteten Frauen Afghanistans; ein Blick auf die sexuelle und körperliche
Mißhandlung von Frauen in allen Gesellschaften, auf den Frauenhandel
insbesondere im Bereich der Prostitution, ein Blick auf die sexuelle
Verstümmelung von Mädchen und Frauen, aber auch der Blick auf Eßstö-

rungen von Mädchen gerade in westlichen Gesellschaften, auf die ungleichen

Chancen im Berufsleben und in der Ausbildung in fast allen
Gesellschaften, auf die ungleiche Bezahlung gleicher Arbeit und auf vieles
anderes mehr beweist die Richtigkeit dieser Sätze. All diese Blicke sind

notwendig, weil sie Blicke auf die konkrete Andere sind, weil sie etwas
ins Blick-Feld der Ethik rücken, was vorher im Dunkeln lag. Frauen harren

nur zu oft darauf, endlich sie selbst sein zu dürfen. Konzepte des

Selbst, die diesen Schrei nach Autonomie und Anerkennung nicht
vernehmbar und deutlich zu machen verstehen, verfehlen, so meine ich,
ihren Gegenstand. Daß dies von eminenter Wichtigkeit gerade für Frauen
ist, macht die feministische Ethik zu einer notwendigen Perspektive. Sie

ist zu verbinden mit der Gender-Perspektive, aber nicht um den Preis
ihres normativen Anspruchs auf Verbesserung der Lebensbedingungen
von Frauen.


	Selbstkonzepte aus feministisch-ethischer Sicht

