
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Gott, Metaphysik und das ethische Argument : fragwürdige Plausibilität
in der Moraltheologie

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Gott, Metaphysik und das ethische Argument
Fragwürdige Plausibilität in der Moraltheologie

Wer sich bedrängenden Alltagsfragen stellt, darf den Blick für die

Grundlagen nicht verlieren. Denn nur allzu leicht läuft er Gefahr, den
Sekundärinteressen den Vorzug zu geben, so aber lautlos im pragmatischen

Improvisieren zu enden. Zumal der Moraltheologe ist gehalten,
diese Forderung zu beherzigen. Der kritische Zeitgenosse erwartet von
ihm mit Recht Transparenz. Es sind ja nicht allein Einzelprobleme, die
nach überzeugender Lösung verlangen. Überzeugungsarbeit kann nur
gelingen, wenn die Fundamente offen hegen. Dafür ein Gespür zu entwik-
keln, hat mit Fundamentalismus nichts zu tun. Eher wäre es als ein
Zeichen intellektueller Redlichkeit zu werten. Es könnte sich herausstellen,
daß an den Grundlagen mehr gezweifelt wird als an der konkreten Sache
selbst.1 Wer als Theologe in pluraler Öffentlichkeit steht, wird dies ohne
Umschweife bestätigen. Die denkerische Hilflosigkeit angesichts letzter
Fragen macht ihm mehr zu schaffen als die Verworrenheit des Einzelfalls.

Gegenwärtig ist die Rede von Unübersichtlichkeit und dezentrierter
Vernunft.2 Und es mangelt — sieht man vom kirchlichen Lehramt ab — an
eindeutigen geistigen Autoritäten. Man gewinnt bisweilen den Eindruck,
in der öffentlichen Auseinandersetzung habe das Recht des Stärkeren die
besseren Karten in der Hand. Zur Zeit scheint es bei den Tatsachenwissenschaften

zu hegen, sie nehmen für sich das Privileg der Meinungsbil-

1

Verstehensschwierigkeiten ergeben sich oftmals dann, wenn über inhaltliche und
formale Prämissen keine Einigkeit besteht. Selbstaufklärung ist verlangt, damit
Sachaufklärung gelingen könne.

2 Die Enzyklika Fides et Ratio (1998) zeichnet ein tendenziell düsteres Bild der
gegenwärtigen geistigen Situation, dies zumal im Blick auf die sogenannte Postmoderne
(Nr. 5): Der Akzent liege auf den Grenzen und Bedingtheiten des Erkennens, der
Anspruch der einen objektiven Wahrheit in ihrer inneren Geschlossenheit sei einem
indifferenten Pluralismus gewichen, falsche Bescheidenheit gebe sich mit provisorischen
Teilwahrheiten zufrieden.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 95

dung ungehindert wie unbedenklich in Anspruch.3 Wer komplexe und
zudem unanschauliche Gedankengänge vorträgt, hat das Nachsehen. Der
Theologe darf sich diesem Zwang nicht beugen, das ist eine Forderung
seiner Selbstachtung. Ihm bleibt kein anderer Weg, als sich auf Eigenes
zu berufen, und dabei hofft er — wider allen Augenschein — auf
Langzeitwirkung. Er unterschätzt seinen Dialogpartner nicht, vielmehr appelliert

er an seine höchsten Denkmöglichkeiten. Das geht nicht ohne strenge

Selbstprüfung ab. Zwar bedarf es einer theologischen Gedankenwelt,
die durch ihre innere Geschlossenheit imponiert. Aber sie muß die
umgebende Weltwirklichkeit in ihren vielfältigen Ambivalenzen erreichen,
dem Verlangen nach Eindeutigkeit ist Rechnung zu tragen.

Wo auch immer der Theologe sich zu Wort meldet, er kann von
Gott nicht absehen. Denn Gott ist es, der alle Wirkhchkeit bestimmt.
Ausgesprochen oder unausgesprochen ist er in jedem theologischen
Gedanken und Wort gegenwärtig.4 Und der Gesprächspartner erwartet dies
auch. Das bringt den Theologen in eine delikate Situation. Er muß damit
rechnen, daß die Frage nach Gott als sinnlos angesehen wird. Auch
könnte man ihm entgegenhalten, die Berufung auf Gott sei im öffentlichen

Diskurs unerhebhch, was allein zähle sei das durchschlagende
Sachargument. Wer mit dem Wort Gott operiere, verfremde die geforderte
Objektivität. Wissenschaftstheoretische Überlegungen sind darum
unvermeidlich. Sie betreffen insbesondere das Verhältnis von Erkenntnistheorie

und Wahrheitstheorie.5 Das geht allerdings nicht ohne einen Seitenblick

auf die kirchliche Lehrverkündigung. Dies nicht nur, weil der Theologe

das kirchliche Lehramt im Rücken hat. Denn wer Lehramt sagt,
meint Kirche als Reflexionsgemeinschaft aus dem Glauben. Einzelne
Lehramtstexte sind in diesem Horizont anzusiedeln, sie sind Lebenszeichen

seiner eigenen Lebenswelt, von der man sich niemals wird ablösen

können, es sei denn um den Preis wirkhchkeitsvergessener Leerformeln,
die nichts bewirken.

3 Zumal in der laufenden bioethischen Debatte ist es beklemmend festzustellen,
wie sporadisch auf naturwissenschaftlicher Seite ethische Argumentationen berücksichtigt

werden, ganz im Unterschied zum geisteswissenschaftlichen Gesprächspartner.
4 Th. PRÖPPER, Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen

Hermeneutik, Freiburg i.Br. 2001, 73f.: Wenn Gott, die alles bestimmende und begründende

Wirklichkeit, sich selbst offenbarte, dann ist dadurch alle übrige Wirklichkeit für
die Bewahrheitung dieses Glaubens in Anspruch genommen.

5 I.U. DALFERTH/Ph. STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie. Zur
theologischen Rezeption zeitgenössischer wahrheitstheoretischer Diskussionen, in: Theologische

Kundschau 66 (2001) 36-102. - Th. SCHÄRTL/M.J. FRITSCH, Welchen Wahrheitsund

Rationalitätsstatus haben theistische Sätze? Eine Anfrage an den wahrheitstheoretischen

Entwurf Armin Kreiners, in: Theologie und Philosophie 76 (2001) 100—117.



96 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

I. Gott als der Grundfreier Identität

1. Gott— Vollendung des Denkens

Der Gottesgedanke ist unbestreitbares Zentrum der theologischen
Gedankenwelt. Alle Einzelwahrheiten des Glaubensbestandes sind nichts
anderes als Ausfaltungen dieser einen Grundwahrheit. Eine Art Pericho-
rese zwischen ihnen ist am Werk, sie liefert den ontologischen Grund für
alles Verstehen und Erklären, für vorsatzhafte Einsicht und deren
satzhafte Fassung.6 Dabei nehmen Christologie und Gnadenlehre eine

herausragende Stellung ein, sie sind Eckpfeilern des Gedankensystems
vergleichbar. Was mit Gott gemeint ist, erschließt sich vornehmlich über
sie. Und so kann es nur folgerichtig erscheinen, wenn die theologische
Anthropologie an ihnen ihr Maß nimmt.7 Alle übrigen Glaubenswahrheiten

lagern sich um diesen harten Kern, spielen darum für die
Reflexionsarbeit des Theologen eine nachgeordnete Rolle. Diese immanente
Strukturierung und Hierarchisierung darf sich nicht verflüchtigen, sonst
läuft man Gefahr, die rechte Perspektive bei der denkerischen
Wirklichkeitsbewältigung zu verfehlen und den skeptischen Dialogpartner in Ver-
ständnislosigkeit hineinzutreiben.

Gott denken zu können ist der Erweis höchster Vollendung, dies gilt
für den Akt des Denkens selbst wie für seinen Inhalt. Darüber hinaus

gibt es nichts mehr, die absolute Grenze des dem Menschen Möglichen
ist erreicht. Alternativen entdecken zu wollen steht unter dem Verdikt
der Sinnlosigkeit. Vielmehr überzeugt der Gottesgedanke durch seine

eigene Vollkommenheit, er steht in sich selbst und spricht folglich aus sich
selbst. Ein ihm übergeordnetes Kriterium, an dem sich sein Wahrheitsgehalt

messen ließe, ist a priori ausgeschlossen.8 Bereits an dieser Stelle

legt sich eine erste Folgerung nahe: In der Vollendung seines Denkens
erkennt der Mensch sich selbst, und das muß ihm als ein Wunder des

Geistes erscheinen.9 Es können nur Verzerrungen des Gottesbildes sein,
die diese Alternativlosigkeit nicht wahrnehmen lassen. Dabei sei die Frage

nach der persönlichen Verantwortlichkeit an dieser Stelle ausgeklammert.

Es mag so etwas geben wie eine schuldhafte Gedankenlosigkeit,

6 Th. PRÖPPER, Evangelium und freie Vernunft (s. Anm. 4), 75f.
7 An dieser Stelle bliebe einzusetzen, was K. Rahner mit den anthropologischen

Implikationen des Glaubens meint. Die Verbindung von Christologie und Anthropologie

forciert GS 22.
8 Vgl. Anselm von Canterbury, Proslogion, 15. - Dazu u.a. Th. Pröpper,

Evangelium und freie Vernunft (s. Anm. 4), 83, 85.
9 Vollendung des Denkens schließt Geschenkhaftigkeit nicht aus. Dazu Fides et

Ratio, Nr. 7 mit Verweis auf DK 2.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 97

die dem Stachel des Nachfragens geflissentlich ausweicht, weil sie die
Wahrheit und das Leiden an ihr nicht zu ertragen vermeint.

Wer Gott zu denken wagt, wird in letzter Konsequenz auf die eigene
Innerlichkeit zurückgeworfen. Er stößt mit Notwendigkeit an eine letzte
Grenze, und es steht bei seiner Freiheit, sie zu überspringen. Ein Punkt
ist erreicht, an dem Notwendigkeit und Freiheit ineinander verschränkt
sind, ohne sich gegenseitig aufzuheben. In der abendländischen Denktradition

nimmt die «reditio compléta» einen unangefochtenen Platz ein.

Neuplatonischen Ursprungs, hat sie in die scholastische Kategorienwelt
Eingang gefunden. Der auf sich selbst zurückgeworfene Geist erkennt
im Akt seiner Gegenstandserkenntnis seine Fähigkeit zur
Wahrheitserkenntnis.10 Auch hier ist eine Verschränkung am Werk. Gewiß ist
ursprünglich eine philosophische Problematik angesprochen. Aber bereits
bei Augustinus bekommt sie eine theologische Wendung.11 Die
Innerlichkeit erscheint als jener privilegierte Ort, an dem Gottes absolute
Jenseitigkeit erkannt und ergriffen wird. Rein psychologische Kategorien
versagen da ihren Dienst, mit dem Wort Innerlichkeit ist eine theologisch

relevante Wirklichkeit markiert, in der aber zugleich eine
anthropologische Dimension mitschwingt. Sobald von theologischer Anthropologie

die Rede ist, hegt hier ihr unverrückbares Gravitationszentrum.12
Mit dem Wort Vollendung verbindet sich die Vorstellung von Fülle.

Wer Gott denkt, wird sich seiner unendlichen Bedürftigkeit bewußt, das

Denken Gottes kann niemals aus der Haltung des unparteilichen
Beobachters geschehen. Solches ist nur bei endlichen Gegenständen möglich,
sie nötigen nicht zur Stellungnahme. Bei Gottes Unendlichkeit ist dies

anders, an einer Entscheidung kommt man nicht vorbei. Man entwirft
sich auf Vollendung hin, und das verleiht der Denkgeschichte und
Freiheitsgeschichte einen einmaligen Impetus.13 Das Vorstellungsmodell
einer intensiven Bewegung ist der Sache eher angemessen. Man wächst in
die frei bedachte Wirklichkeit Gottes hinein, sie läßt einen nicht mehr
los, vielmehr ist eine Faszinadonskraft am Werk, die zu immer neuen
Denkanläufen einlädt. Und die alltägliche Lebenswelt liefert dazu die

10 Thomas VON AQUIN, De Veritate, q. 1 a. 9c.
11 AUGUSTINUS: Deus interior intimo meo et superior summo meo (Confessiones III

6,11; CCL 27,32).
12 Vgl. Fides et Ratio, Nr. 83. - Ebd. Nr. 79 ist die Rede von Gott als dem subsi-

stenten Sein. Das ist thomanisch gedacht und entspricht nicht voll dem Denken Augu-
stins und Anselms.

13 Die Verschränkung von Wahrheit (besser: von Einsicht) und Freiheit ist ein Topos

der kirchlichen Lehrverkündigung. Ein Hinweis auch bei B. FRALING, Vom Ethos
der Bibel zu biblischer Ethik. Versuche zur biblischen Grundlegung der Moraltheologie,

Thaur 1999, 13.



98 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

notwendigen Anstöße. Nun ist Vergleichbares auch bei innerweltlichen
Denkgegenständen der Fall. Auch sie können einen nicht mehr loslassen
und zu immer neuem Bedenken einladen. Dennoch scheint auch ein
Unterschied vorzuliegen. Innerweltliche Denkgegenstände öffnen sich dem

Zugriff, sie gewinnen an Klarheit, und dies unbeschadet der Tatsache,
daß jeweils bislang unerkannte wie unbedachte Frageüberhänge auftauchen.

Wer sich hingegen auf die Wirklichkeit Gottes einläßt, bekommt
so etwas wie einen Paradigmenwechsel zu spüren. Klarheit und Dunkelheit

scheinen ineinander zu fließen, eine gleichsam paradoxale Situation
entsteht.14 Bisweilen heißt es, Gott sei die unabgeschlossene Frage. Ja, er
läßt jede Frage zu. Und eben hier hegt wohl die ganze Dramatik des

Vorgangs. Der Gottesgedanke sprengt jeden Versuch seiner Systematisierung,

wie geistvoll und konsequent er auch immer ausfalle. Nun heißt
dies keineswegs, Theologie müsse auf die Anstrengung des Begriffs
verzichten, begriffliche Fassung stehe unter dem Verdacht der Verfälschung.
Denn das Ende wäre pseudomystische Schwarmgeisterei. Aber Begriffe
unterhegen einem Bedeutungszuwachs, der sich schon nicht mehr in
Worte und noch weniger in Sätze und Satzketten einfangen läßt.

Aus dieser Sicht wird es einleuchtend erscheinen, von einer escha-

tologischen Verifizierung zu sprechen.15 Denn Zeitlichkeit ist gleichbedeutend

mit Vorläufigkeit. Der Gottesgedanke im Hier und Jetzt ist
nichts weiter als ein Vorgeschmack endgültiger Gottesschau von Angesicht

und Angesicht. Aber dieser Vorgeschmack ist anziehend genug, um
sich in aller gebotenen intellektuellen Redlichkeit auf ihn einzulassen. Er
schließt eine nachfolgende Wachstumsgeschichte nicht aus. In diesem
Sinne ist es gerechtfertigt, theologische Schlüsselbegriffe als offene
Begriffe anzusehen, sie laden zu einem Zuwachs an Erkenntnis ein.16 Dessen

Stoßrichtung verläuft zunächst nach innen, Gottes Wahrheit entbirgt
sich. Darüber ist allerdings die Gegenrichtung nicht zu vergessen, sie

geht nach außen in die umgebende Weltwirklichkeit hinein. Ein
Interpretationsschlüssel ist im Gottesgedanken zuhanden, der fortwährend angelegt

wird und so das ungehobene Sinnpotential der Welt aufschließt.

14 Vgl. Fides et Ratio, Nr. 42, mit Verweis auf Anselm von Canterbury, Monologion,
64: rationabiliter comprehendit incomprehensibile esse.

15 Vgl. Th. SCHÄRTL/M.J. FRITSCH, Wahrheits- und Rationalitätsstatus (s. Anm.
5), 11 Off. in kritischer Auseinandersetzung mit A. Kreiner. Eschatologische Verifizierung

setzt den Gottesstandpunkt voraus. Rein für sich genommen, wäre sie der
Versuch, sich dem universalen Dialog zu entziehen.

16 Auch Fides et Ratio setzt eine solche Bewegung voraus. So ist in Nr. 82 die Rede

von der vervollkommungsfähigen Erkenntnis; Nr. 97 warnt vor blutleeren Wiederholungen

veralteter Schemata.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 99

In diese Dialektik von Bewegung und Gegenbewegung ist jene
andere von Verifizierung und Falsifizierung eingelassen.17 Das Eindringen
in die Wahrheit Gottes und der Welt setzt Selbstkorrektur frei, und dies
wiederum nach innen wie nach außen. Es bedarf einer Lebensgeschichte,
um Gottes Geheimnis zu ergründen und all jene Gottesvorstellungen
abzubauen, die aus der vielfachen Begrenztheit des Erkennens herrühren.

Das geht nicht ohne Reifung. Aber auch all das, was man mit dem

Gottesgedanken verbindet, muß sich Korrektur gefallen lassen. Man
muß von der Schöpfung richtig denken, wenn man Gott richtig denken
will.18 All das ist in Anschlag zu bringen, sobald vom «intellectus fidei»
die Rede ist. Glaubenswahrheiten speichern einen facettenreichen Ver-
stehensprozeß, der Gegenläufiges in sich zu einer operativen Synthese
verschmilzt und Systematisierungszwänge heilsam aufbricht. Das Bild
einer bewegten Kohärenz könnte die gemeinte Sache am ehesten treffen.

2. Analogie der Objektivität

Wahrheitstheorien setzen die Lösung der erkenntnistheoretischen Frage
voraus, und letztere ist ursprünglich auf vorsatzhafter Ebene angesiedelt.
Ganz gleich, für welche Wahrheitstheorie man sich entscheidet, das

erkenntnistheoretische Problem will vorgängig gelöst sein.19 Nun gibt das

kirchliche Lehramt der klassischen Korrespondenztheorie den eindeutigen

Vorzug, und dies in ausdrücklicher Berufung auf den Aquinaten. So

macht sich die Enzyklika Fides et Ratio zum entschiedenen Verfechter der
scholastischen Tradition und dem in ihr beheimateten Wahrheitsverständnis.

Dies vorausgesetzt, bleibt nicht zu vergessen, daß an der Basis
ein erkenntnistheoretischer Realismus steht.20 Empirische Gegenstandserkenntnis

liefert das leitende Paradigma. An der Berechtigung sei nicht
gezweifelt, macht man sich den scholastischen Satz «nihil in intellectu

17 Vgl. Th. SCHÄRTL/MJ. FRITSCHj Wahrheits- und Rationalitätsstatus (s. Anm.
5), 103ff. Das Problem der Falsifizierung theistischer Aussagen entschärft sich, wenn
man die immanente Geschichtlichkeit des «intellectus fidei» in Rechnung stellt. Schließlich

fließt Erfahrung ein.
18 Das ist geradezu ein Topos thomanischen Denkens. Vgl. Summa contra Gentiles,

II, 3.
19 I.U. DALFERTH/Ph. STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie (s. Anm. 5)

zeigen für dieses Problem Verständnis, was allerdings von allen Vertretern der jeweiligen

Wahrheitstheorien nicht gesagt werden kann. Das gilt zumal im Blick auf die
Kohärenztheorie.

20 Nr. 82. - Mit Verweis auf GS 15 heißt es, die Vernunft sei nicht auf die bloßen
Phänomene eingeengt, sondern vermöge geistig tiefere Wirklichkeiten mit wahrer
Sicherheit zu erreichen. - Und Nr. 83 wird das Erfordernis einer Philosophie von wahrhaft

metaphysischer Tragweite ausgesprochen, die imstande sein müsse, das empirisch
Gegebene zu transzendieren. Das alles steht in einem explizit theologischen Kontext.



100 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

quod non prius fuerit in sensu» zu eigen. Wie auch immer des näheren
zu fassen, irgendein Bezug unseres Erkennens zur Empirie ist mit im
Spiel.21 Dennoch lassen sich Nachfragen nicht suspendieren. Sie betreffen

die Analogie der Wahrheit und springen naturgemäß auf die
Wahrheitstheorien über. Zu diesem Zweck sei nochmals auf die «reditio
compléta» verwiesen. Das Außen der Empirie wirft auf das Innen des Geistes
zurück. Von Wahrheit als Übereinstimmung mit seinem Gegenstand
kann nur bedingt die Rede sein, eine solche Sprechweise ist zwar nicht
falsch, aber doch ergänzungsbedürftig. Gotteserkenntnis heißt
Übereinstimmung mit sich selbst als Erschlossenheit zum Unendlichen. Von dieser

radikalen Innerlichkeit her wird Kohärenz entworfen.22 Alle
Einzelwahrheiten sind Ausfluß der Ursprungswahrheit und müssen darum mit
ihr kompatibel sein. Erst nachfolgend wird dann ein entsprechendes
Satzsystem aufgebaut, das sich durch seine immanente Kohärenz
auszeichnet.

Es ist unbestreitbar, daß mit den jeweiligen Wahrheitstheorien die

Bedeutung von objektiver Geltung wechselt. Sie liegt nicht a priori fest.23

Wenn man nun, wie geschehen, unterstellt, daß Wahrheitstheorien in
Erkenntnistheorien ruhen, sei dies ausdrücklich reflektiert oder nicht,
dann bliebe für den Gottesgedanken ein eigentümliches Statut von
Objektivität zu reklamieren. Es bindet sich an die genannte Selbstübereinstimmung

des erkennenden Subjekts, ist also eine Größe im permanenten

Vollzug ihrer selbst. Objektivität ist, anders gewendet, mit
transzendenzerschlossener Subjektivität deckungsgleich. Was sich auf den ersten
Blick als ein Topos transzendentalphilosophischen Denkens in theologischer

Wendung herausstellt, so daß man leichten Herzens darüber
hinwegsehen könnte, zeitigt auf den zweiten Blick bedenkenswerte
Konsequenzen. Im gängigen Sprachgebrauch versteht man unter «objektiv»
das, was der jeweiligen Sache gemäß ist; Sachgerechtheit oder Sachlichkeit

sind gleichsam Programmworte, die alles Verfremdende auszu-

21 Th. SCHÄRTL/M.J. FRITSCH, Wahrheits- und Rationalitätsstatus (s. Anm. 5)

sprechen von einer sensualistischen Erfahrung an der Basis der Korrespondenztheorie
(114f.). Das Wort kritischer Realismus wäre im vertrauten theologischen Kontext
unverfänglicher und könnte den Bogen zur eigenen Tradition schlagen.

22 In diesem Zusammenhang bliebe all das einzusetzen, was als transzendentalphilosophischer

Denkansatz in der katholischen Theologie sein Heimatrecht hat.
23 Wahrheitstheorien müssen immer in Relation zu den jeweiligen Wahrheitstypen

gesehen werden, für sich allein genommen geben sie keinen Sinn. Wovon spricht man:
von einer empirisch-faktischen, von einer historischen, einer geschichtlichen, einer
metaphysischen, einer sittlichen oder einer religiösen Wahrheit? Die
Korrespondenztheorie ist unbeschränkt verwertbar, auch der Anspruch objektiver Geltung, aber
dies doch nicht ohne weitere Klarstellungen und Nuancierungen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 101

schließen trachten. Objektivität verlangt überdies, daß die Gewichte
recht verteilt werden, ein in der Sache selbst angelegter Abwägungsprozeß

gibt sich seine Bahn. Dabei geht es nicht um Güter, sondern um die
immanente Strukturierung des Erkenntnisaktes selbst. Nun hieß es

bereits, in gut scholastischer Tradition, es gebe keine Erkenntnis, die nicht
bei den Sinnen, also in der Empirie, ihren Ausgang nähme. In Frage
steht allein das Wie.

An dieser Stelle werden für den Gottesgedanken belangreiche
Weichen gestellt.24 Gewiß vollzieht er sich im Medium von Empirie, und das

heißt, sofern man die Zeitdimension einführt, von Faktizität. Aber er
bewahrt ihnen gegenüber doch seine Autonomie. Er ist ursprünglich eine
Sache des Geistes, und dies in allen seinen spezifischen Leistungen, des

intuitiven Einsehens, des schlußfolgernden Denkens, des induzierenden
und explorierenden Reflektierens in seiner ganzen Anstrengung. Wenn
mithin von Objektivität des Gottesgedankens die Rede ist, so hat sie hier
ihren spezifischen Ort. Die Dimension des Empirisch-Faktischen erfüllt
demgegenüber eine dienende, abgeleitete, mithin sekundäre Funktion.
Sie ist als bedachte, also als verstandene und gedeutete Wirklichkeit für
den Theologen relevant, nicht als pure Vorgegebenheit. Wie der bedenkende

und deutende Geist konkret mit ihr umgeht, ist eine Sache seines

Ermessens, die Kriterien trägt er in sich selbst.25

Bedenken und Deuten heißt in Gedanken Ausgestalten, das fordert
einen kritischen Umgang mit Fakten. Gewiß sind Fakten unverzichtbar,
würde doch sonst der Gottesgedanke tendenziell entweltlicht. Aber
letztentscheidend ist doch die Bedeutung, die ihnen beigegeben wird.
Die Objektivität des Gottesgedankens macht sich an ihr fest. Darum
hegt auch hier das Schwergewicht theologischer Gedankenarbeit.
Gewichtsverschiebungen hingegen fallen zu Lasten genuiner Theologie.26
Die Enzyklika Fides et Ratio unterstreicht die Notwendigkeit einer
spekulativen Theologie. Sie bezieht Stellung gegenüber Flistorizismus, Bibli-
zismus und Fideismus.27 Aber die genaue Antwort darauf, wie dies unter

24 Fides et Ratio, Nr. 82 unterstellt die Fähigkeit zur Objektivität im Blick auf
Aussagen über Gott. Das ist übrigens, für Philosophie und Theologie gemeinsam, der
Tenor des Dokuments.

25 Fides et Ratio, Nr. 94 reflektiert das Verhältnis von Bedeutung und Wahrheit,
zugespitzt auf das Verhältnis von Faktum und seiner Bedeutung. Das Dokument sieht
hier einen philosophischen Nachholbedarf im Blick auf eine adäquatere spekulative
Theologie.

26 Das Lehramt klärt den Begriff Objektivität nicht, das bleibt dem nacharbeitenden

Theologen überlassen. Das Selbstverständnis von Glaube und Theologie hat hier
einen neuralgischen Punkt. Das kann auch den Moraltheologen nicht unberührt lassen.

27 Nrr. 55, 87.



102 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

gegenwärtigen Bedingungen geschehen könne, bleibt sie schuldig.
Vielleicht ist dies auch nicht ihre Aufgabe. So muß sich der Moraltheologe
Rechenschaft geben über sein metaphysisches Denkgebäude. Sie muß so

ausfallen, daß sie mit den lehramtlichen Vorgaben kompatibel bleibt.

II. Metaphysik der Freiheit

1. Die Konvergenz von Sein und Sinn

Die katholische Moraltheologie kommt aus einer reichen und festgefügten

Tradition, die ohne Nachfrage metaphysisch verankert war. Thoma-
nische und scholastische Elemente gaben in ihr den Ton an. Das sollte
man nicht unbedingt als Nachteil empfinden, denn erste Orientierungsmarken

hegen vor. Ahe weitere Denkarbeit kann sich an ihnen entzünden,

in der Weise kritischer Hinterfragung wie konstruktiver Ausweitung.

Die Enzyklika Fides et Ratio gibt einschlägige Hinweise, die gewiß
nicht mit dem Anspruch auftreten, alle Möghchkeiten ausgeschöpft zu
haben.28 Sie sind wohl eher als Illustration gedacht. Denkinitiativen sind
dem Moraltheologen also keinesfalls verwehrt. Und er wäre schlecht
beraten, woüte er seine Tradition kurzerhand über Bord werfen, das käme
einem denkerischen Ausverkauf gleich. Vielmehr sind Rückgriff und
Vorgriff ineinander vermittelt.

Vom Traditionselement der «redido compléta» war bereits die Rede,
es sei an dieser Stelle wieder aufgenommen. Das vohendete Bei-sich-Sein
des Geistes markiert Wahrheitskompetenz. An dieser Rückfrage führt
kein Weg vorbei, mithin auch keine metaphysische Option, wie immer
sie auch ausfällt. Es muß darum als ein Unding erscheinen, wenn man
einen totalen Metaphysikverzicht zum Programm erklärt. Denn von der

Wahrheitsfrage gibt es keine Dispens, und eine denkmögliche Alternative
zur genannten «reditio compléta» scheint nicht in Sicht.29 Nun ist es

schlecht vorstellbar, daß sich die Wahrheit s frage mit rein formalen
Kriterien lösen lasse. Ein Operieren mit Formalität setzt Inhaltlichkeit als

Möglichkeitsbedingung voraus. Das scholastische Axiom «forma educi-
tur materia» meldet seine Ansprüche an. Dabei ist über den jeweiligen
Grad der Thematisierung noch nichts ausgemacht. Das bedeutet in unse-

28 Nrr. 79, 91.
29 Tatsachenwissenschaften ruhen niemals in sich selbst; sie verweisen auf ein

weitgefächertes Feld von Bedingungen, die im Subjekt gelegen sind und sich aus Tatsachen
allein niemals adäquat herleiten lassen. Erwähnt sei nur der erkenntnistheoretische
Realismus, der alles andere als selbstverständlich ist. In ihm bringt sich bereits eine

anthropologische Option zur Geltung.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 103

rem Fall: In der «reditio compléta» muß eine Einsicht vorliegen, mit der
die eigene Existenz steht und fällt. Für gewöhnlich wird sie als Sinneinsicht

bezeichnet. Eingesehener Sinn nimmt absolut in Pflicht, man kann
sich von ihm nicht freisprechen, es sei denn, man gebe sich selbst auf,
trete zu sich selbst in Widerspruch.30

Wenn eingesehener Sinn den Rang einer unhinterfragbaren Letztinstanz

einnimmt, dann kann die nachfolgende Aufgabe nur in seiner

konsequenten Ausfaltung bestehen. Ein Denkgebäude wird errichtet, das

sich durch seine immanente Kohärenz auszeichnet. Metaphysikkritik hat
hingegen ein Metaphysikverständnis vor Augen, das prononcierte Züge
einer gegenständlichen Denkform trägt. Man könnte an eine Überhöhung

von Physik denken. Und leitend im Hintergrund stünde ein
erkenntnistheoretischer Realismus, der die Wende zum Subjekt als Bedingung

seiner eigenen Möglichkeit ausklammert.31 Konsequenterweise wäre
dann ein Verständnis von Objektivität und objektiver Geltung bestimmend,

das seinen Ursprungskontext in den Tatsachenwissenschaften nur
schwerlich zu verhüllen vermöchte. Eine fundamentale Harmonie von
Empirie und Geist, von Physik und Metaphysik wäre vielmehr leitend.
Nicht genügend käme so in den Blick, daß es einen Überschuß des Geistes

gibt, der sich gegen eine Reduzierung auf dieses Harmoniemodell
sträubt. Geist trägt sich in Empirie ein und gestaltet sie durch. Er besitzt
eine Ursprünglichkeit, die nicht ableitbar ist.32 Inblick in die eigene Fülle
kennzeichnet ihn. Die transzendentalphilosophische Wende zum Subjekt
hat das erkannt. Sie beansprucht mehr als eine Erkenntnistheorie im
herkömmlichen Sinne zu sein. In der erkenntnistheoretischen Fragestellung

ist eine erkenntnismetaphysische mitenthalten. Dies nicht beachten
heißt Mißverständnisse vorprogrammieren.33

30 Die Enzyklika Fides et Ratio verknüpft Seinsfrage und Sinnfrage: Nrr. 7 und 97.
31 Für gewöhnlich begegnet einem in der moraltheologischen Literatur die kritische

Distanznahme zum suarezianischen Essentialismus und dem zugrundeliegenden
Metaphysikverständnis. - Vgl. J.F. Courtine, Il sistema della metafisica: tradizione e svolta di
Suarez, Milano (Vita e pensiero) 1999: Hier erfolgt ein Vergleich von Thomas und
Suarez.

32 J.B. METZ, Gott und Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der
Moderne, in: Stimmen der Zeit 218 (2000) 147-159 plädiert für ein kontingenzgeschärftes
Zeitdenken und im Gefolge für eine Temporalisierung theologischer Begründungslogik
(152, 157); von der Letztbegründung zur Zuletztbegründung, so faßt sich sein Anliegen

zusammen. Welches Bild von Metaphysik hat er vor Augen?
33 Müßte man nicht im Rückgriff auf Augustinus und Anselm eine Temporalisierung

der Metaphysik versuchen, die bei der «reditio compléta» als dem Impulszentrum
einer intensiven Bewegung des Geistes einsetzt?



104 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

Die Konsequenzen eines solchen Ansatzes sind weitreichend, und
die Moraltheologie ist von ihnen betroffen. In Frage steht für sie die

Eigenart sitthchen Erkennens, die sie von allen übrigen Erkenntnisweisen
abhebt. Die Unangemessenheit des erkenntnistheoretischen Realismus

bringt sich da zur Geltung. Sittliches Erkennen bildet nicht einen
vorgegebenen Gegenstand ab, indem es ihn in die eigene Innerlichkeit hineinholt

und ein «phantasma» von ihm ausbildet. Vielmehr ist es ursprünglich

setzend; die sittliche Vernunft ist inblickend bei ihrer eigenen Fülle,
um sie dann aus sich heraus und in die umgebende Weltwirklichkeit hinein

zu stiften. Hier hegt die Nahtstelle zur Metaphysik in der Hand des

Moraltheologen. Inblick in Sein und Sinn verschmilzt beide zu einer
Vollzugseinheit, er ist als apriorische Synthese zu verstehen. Er legt den
Grundstein für alle weitere Ausfaltung in Einzelvollzüge, mithin in sittliche

Einzelwahrheiten hinein.
So ist es nicht weiter erstaunlich, wenn transzendentalphilosophisches

Denken hermeneutisches Denken mitumschließt. Transzendentale
Hermeneutik umreißt ein denkerisches Programm, das bei Sinneinsicht
einsetzt, um sich dann in systematische Reflexion und sprachliche
Artikulation umzusetzen. Einige Charakteristika seien herausgehoben. Ein
erstes betrifft die genannte Sinneinsicht. Sie hegt nicht ein für allemal
fest, so wie die Einsicht in ein mathematisches Axiom festhegt. Evidenz
ist nicht gleich Evidenz, was man unter ihr versteht, hängt von der
jeweiligen Wahrheit ab. Das wird für gewöhnlich nicht beachtet, ein
bestimmtes Paradigma von Evidenz reklamiert für sich so etwas wie einen

Exklusivanspruch. Präzisierung tut darum not. So bliebe für Sinneinsicht
festzustellen, daß sie einen Intensitätszuwachs kennt. Eine Tiefendimension

wird erkundet, und dies geschieht unter dem Anstoß der Freiheit.
Einsicht und Freiheit gehen eine Synthese ein, wie sie ursprünglicher
nicht mehr gedacht werden kann.34 Nun steht diese Synthese nicht im
freien Raum, sie ist vielmehr geerdet; es ist die Reibungsfläche mit dem
Reich der Fakten, die sie immer wieder auf den Weg bringt.35 In dieser

34 Hier ist eine Ebene betreten, die kategorialer Einsicht und Freiheit ermöglichend

vorausliegt. — Vgl. Th. PRÖPPER, Evangelium und freie Vernunft (s. Anm. 4),
88, 91 f.: Die Evidenz des Freiheitsdenkens hängt an der Aktualität des Freiheitsvollzugs:

daß nämlich der Einzelne in seiner faktisch unausweichlichen Freiheit sich zu
ihr auch entschließt, d.h. auf ihr unbedingtes Wesen verpflichtet und dann zu allen
weiteren Einsichten steht.

35 Fides et Ratio, Nr. 84 unterstellt die Möglichkeit der Vernunft, das Wesen der
Wirklichkeit zu entdecken. Das erinnert an existentialphilosophische Gedankengänge
vom Aufdecken der Wahrheit. Dieser Aspekt ist unverzichtbar, wiewohl nicht der
einzige, Argumentieren und Dedizieren kommen hinzu. - Vgl. I.U. DALFERTH/PH.
STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie (s. Anm. 5), 59f.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 105

Hinsicht darf legitimerweise von Prozeßhaftigkeit die Rede sein. Wenn
mithin oberste sittliche Prinzipien formuliert werden und wenn man
ihnen Unveränderlichkeit zuschreibt, so ist dies doch nur auf den ersten
Blick wahr. Gewiß mag die sprachliche Fassung gleichbleiben, aber was

man mit ihr meint, das unterhegt dem erwähnten Intensitätszuwachs. So

kann es auch gar nicht ausbleiben, wenn die Anwendung von Prinzipien
in konkreten Situationen in diese vorlaufende Bewegung hineingezogen
ist.

Wer auf dem Boden einer transzendentalen Hermeneutik steht, ist
nicht auf den deduktiven Denktypus festgelegt. Sittliche Entscheidungen
denkerisch vorbereiten heißt nicht, von vermeintlich unveränderlichen
Prinzipien auf veränderliche Situationen zu deduzieren, und dies vor der

Hintergrund folie von möglichst exakter Faktenbeschreibung. Eine solche

Sichtweise würde der Facettierung des ablaufenden geistigen
Vorgangs nicht voll gerecht. Ihr bliebe verschlossen, daß der Bedeutungsgehalt

der Schlüsselbegriffe nicht ein für allemal festhegt, sondern das

Ergebnis eines geisdgen Induktionsprozesses ist. Das Schlußfolgern folgt
dem Aufschließen nach.36 Hier hegt der genuine Ort von Metaphysik im
Kontext ethischer, sei es philosophischer oder theologischer, Fragestellung.

Darum muß es auch gar nicht verwundern, wenn das, was sich auf
den ersten Blick als Veränderung präsentiert, alles andere als
Relativismusverdacht auf sich zieht. Schlüsselbegriffe sind vielmehr offenen
Wesenheiten zu vergleichen, und das hegt ganz in der Linie des kirchlichen
Lehramts.37 Die Dimension des Fakdschen wird dieser vorlaufenden
geistigen Bewegung anverwandelt, und das geschieht in der Weise einer
Interpretation, die das Gegebene mit Sinn durchformt. Man könnte
vermuten, das sei ein Plädoyer für eine schwache Metaphysik, eine Neuauflage

des Nominahsmus. Aber das ist nur bedingt richtig. Entscheidend
ist das Verständnis des stillen Gegenbildes einer starken Metaphysik.
Gegen welchen Gegner kämpft, das heißt argumentiert man an? Wohl
gegen eine Metaphysik, wie sie für die neuscholastischen Handbücher,
zumindest in Teilen, bezeichnend war. Aber das trifft die gegenwärtige
Moraltheologie, zumindest über weite Strecken nicht. Und es wäre ein

36 I.U. DALFERTH/Ph. STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie (s. Anm. 5),
77: Das aufschließende Verstehen folgt keinen Regeln, es läßt sich nicht künstlich
disziplinieren. Es ist kein Subsumtionsgeschehen, sondern Fortbestimmung des bereits
Erkannten mit bleibenden Unbestimmtheitshöfen.

37 Fides et Ratio, Nr. 96 unterstellt das Gegebensein einer Begriffsgeschichte, der
realistische Wert vieler Begriffe schließt nicht aus, daß ihre Bedeutung oft unvollständig

ist.



106 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

Unrecht, wollte man dem kirchlichen Lehramt vorwerfen, es mache sich

zum Anwalt einer solchen Tradition.38

2. Freiheit als Kompetenz^ %ur Selbstbestimmung

Moraltheologische Grundlagenreflexion ist auf den interdisziplinären
Dialog angewiesen, das gehört mittlerweile zum selbstverständlichen
Repertoire. Auch von Seiten des kirchlichen Lehramts sind keine
gravierenden Vorbehalte zu erwarten, dennoch werden Befürchtungen geäussert.

Sie hegen auf der Linie eines prognostizierten Szientismus und
Pragmatismus. Angesichts dessen werden Weisheitstradition und
Wesensmetaphysik beschworen, was grundsätzlich nur anzuerkennen ist.39

Nur sind damit nicht alle Fragen erledigt. Eine Weisheitstradition kann
zwar den humanen Umgang mit Forschungsergebnissen lehren, sie kann

Hilfestellung leisten, wenn es darum geht, über die Wünschbarkeit von
Forschungszielen zu befinden.40 Aber sie nimmt nicht die vorherige
Beurteilung und Bewertung von Sachfragen ab, die der Ebene des jeweiligen

Mittels zugehören. Hier setzt aber die entscheidende Problematik
ein. Fakten präjudizieren keine Metaphysik, sie legen bestenfalls eine
bestimmte metaphysische Option nahe. Fakten richten so etwas wie eine

negative Grenze auf, gegen deren Nezessität sich keine Metaphysik
erdenken und durchsetzen läßt. Der alte Satz «contra factum non valet
argumentum» behält auch hier seine Gültigkeit. Aber desungeachtet bleibt
ein weiter Spielraum von Denkmöglichkeiten offen. In einer metaphysischen

Option ist ein denkerischer Überschuß am Werk, der reine Fakten
transzendiert, sich mithin nicht adäquat auf sie zurückführen läßt. Kurz,
er ist frei, und das ist im Sinne einer integralen Selbstverfügung gemeint.
Wie man also Fakten mit Sinn durchformt, ist bereits Sache eines freien
Ermessens, ein fundamentales Abwägen ist am Werk, das sich im
Vielerlei der partikulären Abwägungen von humanen Gütern und
Handlungsstrategien sinngemäß fortsetzt. Es muß gar nicht abwegig sein, hier
von einer Grundentscheidung zu sprechen. Sie teilt sich in die Beurtei-

38 Redlichkeitshalber sollten unmittelbare und entferntere Vergangenheit nicht ge-
schönt werden. Neben der Enzyklika Veritatis Splendor bliebe auch an die lehramtliche
Bekämpfung des Modernismus mit untauglichen Mitteln zu denken. — Dazu u.a.
O. WEISS, Der Modernismus in Deutschland, Regensburg 1995; A. BENK, Neuscholastik

und moderne Physik. Ein vergessenes Kapitel im Verhältnis von Theologie und
Naturwissenschaften, in: Wissenschaft und Weisheit 64 (2001) 129-153, hier 131-133.

39 Fides et Ratio, Nr. 88.
40 Zum biblischen Weisheitsdenken vgl. B. FRALING, Vom Ethos der Bibel zu

biblischer Ethik (s. Anm. 13), 139, 148.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 107

lung von Fakten aller Art, auch von gesellschaftlichen Prozessen mit.41

Auf diese Weise wird ein Denksystem aufgerichtet, das als Bollwerk der
Freiheit gegen alle Art der Nötigung gelten kann. Metaphysik verbürgt,
so gesehen, Freiheit. Gewiß ist diese nicht absolut, nicht Willkürfreiheit
steht im Blick. Die Perichorese mit Fakten darf nicht unterschlagen werden,

das Ende wäre ein wirklichkeitsvergessener Spiritualismus, der zum
Scheitern verurteilt ist. Freiheit ist immer gebundene Freiheit, zum einen
durch die Grenzen ihrer Faktizität, zum anderen durch ihre Sinnkompetenz.

Und Metaphysik sucht denkerische Vermittlung herzustellen.
Freiheit meint Selbstbestimmung im Medium von Selbstbefreiung,

und das verbürgt Identität, die sich sinnentsprechend auf Entscheidungsebene

umsetzt. Dem katholischen Moraltheologen ist das Lehrstück von
den innerlich schlechten Handlungen ein vertrauter Besitz.42 Sein Anliegen

ist praktische Identitätssicherung. Was sich in der soeben beschriebenen

Option ansammelt, strebt nach Ausfaltung in das Vielerlei der
Lebensbereiche und Entscheidungsfelder hinein, und bewahrt sie so vor
dem Auseinanderbrechen. Bereichsethiken folgen immer der Tendenz
zur Selbstimmunisierung, sie gestalten sich zu selbstreferentiellen Systemen

aus, die sich voneinander abschotten, anstatt einander zu durchdringen.

Das genannte Lehrstück sucht diesem Prozeß gegenzusteuern. Freie
Selbstbindung geht einen Schritt auf all jene Nezessitäten zu, die
konkreter Praxis inhärent sind. Das metaphysische Denksystem stellt seine
Belastbarkeit unter Beweis. Es engt Freiheit nicht ein, sondern macht
sich zu ihrem Anwalt. Es verbürgt Klarheit angesichts jener Verwirrung,
die aus der Ambivalenz der Phänomene und ihren vielfachen Paradoxien
stammt. Vorgaben sind zur Hand, an denen die praktische Vernunft sich
abarbeiten muß.43 Ohne sie würde Handeln in Beliebigkeit versinken, mit
ihnen kann weitere Präzisierung gelingen, und sie vermag jedem
Relativismusverdacht zu trotzen. Dies gilt angesichts jener Herausforderungen,
die mit den vielfältigen Formen des ethischen Pluralismus einhergehen,
und darunter fällt nicht zuletzt die wachsende Ausdifferenzierung der
Lebenswelten.44 Die Enzyklika Fides et Ratio öffnet da insofern eine

41 Es geht nicht nur um die Frage, wie man verantwortbare Konsequenzen aus
wissenschaftlichem Fortschritt ziehe, sondern um die realistische Beurteilung von Wissenschaft,

Forschungsstrategien, Wünschbarkeiten samt allen einschlägigen Prämissen.
42 Gaudium et Spes, Nr. 27; Veritatis Splendor, Nr. 79.
43 Denksysteme fungieren als Anwalt der Freiheit, das ist ein weiterhin gültiges

Anliegen des Nominalismus.
44 Der Ethiker darf sich politisch nicht funktionalisieren lassen, denn so bliebe sein

Diskurs ohne Erkenntnisgewinn. Er muß dissensfreudig bleiben. - Vgl. M. DÜWELL,
«Angewandte Ethik. Skizze eines wissenschaftlichen Profils», in: A. Holderegger/J.P.



108 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

Bresche, als sie beileibe keinen statischen Essentialismus vertritt.
Schlüsselbegriffe können einen Bedeutungszuwachs verzeichnen, und so spiegeln

sie Stadien eines freien Einsichtsprozesses wider. Neues, bislang
Unbedachtes wird über Bekanntes, immer schon Bedachtes und
Bewährtes entdeckt.45

Die Lehre von den innerlich schlechten Handlungen ist solange
unproblematisch, als sie nicht mit einem unbrauchbaren metaphysischen
Handwerkszeug operiert. Eine auf transzendentalphilosophischen
Prämissen aufruhende Metaphysik der Freiheit könnte dem entgegen
wirken. Sie wäre imstande, metaphysische Absolutheit und geschichtliche
Offenheit miteinander zu verschmelzen. Gewiß müssen Grenzhnien
gezogen werden. Das hindert nicht anfallende Differenzierung, bei der es

hegt, die jeweilige Grenze auf den Stand des Denkprozesses und die

Komplexität der gegebenen Verhältnisse abzustimmen. Das ist Sache

einer Kasuistik, die so etwas wie eine Pilotfunktion wahrnimmt. Der ex-
plorierenden sittlichen Vernunft wird ein Bett gegraben.46

III. Bewährung in der Pluralität

1. Die sittliche Persönlichkeit

Wer im Kontext moraltheologischer Grundlagenreflexion Identität sagt,
meint sittliche Persönlichkeit. Gesellschaftliche Entwicklungen sind ja
alles andere als naturwüchsig, sie werden von Menschen vorangetrieben
und verantwortet, die ein eindeutiges Profil in das Rohmaterial der Zeit
eintragen, indem sie Zielvorstellungen an die Gegenwart herantragen.
Nicht eine Naturteleologie hegt vor, in die man sich notgedrungen,
vielleicht gar um des Überlebens willen, einfügt.47 Vielmehr wird eine Richtung

vorgegeben, und sie konsequent zu verfolgen ist Sache beständiger
Anspannung des Geistes und der Freiheit. Diese Last ruht auf sittlichen
Persönlichkeiten. Sie tragen die immerwährende Spannung von
Absolutheit und Offenheit, von Widerstand und Aufbruch, in sich aus. Sie

sind Eliten vergleichbar, die ihre Mitverantwortung erkennen und sich

Wils (Hgg.), Interdisziplinäre Ethik. Grundlagen, Methoden, Bereiche, Freiburg i.Ue./
Freiburg i.Br. 2001, 165—184, hier 181—183.

45 S. Anm. 37. - Vgl. ebenso Vides et Ratio, Nr. 82: Objektive Geltung und
Vervollkommnungsfähigkeit schließen einander nicht aus.

46 Kasuistik wurde in der unmittelbaren Vergangenheit wieder aufgewertet. Sie

schützt Freiheit vor Uber- und Unterforderung, und das ist eine Wohltat.
47 Es wäre des Bedenkens wert, wieweit Denkkategorien der Systemtheorie im Sinne

N. Luhmanns die Denkgewohnheiten vieler Zeitgenossen zumindest in Teilen prägen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 109

ohne Abstriche zu ihr bekennen. Ein Element der Stellvertretung fließt
in ihr Leben ein und verleiht ihm eine öffentliche Anziehungskraft. Eine
ganz selbstverständliche Vorbildfunktion, die keiner Worte bedarf, wird
ausgeübt, sie wirkt stilbildend in die vielen, oftmals miteinander
konkurrierenden Lebensbereiche hinein. Es sind zumeist weniger Inhalte, die
übernommen werden, als vielmehr Weisen, wie man Entscheidungen
angeht und aufbrechende Konflikte löst.48

Eine sittliche Persönlichkeit besitzt den Mut zur inhaltlichen
Konkretion. Dazu bedarf es eines zumindest in Umrissen vorhegenden
Menschenbildes, das in der eigenen Biographie und über sie ausgestaltet und
auf seine jeweilige Tragfähigkeit geprüft wird.49 Ein dauernder
Umsetzungsprozeß gräbt sich seine lebensgeschichtliche Spur, eine
Übersetzungsarbeit erfolgt, und das geht nicht ohne Stilempfinden. Man weiß
geradezu instinktiv, was zu einem paßt. Und man verfügt über eine

entsprechende Portion an Selbstachtung, um sich zu dieser Option zu
bekennen. Dies geschieht vornehmhch an jenen neuralgischen Punkten, die

Abwägungen unter konfhktuösen Bedingungen nötig machen.50 Eine
sitthche Persönhchkeit widersteht dem Schwergewicht zentrifugaler
Tendenzen, die in einer zunehmend sich ausdifferenzierenden Gesellschaft
zu einer Zersetzung an humaner Substanz führen. Am Ende sind nur
noch hypostasierte Funktionen und RoUenträger übrig, anonyme Prozesse

sind es, die den Menschen formen, und nicht, wie es eigenthch sein

sollte, umgekehrt. Was dem Menschen bleibt, ist allein die Fähigkeit, die

Strukturgesetzhchkeiten zu erkennen und sich ihnen, um des reinen
Überlebens willen, mehr oder minder geschickt anzupassen. Wenn überhaupt
von Autonomie die Rede sein könnte, dann bhebe sie auf eng umrissene
Enklaven beschränkt, auf eine sich selbst genügende Sonderwelt, die auf
jede öffenthche Gestaltungskompetenz verzichtet.

Mut zur Konkretion kommt ohne augenfälhge Festschreibungen
nicht aus, würde doch anders der gesellschaftliche Prozeß ins Wesenlose
zerfließen. In der gegenwärtigen moraltheologischen Grundlagendiskussion

ist ein Unterton der Kritik an einem angebhch geschichtsvergesse-
nen Essentiahsmus nicht zu überhören. Nun sollten dessen Stärken nicht
mutwillig heruntergespielt werden; Festschreibung bedarf nun einmal der

48 B. FRALING, Vom Ethos der Bibel zu biblischer Ethik (s. Anm. 13) spricht im
Blick auf das sittliche Erkennen Jesu von Nazareth vom ethischen Genie (158); Ahnliches

kehrt allenthalben in der Kirche wieder.
49 Vgl. Fides et Ratio, Nrr. 85 und 80.
50 Es gibt so etwas wie ein Prinzip der Stellvertretung, ein Erweis von Solidarität

auf Erkenntnisebene, Standards spielen sich ein und erzeugen einen ganz
selbstverständlichen Verhaltensstil.



110 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

eindeutigen Begrifflichkeit, ohne semantische Feinarbeit verfällt jedwede
sittliche Kultur. Wo immer ein normethisches Sprachspiel erarbeitet
wird, wollen normativ relevante Tatbestände klar benannt sein. Nur unter

dieser Voraussetzung ist Abgrenzung möglich.51 Dies zugegeben
scheint dennoch der Hinweis angebracht, daß Wesensbegrifflichkeit nur
einen Teil normethischer Entscheidungshilfe ausmacht. Entscheidungen
fallen ja immer unter konfliktuösen Bedingungen, woher diese auch
immer rühren. Aus diesem Grunde sind Definitionen durch Abwägungen
zu ergänzen, sei es von Gütern, sei es von Gütern und Schäden, sei es

von Handlungen und Folgen. Der Essentialismus bricht sich an dieser
Grenze. Darum ist, gleichsam wie eine Komplementärgröße, Augenmaß
vonnöten. Was man mit dem angenommenen Menschenbild eigentlich
meint, tritt hier zutage.52 Die sittliche Persönlichkeit sieht sich voll in die
Pflicht genommen. Ihr kennzeichnendes Merkmal ist Treffsicherheit des

Einsehens, Wertens und Urteilens. Bei ihr hegt es, die zentrifugalen
Kräfte zu beherrschen, der intellektuellen Überforderung durch wirklichen

oder nur scheinbaren Pluralismus, der einfach durch die Vielheit
der Lebenswelten und Systeme bedingt ist, eine Schranke zu weisen,
gleichsam aus der Not eine Tugend zu machen. Sie besitzt, anders
gewendet, die Kompetenz zur schöpferischen Synthese, zum Zusammenschweißen

des Auseinanderstrebenden.
Gesellschaftliche Prozesse sind, wie gesagt, alles andere als

naturwüchsig, sie verlangen nach menschlicher Ordnungskompetenz, und diese

kettet sich an Freiheit. Nun fällt geradezu in die Augen, daß die sich
ausdifferenzierende Gesellschaft mit zunehmender Funktionalisierung
aller Lebensbereiche einhergeht. Sogenannte Bereichslogiken üben ihr
Schwergewicht aus.53 Das erschwert sittliche Urteilsbildung, zumal wenn
die Verbindung von rechtlicher und moralischer Kategorie zu suchen ist.
Ohne einen letztverbindlichen Einheitspunkt geht es nicht. So mag es

nochmals, nun in einem gesellschaftspolitischen Kontext, angebracht
sein, auf die «reditio compléta» als Schlüsselkategorie zu verweisen. Eine

51 An dieser Stelle sei nur an den Einfluß suarezianischen Denkens auf die
neuscholastische Manualistik erinnert. Die Kritik verbindet sich mit einer Rückkehr zum
genuinen Thomas. Es bleibt die Frage, ob diese Rückkehr in allem ein Fortschritt ist.

52 Menschenbilder sind ja das Resultat bedachter und kommunizierter Biographien.
Erprobtes Wissen teilt sich in die Vorstellung von Sinnhaftigkeit und Zumutbarkeit
mit. Das ist zumal bedeutsam, wenn Übernahme von Leiden ansteht.

53 Politik, Wirtschaft oder Medizin können eine solche Bereichslogik entwickeln,
das wird schon in einer vorherrschend monolitischen Gesellschaft zum Problem, umso
mehr in einer pluralen. Die traditionellen Hilfen der Moraltheologie greifen da nur
bedingt, weil sie unter anderen Auspizien entwickelt wurden. - Vgl. K. DEMMER,
Fundamentale Theologie des Ethischen, Freiburg i.Ue./Freibugr i.Br. 1999, 206-211.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 111

sittliche Persönlichkeit lebt und gestaltet aus jener Gesammeltheit des

Geistes, die durch sie verbürgt wird. Sie besitzt die Bereitschaft, durch
alles Vorletzte hindurch zur Letztbegründung durchzustoßen und sich
ihrem Anspruch bedingungslos auszusetzen. Sie durchschaut die
Zweideutigkeit des Vorletzten, die. nicht selten eine Kehrseite von Auswechselbarkeit

ist.54 Sie stemmt sich gegen die Vorstellung, nichts anderes als

ein Epiphänomen zwangsläufiger Prozesse zu sein, denn das Ende
bestünde in aufgeklärter Resignation. Das käme einer Abdankung des

Subjekts gleich.
Aber diese Last will auch getragen sein. Und das geht bisweilen nicht

ohne herbe Verluste ab. Eine sittliche Persönlichkeit entscheidet sich auf
Zukunft hin, sie antizipiert in ihrem Handeln angezielte Meliorisierung,
in der stillen Hoffnung, eine Wirkung stelle sich zu gegebener Zeit schon
ein, ob man sie nun selbst erlebe oder dies nachfolgenden Generationen
vorbehalten bleibe. Das hat mit Starrheit nichts zu tun. Es kann durchaus

geschehen, daß hochherzige Entschlüsse revidiert werden müssen,
weil man über bedenkenswerte Gesichtspunkte hinweggesehen hat. Das
anzuerkennen mag vielleicht ebenso schwer sein wie die Hinnahme von
Nachteilen, nicht zuletzt deshalb, weil der Anstoß zur Revision von einer
Seite kommt, die dem eigenen Lebenszuschnitt eklatant zu widersprechen

scheint. Ein plural strukturiertes demokratisches Gemeinwesen
fordert nicht nur Lernbereitschaft, sondern Toleranz als sittliche Grundhaltung.55

Eine sittliche Persönlichkeit denkt gemeinwohlbezogen. Sie läßt sich
durch die Zersplitterung der Gesellschaft nicht irremachen. Diese
Einstellung prägt auch ihr Verständnis von Staat und Gesetzgebung. Der
Staat ist ihr mehr als der Verteiler einzelner Lebensgüter, und die
Gesetzgebung erschöpft sich nicht darin, ein friedliches Miteinander unter
fairen Bedingungen zu gewährleisten.56 Eine substantielle Demokratie
kommt ohne inhaltliche Festlegung nicht aus. Sie entwickelt Idealvorstellungen,

an denen sie den Gehalt aller Schlüsselbegriffe und Leitvorstellungen

mißt. Sie sucht, über allseitige Kommunikation, zu ergründen, was

54 Es gibt eine Eindeutigkeit ethischer Intuition, die letztlich aus der Kongenialität
mit der Sache stammt. Ethisches Erkennen ist bereits ethische Leistung.

55 Vgl. D. WITSCHEN, Toleranz als Menschen-Tugend. Zu einem Grundelement
eines Menschenrechtsethos, in: Trierer Theologische Zeitschrift 110 (2001) 133-144, hier
140f.: Es gibt eine Bandbreite vom passiven Dulden bis aktiven Anerkennen; verlangt
sind Bescheidenheit und Selbstprüfung.

36 Dazu W.E. MÜLLER, Gerechtigkeit im Pluralismus. Grundlagenfragen des heutigen

philosophischen und theologischen Zugangs zum Thema Gerechtigkeit, in:
Zeitschrift für evangelische Ethik 44 (2000) 7-22: Hier erfolgt eine kritische Auseinandersetzung

mit J. Rawls.



112 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

wünschbar ist, und so entsteht ein Basiskonsens, der allerdings nicht in
Selbstgenügsamkeit erstarrt, sondern durch die Bereitschaft zum Dissens
in heilsamer Bewegung gehalten wird. Das alles ist in jüngster Vergangenheit

ausgiebig behandelt worden. Übrig bleibt die Frage, wie man mit
den Ergebnissen umgeht. Es darf nicht dazu kommen, daß zugewachsene

rechtliche Freiheitsräume im Sinne eines schrankenlosen Individualismus

interpretiert und gehandhabt werden. Rechtliche und moralische

Kategorie fließen für solches Denken undifferenziert ineinander, die eine
ist getreues Spiegelbild der anderen. Das Ende ist allerdings nicht
Moralismus, sondern Legalismus. Wer sich im Rahmen rechtlicher Grenzen
bewegt, betrachtet sich als moralisch gerechtfertigt.57 Wer das Recht auf
seiner Seite hat, muß sich keine beunruhigenden Gedanken machen. Er
verschließt seine Augen vor der Tatsache, daß eine Rechtsordnung das

Ergebnis eines unter Mühen zustande gekommenen Kompromisses ist.
So verschwimmt aber eine Grundforderung sittlicher Kultur in demokratischer

Offentlichkeit: das sachgerechte Umgehen mit Kompromissen.
Im gegenwärtigen Rechtsdenken dominiert zweifelsohne der strategische

Kompromiß. Unterschiedliche Positionen suchen nach einer
gemeinsamen Schnittmenge, auf sie pendelt sich die Gesetzgebung ein.
Das kann sich auf sittliche, aber rechtlich relevante Inhalte beziehen,
aber auch auf die Notwendigkeit wie den Umfang von Rechtspräsenz.58
In jedem Fall sollte eine solche Lösung den Stand einer normativen
öffentlichen Meinung widerspiegeln, wobei an dieser Stelle von der Frage
abgesehen sei, welche Rolle in diesem Prozeß dem Gesetzgeber zufällt.
Gewiß ist er mehr als der Notar einer öffentlichen Meinung, aber er
kann sich ihr auch nicht programmatisch entziehen, ein Paternalismus,
wie aufgeklärt auch immer, stünde ihm nicht an. Um ein Ausbalancieren
zwischen den Extremen kommt er nicht herum.59 Die ganze Palette von
Voraussetzungen und Zielvorstellungen hat das Verhalten des einzelnen
Abgeordneten zu bestimmen. Das gilt aber gleicherweise für den Adressaten

der Rechtsordnung. Genaues Zusehen ist von ihm verlangt. Gewiß

57 Vgl. D. WITSCHEN, Toleranz als Menschen-Tugend (s. Anm. 55), 137:
Freiräume sind in ethischer Verantwortung auszugestalten, sie sind alles andere als ein
Freibrief. Denkerische Mitverantwortung ist verlangt, sie kann — ganz im Sinne der
Epikie — mehr fordern als der Buchstabe des Gesetzes.

58 Dazu K. DEMMER, Christliche Existenz unter dem Anspruch des Rechts. Ethische

Bausteine der Rechtstheologie, Freiburg i.Ue./ Freiburg i.Br. 1995, 160-166.
59 Insofern fließt in jeden Akt der Gesetzgebung auch ein Element des Politischen

ein. Aber dieses bleibt wertgebunden, unbeschadet aller Perspektivierung und
Fragmentierung durch den herrschenden Pluralismus. Politische Interessen folgen Werten,
die durch den Geisteswissenschaftler, sei er Philosoph oder Theologe, denkerisch
aufbereitet und so demokratiefähig gemacht werden.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 113

mag es Situationen geben, in denen ein strategischer Kompromiß im
Direktweg übertragbar erscheint. Dies gilt vornehmlich bei Rechtsregelungen,

die tendenziell technischer Natur sind. Aber dort, wo kontroverse
ethische Fragen verhandelt werden, sieht die Sache anders aus. Der
Gesetzgeber umreißt einen kompromißhaft gefundenen Freiraum, dessen

verantwortliche Gestaltung bei der Initiative des einzelnen hegt. Wie das

geschieht, ist gemeinwohlpflichtig. Die notwendige Kompetenz wird
dem Staatsbürger zugetraut. Er muß in seinem ganz persönlichen
Lebenszuschnitt die Spannung von rechtlicher und moralischer Ebene
austragen und zu einer eigenverantworteten Lösung stehen. Er wird darum
den gelassenen Freiraum nicht unter allen Umständen in Anspruch
nehmen, auch wenn dies mit persönlichen Nachteilen für ihn verbunden
sein sollte. Das Gewissen steht über jener Freiheit, wie der Gesetzgeber
sie versteht. Ja, der Gesetzgeber rechnet insgeheim mit diesem
Entgegenkommen. Was er auf Grund der vorhegenden Konstellation zum
Gemeinwohl beizutragen nicht imstande ist, das vertraut er der
Mitverantwortung des mündigen Staatsbürgers an.60

2. Die abgestufte Mitwirkung
Miteinander leben heißt miteinander handeln. Hier schlägt die
Bewährungsstunde einer Gesellschaft, die Toleranz zum Menschenrechtsethos
zählt. Nun setzt aber gemeinsames Handeln gemeinsame Überzeugungen
voraus, das ist eine unverzichtbare Forderung der Selbstachtung. Toleranz

kann und darf niemals zu Lasten der eigenen Identität gehen, am
Ende stünde nichts anderes als die Herrschaft des Stärkeren. Am
mühsamen Geschäft der Konsensfindung führt darum kein Weg vorbei, das

ist eine Selbstverständlichkeit für den pohtischen Praktiker wie den ihn
aufmerksam kritisch begleitenden Ethiker. Im vielstimmigen Konzert der

Meinungsäußerungen bleibt der gemeinsame Tenor herauszuhören. Das
ist eine Aufgabe, die nicht zuletzt den denkerischen Eliten zufällt.
Gemeinwohlsinn nimmt seinen Anfang in geistiger Aufmerksamkeit.61

Das kirchliche Lehramt läßt es an Skepsis angesichts demokratischer
Meinungsbildung nicht fehlen. Der Vorwurf des Pragmatismus ist ihm
leicht bei der Hand.62 Es wird die Befürchtung laut, die Wahrheit werde

60 Für gewöhnlich wird der Gewissensvorbehalt auf der Ebene des Kontrastes mit
einem geltenden Gesetz angesiedelt. Das bleibt hinter demokratischem Rechtsdenken
zurück.

61 Dabei sollte den Parteien die Rolle eines empfindlichen Seismographen zufallen.
Sie sind nicht nur so etwas wie Kompetenzzentren, sie bündeln auch die vielen
Perspektiven der Staatsbürger in durchschlagskräftigen Programmen.

62 Fides et Ratio, Nr. 89. - Hier ist die Rede von wertorientierten und deshalb
unwandelbaren Grundlagen. Das ist aus der eingenommenen Frontstellung zu verstehen.



114 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

der Mehrheit geopfert, was Wahrheit sei, bestimme letzten Endes der
Konsens, die Entscheidung hege bei der Mehrheit, mithin bei gegebenen
Machtkonstellationen. Quantität, so könnte man ergänzen, siege über
Quahtät, Normahtät über Normativität. Die Distanz vom Wahrheitsverständnis

des kirchlichen Lehramts könnte größer nicht sein. Wahrheit
gilt einzig und allein aus sich selbst, unabhängig von Bedingungen gleich
welcher Art. Denn Wahrheit ist autonom. Sie hegt ihrem Bedingungsfeld
uneinholbar voraus.63 In diesem Geltungsanspruch versammelt sich ein
denkerisches Programm, das die Vielzahl der Methoden wie ein roter
Faden durchzieht. Wo immer Ursachen von Relativierung vermutet werden,

darf die Frage nach dem Absoluten nicht zur Ruhe kommen, und
wo der Verdacht auf Subjektivität steht, ist er zugunsten von Objektivität
zu entkräften.64 Dies entsprechend den Wahrheitstypen, die im Einzelfall
zur Diskussion stehen, wie auch den epistemologischen Kriterien, die

anzulegen bleiben.63

Konsensftndung kann von diesem Hintergrund nicht absehen wollen,

es sei denn, sie riskiere einen Pseudokonsens, der auf den ersten
Bhck besticht, auf den zweiten Bhck aber nicht hält, was er verspricht.
So bleibt in Rechnung zu stellen, auf welchem Abstraktionsniveau sich
Konsensformeln bewegen. Je höher der Abstraktionsgrad, umso
unverfänglicher der Konsens. Je höher indes der Konkretionsgrad, umso
eindeutiger treten die Inhalte zutage, an denen die Geister sich scheiden
werden. Differenzen stammen aus unterschiedlichen Menschenbildern,
ihrer Wirkungsgeschichte ist allenthalben nachzugehen, was allerdings
nicht ausschließt, daß es auch zu punktuellen Übereinstimmungen kommen

kann. Wieweit die Vermutung dagegen steht, ist im Einzelfall genau
abzuklären.66 Und es ist gleichfalls zu prüfen, wo die ersten Grenzen
auftauchen. Nun ist aber auch eine andere Konstellation denkbar:
Unbeschadet eines gemeinsamen Menschenbildes kann Dissens aufbrechen,
wenn ein bestimmter Grad an Belastungen erreicht oder gar offenkundig

63 Eine Ausfaltung unter eingehender Berücksichtigung der abendländischen
Tradition von Augustinus über Thomas von Aquin hin zu Kant bei E. SCHOCKENHOFF,
Zur Lüge verdammt? Politik, Medien, Medizin, Justiz, Wissenschaft und die Ethik der
Wahrheit, Freiburg i.Br. 2000. — H. SCHLÖGEL, Kirche — Moral — Spiritualität, Münster

2001, 166.
64 Vgl. Fides et Ratio, Nr. 95: Hier ist die Rede von einer Hermeneutik, die für den

metaphysischen Anspruch offen ist. — Zum Wahrheitsverständnis ebd. Nrr. 83 und 9o.
65 Die sittliche Wahrheit samt der ihr eigenen Autonomie stellt sich ja immer in

der Vernetzung mit anderen Wahrheiten dar. So sind auch unterschiedliche
Objektivitätsstandards zu bedenken, auch das fällt unter den Anspruch der Hermeneutik.

66 Hier kann nur ein ermessendes als alle einschlägigen Bedingungen ausmessendes
Denken weiterhelfen, sein Ergebnis muß durch Alternativlosigkeit überzeugen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 115

überschritten wird. Es zeigt sich dann, daß der unterstellte Konsens
geheime Risse hat; trotz Ubereinkunft in der Formulierung meinte man
nicht das Gleiche. Oder aber bleibt mit der Möglichkeit zu rechnen, daß
die Grenzen aus mangelnder Kraft oder Bereitschaft zu hochherzigem
Einsatz stammen? Auch hier täte genaue Abklärung not.67 Ganz gleich
wie die Antwort ausfällt, auf Konsensformeln ist nicht unbedingt Verlaß,
wenn es hart auf hart geht, ein Element des Hypothetischen fließt immer
in sie ein, und damit muß der Handelnde rechnen.

Die vielgescholtene Postmoderne hat dafür den Blick geschärft.
Konsens erweist sich als brüchig, wo man fest auf ihn baut, und er stellt
sich plötzlich ein, ohne daß man auf ihn gefaßt ist. Gewiß sei die Lehre
von den innerlich schlechten Handlungen nicht in aller Stille verabschiedet,

aber der sensible Umgang mit ihr will doch gelernt sein. Denn im
Normalfall speichert sie keine abrufbaren Lösungen, sie verlangt
vielmehr Ubersetzungsarbeit, die an Abwägungen und Strategien nicht vorbei

kommt. Und auch die Gewißheitsgrade können recht unterschiedlich
verteilt sein. Die Brücke von den Voraussetzungen zu den Lösungen
schlägt sich nicht von selbst, sie ist das Ergebnis einer sittlichen
Leistung. Dies eigens zu erwähnen scheint darum geraten, wenn nicht gar
geboten, weil sittliche Kommunikation in Theorie und Praxis an dieser
sensiblen Nahtstelle ihren Anfang nimmt.68 Man sollte sich nicht durch
den schnellen und leichten Konsens verzaubern lassen, die Freiheit zum
Dissens ist wie ein eingebautes Sicherheitsventil, das dem Kommunikationspartner

die Würde garantiert. Der Dissens bewirkt eine Art Moratorium,

man wird nicht vom wirklichen oder vermeintlichen Zwang der
Situation überrollt.

Mitwirkung ist das alltägliche Brot von jedermann, man verschwendet

keinen unnützen Gedanken an sie, alle Lebensbereiche sind von ihr
durchstimmt. Dennoch dürfen einem die Dinge nicht über den Kopf
wachsen, man muß Herr im Haus seiner Entschlüsse bleiben. Darum hat
es die moraltheologische Tradition nicht versäumt, ein differenziertes
Instrumentarium zu entwickeln. Aber es bleibt auf seine Brauchbarkeit
für die Gegenwart zu prüfen.69 Weiterhin gültig ist die Unterscheidung

67 Rechtliche Kategorien sind außerstande, unterschiedliche ethische Standards
einzufangen oder gar irgendetwas im Hinblick auf eine meliorisierende Angleichung
auszurichten.

68 Im übrigen bleibt ja nicht zu vergessen, daß sittliche Einsicht in eine Biographie
mit allen Höhen und Tiefen eingelassen ist. Kommt das in den Diskursethiken genügend

zum Zuge?
69 Die bis heute gängigen Begriffe und Unterscheidungen stammen von Alfons von

Liguori, sie haben ihr festes Heimatrecht in der Manualistik.



116 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

zwischen formeller und materieller Mitwirkung. Aber sie beinhaltet eine

Selbstverständlichkeit, die so einleuchtend ist, daß sie nichts austrägt. Sie

bewegt sich ausschließlich auf der Ebene der Intentionalität. Die
Probleme beginnen immer dann, wenn das Phänomen der Handlung in den
Bhck rückt. Die stillschweigend zugrunde gelegte Handlungsmetaphysik
muß sich bewähren, das Band von Erscheinung und Fundament steht
zur Debatte. Dem Kenner vertraut ist die Unterscheidung von notwendiger

und kontingenter Mitwirkung. Von notwendiger Mitwirkung wird
gesprochen, wenn ohne sie die Haupthandlung nicht zustande käme. Es
müssen schon schwerwiegende Gründe vorhegen, wenn man sich zu ihr
entschließt, und dies ganz abgesehen vom Maßverhältnis zwischen
angestrebtem Gut und hingenommenem Schaden. Das leuchtet für die

Mitwirkung zur Sünde unmittelbar ein. Aber wie ist es beim vermeintlichen
Irrtum des Anderen? In einer pluralen Gesellschaft mag das häufig der
Fall sein. Zumal der Gesetzgeber kann sich dieser Problematik nicht
entziehen. Seine Gesetzgebung ist geradezu ein exemplarischer Fall von
Mitwirkung, ein öffentlich sanktionierter Freiraum wird eröffnet, der die
Überzeugung nicht widerspiegelt, möglicherweise auch nicht jene des

einzelnen Abgeordneten.70 In diesem Zusammenhang spielt die kontin-
gente Mitwirkung, die nur einen Verstärker- oder Erleichterungseffekt.
ausübt — die Haupthandlung käme ohnehin zustande — keine eigens zu
bedenkende Rolle, sie hat eher individualethische Bedeutung.

An dieser Stelle ließe sich ein Fragezeichen anbringen. Die eben
aufgestellte Behauptung setzt voraus, daß eine bestimmte Konstellation sich
verhindern lasse, und daß der Gesetzgeber dazu die Mittel in der Hand
halte. Aber der Gang der gesellschaftlichen Entwicklung scheint dem,
wenigstens bei oberflächlicher Betrachtung, zu widersprechen. Er nimmt
alle Züge eines Verhängnisses an, dem gegenzusteuern die Kräfte auch
des Besten übersteigt. Man gewinnt den Eindruck, der Gesetzgeber leiste

nur eine kontingente Mitwirkung, und sie folge den bereits geschaffenen
Tatsachen nach, lenke sie nicht einmal in eine bestimmte Richtung, von
ihrer Verhinderung ganz abgesehen. Wenn überhaupt von Notwendigkeit

die Rede ist, dann hegt sie bei den Tatsachen.71 So erstaunt es auch

70
Vgl. D. WITSCHEN, Toleranz als Menschen-Tugend (s. Anm. 55), 131: Der

Gesetzgeber hält die Wahrheitsfrage in suspenso. — Ein Plädoyer für Wahrheitskompetenz
des Gesetzgebers in F ides et Ratio, Nr. 89 mit Verweis auf Evangelium vitae (1995),

Nr. 69. Die vom Lehramt prognostizierten Gefahren sind gewiß ernstzunehmen,
allerdings sollten die Schwierigkeiten der Konsensfindung nicht heruntergespielt werden.
Der einzelne Abgeordnete kann bisweilen nicht anders als das geringere Übel wählen.

71 Dazu J. LINK, Sicher, sicher, aber es ist alles ganz normal. Was Normen sagen,
ist noch lange nicht die Norm: Zur gesellschaftlichen Funktion des guten Gewissens in
der biopolitischen Debatte, in: FAZ vom Ol. 08. 2001, 48: Normalität steht gegen Nor-



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 117

nicht, wenn sich eine Denkweise einbürgert, die dem Moraltheologen
fremd erscheinen muß: Maßgebend sind Quantität, Normalität, Statistik,
ihnen wird Gesetzgebung zugeordnet. Die Vorstellung von einem
Naturalismus der Zahl drängt sich auf. Das Normale avanciert zum Normativen.72

Aus diesem Blickwinkel sind Befürchtungen des Lehramtes
verständlich. Sie treffen zwar nicht das Selbstverständnis des demokratischen

Rechtsstaates, wohl aber eine schleichende Mentalität vieler
Zeitgenossen innerhalb demokradscher Institutionen.73 Der demokratische
Rechtsstaat sieht in der Mehrheit bestenfalls ein Indiz für die Wahrheit,
aber er schließt keinesfalls aus, daß die Wahrheit auch bei der Minderheit
sein kann. Das Leben mit demokratisch gesetztem Recht gibt dem eine
seriöse Chance: im Minderheitenschutz, im Gewissensvorbehalt als

Verweigerung von Mitwirkung, in der Epikie.74
Das altvertraute Argument vom Dammbrucheffekt trifft da einen

wunden Punkt. Wer die systemimmanenten Sicherungen des demokratischen

Systems nicht anerkennen will, betritt leicht die schiefe Ebene.
Darum bedarf es der Erinnerung an die denkerische und tätige
Mitverantwortung aller Rechtsgenossen, damit dieser Zustand nicht eintrete.75

Ihm ist in den Anfängen zu wehren, prophylaktische Wachsamkeit ist die
Parole. Gesellschaftliche Eliten üben im Verein mit Kirchen und
unterschiedlichen Gruppen ein Wächteramt aus, und der Staat erwartet das,
wird ihm doch zunehmend die Grenze seiner ethischen Kompetenz
bewußt. Er ist darauf angewiesen, daß Konsensfindung nicht zu einer
Weise der Normalisierung abfällt, die im Grunde nur ein anderes Wort
für Nivellierung ist. Denn sobald das Recht in diese Dynamik hineingezogen

wird, bekommt der Schwache als erster die Auswirkungen zu spüren.

Anstatt Anwalt des Schwachen zu sein, begünstigt solches Recht

mativität. Es gibt nur noch flexible und fließende Grenzen, Grenzwerte basieren auf
statistischen Wahrscheinlichkeitskalkülen. Der im Hintergrund stehende und
ungenannt verbleibende Normalismus steuert nach Art einer «invisible hand» normative
Festlegungen.

72 So spricht man, im Anschluß an M. Foucault, von der Normalisierungsgesellschaft.
Es wäre die Frage, ob sich dahinter systemtheoretische Denkelemente verbergen.

73 Vgl. Anm. 70.
74 K. DEMMER, «Ethische Wahrheit jenseits von demokratischem Konsens», in:

A. Autiero (Hg.), Ethik und Demokratie, Münster 1998, 133—139.
75 A. ANZENBACHER, Kooperation, Konflikt und Anerkennung. Zur Systematik

des Gerechtigkeitsbegriffs, in: Zeitschrift für evangelische Ethik 46 (2001) 168—180,
verweist auf das Subsidiaritätsprinzip; Kompetenzen der Basis dürfen nicht auslaugen und
neutralisiert werden, denn ein solcher Prozeß könnte letztendlich auf einen staatlichen
Dirigismus und Dezisionismus hinauslaufen. Das stünde dem Anliegen einer partizi-
pativen und deliberativen Demokratie entgegen. Es ließe sich von einem schleichenden
Dammbruch sprechen.



118 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

eine Erscheinungsform von Stärke, die sich bei näherem Zusehen als

grauer Durchschnitt entpuppt.76 Was sich als Normalität präsentiert,
entspringt einer Mentalität der Anpassung, des Nicht-Auffallens, des Sich-

Arrangierens. Das Recht sollte aber so etwas wie ein Stachel im Fleisch
bleiben; es ist so gut, wie das die jeweilige Rechtsgemeinschaft zuläßt.

Unterscheidung der Geister ist allerdings verlangt. Normalität ist
nicht a priori ein negativ besetzter Begriff. Hier begegnet die gleiche
Ambivalenz wie im Umgang mit Natur und Natürlichkeit. Wie es eine

Zielgerichtetheit in der Natur gibt, so ähnlich auch in gesellschaftlichen
Prozessen, wobei die Unterschiede überwiegen. Nicht alles steht unter
Verdacht, auch wenn es sich beinahe wie von selbst einstellt. Im übrigen
käme es auf eine Sisyphusarbeit hinaus, wollte man mit einer Hermeneutik

des Verdachts allem und jedem begegnen, man ändert ohnehin
nichts.77 Was übrig bleibt, ist wohldosierte abgestufte Mitwirkung.

Als erster Grenzzaun fungieren die in sich schlechten Handlungen,
für die Haupthandlung wie die Mitwirkungshandlung gleicherweise.
Dann folgen die Präzisierungen, wiederum für beide Ebenen. Dabei
sollte die Strategie bestimmend sein, prognostierten Fehlentwicklungen
möglichst früh zu widerstehen, zu intervenieren, solange die gewünschten

Richtungsänderungen noch leicht möglich erscheinen. Intervention
ist aller Wahrscheinlichkeit besser als Nicht-Intervention, im Zweifel
verdient sie den Vorzug, sofern Erfolgsaussichten und Gut-Schaden-
Verhältnis im Licht aller einschlägigen Prämissen akzeptabel sind. Dabei
spielt die Kategorie der Quantität, wiewohl nicht ausschließlich, eine
gewisse Rolle; sie kann bei Grenzziehungen den entscheidenden Ausschlag
geben. Was im Einzelfall zumutbar ist, läßt sich wohl nicht anders
bestimmen. Und letztlich ist die Qualität der Beziehungen, Nähe und
Ferne, ein Gesichtspunkt, der in die Entscheidung zur Mitwirkung oder
ihrer Verweigerung miteinfließt. Vergleichbare Güterkonflikte und
Handlungsmöglichkeiten stellen sich nochmals anders dar, wenn das

persönliche Umfeld miteinbezogen wird. Es können emotionale Bindungen
sein, die bei gleicher objektiver Ausgangslage dennoch zu recht
unterschiedlichen Ergebnissen führen. All das ist in Rechnung zu stellen,

76 Es könnte geradezu von einer Macht der Tatsachen die Rede sein, ihr ordnet
sich jeder Mut zum Unterschied unter.

77 Gewiß gibt es keine Normativität des Faktischen, immer sind freie Überzeugungen

zwischengeschaltet. Aber in aller Überzeugungsbildung ist immer auch ein
Element der Anpassung mitenthalten. Was als ethisch verantworteter Kompromiß einen
festen Platz in der Moraltheologie hat, setzt bereits hier ein.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 119

wenn von abgestufter Mitwirkung die Rede ist.78 Es geht nicht ohne
Augenmaß, immer beflügelt von dem Vertrauen, man könne gesellschaftliche

Prozesse — und wenn auch nur in kleinen Schritten — beeinflussen, es

gebe keine fatale Selbstregulierung, einer unsichtbaren Hand vergleichbar,

die die Geschicke lenkt, käme dies doch auf eine säkularisierte Variante

des Glaubens an die göttliche Vorsehung hinaus.

3. Vom Abwägen %um sinnvollen Vergleichen

Abgestufte Mitwirkung setzt genaue Situationsanalyse voraus. Was wie
eine Selbstverständlichkeit klingt, mag im Einzelfall zum Problem werden.

Nicht selten geschieht es, daß stillschweigend die Ebenen
vertauscht werden, daß man Unvergleichbares miteinander vergleicht, um
dann die gewünschten, schon vorher feststehenden Schlüsse zu ziehen.79

Und es ist einem nicht immer genügend bewußt, welche Vorentscheidungen

inhaltlicher oder formaler Art diesen Vorgang beeinflussen und
in eine ganz bestimmte Richtung lenken. Selbstaufklärung tut darum not.
Denn was auf den ersten Blick als plausibel erscheint, ist doch voller
Problematik, so fern man sich der Mühe genaueren Zusehens entzieht.

Gleichsam verführerisch erscheint der Sprung von der rechtlichen
auf die moralische Ebene, wobei man sich über die Eigenart beider Ebenen

und ihr zugrundegelegtes Verständnis ausschweigt. Man unterstellt
stillschweigend, das rechtlich Zugestandene sei moralisch erlaubt, wenn
nicht gar geboten. Beide Ebenen sind aber nicht — das wurde bereits im
Vorigen erwähnt — einfach deckungsgleich, weder aus der Sicht ihres
Inhalts noch ihrer Sinnspitze. Indem man dies geflissentlich übersieht,
stellt man Vergleiche an, die sich wie Extrapolationen einer gegebenen
Situation ausnehmen. Warum sollte zum Beispiel, wenn eine sogenannte
Notfallkontrazeption rechtens ist, nicht Gleiches für die Präimplantationsdiagnostik

gelten? Ähnliche Beispiele sind aus der laufenden bioethischen

Diskussion zur Genüge bekannt.80 Ganz besonders gefährlich wird

78 Abgestufte Mitwirkung ist gleichsam ein Paradigma des ethisch verantworteten
Kompromisses. - Dazu K. DEMMER, Christliche Existenz (s. Anm. 58), 176-180.

79 Die «incommensurate goods» sind seit der Normenbegründungsdebatte so etwas
wie ein Haltesignal beim Abwägen und Vergleichen. Aber sie setzen eine
Ubereinstimmung in der zugrundeliegenden Güterhierarchie voraus. Das wird in einer plural
verfaßten Gesellschaft anders.

80 Bei der sogenannten Notfallkontrazeption wäre genau zu unterscheiden
zwischen der Spirale, die kontrazeptiv wirkt, und der sogenannten «Pille danach», die
abortiv wirkt. — Man denke auch an die vitale und kriminologische Indikation im Kontext

des Schwangerschaftsabbruchs. Was der Gesetzgeber toleriert, hat noch keine
unmittelbare Relevanz für die situative ethische Urteilsbildung. - Vgl. u.a. H. KRESS,

Präimplantationsdiagnostik, der Status von Embryonen und embryonale Stammzellen.



120 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

es dann, wenn der Vergleich von einem größeren Übel auf ein
offensichtlich kleineres hin erfolgt. Wer es wagt, Vorbehalte an2umelden, gerät

unvermittelt in die Rolle des Heuchlers. Er ist geradezu im
Beweisnotstand. Hilfe kann er nur von einer genauen Situationsanalyse erwarten.81

So bliebe im Einzelfall zu überprüfen, aus welchen Gründen es zu
dieser und nicht einer anderen rechtlichen Lösung gekommen ist. Spielten

die technischen Grenzen des Rechts eine ausschlaggebende Rolle?
Waren ethische Unsicherheiten der Auslöser? Konnte man auf Grund
divergierender Überzeugungen, sei es ethischer sei es rechtspolitischer
Art, keinen besseren Kompromiß erreichen? Kurz, in Frage steht die
schnelle Vergleichbarkeit alter mit neuen Situationen. Verdient das, was
man leichthin als konsequent bezeichnet, diesen Namen, oder macht
man sich einer Inkonsequenz schuldig, die nur darum nicht auffällt, weil
man, wie erwähnt, den Schritt vom vermeintlich größeren zum kleineren
Übel tut? Diese gerafften Überlegungen legen es nahe, schnelle Vergleiche

zu meiden, haben sie doch die Vermutung des Irrtums für sich.

Inkonsequenz des Vergleichens beim anderen aufzuspüren ist das

eine, sie bei sich selbst anzuerkennen das andere. Auch daran führt kein
Weg vorbei, soll die eigene Glaubwürdigkeit keinen Schaden leiden. Wie
hält man es selber mit dem Vergleichen? Wer vergleicht, muß sich auf
Transparenz ansprechen und prüfen lassen. Ethische Diskurse können ja
nicht bei formal logischer Konsequenz stehenbleiben, also

Widerspruchsfreiheit zwischen vergleichenden Urteilen besorgen. Es wäre eine

zwar notwendige, nicht aber eine hinreichende Bedingung für die

Geltung von Werturteilen. Noch andere Gesichtspunkte fordern Beachtung.

Sie haben etwas mit der Eigenart der sittlichen Wahrheit, nämlich
freie Wahrheit zu sein, zu tun. Wenn in diesem Kontext von Freiheit die
Rede ist, dann im Sinne von Mächtigkeit zum Tun des erkannten Guten
unter konfliktuösen Bedingungen. Grade der Zumutbarkeit können sehr
unterschiedlich ausfallen; was Freiheit aber vermag, hegt in ihrer eigenen
Hand, sie gestaltet sich gegen beständige Widerstände, Verzerrungen und
Verwerfungen heraus, gewinnt so an Profil als Ergebnis einer Vorge-

Ein Plädoyer für Güterabwägungen, in: Zeitschrift für evangelische Ethik 46 (2001) 230—

235, hier 232.
81 Man denke an den Vergleich von Spätabtreibung und Präimplantationsdiagnostik.
Wer konsequent und im Einklang mit seinen Prämissen bleiben will,, darf einen

solchen Vergleich gar nicht erst zulassen, es sei denn, er gehe von einer gestuften
Schutzwürdigkeit des Embryo und des Fötus aus.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 121

schichte, die alle Züge einer Bewährungsgeschichte an sich trägt.82 Zu-
handene Freiheit wurde den Verhältnissen abgerungen und gegen ihr
lähmendes Schwergewicht durchgesetzt.

So gesehen kann es nicht genügen, objektive Güter-Schaden-Konstellationen

gegeneinander aufzurechnen und Erweiterungsschlüsse von
der einen zur anderen zu ziehen. Denn wie sie eingeschätzt werden,
hängt nicht ausschließlich von einer hypostasiert verstandenen sittlichen
Vernunft ab, sondern von ihrer Einbettung in die Freiheit des jeweiligen
Normadressaten. Ubersetzungsarbeit tut darum not, sie fordert eine
Redlichkeit ein, wie sie unerbittlicher nicht sein kann. Ist der einzelne
überhaupt imstande, seine Kräfte zu beurteilen? Spielt einem die Berufung
auf das eigene Gewissen nicht oftmals einen Streich, indem sie Grenzen
vorgaukelt, die von Angst und Kleinmut aufgerichtet wurden, vom
Eingeschlossensein in eine Einsamkeit, der es danach verlangt, heilsam
aufgebrochen zu werden? Es bleibt ja nicht zu vergessen, daß normative
Abwägungsstandards kein theoretisches Konstrukt sind, sondern das

Sammelbecken vieler Einsichten und Erfahrungen, nicht zuletzt auch
weisheitlicher Art. Auch in ihnen liegt so etwas wie ein Mittelwert vor,
auf den sich eine sittliche Kommunikationsgemeinschaft eingependelt
hat. Ihre argumentative Konsequenz ist existentiell unterfangen.83 Die
Last, sich anders zu entscheiden, hegt beim einzelnen. Dafür die Autorität

einer Gemeinschaft in Anspruch zu nehmen, setzt diese unter Druck.
Etwas anderes ist es hingegen, auf ihre Toleranz zu rechnen, auf die
selbstverständliche Bereitschaft zum Mittragen, ohne Vorbehalte und
ohne Vorwürfe. Eine Gemeinschaft, die ein stark ausgeprägtes
Identitätsbewußtsein besitzt, ist dazu auch imstande. Das ist in der Theorie al-

82 Die Frage ist ja immer, wie man selbst unter jenen konfliktuösen Bedingungen
handeln würde, über die man sich auf normethischer Ebene verständigt. Wandelt sich
unterderhand der normethische Diskurs über Konfliktsituationen in die einladende
und erwägenswerte Vorlage von Gesichtspunkten, an denen man seine Kraft prüfen
muß? Das erscheint zumal dann von Belang, wenn man sich der Grenzen der eigenen
Kraft sicher ist, wenn aber zugleich auf theoretischer Ebene — man denke im Kontext
bioethischer Thematik an den Status des frühen Embryo - Zweifel bleiben. - Aus
evangelischer Sicht W. HUBER, Wir stehen nicht erst am Anfang des Diskurses. Wer
den Konsens über die Schutzwürdigkeit der Schwächsten aufkündigen will, braucht
bessere Gründe als gute Absichten, in: FAZ vom 09. 08. 2001, 44. R. SCHRÖDER, Was
dürfen, was sollen wir tun? Fragen eines Philosophen zu den Fortschritten in der
Biomedizin, in: FAZ vom 21. 07. 2001, 8.

83 Hier liegt wohl einer der sensibelsten Punkte für jedweden theologisch-ethischen

Diskurs. Er betrifft die ekklesiale Dimension von Erkennen und Handeln. Wie
wird die Kirche als Reflexions- und Solidargemeinschaft vom einzelnen Normadressaten

erfahren? - Dazu H. SCHLÖGEL, Kirche - Moral - Spiritualität (s. Anm. 63),
21 f., 46f., 82-84.



122 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

lerdings leichter gesagt als in der Praxis durchgehalten, die Grenzlinien
verschwimmen nur zu schnell. Denn es will nur unter Mühen gelingen,
Differenzierung des Urteils und Nivellierung des Handelns auseinander

zu halten. Einer Autorität fällt darum, ganz unverdächtig, eine bewahrende

Aufgabe zu, das muß keinesfalls zu Lasten von Prophétie gehen.84

Regelmäßig taucht im ethischen Diskurs die Berufung auf das «minus

malum» auf. So, wenn Eltern ohnehin zum Schwangerschaftsabbruch

entschlossen sind, stelle die Präimplantationsdiagnostik das geringere

Übel dar. Kann man sich das Problem, der moraltheologischen
Tradition wohlvertraut, so leicht machen? Darum ist auch hier ein kurzes
Verweilen geboten. Vor dem geistigen Auge standen Dilemmasituationen,

die allem Anschein nach keinen Ausweg ließen, es sei denn über
Schuld. Das würde auch für Handlungsunterlassung gelten. Was man
auch tut oder nicht tut, man geht nicht unbefleckt aus der Situation heraus.

Da bleibt nichts anderes übrig als jene Alternative zu wählen, die
nach Abwägung aller einschlägigen Gesichtspunkte als das geringere
Übel erscheint. Man erklärt sie als schuldfrei, und so hegt eine offenkundige

«fïctio mentis» vor. Sie entscheidet über den eigenen moralischen
Zustand, und nicht eine verworrene Wirklichkeit, derer man gedanklich
nicht Herr wird. Dahinter verbirgt sich unausgesprochen die Überzeugung,

es könne keinen Zwang zur Schuld geben, Schuld setze Freiheit
der Wahl als notwendige Bedingung voraus. Man wird sich in diesem

Zusammenhang an die Moralsysteme und die reflexen Prinzipien
erinnern: Ein System wird über die Wirklichkeit gestülpt, so ersteht praktische

und subjektive, nicht aber theoretische und objektive Gewißheit.
Undenkbar ist, sich für ein moralisches Übel zu entscheiden, Schuld
kann niemals Gegenstand einer Wahl sein.85

Die ordnende Kraft der sittlichen Vernunft ist also am Werk, sollte
dies auch über Mutmaßungen und Konstruktionen geschehen. Nun
kennt die moraltheologische Tradition einen Themenkreis, der sich mit
dem Anraten des geringeren Übels beschäftigt. Er darf nicht kurzschlüssig

mit der Ausführung verwechselt werden. Darf man jemandem das ge-

84 Prophétie hat Raum für Barmherzigkeit. Normethische Gesichtspunkte stoßen
an eine immanente Grenze. Die bange Frage bleibt immer, ob man getragen von bester
Absicht einen Dammbruch einläutet.

85 Es liegt also eine offensichtliche Entlastung des Handelnden im Blick auf eine
konkrete Situation vor. Das entbindet nicht von der Pflicht, sich, soweit möglich,
theoretische und objektive Gewißheit zu verschaffen, sei es durch eigenes Nachdenken,

sei es durch Rekurs auf Ratgeber. - Vgl. D. WITSCHEN, Konsiliatorische Ethik als

spezifische Weise, normativ-ethische Fragen zu behandeln, in: Theologie und Philosophie
76 (2001) 47-62, hier 51-54: Es handelt sich um Hilfe zur Selbsthilfe, das kann für alle

Beteiligten zum Lernprozeß werden.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 123

ringere Übel anraten, der zum größeren fest entschlossen ist? Es gibt die

Meinung, solches sei erlaubt, sofern das jeweilige geringere Übel innerhalb

der gleichen «species moralis» verbleibe. Das sei eine Form der

Mitverantwortung in einer aussichtslos scheinenden Situation. Aber gleich
ließe sich fragen, in welchem Sinne die Präimplantationsdiagnostik im
Vergleich mit einer zum späteren Zeitpunkt erfolgten Abtreibung das

geringere Übel sei. Denn das Ergebnis ist immer das gleiche, nämlich der
Tod. Wenn ein Unterschied festzustellen ist, dann hegt er beim fehlenden

Schmerzempfinden des Embryo in seiner Frühestphase. Er gehört
also der rein deskriptiven Ebene an, die «species moralis», ändert er
nicht. Darum scheinen weder ein Anraten noch ein Ausführen gerechtfertigt.

Wollte man sich trotzdem eine solche Position zu eigen machen,
müßte man Zusatzannahmen zu Hilfe rufen, die in das Reich der
Prämissen hineinragen.86

Eine erste berührt das jeweils unterstellte Verständnis eines ethisch
verantworteten Kompromisses. Es bliebe im Einzelfall genau abzuklären,

ob ein evangelischer oder katholischer Ethiker das Wort benutzt.
Beide könnten mit dem gleichen Wort Unterschiedliches verbinden.
Wird das in der öffentlichen Auseinandersetzung, in der oft Meinungen
hart aufeinander prallen, genügend bedacht? Der Zuschauer weiß nicht
darum, und der Protagonist versäumt im Eifer des Gefechts die notwendige

Selbstaufklärung. Dann mag es leicht geschehen, daß der Ruf nach
unvermeidbarem Kompromiß, zumal wenn er sich mit der Forderung
nach Barmherzigkeit verbindet, jede weitere Diskussion abtötet.87 Wer
nachfrägt, hat die schlechteren Karten in der Hand und muß sich gegen
emotionale Widerstände zur Wehr setzen. Eine hochsensible Nahtstelle
des ökumenischen Dialogs ist also angerührt. Dabei geht es letztlich um
die Frage, wie die Wirkungsgeschichte der Rechtfertigung aus Gnaden
sich erfahren und ethisch umsetzen lasse.88 Läßt sich eine solche Frage
auf der Ebene und mit den Mitteln normethischer Kategorien überhaupt
hinreichend bewältigen? Und wieweit steht es in der Kompetenz des

kirchlichen Lehramts, einen argumentativen Prozeß bis zur Entschei-

86 Sie könnten beim stillschweigend unterstellten abgestuften Lebensschutz für den

Embryo liegen, dann stellen sich allerdings die ungelösten wie unlösbaren Probleme
einer eindeutigen Grenzziehung, die eben darum eindeutig sein müssen, weil das
fundamentalste Gut des Menschen zur Disposition steht. Oder man geht von der
Annahme aus, eine Konfliktsituation lasse sich nicht mit Hilfe abstrakter Prinzipien und
Zwecksetzungen bewältigen.

87 Vgl. u.a. W. HUBER, Wir stehen nicht erst am Anfang des Diskurses (s. Anm.
82).

88 Die ethischen Implikationen der Rechtfertigungslehre wären im Licht der jüngsten

dogmatischen Diskussionen aufzugreifen.



124 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

dung detailliert vorzuzeichnen? Gewiß ist der katholische Ethiker
privilegiert, denn im Lehramt begegnet ihm ein geistiger Läuterungsprozeß,
an dem viele Generationen mitgewirkt haben; an den Ergebnissen kommt
er gar nicht vorbei, das ist ein Gebot der Selbstachtung. Aber ebenso

wenig kommt er daran vorbei, diese Ergebnisse auf die Befindlichkeit
des einzelnen hin zu erden. Angesichts dessen ist die Befürchtung des

Dammbruchs nur allzu verständlich; ehe man sich versieht, hat man den
Rubikon überschritten.

Sorgfalt bei allen einschlägigen Prämissen ist also angesagt. Sie

beginnt bereits bei der Frage nach der Wahl des denkerischen Instrumentariums.

Um nochmals das Feld der Bioethik zu betreten: beim ontologi-
schen und mithin moralischen Status des Embryo. Bezeichnet man den

Embryo als Person oder als Gut? Die Wortwahl verrät bereits manches
über den Gedanken, zumal wenn Abwägungen zu verantworten sind.
Das kirchliche Lehramt denkt mit Recht tutioristisch, insbesondere
dann, wenn es um Leben und Überleben geht, ist doch das Leben, wenn
schon nicht das höchste, so doch das fundamentalste Gut, auf dem alle
anderen aufbauen. Dieser Tutiorismus gäbe keinen Sinn, wollte man ihn
von der jeweiligen und wechselfähigen Intention des menschlichen
Umfeldes abhängig machen.89 Es ist nicht grundsätzlich verkehrt, den Status
als Resultat einer Zuschreibung zu betrachten, aber letztere ist
fundamental und von Konstellationen unabhängig. Ein Operieren mit Mehr
oder Weniger hat hier überhaupt keinen Sinn, es gibt nur ein Entweder-
Oder. Und wenn man den Embryo als gleichen Kommunikationspartner
auf Zukunft hin definiert, so geht das nicht ohne eine zugrundegelegte
Ontologie, allen gegenteiligen Beteuerungen zum Trotz. Wie dem aber
sei, das denkerische Instrumentarium hat man vorgängig so gewählt und
angeordnet, daß fundamentale anthropologische Interessen, oder besser

Anliegen, ungehindert zum Zuge kommen.90 Im Embryo als dem
schwächsten und ungeschütztesten Glied respektiert der Mensch sich
selbst und seine unabtretbare Würde. Was für ihn unverfügbar erscheint,
muß er konsequenterweise allem, was Menschenantlitz trägt, auch und
zumal unter äußersten biologischen Minimalbedingungen zugestehen.

89 Vgl. Chr. KUMMER, Soll man das therapeutische Klonen verbieten? in: Stimmen
der Zeit 219 (2001) 198-201, hier 199.

90 St. ERNST, Stammzellenforschung und Embryonenschutz. Überlegungen zur
angemessenen Diskursebene aus theologisch-ethischer Sicht, in: Stimmen der Zeit 219
(2001) 579—590, hier 586—589: Die Sichtweise der Wirklichkeit darf man sich nicht von
den Naturwissenschaften diktieren lassen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 125

Schluß

Es gibt einen Primat der Politik auch im ethischen Diskurs, eben dort,
wo er kein Heimatrecht beanspruchen darf. Dagegen steht: Zunächst
geht es um Werte, erst nachfolgend und immer bedingt um Interessen
und Strategien ihrer Durchsetzung. Schon in der Weise des Denkens
meldet sich das Gewissen, dem ist die metaphysische Grundierung
verpflichtet, sie dient dazu, den ethischen Diskurs vor jeder Verfremdung,
mithin vor Heteronomie, zu bewahren und Autonomie zu gewährleisten.
Metaphysik ist Rückruf auf das Wesentliche, und nur wer metaphysisch
denkt, hat eine Waffe gegen den immer drohenden Dammbruch in der
Hand. Er taktiert auch nicht mit dem verführerischen Argument der

begrenzten Zahl unter rigorosen Bedingungen, denn er weiß genau, daß er
so die Sache des Ethischen bereits unter der Hand kompromitdert hat.

Die Hilfestellungen vonseiten des kirchlichen Lehramts — gedacht ist
insbesondere an Fides et Ratio - sind eher klassischen Zuschnitts. Sie

bewegen sich in den Bahnen einer eingespielten Schulphilosophie, aber das

schließt ihre weitere Entwicklungsfähigkeit nicht aus. Es ist nicht illegitim

zu sagen, Metaphysik werde an Fakten herangetragen, sie sei eine
Sache der Zuschreibung, die in der «reditio compléta» ihren ontologischen
wie zugleich gnoseologischen Grund besitzt, sie verdanke sich, sozusagen,

einem freien Entwurf des Geistes, der so seine eigene Vollendung
antizipiert. Wahrheitstheorien und Erkenntnistheorien sind im Licht
eines solcherart metaphysischen Vorverständnisses zu erarbeiten. Das sollte

den Theologen befähigen, ganz ungeniert in den interdisziplinären Dialog

einzutreten, ohne daß er um seine Identität fürchten müßte.


	Gott, Metaphysik und das ethische Argument : fragwürdige Plausibilität in der Moraltheologie

