Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Gott, Metaphysik und das ethische Argument : fragwurdige Plausibilitat
in der Moraltheologie

Autor: Demmer, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

K1.AUS DEMMER

Gott, Metaphysik und das ethische Argument
Fragwirdige Plausibilitit in der Moraltheologie

Wer sich bedringenden Alltagsfragen stellt, darf den Blick fur die
Grundlagen nicht verlieren. Denn nur allzu leicht lduft er Gefahr, den
Sekundirinteressen den Vorzug zu geben, so aber lautlos im pragmati-
schen Improvisieren zu enden. Zumal der Moraltheologe ist gehalten,
diese Forderung zu beherzigen. Der kritische Zeitgenosse erwartet von
thm mit Recht Transparenz. Es sind ja nicht allein Einzelprobleme, die
nach iiberzeugender Lésung verlangen. Uberzeugungsarbeit kann nur ge-
lingen, wenn die Fundamente offen liegen. Dafiir ein Gespiir zu entwik-
keln, hat mit Fundamentalismus nichts zu tun. Eher wire es als ein Zei-
chen intellektueller Redlichkeit zu werten. Es konnte sich herausstellen,
daf an den Grundlagen mehr gezweifelt wird als an der konkreten Sache
selbst.! Wer als Theologe in pluraler Offentlichkeit steht, wird dies ohne
Umschweife bestitigen. Die denkerische Hilflosigkeit angesichts letzter
Fragen macht thm mehr zu schaffen als die Verworrenheit des Einzel-
falls.

Gegenwirtig ist die Rede von Uniibersichtlichkeit und dezentrierter
Vernunft.? Und es mangelt — siecht man vom kirchlichen Lehramt ab — an
eindeutigen geistigen Autorititen. Man gewinnt bisweilen den Eindruck,
in der 6ffentlichen Auseinandersetzung habe das Recht des Stirkeren die
besseren Karten in der Hand. Zur Zeit scheint es bei den Tatsachenwis-
senschaften zu liegen, sie nehmen fiir sich das Privileg der Meinungsbil-

! Verstehensschwierigkeiten ergeben sich oftmals dann, wenn tber inhaltliche und
formale Primissen keine Einigkeit besteht. Selbstaufklirung ist verlangt, damit Sach-
aufklirung gelingen konne.

2 Die Enzyklika Fides et Ratio (1998) zeichnet ein tendenziell diisteres Bild der ge-
genwirtigen geistigen Situation, dies zumal im Blick auf die sogenannte Postmoderne
(Nr. 5): Der Akzent liege auf den Grenzen und Bedingtheiten des Erkennens, der An-
spruch der einen objektiven Wahrheit in ihrer inneren Geschlossenheit sei einem indif-
ferenten Pluralismus gewichen, falsche Bescheidenheit gebe sich mit provisorischen
Teilwahrheiten zufrieden.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 95

dung ungehindert wie unbedenklich in Anspruch.> Wer komplexe und
zudem unanschauliche Gedankenginge vortrigt, hat das Nachsehen. Der
Theologe darf sich diesem Zwang nicht beugen, das ist eine Forderung
seiner Selbstachtung. Thm bleibt kein anderer Weg, als sich auf Eigenes
zu berufen, und dabe: hofft er — wider allen Augenschein — auf Lang-
zeitwirkung. Er unterschitzt seinen Dialogpartner nicht, vielmehr appel-
liert er an seine hochsten Denkméglichkeiten. Das geht nicht ohne stren-
-ge Selbstpriifung ab. Zwar bedarf es einer theologischen Gedankenwelt,
die durch ihre innere Geschlossenheit imponiert. Aber sie muf} die um-
gebende Weltwirklichkeit in ihren vielfiltigen Ambivalenzen erreichen,
dem Verlangen nach Eindeutigkeit ist Rechnung zu tragen.

Wo auch immer der Theologe sich zu Wort meldet, er kann von
Gott nicht absehen. Denn Gott ist es, der alle Wirklichkeit bestimmt.
Ausgesprochen oder unausgesprochen ist er in jedem theologischen Ge-
danken und Wort gegenwirtig.* Und der Gesprichspartner erwartet dies
auch. Das bringt den Theologen in eine delikate Situation. Er mul} damit
rechnen, dal} die Frage nach Gott als sinnlos angesehen wird. Auch
kénnte man thm entgegenhalten, die Berufung auf Gott se1 im Sffentli-
chen Diskurs unerheblich, was allein zihle sei das durchschlagende Sach-
argument. Wer mit dem Wort Gott operiere, verfremde die geforderte
Objektivitit. Wissenschaftstheoretische Uberlegungen sind darum unver-
meidlich. Sie betreffen insbesondere das Verhiltnis von Erkenntnistheo-
rie und Wahrheitstheorie.” Das geht allerdings nicht ohne einen Seiten-
blick auf die kirchliche Lehrverkiindigung. Dies nicht nur, weil der Theo-
loge das kirchliche Lehramt im Riicken hat. Denn wer Lehramt sagt,
meint Kirche als Reflexionsgemeinschaft aus dem Glauben. Einzelne
Lehramtstexte sind in diesem Horizont anzusiedeln, sie sind Lebenszei-
chen seiner eigenen Lebenswelt, von der man sich niemals wird ablésen
kénnen, es sei denn um den Preis wirklichkeitsvergessener Leerformeln,
die nichts bewirken.

3 Zumal in der laufenden bioethischen Debatte ist es beklemmend festzustellen,
wie sporadisch auf naturwissenschaftlicher Seite ethische Argumentationen beriick-
sichtigt werden, ganz im Unterschied zum geisteswissenschaftlichen Gesprichspartner.

* Th. PROPPER, Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Freiburg i.Br. 2001, 73f.: Wenn Gott, die alles bestimmende und begriin-
dende Wirklichkeit, sich selbst offenbarte, dann ist dadurch alle ibrige Wirklichkeit fiir
die Bewahrheitung dieses Glaubens in Anspruch genommen.

5 I.U. DALFERTH/Ph. STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie. Zur theolo-
gischen Rezeption zeitgenéssischer wahrheitstheoretischer Diskussionen, in: Theo/ogi-
sche Rundschan 66 (2001) 36-102. — Th. SCHARTL/M.]. FRITSCH, Welchen Wahrheits-
und Rationalititsstatus haben theistische Sitze? Eine Anfrage an den wahrheitstheore-
tischen Entwurf Armin Kreiners, in: Theologie und Philosophie 76 (2001) 100-117.



96 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

L. Gott als der Grund freier Identitat

1. Gott — Vollendung des Denkens

Der Gottesgedanke ist unbestreitbares Zentrum der theologischen Ge-
dankenwelt. Alle Einzelwahrheiten des Glaubensbestandes sind nichts
anderes als Ausfaltungen dieser einen Grundwahrheit. Eine Art Pericho-
rese zwischen ihnen ist am Werk, sie liefert den ontologischen Grund fiir
alles Verstehen und Erkliaren, fir vorsatzhafte Einsicht und deren satz-
hafte Fassung.® Dabei nehmen Christologie und Gnadenlehre eine her-
ausragende Stellung ein, sie sind Eckpfeilern des Gedankensystems ver-
gleichbar. Was mit Gott gemeint 1st, erschlieBt sich vornehmlich iiber
sie. Und so kann es nur folgerichtig erscheinen, wenn die theologische
Anthropologie an ihnen ithr Mal nimmt.’ Alle Gbrigen Glaubenswaht-
heiten lagern sich um diesen harten Kern, spielen darum fiir die Refle-
xionsarbeit des Theologen eine nachgeordnete Rolle. Diese immanente
Strukturierung und Hierarchisierung darf sich nicht verfliichtigen, sonst
lauft man Gefahr, die rechte Perspektive bei der denkerischen Wirklich-
keitsbewiltigung zu verfehlen und den skeptischen Dialogpartner in Ver-
stindnislosigkeit hineinzutreiben.

Gott denken zu konnen ist der Erweis hochster Vollendung, dies gilt
fur den Akt des Denkens selbst wie fir seinen Inhalt. Dariiber hinaus
gibt es nichts mehr, die absolute Grenze des dem Menschen Moglichen
ist erreicht. Alternativen entdecken zu wollen steht unter dem Verdikt
der Sinnlosigkeit. Vielmehr iiberzeugt der Gottesgedanke durch seine ei-
gene Vollkommenbheit, er steht in sich selbst und spricht folglich aus sich
selbst. Ein ithm iibergeordnetes Kriterium, an dem sich sein Wahrheits-
gehalt messen lieBe, ist a priori ausgeschlossen.? Bereits an dieser Stelle
legt sich eine erste Folgerung nahe: In der Vollendung seines Denkens
erkennt der Mensch sich selbst, und das mul} thm als ein Wunder des
Geistes erscheinen.” Es konnen nur Verzerrungen des Gottesbildes sein,
die diese Alternativlosigkeit nicht wahrnehmen lassen. Dabei sei die Fra-
ge nach der personlichen Verantwortlichkeit an dieser Stelle ausgeklam-
mert. Es mag so etwas geben wie eme schuldhafte Gedankenlosigkeit,

¢ Th. PROPPER, Evangelium und freie Vernunft (s. Anm. 4), 75f.

7 An dieser Stelle bliebe einzusetzen, was K. Rahner mit den anthropologischen
Implikationen des Glaubens meint. Die Verbindung von Christologie und Anthropo-
logie forciert GS 22.

8 Vgl. ANSELM VON CANTERBURY, Proslggion, 15. — Dazu uw.a. Th. PROPPER,
Evangelium und freie Vernunft (s. Anm. 4), 83, 85.

? Vollendung des Denkens schlieBt Geschenkhaftigkeit nicht aus. Dazu Fides et
Ratio, Nr. T mit Verweis auf D1V 2,



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 91

die dem Stachel des Nachfragens geflissentlich ausweicht, weil sie die
Wahrheit und das Leiden an ihr nicht zu ertragen vermeint.

Wer Gott zu denken wagt, wird in letzter Konsequenz auf die eigene
Innerlichkeit zuriickgeworfen. Er st6t mit Notwendigkeit an eine letzte
Grenze, und es steht bei seiner Freiheit, sie zu Uberspringen. Ein Punkt
ist erreicht, an dem Notwendigkeit und Freiheit ineinander verschrinkt
sind, ohne sich gegenseitig aufzuheben. In der abendlindischen Denktra-
dition nimmt die «reditio completa» einen unangefochtenen Platz ein.
Neuplatonischen Ursprungs, hat sie in die scholastische Kategorienwelt
Eingang gefunden. Der auf sich selbst zuriickgeworfene Geist erkennt
im Akt seiner Gegenstandserkenntnis seine Fihigkeit zur Wahrheits-
erkenntnis.!® Auch hier ist eine Verschrinkung am Werk. Gewil} ist ur-
springlich eine philosophische Problematik angesprochen. Aber bereits
bei Augustinus bekommt sie eine theologische Wendung.!" Die Inner-
lichkeit erscheint als jener privilegierte Ort, an dem Gottes absolute Jen-
seitigkeit erkannt und ergriffen wird. Rein psychologische Kategorien
versagen da ihren Dienst, mit dem Wort Innerlichkeit ist eine theolo-
gisch relevante Wirklichkeit markiert, in der aber zugleich eine anthro-
pologische Dimension mitschwingt. Sobald von theologischer Anthro-
pologie die Rede ist, liegt hier ihr unverriickbares Gravitationszentrum.'?

Mit dem Wort Vollendung verbindet sich die Vorstellung von Fiille.
Wer Gott denkt, wird sich seiner unendlichen Bedurftigkeit bewult, das
Denken Gottes kann niemals aus der Haltung des unparteilichen Beob-
achters geschehen. Solches ist nur bei endlichen Gegenstinden méglich,
sie notigen nicht zur Stellungnahme. Bei Gottes Unendlichkeit ist dies
anders, an einer Entscheidung kommt man nicht vorbei. Man entwirft
sich auf Vollendung hin, und das verleiht der Denkgeschichte und Frei-
heitsgeschichte einen einmaligen Impetus.?* Das Vorstellungsmodell ei-
ner intensiven Bewegung ist der Sache eher angemessen. Man wichst in
die frei bedachte Wirklichkeit Gottes hinein, sie 1at einen nicht mehr
los, vielmehr ist eine Faszinationskraft am Werk, die zu immer neuen
Denkanldufen einlidt. Und die alltigliche Lebenswelt liefert dazu die

10 THOMAS VON AQUIN, De Veritate, q. 1 a. 9c.

" AUGUSTINUS: Deus interior intimo meo et superior summo meo (Confessiones 111
6,11; CCL 27,32).

12 Vgl. Fides et Ratio, Nr. 83. — Ebd. Nr. 79 ist die Rede von Gott als dem subsi-
stenten Sein. Das ist thomanisch gedacht und entspricht nicht voll dem Denken Augu-
stins und Anselms.

!> Die Verschrinkung von Wahrheit (besser: von Einsicht) und Freiheit ist ein To-
pos der kirchlichen Lehrverkindigung. Ein Hinweis auch bei B. FRALING, Vom Ethos
der Bibel zu biblischer Ethik. Versuche zur biblischen Grundlegung der Moraltheolo-
gie, Thaur 1999, 13.



98 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

notwendigen Anst6Be. Nun ist Vergleichbares auch bei innerweltlichen
Denkgegenstinden der Fall. Auch sie kdnnen einen nicht mehr loslassen
und zu immer neuem Bedenken einladen. Dennoch scheint auch ein Un-
terschied vorzuliegen. Innerweltliche Denkgegenstinde 6ffnen sich dem
Zugriff, sie gewinnen an Klarheit, und dies unbeschadet der Tatsache,
dal} jeweils bislang unerkannte wie unbedachte Fragetberhinge auftau-
chen. Wer sich hingegen auf die Wirklichkeit Gottes einld3t, bekommt
so etwas wie einen Paradigmenwechsel zu spuren. Klarheit und Dunkel-
heit scheinen ineinander zu flieBen, eine gleichsam paradoxale Situation
entsteht.* Bisweilen heifit es, Gott sei die unabgeschlossene Frage. Ja, er
14Bt jede Frage zu. Und eben hier liegt wohl die ganze Dramatik des Vor-
gangs. Der Gottesgedanke sprengt jeden Versuch seiner Systematisie-
rung, wie geistvoll und konsequent er auch immer ausfalle. Nun heil3t
dies keineswegs, Theologie miisse auf die Anstrengung des Begriffs ver-
zichten, begriffliche Fassung stehe unter dem Verdacht der Verfilschung.
Denn das Ende wire pseudomystische Schwarmgeisterei. Aber Begriffe
unterliegen einem Bedeutungszuwachs, der sich schon nicht mehr in
Worte und noch weniger in Sitze und Satzketten einfangen laf3t.

Aus dieser Sicht wird es einleuchtend erscheinen, von einer escha-
tologischen Verifizierung zu sprechen.’ Denn Zeitlichkeit ist gleichbe-
deutend mit Vorliufigkeit. Der Gottesgedanke im Hier und Jetzt ist
nichts weiter als emn Vorgeschmack endgiiltiger Gottesschau von Ange-
sicht und Angesicht. Aber dieser Vorgeschmack ist anziehend genug, um
sich in aller gebotenen intellektuellen Redlichkeit auf ihn einzulassen. Er
schlieBt eine nachfolgende Wachstumsgeschichte nicht aus. In diesem
Sinne ist es gerechtfertigt, theologische Schlisselbegriffe als offene Be-
griffe anzusehen, sie laden zu einem Zuwachs an Erkenntnis ein.’s Des-
sen StoBrichtung verlduft zunichst nach innen, Gottes Wahrheit entbirgt
sich. Dariiber ist allerdings die Gegenrichtung nicht zu vergessen, sie
geht nach auBlen in die umgebende Weltwirklichkeit hinein. Ein Interpre-
tationsschlissel ist im Gottesgedanken zuhanden, der fortwihrend ange-
legt wird und so das ungehobene Sinnpotential der Welt aufschlief3t.

A Vgl. Fides et Ratio, Nr. 42, mit Verweis auf Anselm von Canterbury, Monologion,
64: rationabiliter comprehendit incomprehensibile esse.

15 Vgl. Th. SCHARTL/M.]. FRITSCH, Wahrheits- und Rationalititsstatus (s. Anm.
5), 110ff. in kritischer Auseinandersetzung mit A. Kreiner. Eschatologische Verifizie-
rung setzt den Gottesstandpunkt voraus. Rein fiir sich genommen, wire sie der Ver-
such, sich dem universalen Dialog zu entziehen.

16 Auch Fides et Ratio setzt eine solche Bewegung voraus. So ist in Nr. 82 die Rede
von der vervollkommungsfihigen Erkenntnis; Nr. 97 warnt vor blutleeren Wiederho-
lungen veralteter Schemata.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 929

In diese Dialektik von Bewegung und Gegenbewegung ist jene an-
dere von Verifizierung und Falsifizierung eingelassen.!” Das Eindringen
in die Wahrheit Gottes und der Welt setzt Selbstkorrektur frei, und dies
wiederum nach innen wie nach aullen. Es bedarf einer Lebensgeschichte,
um Gottes Geheimnis zu ergrinden und all jene Gottesvorstellungen
abzubauen, die aus der vielfachen Begrenztheit des Erkennens herrith-
ren. Das geht nicht ohne Reifung. Aber auch all das, was man mit dem
Gottesgedanken verbindet, muB sich Korrektur gefallen lassen. Man
muB von der Schopfung richtig denken, wenn man Gott richtig denken
will.’® All das ist in Anschlag zu bringen, sobald vom «ntellectus fidei»
die Rede 1st. Glaubenswahrheiten speichern einen facettenreichen Ver-
stehensprozeB, der Gegenliufiges in sich zu einer operativen Synthese
verschmilzt und Systematisierungszwinge heilsam aufbricht. Das Bild ei-
ner bewegten Kohirenz kénnte die gemeinte Sache am ehesten treffen.

2. Analogie der Objektivitat

Wahrheitstheorien setzen die Losung der erkenntnistheoretischen Frage
voraus, und letztere ist urspriinglich auf vorsatzhafter Ebene angesiedelt.
Ganz gleich, fiir welche Wahrheitstheorie man sich entscheidet, das er-
kenntnistheoretische Problem will vorgingig gelost sein.!” Nun gibt das
kirchliche Lehramt der klassischen Korrespondenztheorie den eindeuti-
gen Vorzug, und dies in ausdriicklicher Berufung auf den Aquinaten. So
macht sich die Enzyklika Fides et Ratio zum entschiedenen Verfechter der
scholastischen Tradition und dem in ithr beheimateten Wahrheitsver-
stindnis. Dies vorausgesetzt, bleibt nicht zu vergessen, dall an der Basis
ein erkenntnistheoretischer Realismus steht.? Empirische Gegenstands-
erkenntnis liefert das leitende Paradigma. An der Berechtigung sei nicht
gezweifelt, macht man sich den scholastischen Satz «nihil in intellectu

7 vgl. Th. SCHARTL/M.]. FRITSCH, Wahrheits- und Rationalititsstatus (s. Anm.
5), 103ff. Das Problem der Falsifizierung theistischer Aussagen entschirft sich, wenn
man die immanente Geschichtlichkeit des «intellectus fidei» in Rechnung stellt. Schlief3-
lich flieBt Erfahrung ein.

'8 Das ist geradezu ein Topos thomanischen Denkens. Vgl. Summa contra Gentiles,
I1, 3.

Y 1.U. DALFERTH/Ph. STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie (s. Anm. 5)
zeigen fir dieses Problem Verstindnis, was allerdings von allen Vertretern der jeweili-
gen Wahrheitstheorien nicht gesagt werden kann. Das gilt zumal im Blick auf die Ko-
hirenztheorie.

20 Nr. 82. — Mit Verweis auf GS 15 heiBit es, die Vernunft sei nicht auf die bloBen
Phinomene eingeengt, sondern vermoge geistig tiefere Wirklichkeiten mit wahrer Si-
cherheit zu erreichen. — Und Nr. 83 wird das Erfordernis einer Philosophie von wahr-
haft metaphysischer Tragweite ausgesprochen, die imstande sein miisse, das empirisch
Gegebene zu transzendieren. Das alles steht in einem explizit theologischen Kontext.



100 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

quod non prius fuerit in sensu» zu eigen. Wie auch immer des niheren
zu fassen, irgendein Bezug unseres Erkennens zur Empirie ist mit im
Spiel.?! Dennoch lassen sich Nachfragen nicht suspendieren. Sie betref-
fen die Analogie der Wahrheit und springen naturgemil auf die Wahr-
heitstheorien ber. Zu diesem Zweck sei nochmals auf die «reditio com-
pleta» verwiesen. Das Aullen der Empirie witft auf das Innen des Geistes
zuriick. Von Wahrheit als Ubereinstimmung mit seinem Gegenstand
kann nur bedingt die Rede sein, eine solche Sprechweise ist zwar nicht
falsch, aber doch erginzungsbediirftig. Gotteserkenntnis heiit Uberein-
sttmmung mit sich selbst als Erschlossenheit zum Unendlichen. Von die-
ser radikalen Innerlichkeit her wird Kohirenz entworfen.?? Alle Einzel-
wahrheiten sind AusfluBB der Ursprungswahrheit und missen darum mut
thr kompatibel sein. Erst nachfolgend wird dann ein entsprechendes
Satzsystem aufgebaut, das sich durch seine immanente Kohirenz aus-
zeichnet.

Es ist unbestreitbar, dall mit den jeweiligen Wahrheitstheorien die
Bedeutung von objektiver Geltung wechselt. Sie liegt nicht a priori fest.?
Wenn man nun, wie geschehen, unterstellt, dal Wahrheitstheorien in
Erkenntnistheorien ruhen, sei dies ausdrucklich reflektiert oder nicht,
dann bliebe fiir den Gottesgedanken ein eigentiimliches Statut von Ob-
jektivitit zu reklamieren. Es bindet sich an die genannte Selbstiiberein-
stitmmung des erkennenden Subjekts, ist also eine Gr6Be im permanen-
ten Vollzug ihrer selbst. Objektivitit ist, anders gewendet, mit transzen-
denzerschlossener Subjektivitit deckungsgleich. Was sich auf den ersten
Blick als ein Topos transzendentalphilosophischen Denkens in theologi-
scher Wendung herausstellt, so daB man leichten Herzens dariiber hin-
wegsehen konnte, zeitigt auf den zweiten Blick bedenkenswerte Konse-
quenzen. Im gingigen Sprachgebrauch versteht man unter «objektiv»
das, was der jeweiligen Sache gemil} ist; Sachgerechtheit oder Sachlich-
keit sind gleichsam Programmworte, die alles Verfremdende auszu-

2! T'h. SCHARTL/M.]. FRITSCH, Wahrheits- und Rationalititsstatus (s. Anm. 5)
sprechen von einer sensualistischen Erfahrung an der Basis der Korrespondenztheorie
(114£). Das Wort kritischer Realismus wire im vertrauten theologischen Kontext un-
verfinglicher und kénnte den Bogen zur eigenen Tradition schlagen.

22 In diesem Zusammenhang bliebe all das einzusetzen, was als transzendentalphi-
losophischer Denkansatz in der katholischen Theologie sein Heimatrecht hat.

2 Wahrheitstheorien miissen immer in Relation zu den jeweiligen Wahrheitstypen
gesehen werden, fiir sich allein genommen geben sie keinen Sinn. Wovon spricht man:
von einer empirisch-faktischen, von einer historischen, einer geschichtlichen, einer
metaphysischen, einer sittlichen oder einer religiosen Wahrheit? Die Korrespon-
denztheorie ist unbeschrinkt verwertbar, auch der Anspruch objektiver Geltung, aber
dies doch nicht ohne weitere Klarstellungen und Nuancierungen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 101

schlieBen trachten. Objektivitit verlangt iberdies, daB die Gewichte
recht verteilt werden, ein in der Sache selbst angelegter Abwigungspro-
zel3 gibt sich seine Bahn. Dabei geht es nicht um Giiter, sondern um die
immanente Strukturierung des Erkenntnisaktes selbst. Nun hiel3 es be-
reits, in gut scholastischer Tradition, es gebe keine Erkenntnis, die nicht
bei den Sinnen, also in der Empirie, thren Ausgang nihme. In Frage
steht allein das Wie.

An dieser Stelle werden fiir den Gottesgedanken belangreiche Wei-
chen gestellt.?* Gewil vollzieht er sich im Medium von Empirie, und das
heiBlt, sofern man die Zeitdimension einfihrt, von Faktizitit. Aber er
bewahrt ithnen gegeniiber doch seine Autonomie. Er ist urspringlich eine
Sache des Geistes, und dies in allen seinen spezifischen Leistungen, des
intuitiven Einsehens, des schluBfolgernden Denkens, des induzierenden
und explorierenden Reflektierens in seiner ganzen Anstrengung. Wenn
mithin von Objektivitit des Gottesgedankens die Rede ist, so hat sie hier
thren spezifischen Ort. Die Dimension des Empirisch-Faktischen erfillt
demgegeniiber eine dienende, abgeleitete, mithin sekundire Funktion.
Sie ist als bedachte, also als verstandene und gedeutete Wirklichkeit fiir
den Theologen relevant, nicht als pure Vorgegebenheit. Wie der beden-
kende und deutende Geist konkret mit thr umgeht, ist eine Sache seines
Ermessens, die Kriterien trigt er in sich selbst.?

Bedenken und Deuten heillt in Gedanken Ausgestalten, das fordert
einen kritischen Umgang mit Fakten. Gewi} sind Fakten unverzichtbar,
wiirde doch sonst der Gottesgedanke tendenziell entweltlicht. Aber
letztentscheidend ist doch die Bedeutung, die ihnen beigegeben wird.
Die Objektivitit des Gottesgedankens macht sich an ihr fest. Darum
liegt auch hier das Schwergewicht theologischer Gedankenarbeit. Ge-
wichtsverschiebungen hingegen fallen zu Lasten genuiner Theologie.?
Die Enzyklika Fides et Ratio unterstreicht die Notwendigkeit einer spe-
kulativen Theologie. Sie bezieht Stellung gegeniiber Historizismus, Bibli-
zismus und Fideismus.?” Aber die genaue Antwort darauf, wie dies unter

24 Fides et Ratio, Nx. 82 unterstellt die Fihigkeit zur Objektivitit im Blick auf Aus-
sagen iber Gott. Das ist iibrigens, fiir Philosophie und Theologie gemeinsam, der Te-
nor des Dokuments.

25 Fides et Ratio, Nt. 94 reflektiert das Verhiltnis von Bedeutung und Wahrheit, zu-
gespitzt auf das Verhiltnis von Faktum und seiner Bedeutung. Das Dokument sieht
hier einen philosophischen Nachholbedarf im Blick auf eine adiquatere spekulative
Theologie.

% Das Lehramt klirt den Begriff Objektivitit nicht, das bleibt dem nacharbeiten-
den Theologen iiberlassen. Das Selbstverstindnis von Glaube und Theologie hat hier
einen neuralgischen Punkt. Das kann auch den Moraltheologen nicht unberthrt lassen.

%’ Nrr. 55, 87.



102 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

gegenwirtigen Bedingungen geschehen konne, bleibt sie schuldig. Viel-
leicht 1st dies auch nicht ithre Aufgabe. So mul} sich der Moraltheologe
Rechenschaft geben tiber sein metaphysisches Denkgebaude. Sie muf} so
ausfallen, daf} sie mit den lehramtlichen Vorgaben kompatibel bleibt.

II. Metaphysik der Freiheit

1. Die Konvergens von Sein und Sinn

Die katholische Moraltheologie kommt aus einer reichen und festgefiig-
ten Tradition, die ohne Nachfrage metaphysisch verankert war. Thoma-
nische und scholastische Elemente gaben in ihr den Ton an. Das sollte
man nicht unbedingt als Nachteil empfinden, denn erste Orientierungs-
marken liegen vor. Alle weitere Denkarbeit kann sich an ihnen entzin-
den, in der Weise kritischer Hinterfragung wie konstruktiver Auswei-
tung. Die Enzyklika Fides et Ratio gibt emnschligige Hinweise, die gewil3
nicht mit dem Anspruch auftreten, alle Moglichkeiten ausgeschopft zu
haben.?® Sie sind wohl eher als Illustration gedacht. Denkinitiativen sind
dem Moraltheologen also keinesfalls verwehrt. Und er wire schlecht be-
raten, wollte er seine Tradition kurzerhand tber Bord werfen, das kime
einem denkerischen Ausverkauf gleich. Vielmehr sind Rickgriff und
Vorgriff ineinander vermittelt.

Vom Traditionselement der «reditio completa» war bereits die Rede,
es sei an dieser Stelle wieder aufgenommen. Das vollendete Bei-sich-Sein
des Geistes markiert Wahrheitskompetenz. An dieser Riickfrage fuhrt
kein Weg vorbei, mithin auch keine metaphysische Option, wie immer
sie auch ausfillt. Es muf} darum als ein Unding erscheinen, wenn man
einen totalen Metaphysikverzicht zum Programm erklirt. Denn von der
Wahrheitsfrage gibt es keine Dispens, und eine denkmégliche Alternative
zur genannten «reditio completa» scheint nicht in Sicht® Nun ist es
schlecht vorstellbar, daB3 sich die Wahrheitsfrage mit rein formalen Kri-
terien 10sen lasse. Ein Operieren mit Formalitit setzt Inhaltlichkeit als
Moglichkeitsbedingung voraus. Das scholastische Axiom «forma educi-
tur materia» meldet seine Anspriiche an. Dabei ist iiber den jeweiligen
Grad der Thematisierung noch nichts ausgemacht. Das bedeutet 1n unse-

2 Nrr. 79, 91.

29 Tatsachenwissenschaften ruhen niemals in sich selbst; sie verweisen auf ein weit-
gefichertes Feld von Bedingungen, die im Subjekt gelegen sind und sich aus Tatsachen
allein niemals adiquat herleiten lassen. Erwihnt sei nur der erkenntnistheoretische
Realismus, der alles andere als selbstverstindlich ist. In ihm bringt sich bereits eine
anthropologische Option zur Geltung.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 103

rem Fall: In der «reditio completa» muB eine Einsicht vorliegen, mit der
die eigene Existenz steht und fillt. Fiir gewohnlich wird sie als Sinnein-
sicht bezeichnet. Eingesehener Sinn nimmt absolut in Pflicht, man kann
sich von ithm nicht freisprechen, es sei denn, man gebe sich selbst auf,
trete zu sich selbst in Widerspruch.?

Wenn eingesehener Sinn den Rang einer unhinterfragbaren Letztin-
stanz einnimmt, dann kann die nachfolgende Aufgabe nur in seiner kon-
sequenten Ausfaltung bestehen. Ein Denkgebiude wird errichtet, das
sich durch seine immanente Kohirenz auszeichnet. Metaphysikkritik hat
hingegen ein Metaphysikverstindnis vor Augen, das prononcierte Ziige
einer gegenstindlichen Denkform trigt. Man kénnte an eine Uberhé-
hung von Physik denken. Und leitend im Hintergrund stiinde ein er-
kenntnistheoretischer Realismus, der die Wende zum Subjekt als Bedin-
gung seiner eigenen Moglichkeit ausklammert.?! Konsequenterweise wire
dann ein Verstindnis von Objektivitit und objektiver Geltung bestim-
mend, das seinen Ursprungskontext in den Tatsachenwissenschaften nur
schwerlich zu verhiillen vermochte. Eine fundamentale Harmonie von
Empirie und Geist, von Physik und Metaphysik wire vielmehr leitend.
Nicht gentigend kime so in den Blick, daB es einen Uberschuf} des Gei-
stes gibt, der sich gegen eine Reduzierung auf dieses Harmoniemodell
striubt. Geist trigt sich in Empirie ein und gestaltet sie durch. Er besitzt
eine Urspringlichkeit, die nicht ableitbar ist.?? Inblick in die eigene Fiille
kennzeichnet ithn. Die transzendentalphilosophische Wende zum Subjekt
hat das erkannt. Sie beansprucht mehr als emne Erkenntnistheorie im
herkémmlichen Sinne zu sein. In der erkenntnistheoretischen Fragestel-
lung ist eine erkenntnismetaphysische mitenthalten. Dies nicht beachten
hei3t Milverstindnisse vorprogrammieren.®®

% Die Enzyklika Fides et Ratio verkniipft Seinsfrage und Sinnfrage: Nrr. 7 und 97.

3! Fiir gewohnlich begegnet einem in der moraltheologischen Literatur die kritische
Distanznahme zum suarezianischen Essentialismus und dem zugrundeliegenden Meta-
physikverstindnis. — Vgl. ].F. Courtine, 1l sistema della metafisica: tradizione e svolta di
Suarez, Milano (Vita e pensiero) 1999: Hier erfolgt ein Vergleich von Thomas und
Suarez.

32_].B. METZ, Gott und Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Mo-
derne, in: Stimmen der Zeit 218 (2000) 147-159 pladiert fiir ein kontingenzgeschirftes
Zeitdenken und im Gefolge fiir eine Temporalisierung theologischer Begriindungslogik
(152, 157); von der Letztbegriindung zur Zuletztbegriindung, so falt sich sein Anlie-
gen zusammen. Welches Bild von Metaphysik hat er vor Augen?

3 Miifite man nicht im Riickgriff auf Augustinus und Anselm eine Temporalisie-
rung der Metaphysik versuchen, die bei der «reditio completa» als dem Impulszentrum
einer intensiven Bewegung des Geistes einsetzt?



104 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

Die Konsequenzen eines solchen Ansatzes sind weitreichend, und
die Moraltheologie 1st von ithnen betroffen. In Frage steht fiir sie die Ei-
genart sittlichen Erkennens, die sie von allen iibrigen Erkenntnisweisen
abhebt. Die Unangemessenheit des erkenntnistheoretischen Realismus
bringt sich da zur Geltung. Sittliches Erkennen bildet nicht einen vorge-
gebenen Gegenstand ab, indem es ithn in die eigene Innerlichkeit hinein-
holt und ein «phantasma» von ihm ausbildet. Vielmehr ist es urspriing-
lich setzend; die sittliche Vernunft ist inblickend bei ihrer eigenen Fulle,
um sie dann aus sich heraus und in die umgebende Weltwirklichkeit hin-
ein zu stiften. Hier liegt die Nahtstelle zur Metaphysik in der Hand des
Moraltheologen. Inblick in Sein und Sinn verschmilzt beide zu einer
Vollzugseinheit, er ist als apriorische Synthese zu verstehen. Er legt den
Grundstein fiir alle weitere Ausfaltung in Einzelvollziige, mithin in sittli-
che Einzelwahrheiten hinein.

So 1st es nicht weiter erstaunlich, wenn transzendentalphilosophi-
sches Denken hermeneutisches Denken mitumschlieBt. Transzendentale
Hermeneutik umreilt ein denkerisches Programm, das bei Sinneinsicht
einsetzt, um sich dann i systematische Reflexion und sprachliche Arti-
kulation umzusetzen. Einige Charakteristika seien herausgehoben. Ein
erstes betrifft die genannte Sinneinsicht. Sie liegt nicht ein fur allemal
fest, so wie die Einsicht in ein mathematisches Axiom festliegt. Evidenz
ist nicht gleich Evidenz, was man unter ihr versteht, hingt von der je-
weiligen Wahrheit ab. Das wird fiir gewéhnlich nicht beachtet, ein be-
stimmtes Paradigma von Evidenz reklamiert fiir sich so etwas wie einen
Exklusivanspruch. Prizisierung tut darum not. So bliebe fiir Sinneinsicht
festzustellen, dal} sie einen Intensititszuwachs kennt. Eine Tiefendimen-
sion wird erkundet, und dies geschieht unter dem Anstol3 der Freiheit.
Einsicht und Fretheit gehen eine Synthese ein, wie sie urspriinglicher
nicht mehr gedacht werden kann.** Nun steht diese Synthese nicht im
freien Raum, sie ist vielmehr geerdet; es ist die Reibungsfliche mit dem
Reich der Fakten, die sie immer wieder auf den Weg bringt.?> In dieser

3 Hier ist eine Ebene betreten, die kategorialer Einsicht und Freiheit ermégli-
chend vorausliegt. — Vgl. Th. PROPPER, Evangelium und freie Vernunft (s. Anm. 4),
88, 91f.: Die Evidenz des Freiheitsdenkens hdngt ... an der Aktualitit des Freiheits-
vollzugs: daB namlich der Einzelne in seiner faktisch unausweichlichen Freiheit sich zu
ihr auch entschlieft, d.h. auf ihr unbedingtes Wesen verpflichtet und dann zu allen
weiteren Einsichten steht.

3 Fides et Ratio, Nr. 84 unterstellt die Méglichkeit der Vernunft, das Wesen der
Wirklichkeit zu entdecken. Das erinnert an existentialphilosophische Gedankenginge
vom Aufdecken der Wahrheit. Dieser Aspekt ist unverzichtbar, wiewohl nicht der ein-
zige, Argumentieren und Dedizieren kommen hinzu. — Vgl. L.U. DALFERTH/PH.
STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie (s. Anm. 5), 59f.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 105

Hinsicht darf legitimerweise von ProzeBhaftigkeit die Rede sein. Wenn
mithin oberste sittliche Prinzipien formuliert werden und wenn man ih-
nen Unverinderlichkeit zuschreibt, so ist dies doch nur auf den ersten
Blick wahr. Gewill mag die sprachliche Fassung gleichbleiben, aber was
man mit ihr meint, das unterliegt dem erwihnten Intensititszuwachs. So
kann es auch gar nicht ausbleiben, wenn die Anwendung von Prinzipien
in konkreten Situationen in diese vorlaufende Bewegung hineingezogen
1st.

Wer auf dem Boden einer transzendentalen Hermeneutik steht, ist
nicht auf den deduktiven Denktypus festgelegt. Sittliche Entscheidungen
denkerisch vorbereiten heiflt nicht, von vermeintlich unverinderlichen
Prinzipien auf verinderliche Situationen zu deduzieren, und dies vor der
Hintergrundfolie von méglichst exakter Faktenbeschreibung. Eine sol-
che Sichtweise wiirde der Facettierung des ablaufenden geistigen Vor-
gangs nicht voll gerecht. Ihr bliebe verschlossen, dafl der Bedeutungsge-
halt der Schlisselbegriffe nicht ein fiir allemal festliegt, sondern das Er-
gebnis eines geistigen Induktionsprozesses ist. Das SchluBfolgern folgt
dem AufschlieBen nach.3¢ Hier liegt der genuine Ort von Metaphysik im
Kontext ethischer, sei es philosophischer oder theologischer, Fragestel-
lung. Darum muf es auch gar nicht verwundern, wenn das, was sich auf
den ersten Blick als Verinderung prisentiert, alles andere als Relativis-
musverdacht auf sich zieht. Schlisselbegriffe sind vielmehr offenen We-
senheiten zu vergleichen, und das liegt ganz in der Linie des kirchlichen
Lehramts.?” Die Dimension des Faktischen wird dieser vorlaufenden gei-
stigen Bewegung anverwandelt, und das geschieht in der Weise einer In-
terpretation, die das Gegebene mit Sinn durchformt. Man kénnte ver-
muten, das sei ein Plidoyer fiir eine schwache Metaphysik, eine Neuauf-
lage des Nominalismus. Aber das ist nur. bedingt richtig. Entscheidend
st das Verstindnis des stillen Gegenbildes einer starken Metaphysik.
Gegen welchen Gegner kimpft, das heilt argumentiert man an? Wohl
gegen eine Metaphysik, wie sie fiir die neuscholastischen Handbiicher,
zumindest in Teilen, bezeichnend war. Aber das trifft die gegenwirtige
Moraltheologie, zumindest tiber weite Strecken nicht. Und es wire ein

3% 1.U. DALFERTH/Ph. STOELLGER, Wahrheit, Glaube und Theologie (s. Anm. 5),
77: Das aufschlieBende Verstehen folgt keinen Regeln, es 14Bt sich nicht kiinstlich dis-
ziplinieren. Es ist kein Subsumtionsgeschehen, sondern Fortbestimmung des bereits
Erkannten mit bleibenden Unbestimmtheitshéfen.

37 Fides et Ratio, Nr. 96 unterstellt das Gegebensein einer Begriffsgeschichte, der
realistische Wert vieler Begriffe schlieBt nicht aus, da thre Bedeutung oft unvollstin-
dig ist.



106 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

Unrecht, wollte man dem kirchlichen Lehramt vorwerfen, es mache sich
zum Anwalt einer solchen Tradition.?

2. Freibeit als Kompetens sur Selbstbestimmung

Moraltheologische Grundlagenreflexion ist auf den interdiszipliniren
Dialog angewiesen, das gehort mittlerweile zum selbstverstindlichen Re-
pertoire. Auch von Seiten des kirchlichen Lehramts sind keine gravie-
renden Vorbehalte zu erwarten, dennoch werden Befiirchtungen geidus-
sert. Sie liegen auf der Linie eines prognostizierten Szientismus und
Pragmatismus. Angesichts dessen werden Weisheitstradition und We-
sensmetaphysik beschworen, was grundsitzlich nur anzuerkennen ist.*
Nur sind damit nicht alle Fragen erledigt. Eine Weisheitstradition kann
zwar den humanen Umgang mit Forschungsergebnissen lehren, sie kann
Hilfestellung leisten, wenn es darum geht, tber die Wiinschbarkeit von
Forschungszielen zu befinden.® Aber sie nimmt nicht die vorherige Be-
urteilung und Bewertung von Sachfragen ab, die der Ebene des jeweili-
gen Mittels zugehoren. Hier setzt aber die entscheidende Problematik
ein. Fakten prijudizieren keine Metaphysik, sie legen bestenfalls eine be-
stimmte metaphysische Option nahe. Fakten richten so etwas wie eine
negative Grenze auf, gegen deren Nezessitit sich keine Metaphysik er-
denken und durchsetzen lilt. Der alte Satz «contra factum non valet ar-
gumentum» behilt auch hier seine Gultigkeit. Aber desungeachtet bleibt
ein weiter Spielraum von Denkmoglichkeiten offen. In einer metaphysi-
schen Option ist ein denkerischer UberschuBl am Werk, der reine Fakten
transzendiert, sich mithin nicht adidquat auf sie zuriickfithren liBt. Kurz,
er ist frei, und das ist im Sinne einer integralen Selbstverfigung gemeint.
Wie man also Fakten mit Sinn durchformt, ist bereits Sache eines freien
Ermessens, ein fundamentales Abwigen ist am Werk, das sich im Vie-
lerlei der partikuliren Abwigungen von humanen Giitern und Hand-
lungsstrategien sinngemal3 fortsetzt. Es mul} gar nicht abwegig sein, hier
von einer Grundentscheidung zu sprechen. Sie teilt sich in die Beurte1-

38 Redlichkeitshalber sollten unmittelbare und entferntere Vergangenheit nicht ge-
schont werden. Neben der Enzyklika Veritatis Splendor bliebe auch an die lehramtliche
Bekimpfung des Modernismus mit untauglichen Mitteln zu denken. — Dazu u.a.
O. WEISS, Der Modernismus in Deutschland, Regensburg 1995; A. BENK, Neuschola-
stik und moderne Physik. Ein vergessenes Kapitel im Verhiltnis von Theologie und
Naturwissenschaften, in: Wissenschaft und Weisheit 64 (2001) 129-153, hier 131-133.

3 Fides et Ratis, Nr. 88.

4 Zum biblischen Weisheitsdenken vgl. B. FRALING, Vom Ethos der Bibel zu bi-
blischer Ethik (s. Anm. 13), 139, 148.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 107

lung von Fakten aller Art, auch von gesellschaftlichen Prozessen mit.*
Auf diese Weise wird ein Denksystem aufgerichtet, das als Bollwerk der
Freiheit gegen alle Art der Notigung gelten kann. Metaphysik verbiirgt,
so gesehen, Freiheit. Gewil3 ist diese nicht absolut, nicht Willkirfreiheit
steht im Blick. Die Perichorese mit Fakten darf nicht unterschlagen wer-
den, das Ende wire ein wirklichkeitsvergessener Spiritualismus, der zum
Scheitern verurteilt ist. Freiheit ist immer gebundene Freiheit, zum einen
durch die Grenzen ihrer Faktizitit, zum anderen durch ihre Sinnkompe-
tenz. Und Metaphysik sucht denkerische Vermittlung herzustellen.
Freiheit meint Selbstbestimmung im Medium von Selbstbefrerung,
und das verburgt Identitit, die sich sinnentsprechend auf Entscheidungs-
ebene umsetzt. Dem katholischen Moraltheologen ist das Lehrstiick von
den innerlich schlechten Handlungen ein vertrauter Besitz.*? Sein Anlie-
gen ist praktische Identititssicherung. Was sich in der soeben beschrie-
benen Option ansammelt, strebt nach Ausfaltung in das Vielerlei der Le-
bensbereiche und Entscheidungsfelder hinein, und bewahrt sie so vor
dem Auseinanderbrechen. Bereichsethiken folgen immer der Tendenz
zur Selbstimmunisierung, sie gestalten sich zu selbstreferentiellen Syste-
men aus, die sich voneinander abschotten, anstatt einander zu durchdrin-
gen. Das genannte Lehrstiick sucht diesem ProzeB gegenzusteuern. Freie
Selbstbindung geht einen Schritt auf all jene Nezessititen zu, die kon-
kreter Praxis inhirent sind. Das metaphysische Denksystem stellt seine
Belastbarkeit unter Beweis. Es engt Freiheit nicht ein, sondern macht
sich zu threm Anwalt. Es verbuirgt Klarheit angesichts jener Verwirrung,
die aus der Ambivalenz der Phinomene und ihren vielfachen Paradoxien
stammt. Vorgaben sind zur Hand, an denen die praktische Vernunft sich
abarbeiten muB3.¥ Ohne sie wiirde Handeln in Beliebigkeit versinken, mit
thnen kann weitere Prizisierung gelingen, und sie vermag jedem Relati-
vismusverdacht zu trotzen. Dies gilt angesichts jener Herausforderungen,
die mit den vielfiltigen Formen des ethischen Pluralismus einhergehen,
und darunter fillt nicht zuletzt die wachsende Ausdifferenzierung der
Lebenswelten.* Die Enzyklika Fides et Ratio 6ffnet da insofern eine

# Es geht nicht nur um die Frage, wie man verantwortbare Konsequenzen aus wis-
senschaftlichem Fortschritt ziehe, sondern um die realistische Beurteilung von Wissen-
schaft, Forschungsstrategien, Wiinschbarkeiten samt allen einschligigen Primissen.

2 Gaudium et Spes, Nr. 27; Veritatis Splendor, Nx. 79.

¥ Denksysteme fungieren als Anwalt der Freiheit, das ist ein weiterhin giiltiges
Anliegen des Nominalismus.

“ Der Ethiker darf sich politisch nicht funktionalisieren lassen, denn so bliebe sein
Diskurs ohne Erkenntnisgewinn. Er muf} dissensfreudig bleiben. — Vgl. M. DUWELL,
«Angewandte Ethik. Skizze eines wissenschaftlichen Profils», in: A. Holderegger/J.P.



108 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

Bresche, als sie beileibe keinen statischen Essentialismus vertritt. Schlis-
selbegriffe konnen einen Bedeutungszuwachs verzeichnen, und so spie-
geln sie Stadien eines freien Einsichtsprozesses wider. Neues, bislang
Unbedachtes wird iber Bekanntes, immer schon Bedachtes und Be-
wihrtes entdeckt.®

Die Lehre von den innerlich schlechten Handlungen 1st solange un-
problematisch, als sie nicht mit einem unbrauchbaren metaphysischen
Handwerkszeug operiert. Eine auf transzendentalphilosophischen Pri-
missen aufruhende Metaphysik der Freiheit konnte dem entgegen wir-
ken. Sie wire imstande, metaphysische Absolutheit und geschichtliche
Offenheit miteinander zu verschmelzen. Gewi miissen Grenzlinien ge-
zogen werden. Das hindert nicht anfallende Differenzierung, bei der es
liegt, die jeweilige Grenze auf den Stand des Denkprozesses und die
Komplexitit der gegebenen Verhiltnisse abzustimmen. Das ist Sache e1-
ner Kasuistik, die so etwas wie eine Pilotfunktion wahrnimmt. Der ex-
plorierenden sittlichen Vernunft wird ein Bett gegraben.*

II1. Bewdbrung in der Pluralitit

1. Die sittliche Personlichkeir

Wer im Kontext moraltheologischer Grundlagenreflexion Identitit sagt,
meint sittliche Personlichkeit. Gesellschaftliche Entwicklungen sind ja
alles andere als naturwiichsig, sie werden von Menschen vorangetrieben
und verantwortet, die ein eindeutiges Profil in das Rohmaterial der Zeit
eintragen, indem sie Zielvorstellungen an die Gegenwart herantragen.
Nicht eine Naturteleologie liegt vor, in die man sich notgedrungen, viel-
leicht gar um des Uberlebens willen, einfiigt.*’ Vielmehr wird eine Rich-
tung vorgegeben, und sie konsequent zu verfolgen ist Sache bestindiger
Anspannung des Geistes und der Freiheit. Diese Last ruht auf sittlichen
Personlichkeiten. Sie tragen die immerwihrende Spannung von Abso-
lutheit und Offenheit, von Widerstand und Aufbruch, in sich aus. Sie
sind Eliten vergleichbar, die ithre Mitverantwortung etkennen und sich

Wils (Hgg.), Interdisziplinire Ethik. Grundlagen, Methoden, Bereiche, Freiburg i.Ue./
Freiburg 1.Br. 2001, 165-184, hier 181-183.

#'S. Anm. 37. - Vgl. ebenso Fides et Ratio, Nr. 82: Objektive Geltung und Vervoll-
kommnungsfihigkeit schlieBen einander nicht aus.

4 Kasuistik wurde in der unmittelbaren Vergangenheit wieder aufgewertet. Sie
schiitzt Freiheit vor Uber- und Unterforderung, und das ist eine Wohltat.

47 Es wire des Bedenkens wert, wieweit Denkkategorien der Systemtheorie im Sin-
ne N. Luhmanns die Denkgewohnheiten vieler Zeitgenossen zumindest in Teilen prigen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument - 109

ohne Abstriche zu ihr bekennen. Ein Element der Stellvertretung fliet
in thr Leben ein und verleiht ihm eine 6ffentliche Anziehungskraft. Eine
ganz selbstverstindliche Vorbildfunktion, die keiner Worte bedarf, wird
ausgetiibt, sie wirkt stilbildend in die vielen, oftmals miteinander konkuz-
rierenden Lebensbereiche hinein. Es sind zumeist weniger Inhalte, die
ibernommen werden, als vielmehr Weisen, wie man Entscheidungen an-
geht und aufbrechende Konflikte 16st.*8

Eine sittliche Personlichkeit besitzt den Mut zur inhaltlichen Kon-
kretion. Dazu bedatf es eines zumindest in Umrissen vorliegenden Men-
schenbildes, das in der eigenen Biographie und iiber sie ausgestaltet und
auf seine jeweilige Tragfihigkeit gepriift wird.* Ein dauernder Umset-
zungsprozel3 gribt sich seine lebensgeschichtliche Spur, eine Uberset-
zungsarbeit erfolgt, und das geht nicht ohne Stilempfinden. Man weil3
geradezu instinktiv, was zu einem paflt. Und man verfigt iiber eine ent-
sprechende Portion an Selbstachtung, um sich zu dieser Option zu be-
kennen. Dies geschieht vornehmlich an jenen neuralgischen Punkten, die
Abwigungen unter konfliktu6sen Bedingungen nétig machen.®® Eine
sittliche Personlichkeit widersteht dem Schwergewicht zentrifugaler Ten-
denzen, die in einer zunehmend sich ausdifferenzierenden Gesellschaft
zu einer Zersetzung an humaner Substanz fihren. Am Ende sind nur
noch hypostasierte Funktionen und Rollentriger tibrig, anonyme Prozes-
se sind es, die den Menschen formen, und nicht, wie es eigentlich sein
sollte, umgekehrt. Was dem Menschen bleibt, ist allein die Fihigkeit, die
Strukturgesetzlichkeiten zu erkennen und sich ihnen, um des reinen Ubez-
lebens willen, mehr oder minder geschickt anzupassen. Wenn tberhaupt
von Autonomie die Rede sein kénnte, dann bliebe sie auf eng umrissene
Enklaven beschrinkt, auf eine sich selbst gentigende Sonderwelt, die auf
jede 6ffentliche Gestaltungskompetenz verzichtet.

Mut zur Konkretion kommt ohne augenfillige Festschreibungen
nicht aus, wiirde doch anders der gesellschaftliche ProzeB ins Wesenlose
zerflieBen. In der gegenwirtigen moraltheologischen Grundlagendiskus-
sion ist ein Unterton der Kritik an einem angeblich geschichtsvergesse-
nen Essentialismus nicht zu iiberhéren. Nun sollten dessen Stirken nicht
mutwillig heruntergespielt werden; Festschreibung bedarf nun einmal der

48 B. FRALING, Vom Ethos der Bibel zu biblischer Ethik (s. Anm. 13) spricht im
Blick auf das sittliche Erkennen Jesu von Nazareth vom ethischen Genie (158); Ahnli-
ches kehrt allenthalben in der Kirche wieder.

¥ Vgl. Fides et Ratio, N1r. 85 und 80.

0 Es gibt so etwas wie ein Prinzip der Stellvertretung, ein Erweis von Solidaritit
auf Erkenntnisebene, Standards spielen sich ein und erzeugen einen ganz selbstver-
stindlichen Verhaltensstil.



110 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

eindeutigen Begrifflichkeit, ohne semantische Feinarbeit verfillt jedwede
sittiche Kultur. Wo immer ein normethisches Sprachspiel erarbeitet
wird, wollen normativ relevante Tatbestinde klar benannt sein. Nur un-
ter dieser Voraussetzung ist Abgrenzung moglich.’! Dies zugegeben
scheint dennoch der Hinweis angebracht, daB Wesensbegrifflichkeit nur
einen Teil normethischer Entscheidungshilfe ausmacht. Entscheidungen
fallen ja immer unter konfliktu6sen Bedingungen, woher diese auch im-
mer rithren. Aus diesem Grunde sind Definitionen durch Abwigungen
zu erginzen, sei es von Giitern, sei es von Giitern und Schiden, sei es
von Handlungen und Folgen. Der Essentialismus bricht sich an dieser
Grenze. Darum ist, gleichsam wie eine KomplementirgréBe, Augenmall
vonndten. Was man mit dem angenommenen Menschenbild eigentlich
meint, tritt hier zutage.® Die sittliche Personlichkeit sieht sich voll in die
Pflicht genommen. Thr kennzeichnendes Merkmal ist Treffsicherheit des
Einsehens, Wertens und Urteilens. Be1 ihr liegt es, die zentrifugalen
Krifte zu beherrschen, der intellektuellen Uberforderung durch wirkli-
chen oder nur scheinbaren Pluralismus, der einfach durch die Vielheit
der Lebenswelten und Systeme bedingt ist, eine Schranke zu weisen,
gleichsam aus der Not eine Tugend zu machen. Sie besitzt, anders ge-
wendet, die Kompetenz zur schépferischen Synthese, zum Zusammen-
schweillen des Auseinanderstrebenden.

Gesellschaftliche Prozesse sind, wie gesagt, alles andere als natur-
wichsig, sie verlangen nach menschlicher Ordnungskompetenz, und die-
se kettet sich an Freiheit. Nun fillt geradezu in die Augen, daf die sich
ausdifferenzierende Gesellschaft mit zunehmender Funktionalisierung
aller Lebensbereiche einhergeht. Sogenannte Bereichslogiken iiben ihr
Schwergewicht aus.>® Das erschwert sittliche Urteilsbildung, zumal wenn
die Verbindung von rechtlicher und moralischer Kategorie zu suchen ist.
Ohne einen letztverbindlichen Einheitspunkt geht es nicht. So mag es
nochmals, nun in einem gesellschaftspolitischen Kontext, angebracht
sein, auf die «reditio completa» als Schlisselkategorie zu verweisen. Eine

St An dieser Stelle sei nur an den EinfluB suarezianischen Denkens auf die neu-
scholastische Manualistik erinnert. Die Kritik verbindet sich mit einer Riickkehr zum
genuinen Thomas. Es bleibt die Frage, ob diese Riickkehr in allem ein Fortschritt ist.

52 Menschenbilder sind ja das Resultat bedachter und kommunizierter Biographien.
Erprobtes Wissen teilt sich in die Vorstellung von Sinnhaftigkeit und Zumutbarkeit
mit. Das ist zumal bedeutsam, wenn Ubernahme von Leiden ansteht.

5% Politik, Wirtschaft oder. Medizin kénnen eine solche Bereichslogik entwickeln,
das wird schon in einer vorherrschend monolitischen Gesellschaft zum Problem, umso
mehr in einer pluralen. Die traditionellen Hilfen der Moraltheologie greifen da nur be-
dingt, weil sie unter anderen Auspizien entwickelt wurden. — Vgl. K. DEMMER, Fun-
damentale Theologie des Ethischen, Freiburg 1.Ue./Freibugr i.Br. 1999, 206-211.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument - 111

sittliche Personlichkeit lebt und gestaltet aus jener Gesammeltheit des
Geistes, die durch sie verbirgt wird. Sie besitzt die Bereitschaft, durch
alles Vorletzte hindurch zur Letztbegrindung durchzustoBen und sich
threm Anspruch bedingungslos auszusetzen. Sie durchschaut die Zwei-
deutigkeit des Vorletzten, die. nicht selten eine Kehrseite von Auswech-
selbarkeit ist.>* Sie stemmt sich gegen die Vorstellung, nichts anderes als
ein Epiphinomen zwangslidufiger Prozesse zu sein, denn das Ende be-
stinde in aufgeklirter Resignation. Das kime einer Abdankung des Sub-
jekts gleich.

Aber diese Last will auch getragen sein. Und das geht bisweilen nicht
ohne herbe Verluste ab. Eine sittliche Personlichkeit entscheidet sich auf
Zukunft hin, sie antizipiert in threm Handeln angezielte Meliorisierung,
in der stillen Hoffnung, eine Wirkung stelle sich zu gegebener Zeit schon
ein, ob man sie nun selbst erlebe oder dies nachfolgenden Generationen
vorbehalten bleibe. Das hat mit Starrheit nichts zu tun. Es kann durch-
aus geschehen, dal hochherzige Entschlisse revidiert werden miissen,
weil man tber bedenkenswerte Gesichtspunkte hinweggesehen hat. Das
anzuerkennen mag vielleicht ebenso schwer sein wie die Hinnahme von
Nachteilen, nicht zuletzt deshalb, weil der Anstol} zur Revision von einer
Seite kommt, die dem eigenen Lebenszuschnitt eklatant zu widerspre-
chen scheint. Ein plural strukturiertes demokratisches Gemeinwesen for-
dert nicht nur Lernbereitschaft, sondern Toleranz als sittliche Grundhal-
tung.>

Eine sittliche Personlichkeit denkt gemeinwohlbezogen. Sie 1iB3t sich
durch die Zersplitterung der Gesellschaft nicht irremachen. Diese Ein-
stellung prigt auch ihr Verstindnis von Staat und Gesetzgebung. Der
Staat ist ithr mehr als der Verteiler einzelner Lebensgiiter, und die Ge-
setzgebung erschopft sich nicht darin, ein friedliches Miteinander unter
fairen Bedingungen zu gewihrleisten.’® Eine substantielle Demokratie
kommt ohne inhaltliche Festlegung nicht aus. Sie entwickelt Idealvorstel-
lungen, an denen sie den Gehalt aller Schliisselbegriffe und Leitvorstel-
lungen mif3t. Sie sucht, tiber allseitige Kommunikation, zu ergriinden, was

5 Es gibt eine Eindeutigkeit ethischer Intuition, die letztlich aus der Kongenialitit
mit der Sache stammt. Ethisches Erkennen ist bereits ethische Leistung.

 Vgl. D. WITSCHEN, Toleranz als Menschen-Tugend. Zu einem Grundelement
eines Menschenrechtsethos, in: Trierer Theologische Zeitschrift 110 (2001) 133-144, hier
140f.: Es gibt eine Bandbreite vom passiven Dulden bis aktiven Anerkennen; verlangt
sind Bescheidenheit und Selbstpriifung.

% Dazu W.E. MULLER, Gerechtigkeit im Pluralismus. Grundlagenfragen des heuti-
gen philosophischen und theologischen Zugangs zum Thema Gerechtigkeit, in: Zesis-
schrift fiir evangelische Ethik 44 (2000) 7-22: Hier erfolgt eine kritische Auseinanderset-
zung mit J. Rawls.



112 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

wunschbar 1st, und so entsteht ein Basiskonsens, der allerdings nicht in
Selbstgeniigsamkeit erstarrt, sondern durch die Bereitschaft zum Dissens
in heilsamer Bewegung gehalten wird. Das alles ist in jingster Vergan-
genheit ausgiebig behandelt worden. Ubrig bleibt die Frage, wie man mit
den Ergebnissen umgeht. Es darf nicht dazu kommen, daB3 zugewach-
sene rechtliche Freiheitsraume im Sinne eines schrankenlosen Individua-
lismus interpretiert und gehandhabt werden. Rechtliche und moralische
Kategorie flieBen fiir solches Denken undifferenziert ineinander, die eine
ist getreues Spiegelbild der anderen. Das Ende ist allerdings nicht Mora-
lismus, sondern Legalismus. Wer sich im Rahmen rechtlicher Grenzen
bewegt, betrachtet sich als moralisch gerechtfertigt.’’ Wer das Recht auf
seiner Seite hat, muf} sich keine beunruhigenden Gedanken machen. Er
verschlieBt seine Augen vor der Tatsache, daBB eine Rechtsordnung das
Ergebnis eines unter Mithen zustande gekommenen Kompromisses ist.
So verschwimmt aber eine Grundforderung sittlicher Kultur in demokra-
tischer Offentlichkeit: das sachgerechte Umgehen mit Kompromissen.
Im gegenwirtigen Rechtsdenken dominiert zweifelsohne der strategi-
sche Kompromil}. Unterschiedliche Positionen suchen nach einer ge-
meinsamen Schnittmenge, auf sie pendelt sich die Gesetzgebung ein.
Das kann sich auf sittliche, aber rechtlich relevante Inhalte beziehen,
aber auch auf die Notwendigkeit wie den Umfang von Rechtsprisenz.®®
In jedem Fall sollte eine solche Lésung den Stand emner normativen 6f-
fentlichen Meinung widerspiegeln, wobei an dieser Stelle von der Frage
abgesehen sei, welche Rolle in diesem Prozel dem Gesetzgeber zufillt.
Gewi3 ist er mehr als der Notar einer offentlichen Meinung, aber er
kann sich ihr auch nicht programmatisch entziehen, ein Paternalismus,
wie aufgeklirt auch immer, stinde thm nicht an. Um ein Ausbalancieren
zwischen den Extremen kommt er nicht herum.>® Die ganze Palette von
Voraussetzungen und Zielvorstellungen hat das Verhalten des einzelnen
Abgeordneten zu bestimmen. Das gilt aber gleicherweise fir den Adres-
saten der Rechtsordnung. Genaues Zusehen 1st von thm verlangt. Gewil3

57 Vgl. D. WITSCHEN, Toleranz als Menschen-Tugend (s. Anm. 55), 137: Frei-
riume sind in ethischer Verantwortung auszugestalten, sie sind alles andere als ein
Freibrief. Denkerische Mitverantwortung ist verlangt, sie kann — ganz im Sinne der
Epikie — mehr fordern als der Buchstabe des Gesetzes.

%8 Dazu K. DEMMER, Christliche Existenz unter dem Anspruch des Rechts. Ethi-
sche Bausteine der Rechtstheologie, Freiburg i.Ue./ Freiburg i.Br. 1995, 160-166.

5 Insofern flieBt in jeden Akt der Gesetzgebung auch ein Element des Politischen
ein. Aber dieses bleibt wertgebunden, unbeschadet aller Perspektivierung und Frag-
mentierung durch den herrschenden Pluralismus. Politische Interessen folgen Werten,
die durch den Geisteswissenschaftler, sei er Philosoph oder Theologe, denkerisch auf-
bereitet und so demokratiefihig gemacht werden.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 113

mag es Situationen geben, in denen ein strategischer Kompromif3 im Di-
rektweg Ubertragbar erscheint. Dies gilt vornehmlich bei Rechtsregelun-
gen, die tendenziell technischer Natur sind. Aber dort, wo kontroverse
ethische Fragen verhandelt werden, sieht die Sache anders aus. Der Ge-
setzgeber umreilt einen kompromiBhaft gefundenen Freiraum, dessen
verantwortliche Gestaltung bei der Initiative des einzelnen liegt. Wie das
geschieht, ist gemeinwohlpflichtig. Die notwendige Kompetenz wird
dem Staatsburger zugetraut. Er mul in seinem ganz persénlichen Le-
benszuschnitt die Spannung von rechtlicher und moralischer Ebene aus-
tragen und zu einer eigenverantworteten Losung stehen. Er wird darum
den gelassenen Freiraum nicht unter allen Umstinden in Anspruch neh-
men, auch wenn dies mit persénlichen Nachteilen fiir ihn verbunden
sein sollte. Das Gewissen steht Uber jener Freiheit, wie der Gesetzgeber
sie versteht. Ja, der Gesetzgeber rechnet insgeheim mit diesem Entge-
genkommen. Was er auf Grund der vorliegenden Konstellation zum
Gemeinwohl beizutragen nicht imstande ist, das vertraut er der Mitver-
antwortung des miindigen Staatsbiirgers an.%

2. Die abgestufte Mitwirkung

Miteinander leben heiit miteinander handeln. Hier schligt die Bewih-
rungsstunde einer Gesellschaft, die Toleranz zum Menschenrechtsethos
zihlt. Nun setzt aber gemeinsames Handeln gemeinsame Uberzeugungen
voraus, das ist eine unverzichtbare Forderung der Selbstachtung. Tole-
ranz kann und darf niemals zu Lasten der eigenen Identitit gehen, am
Ende stunde nichts anderes als die Herrschaft des Stirkeren. Am miih-
samen Geschift der Konsensfindung fithrt darum kein Weg vorbei, das
ist eine Selbstverstindlichkeit fur den politischen Praktiker wie den thn
aufmerksam kritisch begleitenden Ethiker. Im vielstimmigen Konzert der
MeinungsauBerungen bleibt der gemeinsame Tenor herauszuhoren. Das
ist eine Aufgabe, die nicht zuletzt den denkerischen Eliten zufillt. Ge-
meinwohlsinn nimmt seinen Anfang in geistiger Aufmerksamkeit.®!

Das kirchliche Lehramt liB3t es an Skepsis angesichts demokratischer
Meinungsbildung nicht fehlen. Der Vorwurf des Pragmatismus ist ihm
leicht bei der Hand.®? Es wird die Befirchtung laut, die Wahrheit werde

0 Fir gewohnlich wird der Gewissensvorbehalt auf der Ebene des Kontrastes mit
einem geltenden Gesetz angesiedelt. Das bleibt hinter demokratischem Rechtsdenken
zuriick.

6! Dabei sollte den Parteien die Rolle eines empfindlichen Seismographen zufallen.
Sie sind nicht nur so etwas wie Kompetenzzentren, sie biindeln auch die vielen Per-
spektiven der Staatsbiirger in durchschlagskriftigen Programmen.

2 Fides et Ratio, Nr. 89. — Hier ist die Rede von wertorientierten und deshalb un-
wandelbaren Grundlagen. Das ist aus der eingenommenen Frontstellung zu verstehen.



114 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

der Mehrheit geopfert, was Wahrheit sei, bestimme letzten Endes der
Konsens, die Entscheidung liege bei der Mehrheit, mithin bei gegebenen
Machtkonstellationen. Quantitit, so konnte man erginzen, siege uber
Qualitit, Normalitat tber Normativitit. Die Distanz vom Wahrheitsver-
stindnis des kirchlichen Lehramts konnte gréBer nicht sein. Wahrheit
gilt einzig und allein aus sich selbst, unabhingig von Bedingungen gleich
welcher Art. Denn Wahrheit ist autonom. Sie liegt threm Bedingungsfeld
uneinholbar voraus.® In diesem Geltungsanspruch versammelt sich ein
denkerisches Programm, das die Vielzahl der Methoden wie ein roter
Faden durchzieht. Wo immer Ursachen von Relativierung vermutet wer-
den, darf die Frage nach dem Absoluten nicht zur Ruhe kommen, und
wo der Verdacht auf Subjektivitit steht, ist er zugunsten von Objektivitit
zu entkriften.® Dies entsprechend den Wahrheitstypen, die im Einzelfall
zur Diskussion stehen, wie auch den epistemologischen Kriterien, die
anzulegen bleiben.®

Konsensfindung kann von diesem Hintergrund nicht absehen wol-
len, es sei denn, sie riskiere einen Pseudokonsens, der auf den ersten
Blick besticht, auf den zweiten Blick aber nicht hilt, was er verspricht.
So bleibt in Rechnung zu stellen, auf welchem Abstraktionsniveau sich
Konsensformeln bewegen. Je hoher der Abstraktionsgrad, umso unver-
finglicher der Konsens. Je hoher indes der Konkretionsgrad, umso ein-
deutiger treten die Inhalte zutage, an denen die Geister sich scheiden
werden. Differenzen stammen aus unterschiedlichen Menschenbildern,
threr Wirkungsgeschichte ist allenthalben nachzugehen, was allerdings
nicht ausschlieBt, daBl es auch zu punktuellen Ubereinstimmungen kom-
men kann. Wieweit die Vermutung dagegen steht, ist im Einzelfall genau
abzukliren.® Und es ist gleichfalls zu priifen, wo die ersten Grenzen
auftauchen. Nun ist aber auch eine andere Konstellation denkbar: Unbe-
schadet eines gemeinsamen Menschenbildes kann Dissens aufbrechen,
wenn ein bestimmter Grad an Belastungen erreicht oder gar offenkundig

> Eine Ausfaltung unter eingehender Beriicksichtigung der abendlindischen Tra-
dition von Augustinus iber Thomas von Aquin hin zu Kant bei E. SCHOCKENHOFF,
Zur Liige verdammt? Politik, Medien, Medizin, Justiz, Wissenschaft und die Ethik der
Wahrheit, Freiburg 1.Br. 2000. — H. SCHLOGEL, Kirche — Moral — Spiritualitit, Miin-
ster 2001, 166.

o Vgl. Fides et Ratio, Nr. 95: Hier ist die Rede von einer Hermeneutik, die fir den
metaphysischen Anspruch offen ist. — Zum Wahrheitsverstindnis ebd. Nrr. 83 und 9o.

5 Die sittliche Wahrheit samt der ihr eigenen Autonomie stellt sich ja immer in
der Vernetzung mit anderen Wahrheiten dar. So sind auch unterschiedliche Objektivi-
tatsstandards zu bedenken, auch das fillt unter den Anspruch der Hermeneutik.

% Hier kann nur ein ermessendes als alle einschligigen Bedingungen ausmessendes
Denken weiterhelfen, sein Ergebnis mufl durch Alternativlosigkeit iberzeugen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 115

Uberschritten wird. Es zeigt sich dann, dal der unterstellte Konsens ge-
heime Risse hat; trotz Ubereinkunft in der Formulierung meinte man
nicht das Gleiche. Oder aber bleibt mit der Méglichkeit zu rechnen, da3
die Grenzen aus mangelnder Kraft oder Bereitschaft zu hochherzigem
Einsatz stammen? Auch hier tite genaue Abklirung not. Ganz gleich
wie die Antwort ausfillt, auf Konsensformeln ist nicht unbedingt Verlal3,
wenn es hart auf hart geht, ein Element des Hypothetischen flie3t immer
in sie ein, und damit muB der Handelnde rechnen.

Die vielgescholtene Postmoderne hat dafiir den Blick geschirft.
Konsens erweist sich als briichig, wo man fest auf ithn baut, und er stellt
sich plotzlich ein, ohne dal man auf thn gefaBlt 1st. Gewil se1 die Lehre
von den innerlich schlechten Handlungen nicht in aller Stille verabschie-
det, aber der sensible Umgang mit ihr will doch gelernt sein. Denn 1m
Normalfall speichert sie keine abrufbaren Loésungen, sie verlangt viel-
mehr Ubersetzungsarbeit, die an Abwigungen und Strategien nicht vor-
bei kommt. Und auch die GewiBheitsgrade kénnen recht unterschiedlich
verteilt sein. Die Briicke von den Voraussetzungen zu den Losungen
schligt sich nicht von selbst, sie ist das Ergebnis einer sittlichen Lei-
stung. Dies eigens zu erwihnen scheint darum geraten, wenn nicht gar
geboten, weil sittliche Kommunikation 1n Theorie und Praxis an dieser
sensiblen Nahtstelle thren Anfang nimmt.®® Man sollte sich nicht durch
den schnellen und leichten Konsens verzaubern lassen, die Freiheit zum
Dissens ist wie ein eingebautes Sicherheitsventil, das dem Kommunikati-
onspartner die Wiirde garantiert. Der Dissens bewirkt eine Art Morato-
rium, man wird nicht vom wirklichen oder vermeintlichen Zwang der
Situation iiberrollt.

Mitwirkung ist das alltdgliche Brot von jedermann, man verschwen-
det keinen unnitzen Gedanken an sie, alle Lebensbereiche sind von 1hr
durchstimmt. Dennoch dirfen einem die Dinge nicht iiber den Kopf
wachsen, man mull Herr im Haus seiner Entschlusse bleiben. Darum hat
es die moraltheologische Tradition nicht versiumt, ein differenziertes
Instrumentarium zu entwickeln. Aber es bleibt auf seine Brauchbarkeit
fir die Gegenwart zu prifen.”” Weiterhin giiltig ist die Unterscheidung

67 Rechtliche Kategorien sind auBerstande, unterschiedliche ethische Standards
einzufangen oder gar irgendetwas im Hinblick auf eine meliorisierende Angleichung
auszurichten.

68 Im iibrigen bleibt ja nicht zu vergessen, daB sittliche Einsicht in eine Biographie
mit allen Hohen und Tiefen eingelassen ist. Kommt das in den Diskursethiken genii-
gend zum Zuge?

% Die bis heute gingigen Begriffe und Unterscheidungen stammen von Alfons von
Liguori, sie haben ihr festes Heimatrecht in der Manualistik.



116 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

zwischen formeller und materieller Mitwirkung. Aber sie beinhaltet eine
Selbstverstindlichkeit, die so einleuchtend ist, dall sie nichts austrigt. Sie
bewegt sich ausschlieBlich auf der Ebene der Intentionalitit. Die Pro-
bleme beginnen immer dann, wenn das Phinomen der Handlung in den
Blick riickt. Die stillschweigend zugrunde gelegte Handlungsmetaphysik
mul} sich bewihren, das Band von Erscheinung und Fundament steht
zur Debatte. Dem Kenner vertraut ist die Unterscheidung von notwen-
diger und kontingenter Mitwirkung. Von notwendiger Mitwirkung wird
gesprochen, wenn ohne sie die Haupthandlung nicht zustande kime. Es
mussen schon schwerwiegende Griinde vorliegen, wenn man sich zu thr
entschliet, und dies ganz abgesehen vom Malverhiltnis zwischen ange-
strebtem Gut und hingenommenem Schaden. Das leuchtet fiir die Mit-
wirkung zur Stinde unmittelbar ein. Aber wie ist es beim vermeintlichen
Irrtum des Anderen? In einer pluralen Gesellschaft mag das hiufig der
Fall sein. Zumal der Gesetzgeber kann sich dieser Problematik nicht ent-
ziehen. Seine Gesetzgebung ist geradezu ein exemplarischer Fall von
Mitwirkung, ein offentlich sanktionierter Freiraum wird eroffnet, der die
Uberzeugung nicht widerspiegelt, moglicherweise auch nicht jene des
einzelnen Abgeordneten.”’ In diesem Zusammenhang spielt die kontin-
gente Mitwirkung, die nur einen Verstirker- oder Erleichterungseffekt
ausiibt — die Haupthandlung kime ohnehin zustande — keine eigens zu
bedenkende Rolle, sie hat eher individualethische Bedeutung.

An dieser Stelle lieBe sich ein Fragezeichen anbringen. Die eben auf-
gestellte Behauptung setzt voraus, daf} eine bestimmte Konstellation sich
verhindern lasse, und dal} der Gesetzgeber dazu die Mittel in der Hand
halte. Aber der Gang der gesellschaftlichen Entwicklung scheint dem,
wenigstens bei oberflachlicher Betrachtung, zu widersprechen. Er nimmt
alle Zige eines Verhingnisses an, dem gegenzusteuern die Krifte auch
des Besten iibersteigt. Man gewinnt den Eindruck, der Gesetzgeber leiste
nur eine kontingente Mitwirkung, und sie folge den bereits geschaffenen
Tatsachen nach, lenke sie nicht einmal in eine bestimmte Richtung, von
threr Verhinderung ganz abgesehen. Wenn iiberhaupt von Notwendig-
keit die Rede 1st, dann liegt sie bei den Tatsachen.” So erstaunt es auch

L Vgl. D. WITSCHEN, Toleranz als Menschen-Tugend (s. Anm. 55), 131: Der Ge-
setzgeber hilt die Wahrheitsfrage in suspenso. — Ein Pliadoyer fir Wahrheitskompe-
tenz des Gesetzgebers in Fides et Ratio, Nr. 89 mit Verweis auf Evangelium vitae (1995),
Nr. 69. Die vom Lehramt prognostizierten Gefahren sind gewill ernstzunehmen, aller-
dings sollten die Schwierigkeiten der Konsensfindung nicht heruntergespielt werden.
Der einzelne Abgeordnete kann bisweilen nicht anders als das geringere Ubel wihlen.

" Dazu J. LINK, Sicher, sicher, aber es ist alles ganz normal. Was Normen sagen,
ist noch lange nicht die Norm: Zur gesellschaftlichen Funktion des guten Gewissens in
der biopolitischen Debatte, in: F.AZ vom 01. 08. 2001, 48: Normalitit steht gegen Nor-



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 117

nicht, wenn sich eine Denkweise einbiirgert, die dem Moraltheologen
fremd erscheinen mul}: Mal3gebend sind Quantitit, Normalitit, Statistik,
thnen wird Gesetzgebung zugeordnet. Die Vorstellung von einem Natu-
ralismus der Zahl dringt sich auf. Das Normale avanciert zum Normati-
ven.”? Aus diesem Blickwinkel sind Befirchtungen des Lehramtes ver-
standlich. Sie treffen zwar nicht das Selbstverstindnis des demokrati-
schen Rechtsstaates, wohl aber eine schleichende Mentalitit vieler Zeit-
genossen innerhalb demokratischer Institutionen.”? Der demokratische
Rechtsstaat sieht in der Mehrheit bestenfalls ein Indiz fiur die Wahrheit,
aber er schlieBt keinesfalls aus, daB3 die Wahrheit auch bei der Minderheit
sein kann. Das Leben mit demokratisch gesetztem Recht gibt dem eine
seriose Chance: im Minderheitenschutz, im Gewissensvorbehalt als Ver-
weigerung von Mitwirkung, in der Epikie.”

Das altvertraute Argument vom Dammbrucheffekt trifft da einen
wunden Punkt. Wer die systemimmanenten Sicherungen des demokrati-
schen Systems nicht anerkennen will, betritt leicht die schiefe Ebene.
Darum bedarf es der Erinnerung an die denkerische und titige Mitver-
antwortung aller Rechtsgenossen, damit dieser Zustand nicht eintrete.”
Ihm ist in den Anfingen zu wehren, prophylaktische Wachsamkeit ist die
Parole. Gesellschaftliche Eliten iiben im Verein mit Kirchen und unter-
schiedlichen Gruppen ein Wichteramt aus, und der Staat erwartet das,
wird thm doch zunehmend die Grenze seiner ethischen Kompetenz be-
wullt. Er st darauf angewiesen, dal Konsensfindung nicht zu einer
Weise der Normalisierung abfillt, die 1m Grunde nur ein anderes Wort
fiir Nivellierung ist. Denn sobald das Recht in diese Dynamik hineinge-
zogen wird, bekommt der Schwache als erster die Auswirkungen zu spii-
ren. Anstatt Anwalt des Schwachen zu sein, begiinstigt solches Recht

mativitit. Es gibt nur noch flexible und flieBende Grenzen, Grenzwerte basieren auf
statistischen Wahrscheinlichkeitskalkilen. Der im Hintergrund stehende und unge-
nannt verbleibende Normalismus steuert nach Art einer «invisible hand» normative
Festlegungen.

2 S0 spricht man, im AnschluB an M. Foucault, von der Normalisierungsgesell-
schaft. Es wire die Frage, ob sich dahinter systemtheoretische Denkelemente verbergen.

®Vgl. Anm. 70.

" K. DEMMER, «Ethische Wahrheit jenseits von demokratischem Konsens», in:
A. Autiero (Hg.), Ethik und Demokratie, Minster 1998, 133-139.

> A. ANZENBACHER, Kooperation, Konflikt und Anerkennung. Zur Systematik
des Gerechtigkeitsbegriffs, in: Zeitschrift fiir evangelische Ethik 46 (2001) 168-180, ver-
weist auf das Subsidiarititsprinzip; Kompetenzen der Basis dirfen nicht auslaugen und
neutralisiert werden, denn ein solcher Prozel3 konnte letztendlich auf einen staatlichen
Dirigismus und Dezisionismus hinauslaufen. Das stiinde dem Anliegen einer partizi-
pativen und deliberativen Demokratie entgegen. Es lieBe sich von einem schleichenden
Dammbruch sprechen.



118 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

eine Erscheinungsform von Stirke, die sich bei niherem Zusehen als
grauer Durchschnitt entpuppt.’® Was sich als Normalitit prisentiert, ent-
springt einer Mentalitit der Anpassung, des Nicht-Auffallens, des Sich-
Arrangierens. Das Recht sollte aber so etwas wie ein Stachel im Fleisch
bleiben; es ist so gut, wie das die jeweilige Rechtsgemeinschaft zulidf3t.

Unterscheidung der Geister ist allerdings verlangt. Normalitit ist
nicht a priori ein negativ besetzter Begriff. Hier begegnet die gleiche
Ambivalenz wie im Umgang mit Natur und Natiirlichkeit. Wie es eine
Zielgerichtetheit in der Natur gibt, so dhnlich auch in gesellschaftlichen
Prozessen, wobei die Unterschiede iiberwiegen. Nicht alles steht unter
Verdacht, auch wenn es sich beinahe wie von selbst einstellt. Im iibrigen
kime es auf eine Sisyphusarbeit hinaus, wollte man mit einer Hermeneu-
tik des Verdachts allem und jedem begegnen, man idndert ohnehin
nichts.”” Was iibrig bleibt, 1st wohldosierte abgestufte Mitwirkung.

Als erster Grenzzaun fungieren die 1 sich schlechten Handlungen,
fir die Haupthandlung wie die Mitwirkungshandlung gleicherweise.
Dann folgen die Prizisierungen, wiederum fiir beide Ebenen. Dabei
sollte die Strategie bestimmend sein, prognostierten Fehlentwicklungen
moglichst frih zu widerstehen, zu intervenieren, solange die gewiinsch-
ten Richtungsinderungen noch leicht moéglich erscheinen. Intervention
ist aller Wahrscheinlichkeit besser als Nicht-Intervention, im Zweifel
verdient sie den Vorzug, sofern Erfolgsaussichten und Gut-Schaden-
Verhiltnis im Licht aller einschligigen Primissen akzeptabel sind. Dabet
spielt die Kategorie der Quantitit, wiewohl nicht ausschlieBlich, eine ge-
wisse Rolle; sie kann bei Grenzziehungen den entscheidenden Ausschlag
geben. Was im Einzelfall zumutbar ist, it sich wohl nicht anders be-
stimmen. Und letztlich ist die Qualitit der Bezichungen, Nihe und
Ferne, ein Gesichtspunkt, der in die Entscheidung zur Mitwirkung oder
ihrer Verweigerung miteinflieBt. Vergleichbare Giiterkonflikte und
Handlungsmoglichkeiten stellen sich nochmals anders dar, wenn das per-
sonliche Umfeld miteinbezogen wird. Es konnen emotionale Bindungen
sein, die bei gleicher objektiver Ausgangslage dennoch zu recht unter-
schiedlichen Ergebnissen fiihren. All das ist in Rechnung zu stellen,

6 Es konnte geradezu von einer Macht der Tatsachen die Rede sein, ihr ordnet
sich jeder Mut zum Unterschied unter. )

T Gewil gibt es keine Normativitit des Faktischen, immer sind freie Uberzeugun-
gen zwischengeschaltet. Aber in aller Uberzeugungsbildung ist immer auch ein Ele-
ment der Anpassung mitenthalten. Was als ethisch verantworteter Kompromil} einen
festen Platz in der Moraltheologie hat, setzt bereits hier ein.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 119

wenn von abgestufter Mitwirkung die Rede 1st.’® Es geht nicht ohne Au-
genmal}, immer befligelt von dem Vertrauen, man koénne gesellschaftli-
che Prozesse — und wenn auch nur in kleinen Schritten — beeinflussen, es
gebe keine fatale Selbstregulierung, einer unsichtbaren Hand vergleich-
bar, die die Geschicke lenkt, kime dies doch auf eine sikularisierte Vari-
ante des Glaubens an die gottliche Vorsehung hinaus.

3. Vo Abwdigen 3um sinnvollen Vergleichen

Abgestufte Mitwirkung setzt genaue Situationsanalyse voraus. Was wie
eine Selbstverstindlichkeit klingt, mag im Einzelfall zum Problem wer-
den. Nicht selten geschieht es, daB stillschweigend die Ebenen ver-
tauscht werden, daB man Unvergleichbares miteinander vergleicht, um
dann die gewiinschten, schon vorher feststehenden Schlisse zu ziehen.”
Und es ist einem nicht immer gentgend bewult, welche Vorentschei-
dungen inhaltlicher oder formaler Art diesen Vorgang beeinflussen und
in eine ganz bestimmte Richtung lenken. Selbstaufklirung tut darum not.
Denn was auf den ersten Blick als plausibel erscheint, ist doch voller
Problematik, so fern man sich der Mithe genaueren Zusehens entzieht.
Gleichsam verfithrerisch erscheint der Sprung von der rechtlichen
auf die moralische Ebene, wobei man sich uber die Eigenart beider Ebe-
nen und ihr zugrundegelegtes Verstindnis ausschweigt. Man unterstellt
stillschweigend, das rechtlich Zugestandene sei moralisch erlaubt, wenn
nicht gar geboten. Beide Ebenen sind aber nicht — das wurde bereits 1m
Vorigen erwihnt — einfach deckungsgleich, weder aus der Sicht ihres In-
halts noch ihrer Sinnspitze. Indem man dies geflissentlich iibersieht,
stellt man Vergleiche an, die sich wie Extrapolationen einer gegebenen
Situation ausnehmen. Warum sollte zum Beispiel, wenn eine sogenannte
Notfallkontrazeption rechtens ist, nicht Gleiches fiir die Priimplantati-
onsdiagnostik gelten? Ahnliche Beispiele sind aus der laufenden bioethi-
schen Diskussion zur Gentige bekannt.*® Ganz besonders gefihrlich wird

™ Abgestufte Mitwirkung ist gleichsam ein Paradigma des ethisch verantworteten
Kompromisses. — Dazu K. DEMMER, Christliche Existenz (s. Anm. 58), 176-180.

™ Die «incommensurate goods» sind seit der Normenbegriindungsdebatte so etwas
wie ein Haltesignal beim Abwigen und Vergleichen. Aber sie setzen eine Uberein-
stimmung in der zugrundeliegenden Giiterhierarchie voraus. Das wird in einer plural
verfaiten Gesellschaft anders.

80 Bei der sogenannten Notfallkontrazeption wire genau zu unterscheiden zwi-
schen der Spirale, die kontrazeptiv wirkt, und der sogenannten «Pille danach», die ab-
ortiv wirkt. — Man denke auch an die vitale und kriminologische Indikation im Kon-
text des Schwangerschaftsabbruchs. Was der Gesetzgeber toleriert, hat noch keine
unmittelbare Relevanz fiir die situative ethische Urteilsbildung. — Vgl. u.a. H. KRESS,
Priimplantationsdiagnostik, der Status von Embryonen und embryonale Stammzellen.



120 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

es dann, wenn der Vergleich von einem gréBeren Ubel auf ein offen-
sichtlich kleineres hin erfolgt. Wer es wagt, Vorbehalte anzumelden, ge-
rit unvermittelt in die Rolle des Heuchlers. Er ist geradezu im Beweis-
notstand. Hilfe kann er nur von einer genauen Situationsanalyse erwar-
ten.®!

So bliebe im Einzelfall zu uberprifen, aus welchen Griinden es zu
dieser und nicht einer anderen rechtlichen Losung gekommen ist. Spiel-
ten die technischen Grenzen des Rechts eme ausschlaggebende Rolle?
Waren ethische Unsicherheiten der Ausloser? Konnte man auf Grund
divergierender Uberzeugungen, sei es ethischer sei es rechtspolitischer
Art, keinen besseren Kompromill erreichen? Kurz, in Frage steht die
schnelle Vergleichbarkeit alter mit neuen Situationen. Verdient das, was
man leichthin als konsequent bezeichnet, diesen Namen, oder macht
man sich einer Inkonsequenz schuldig, die nur darum nicht auffillt, weil
man, wie erwihnt, den Schritt vom vermeintlich gréfleren zum kleineren
Ubel tut? Diese gerafften Uberlegungen legen es nahe, schnelle Verglei-
che zu meiden, haben sie doch die Vermutung des Irrtums fir sich.

Inkonsequenz des Vergleichens beim anderen aufzuspiiren ist das
eine, sie bei sich selbst anzuerkennen das andere. Auch daran fithrt kein
Weg vorbet, soll die eigene Glaubwiirdigkeit keinen Schaden leiden. Wie
hilt man es selber mit dem Vergleichen? Wer vergleicht, mul} sich auf
Transparenz ansprechen und priifen lassen. Ethische Diskurse kénnen ja
nicht bei formal logischer Konsequenz stehenbleiben, also Wider-
spruchsfreiheit zwischen vergleichenden Urteilen besorgen. Es wire eine
zwar notwendige, nicht aber eine hinreichende Bedingung fiir die
Geltung von Werturteilen. Noch andere Gesichtspunkte fordern Beach-
tung. Sie haben etwas mit der Eigenart der sittlichen Wahrheit, nimlich
frete Wahrheit zu sein, zu tun. Wenn in diesem Kontext von Fretheit die
Rede ist, dann im Sinne von Michtigkeit zum Tun des erkannten Guten
unter konfliktu6sen Bedingungen. Grade der Zumutbarkeit kénnen sehr
unterschiedlich ausfallen; was Freiheit aber vermag, liegt in ihrer eigenen
Hand, sie gestaltet sich gegen bestindige Widerstinde, Verzerrungen und
Verwerfungen heraus, gewinnt so an Profil als Ergebnis einer Vorge-

Ein Plidoyer fiir Giterabwigungen, in: Zestschrift fiir evangelische Ethik 46 (2001) 230-
235; hier 232 _

81 Man denke an den Vergleich von Spitabtreibung und Priimplantationsdiagno-
stik. Wer konsequent und im Einklang mit seinen Primissen bleiben will,. darf einen
solchen Vergleich gar nicht erst zulassen, es sei denn, er gehe von einer gestuften
Schutzwirdigkeit des Embryo und des Fotus aus.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 121

schichte, die alle Ziige einer Bewihrungsgeschichte an sich trigt.8? Zu-
handene Freiheit wurde den Verhiltnissen abgerungen und gegen ihr lih-
mendes Schwergewicht durchgesetzt.

So gesehen kann es nicht geniigen, objektive Giiter-Schaden-Kon-
stellationen gegeneinander aufzurechnen und Erweiterungsschliisse von
der einen zur anderen zu ziehen. Denn wie sie eingeschitzt werden,
hingt nicht ausschlieBlich von einer hypostasiert verstandenen sittlichen
Vernunft ab, sondern von ihrer Einbettung in die Freiheit des jeweiligen
Normadressaten. Ubersetzungsarbeit tut darum not, sie fordert eine Red-
lichkeit ein, wie sie unerbittlicher nicht sein kann. Ist der einzelne uber-
haupt imstande, seine Krifte zu beurteilen? Spielt einem die Berufung
auf das eigene Gewissen nicht oftmals einen Streich, indem sie Grenzen
vorgaukelt, die von Angst und Kleinmut aufgerichtet wurden, vom Ein-
geschlossensein in eine Einsamkeit, der es danach verlangt, heilsam auf-
gebrochen zu werden? Es bleibt ja nicht zu vergessen, daBl normative
Abwigungsstandards kein theoretisches Konstrukt sind, sondern das
Sammelbecken vieler Einsichten und Erfahrungen, nicht zuletzt auch
weisheitlicher Art. Auch in ihnen liegt so etwas wie ein Mittelwert vor,
auf den sich eine sittliche Kommunikationsgemeinschaft eingependelt
hat. Thre argumentative Konsequenz ist existentiell unterfangen.?® Die
Last, sich anders zu entscheiden, liegt beim einzelnen. Dafiir die Autori-
tit einer Gemeinschaft in Anspruch zu nehmen, setzt diese unter Druck.
Etwas anderes ist es hingegen, auf ihre Toleranz zu rechnen, auf die
selbstverstindliche Bereitschaft zum Mittragen, ohne Vorbehalte und
ohne Vorwiirfe. Eine Gemeinschaft, die ein stark ausgeprigtes Identi-
titsbewultsein besitzt, ist dazu auch imstande. Das ist in der Theorie al-

82 Die Frage ist ja immer, wie man selbst unter jenen konfliktuésen Bedingungen
handeln wiirde, iber die man sich auf normethischer Ebene verstindigt. Wandelt sich
unterderhand der normethische Diskurs iiber Konfliktsituationen in die einladende
und erwigenswerte Vorlage von Gesichtspunkten, an denen man seine Kraft priifen
muf3? Das erscheint zumal dann von Belang, wenn man sich der Grenzen der eigenen
Kraft sicher ist, wenn aber zugleich auf theoretischer Ebene — man denke im Kontext
bioethischer Thematik an den Status des frithen Embryo — Zweifel bleiben. — Aus
evangelischer Sicht W. HUBER, Wir stehen nicht erst am Anfang des Diskurses. Wer
den Konsens iliber die Schutzwiirdigkeit der Schwichsten aufkiindigen will, braucht
bessere Griinde als gute Absichten, in: FAZ vom 09. 08. 2001, 44. R. SCHRODER, Was
diirfen, was sollen wir tun? Fragen eines Philosophen zu den Fortschritten in der Bio-
medizin, in: FAZ vom 21. 07. 2001, 8.

8 Hier liegt wohl einer der sensibelsten Punkte fiir jedweden theologisch-ethi-
schen Diskurs. Er betrifft die ekklesiale Dimension von Erkennen und Handeln. Wie
wird die Kirche als Reflexions- und Solidargemeinschaft vom einzelnen Normadres-
saten erfahren? — Dazu H. SCHLOGEL, Kirche — Moral — Spiritualitit (s. Anm. 63),
21f., 46f., 82-84.



122 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

lerdings leichter gesagt als in der Praxis durchgehalten, die Grenzlinien
verschwimmen nur zu schnell. Denn es will nur unter Mithen gelingen,
Differenzierung des Urteils und Nivellierung des Handelns auseinander
zu halten. Einer Autoritit fillt darum, ganz unverdichtig, eine bewah-
rende Aufgabe zu, das muf} keinesfalls zu Lasten von Prophetie gehen ®

RegelmiBig taucht im ethischen Diskurs die Berufung auf das «mi-
nus malum» auf. So, wenn Eltern ohnehin zum Schwangerschaftsab-
bruch entschlossen sind, stelle die Priimplantationsdiagnostik das gerin-
gere Ubel dar. Kann man sich das Problem, der moraltheologischen Tra-
dition wohlvertraut, so leicht machen? Darum ist auch hier ein kurzes
Verweilen geboten. Vor dem geistigen Auge standen Dilemmasituatio-
nen, die allem Anschein nach keinen Ausweg lieBen, es sei denn iber
Schuld. Das wiirde auch fir Handlungsunterlassung gelten. Was man
auch tut oder nicht tut, man geht nicht unbefleckt aus der Situation her-
aus. Da bleibt nichts anderes iibrig als jene Alternative zu wihlen, die
nach Abwigung aller einschligigen Gesichtspunkte als das geringere
Ubel erscheint. Man erklirt sie als schuldfrei, und so liegt eine offenkun-
dige «fictio mentis» vor. Sie entscheidet iber den eigenen moralischen
Zustand, und nicht eine verworrene Wirklichkeit, derer man gedanklich
nicht Herr wird. Dahinter verbirgt sich unausgesprochen die Uberzeu-
gung, es konne keinen Zwang zur Schuld geben, Schuld setze Fretheit
der Wahl als notwendige Bedingung voraus. Man wird sich in diesem
Zusammenhang an die Moralsysteme und die reflexen Prinzipien erin-
nern: Ein System wird iiber die Wirklichkeit gestiilpt, so ersteht prakti-
sche und subjektive, nicht aber theoretische und objektive Gewilheit.
Undenkbar ist, sich fiir ein moralisches Ubel zu entscheiden, Schuld
kann niemals Gegenstand einer Wahl sein.®

Die ordnende Kraft der sittlichen Vernunft ist also am Werk, sollte
dies auch iiber MutmalBungen und Konstruktionen geschehen. Nun
kennt die moraltheologische Tradition einen Themenkreis, der sich mit
dem Anraten des geringeren Ubels beschiftigt. Er darf nicht kurzschliis-
sig mit der Ausfiihrung verwechselt werden. Darf man jemandem das ge-

8 Prophetie hat Raum fiir Barmherzigkeit. Normethische Gesichtspunkte stoBen
an eine immanente Grenze. Die bange Frage bleibt immer, ob man getragen von bester
Absicht einen Dammbruch einldutet.

8 Es liegt also eine offensichtliche Entlastung des Handelnden im Blick auf eine
konkrete Situation vor. Das entbindet nicht von der Pflicht, sich, soweit moglich,
theoretische und objektive GewiBBheit zu verschaffen, sei es durch eigenes Nachden-
ken, sei es durch Rekurs auf Ratgeber. — Vgl. D. WITSCHEN, Konsiliatorische Ethik als
spezifische Weise, normativ-ethische Fragen zu behandeln, in: Theologie und Philosophie
76 (2001) 47-62, hier 51-54: Es handelt sich um Hilfe zur Selbsthilfe, das kann fiir alle
Beteiligten zum Lernprozell werden.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 123

ringere Ubel anraten, der zum gréBeren fest entschlossen ist? Es gibt die
Meinung, solches sei erlaubt, sofern das jeweilige geringere Ubel inner-
halb der gleichen «species moralis» verbleibe. Das sei eine Form der Mit-
verantwortung in einer aussichtslos scheinenden Situation. Aber gleich
lieBe sich fragen, in welchem Sinne die Priimplantationsdiagnostik im
Vergleich mit einer zum spiteren Zeitpunkt erfolgten Abtreibung das ge-
ringere Ubel sei. Denn das Ergebnis ist immer das gleiche, nimlich der
Tod. Wenn ein Unterschied festzustellen ist, dann liegt er beim fehlen-
den Schmerzempfinden des Embryo in seiner Frithestphase. Er gehort
also der rein deskriptiven Ebene an, die «species moralis», dndert er
nicht. Darum scheinen weder ein Anraten noch ein Ausfihren gerecht-
fertigt. Wollte man sich trotzdem eine solche Position zu eigen machen,
miilte man Zusatzannahmen zu Hilfe rufen, die in das Reich der Pri-
missen hineinragen.3

Eine erste beriihrt das jeweils unterstellte Verstindnis eines ethisch
verantworteten Kompromisses. Es bliebe im Einzelfall genau abzukla-
ren, ob ein evangelischer oder katholischer Ethiker das Wort benutzt.
Beide konnten mit dem gleichen Wort Unterschiedliches verbinden.
Wird das in der offentlichen Auseinandersetzung, in der oft Meinungen
hart aufeinander prallen, gentigend bedacht? Der Zuschauer weil3 nicht
darum, und der Protagonist versiumt im Eifer des Gefechts die notwen-
dige Selbstaufklirung. Dann mag es leicht geschehen, daBB der Ruf nach
unvermeidbarem Kompromi}, zumal wenn er sich mit der Forderung
nach Barmherzigkeit verbindet, jede weitere Diskussion abtotet.’” Wer
nachfrigt, hat die schlechteren Karten in der Hand und muB sich gegen
emotionale Widerstinde zur Wehr setzen. Eine hochsensible Nahtstelle
des 6kumenischen Dialogs ist also angeriihrt. Dabei geht es letztlich um
die Frage, wie die Wirkungsgeschichte der Rechtfertigung aus Gnaden
sich erfahren und ethisch umsetzen lasse.?® LiBt sich eine solche Frage
auf der Ebene und mit den Mitteln normethischer Kategorien tiberhaupt
hinreichend bewiltigen? Und wieweit steht es in der Kompetenz des
kirchlichen Lehramts, einen argumentativen ProzeB bis zur Entschei-

8 Sie konnten beim stillschweigend unterstellten abgestuften Lebensschutz fiir den
Embryo liegen, dann stellen sich allerdings die ungelosten wie unlésbaren Probleme
einer eindeutigen Grenzziehung, die eben darum eindeutig sein miissen, weil das fun-
damentalste Gut des Menschen zur Disposition steht. Oder man geht von der An-
nahme aus, eine Konfliktsituation lasse sich nicht mit Hilfe abstrakter Prinzipien und
Zwecksetzungen bewiltigen.

8 Vgl. u.a. W. HUBER, Wir stehen nicht erst am Anfang des Diskurses (s. Anm.
82).

8 Die ethischen Implikationen der Rechtfertigungslehre wiren im Licht der jing-
sten dogmatischen Diskussionen aufzugreifen.



124 Gott, Metaphysik und das ethische Argument

dung detailliert vorzuzeichnen? Gewil ist der katholische Ethiker privi-
legiert, denn im Lehramt begegnet thm ein geistiger Lauterungsprozel,
an dem viele Generationen mitgewirkt haben; an den Ergebnissen kommt
er gar nicht vorbei, das i1st ein Gebot der Selbstachtung. Aber ebenso
wenig kommt er daran vorbei, diese Ergebnisse auf die Befindlichkeit
des einzelnen hin zu erden. Angesichts dessen ist die Befiirchtung des
Dammbruchs nur allzu verstindlich; ehe man sich versieht, hat man den
Rubikon tberschritten.

Sorgfalt bei allen einschligigen Primissen ist also angesagt. Sie be-
ginnt bereits bei der Frage nach der Wahl des denkerischen Instrumenta-
riums. Um nochmals das Feld der Bioethik zu betreten: beim ontologi-
schen und mithin moralischen Status des Embryo. Bezeichnet man den
Embryo als Person oder als Gut? Die Wortwahl verrit bereits manches
iber den Gedanken, zumal wenn Abwigungen zu verantworten sind.
Das kirchliche Lehramt denkt mit Recht tutioristisch, insbesondere
dann, wenn es um Leben und Uberleben geht, ist doch das Leben, wenn
schon nicht das hochste, so doch das fundamentalste Gut, auf dem alle
anderen aufbauen. Dieser Tutiorismus gibe keinen Sinn, wollte man ihn
von der jeweiligen und wechselfihigen Intention des menschlichen Um-
feldes abhingig machen.? Es ist nicht grundsitzlich verkehrt, den Status
als Resultat emner Zuschreitbung zu betrachten, aber letztere 1st funda-
mental und von Konstellationen unabhingig. Ein Operieren mit Mehr
oder Weniger hat hier iiberhaupt keinen Sinn, es gibt nur ein Entweder—
Oder. Und wenn man den Embryo als gleichen Kommunikationspartner
auf Zukunft hin definiert, so geht das nicht ohne eine zugrundegelegte
Ontologie, allen gegenteiligen Beteuerungen zum Trotz. Wie dem aber
sei, das denkerische Instrumentarium hat man vorgingig so gewihlt und
angeordnet, dal fundamentale anthropologische Interessen, oder besser
Anliegen, ungehindert zum Zuge kommen® Im Embryo als dem
schwichsten und ungeschitztesten Glied respektiert der Mensch sich
selbst und seine unabtretbare Wiirde. Was fiir thn unverfiigbar erscheint,
mul er konsequenterweise allem, was Menschenantlitz trigt, auch und
zumal unter duBersten biologischen Minimalbedingungen zugestehen.

8 Vgl. Chr. KUMMER, Soll man das therapeutische Klonen verbieten? in: Stimmen
der Zeit 219 (2001) 198-201, hier 199.

% St. ERNST, Stammzellenforschung und Embryonenschutz. Uberlegungen zur an-
gemessenen Diskursebene aus theologisch-ethischer Sicht, in: Stimmen der Zeit 219
(2001) 579-590, hier 586-589: Die Sichtweise der Wirklichkeit darf man sich nicht von
den Naturwissenschaften diktieren lassen.



Gott, Metaphysik und das ethische Argument 125

Schluff

Es gibt einen Primat der Politik auch im ethischen Diskurs, eben dort,
wo er kein Heimatrecht beanspruchen darf. Dagegen steht: Zunichst
geht es um Werte, erst nachfolgend und immer bedingt um Interessen
und Strategien ihrer Durchsetzung. Schon in der Weise des Denkens
meldet sich das Gewissen, dem ist die metaphysische Grundierung ver-
pflichtet, sie dient dazu, den ethischen Diskurs vor jeder Verfremdung,
mithin vor Heteronomie, zu bewahren und Autonomie zu gewihrleisten.
Metaphysik ist Riickruf auf das Wesentliche, und nur wer metaphysisch
denkt, hat eine Waffe gegen den immer drohenden Dammbruch in der
Hand. Er taktiert auch nicht mit dem verfihrerischen Argument der be-
grenzten Zahl unter rigorosen Bedingungen, denn er weill genau, dal3 er
so die Sache des Ethischen bereits unter der Hand kompromuttiert hat.

Die Hilfestellungen vonseiten des kirchlichen Lehramts — gedacht ist
insbesondere an Fides et Ratio — sind eher klassischen Zuschnitts. Sie be-
wegen sich in den Bahnen einer eingespielten Schulphilosophie, aber das
schlieBt ihre weitere Entwicklungsfihigkeit nicht aus. Es ist nicht illegi-
tim zu sagen, Metaphysik werde an Fakten herangetragen, sie sei eine Sa-
che der Zuschreibung, die in der «reditio completa» ihren ontologischen
wie zugleich gnoseologischen Grund besitzt, sie verdanke sich, sozusa-
gen, einem freien Entwurf des Geistes, der so seine eigene Vollendung
antizipiert. Wahrheitstheorien und Erkenntnistheorien sind im Licht ei-
nes solcherart metaphysischen Vorverstindnisses zu erarbeiten. Das soll-
te den Theologen befihigen, ganz ungeniert in den interdisziplindren Dia-
log einzutreten, ohne daB} er um seine Identitdt fiirchten mifte.



	Gott, Metaphysik und das ethische Argument : fragwürdige Plausibilität in der Moraltheologie

