
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

Autor: Bannach, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Bannach

Pelagianismus in der franziskanischen
Schöpfungstheologie?

I. Schöpfung und Soteriologie

In dem dogmatischen Aufriß, der den Sentenzen des Petrus Lombardus
und mit ihnen auch allen Sentenzenkommentaren des Mittelalters
zugrunde hegt, wird die Sendung des Hl. Geistes (missio Spiritus Sancti)
zunächst unter soteriologischen Gesichtspunkten verhandelt: Der Hl.
Geist erscheint im Anschluß an Augustinus als Gabe (donum), die den

sündigen Menschen in die Lage versetzt, die Folgen der Sünde zu
überwinden und dennoch gute, d. h. verdienstliche Werke zu vollbringen
(Sent. I, dist. 13—17). Verdienstlich sind Werke, die über das Gott ohnehin

Geschuldete hinausgehen und daher gewissermaßen den Mehrwert
des Lebens steigern, weshalb im Meritumbegriff durchaus so etwas wie
Spontaneität hegt, eine Reahtät, die über die schiere Daseinsnotwendigkeit

hinausreicht und deshalb in die Sphäre des Geistes reicht. Höchst
umstritten ist nun aber die Frage, wie die geschöpfliche Seite dieser

Sphäre des Geistes zu fassen sei. Wird sie Teil des Geschaffenen, oder
verbleibt sie in ihrem innertrinitarischen Prozeß? Anders gefragt: Muß
man die geschöpfliche Seite des Hl. Geistes von seinem Hervorgehen
aus der götthchen Trinität unterscheiden1, oder muß man diese
Unterscheidung gerade vermeiden, um die Reahtät des Geistes nicht zu
verdoppeln? Petrus Lombardus hat in seinen Sentenzen eine solche
Verdoppelung der Reahtät des Geistes abgelehnt und das Hervorgehen des

Geistes aus der götthchen Trinität mit seiner Wirkung im Bereich des

Geschöpflichen in eins gesetzt. Aber, und das ist die andere Seite des

Problems, besteht nicht die Gefahr, daß die Eigenständigkeit der
Geschöpfe sich gegenüber dem Hervorgehen des Geistes aus der götthchen
Trinität verselbständigt, weil die Einwirkung des Geistes auf die
Geschöpfe nicht mehr begrifflich gefaßt werden kann, das Geschaffene in
einem bloßen Gegenüber zum schöpferischen Geist Gottes verharrt?

1

Vgl. PETRUS LOMBARDUS, Sententiarum libri quatuor, Paris 1841, 48.



74 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

Hier stellt sich dann schnell der Pelagianismusverdacht ein. Und in der
Tat ist das schöpfungstheologische Verständnis der Realität des Hl. Geistes

bei dem Lombarden immer wieder mit dem Pelagianismusvorwurf
bedacht worden. Wenn der Geist nicht auch eine geschaffene Gestalt
besitzt, die den Menschen Gottes nahebringt, dann scheint der Mensch von
sich aus oder ex puris naturalibus, wie die Formel lautet, verdienstlich
handeln zu können oder gar Gott heben zu können. Dem Interesse an
der schöpfungstheologischen Einheitlichkeit der Realität des Geistes
steht so das Interesse gegenüber, nicht unbedacht in das Fahrwasser des

Pelagianismus zu geraten.
Die Frage, faßt man das Problem strukturell, ist somit, ob die

theologische Anthropologie der Schöpfungstheologie oder der Christologie
zuzuordnen ist. Pelagius selbst hat die Anthropologie der Lehre von der

Schöpfung zugeordnet, Augustinus bekanntlich der Christologie.
Die spätere Franziskanertheologie seit Duns Scotus (f 1308 in Köln)

nun ist aus Interesse an der Theologie der Schöpfung, die von dem
Ordensgründer Franz von Assisi inauguriert worden war2, Petrus Lombar-
dus gefolgt und hat an der Einheitlichkeit des Geistwirkens in der
Schöpfung festgehalten, hat also wie Pelagius die theologische Anthropologie

der Schöpfungslehre zugeordnet. Ist sie deshalb dem error Pela-

gii anheimgefallen, oder konnte sie ihn vermeiden?

II. Die Kritik Gregors von Himini an derfranziskanischen Schöpfungstheologie

Für die Beurteilung der franziskanischen Schöpfungstheologie als pela-
gianisch war Gregor von Rimini (1300-1358) sehr einflußreich. Dies hat
H. Obermann in seinen Einleitungen zu der Edition von Gregors
Kommentar zu den Sentenzen unterstrichen3, ohne die Frage zu stellen, ob

Gregors Urteil denn auch historisch gerecht sei, also der franziskanischen

Schöpfungstheologie Gerechtigkeit widerfahren lasse. Um hier
einen Standort zu gewinnen, muß man sich zunächst klarmachen, daß

2 Die frühere Franziskanertheologie nimmt zwar wie etwa Bonaventura auch einen
habitus caritatis an und widerspricht insofern dem Lombarden. Aber Bonaventura
betrachtet die Position des Lombarden nicht als irrig, sondern nur als defizitär. In seiner

Darstellung des Problems bleibt, wie bei Petrus Lombardus, die Hauptfrage, wie sich
der ungeschaffene Hl. Geist zum geschaffenen verhält, bleibt die Frage nach der Einheit

des Geistes die Schlüsselfrage. Denn die zentrale These lautet «Spiritus sanctus non
est unibilis», eben wegen seiner Einheit. Die geschaffene Gnade kann daher nur das

Abbild des ungeschaffenen Geistes sein. BONAVENTURA, Sent. I, dist. 17. qu. 1. Opera
Selecta I, Florenz 1934, 238.

3 Vgl. GREGOR VON Rimini, Lectura super primum et secundum sententiarum,
hrsg. von TRAPP, A.D./MARCOLINO, V./SANTOS-NOYA, M., Berlin 1979ff.



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 75

Gregor stets Duns Scotus und Wilhelm von Ockham, wenn er sie denn

nennt, kritisiert, es sich also zunächst um eine Auseinandersetzung
zwischen verschiedenen mittelalterlichen Schultraditionen handelt, was uns
jedoch nicht der Verpflichtung enthebt, Gregors Argumente genau zu
prüfen.

Gregor stellt die Frage, ob der Mensch nach seiner gegenwärügen
Verfassung, unter Berücksichtung von Gottes generellem Einfluß,
seinem Geist (wobei an die Schöpfung und ihr Fortwirken in Gottes
Schöpfungshandeln zu denken ist) durch den freien Willen und seine
natürlichen Gaben ohne eine besondere Hilfe von Seiten Gottes einen moralisch

guten Akt hervorbringen kann.4 Gregor wirft einigen moderni vor,
sie stürzten geradewegs in die Pelagianische Häresie, bei allem Respekt,
den man diesen Doktoren schuldig sei. Denn sie bejahen diese Frage.

Das Urteil basiert auf der Unterscheidung von Gottes generellem
Einfluß (durch die Schöpfung und das Schöpfungswerk) und Gottes
besonderer Hilfe bei der Überwindung der Sünde, also genau der
Unterscheidung, die Petrus Lombardus abgelehnt, bzw. auf die Unterscheidung

der innertrinitarischen circumincessio und das unmittelbare
Hervorgehen des Geistes in Form des donum beschränkt hatte.

Genauso habe Pelagius unterschieden und dabei die Meinung vertreten,

der Mensch wolle die Überwindung der Sünde durch ethisch
verantwortbares Handeln, er könne es nur nicht. Gregor hält dagegen, kein
Mensch könne nur unter dem Schöpfungshandeln und ohne die spezielle
Hilfe Gottes eine Handlung vollbringen, weil der Wille und die Vernunft
bei der Beurteilung sämtlicher Umstände miteinander übereinstimmen
und als moralisch gut zu beurteilen seien. Ohne diese spezielle Hilfe
könne der Wille nicht wollen, was die Vernunft im Bück auf Gott und
den Nächsten zu tun vorschreibt.5 Die Wendung per sola naturalia steht
hier für den Einfluß des göttlichen Schöpfungshandelns. Aber auch das

dictamen rectum rationis funktioniert nicht aufgrund des generellen
Einflusses von Gottes Schöpfungshandeln.6 Selbst wenn man einmal (zu Diskus

sionszwecken) voraussetzt, der Mensch könne erkennen, was zu tun

4 «Utrum homo secundum praesentem statum, stante influentia dei generali, possit
per liberum arbitrium et naturalia eius absque speciali dei auxilio agere actum aliquem
moraliter bonum.» GREGOR VON RlMINI, Lectura (s. Anm. 3), 17.

5 «Prima [conclusio] erit quod in statu isto nullum actum moraliter bonum homo
potest agere ex se sive per sola naturalia cum communi tantum influentia dei, sed ad

quodlibet huiusmodi peragendum indiget speciali auxilio dei.» Ebd., 19.
6 «Secunda [conclusio], quod homo secundum hunc statum ex se absque speciali

auxilio dei non potest habere aliquod rectum dictamen practicum seu cognoscere quod
sit volendum aut nolendum, agendum vel vitandum; et loquor semper de his quae
pertinent ad vitam hominis bonam vel pravam moraliter.» Ebd.



76 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

gut und richtig sei, dann könne sein Wille noch lange nicht (das heißt
ohne göttliche Hilfe) eine solche Tat hervorbringen.7 Das alles sei

Pelagianismus. Pelagius habe nämlich unterschieden zwischen können, wollen

und tun. Und er behauptete, lediglich das Können stamme von Gott,
Wollen und Tun dagegen gingen unter dem allgemeinen Einfluß des
göttlichen Schöpfungshandelns aus dem menschlichen Willen hervor.8 So ist
klar, daß die franziskanische Schöpfungstheologie pelagianisch sei.9 Pelagius

habe nicht so sehr darin geirrt, daß er das Können, Wollen und
Handeln dem allgemeinen göttlichen Schöpfungswillen unterstellte,
sondern vor allem darin, daß er die Bedeutung der göttlichen Gnade
herabspielte. Das sei für Augustinus der eigentliche Grund seiner Attacken
gegen den irischen Mönch gewesen.10 Im vorletzten Kapitel seines Buches

gegen die Häresien schreibe Augustinus, sie, die Pelagianer, seien geradezu

Feinde der Gnade Gottes, weil sie meinen, der Mensch könne ohne
den Beistand der göttlichen Gnade die Vorschriften Gottes erfüllen.11

Auch das Konzil von Karthago unter dem Vorsitz des Augustinus habe
418 erklärt12, daß Pelagius und Coelestin zu verurteilen seien.

«Denn sie versichern, und sie würdigen in diesem Punkt die Gnade Gottes
herab, daß er [Gott] den Menschen mit einer so großen Natur ausstatte, welche

durch den eigenen Willen das Gesetz Gottes erfüllen kann, ob es nun
natürlich in die Herzen geschrieben sei oder ob es schriftlich gegeben sei.»13

7 «Tertia [conclusio], quod, supposito quod homo habeat veram notitiam de agendo,

adhuc sine speciali auxilio dei non potest conformiter velle et conformiter ope-
rari.» Ebd.

8 «Sciendum quod Pelagius distinguens inter posse, velle et agere, solum posse di-
cebat nobis a deo esse. Et ideo secundum eum non est in nostra potestate, ut possimus
bene vel male velle aut possimus bene vel male operari. In nostra autem potestate est
bene et male velle, et bene ac male agere. Nec ad ista divino indigemus ausilio.» Ebd.

9 «Ciarum autem est quod ab ista sententia opinio praemissa non discordât, cum
dicat nos per sola naturalia bene agere posse». GREGOR VON RlMINI, Lectura (s. Anm.
3), 46.

10 «Augustinus ait: <Sed ne nihil de gratia dixisse videretur.)» Ebd.
11 «In libro De haeresibus capitulo paenultimo: «Pelagiana, inquit, haeresis etc.); se-

quitur: <Hi gratiae dei in tantum inimici sunt, ut sine hac posse hominem credant face-

re omnia divina mandata.)» Ebd. Gregor bezieht sich auf AUGUSTINUS, De haeresibus,

cap. 87, entstanden 428/429 (PL 42, 47).
12 Vgl. DENZINGER, H./HÜHNERMANN, P., Enchiridion symbolorum, Freiburg

3'1991, 222-230.
13 «Item in epistola cuiusdam concilii Carthaginensis Ad papam Innocentium I,

celebrati sub Aurelio episcopo Carthaginensi, sie habetur: <Pelagium et Coelestium auc-
tores nefarii prorsus et a nobis omnibus anathematizandi erroris advertimus>; et sequi-
tur: <Isti asserunt in eo dei gratiam deputandam, quod talem hominis instituit creavit-

que naturam, quae per propriam voluntatem legem dei posset implere, sive naturaliter



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 77

Ebenso habe das Konzil von Mileve (417)14 eine Verurteilung von Pela-

gius ausgesprochen, mit demselben Vorwurf an dessen Adresse, er mindere

die Bedeutung der göttlichen Gnade herab.15 Wer aber sieht nicht,
ruft Gregor emphatisch aus, daß dieses Urteil diejenigen meint, die
behaupten, wir könnten Gott ex puris naturalibus über alles heben. In
diesem Gebot ist nach einem Wort des Erlösers das ganze Gesetz beschlossen.

Und wir könnten den Willen mit einem behebigen Vernunfturteil
zur Übereinstimmung bringen.16

Um diesen Fehlschluß zu vermeiden muß man, entgegen der großen
Autorität des Lombarden, annehmen, daß der Hl. Geist in Form der
Caritas creata auch eine geschaffene Reahtät darstellt.17 Die ganze
Argumentation Gregors beruht auf der Unterscheidung von influentia Dei
generahs und auxihum speciale. So wird aber in der franziskanischen
Schöpfungstheologie nicht unterschieden, jedenfalls in der Mehrzahl
ihrer Problemanalysen nicht. Deshalb wird man urteilen müssen, daß Gregor

an der franziskanischen Schöpfungstheologie vorbeiredet. Das gilt es

nun am Beispiel von Duns Scotus und Wilhelm von Ockham zu zeigen.

III. Die Problematik des Habitusbegriffes nach Duns Scotus

Auch für Scotus ist Augustinus zweifellos die Autorität. Er versteht ihn
freilich systematischer, was sich vor allem an einer ausgefeilten Psychologie

des Willens zeigt. Hier ist sein offener oder heimlicher Kontrahent
Thomas von Aquin. Dieser hatte sich für die Psychologie vor allem an

in corde conscriptam sive in litteris datam.»> GREGOR VON RlMINI, Lectura (s. Anm.
3), 19.

14 Vgl. DENZINGER/HÜNERMANN, Enchiridion (s. Anm. 12), 218-220.
15 «Item in concilio Milevitano, tempore Arcadii et Honorii imperatorum et pulpae

praedicti Innocentii sub eodem Aurelio episcopo celebrato, sie habetur Capitulo 5:

(Item, si quis dixerit eandem gratiam (dei) per Iesum Christum dominum nostrum
propter hoc tantum nos adiuvare ad non peccandum, quia per ipsam nobis revelatur
intelligentia mandatorum, ut sciamus quid appetere, quid vitare debeamus, non autem
per illam nobis praestari, ut quod faciendum cognoverimus, (etiam) facere diligamus
atque valeamus, anathema sit.»> GREGOR VON RlMINI, Lectura (s. Anm. 3), 20.

16 «Quis autem non videat hoc eos dicere, qui asserunt ex puris naturalibus nos
deum posse diligere super omnia — in quo secundum sententiam salvatoris <tota lex pen-
det> - et cuilibet recto rationis dictamini nos posse voluntatem conformare sine spe-
ciali auxilio dei? Immo eo amplius se non egere dei gratia monstrant, quo, nec ad cog-
noscendum quid agendum nobis sit vel vitandum, dicunt nos egere divino auxilio sed

id per sola nostra naturalia posse.» Ebd.
17 «Quamvis autem haec opinio sit sollemnis propter auctoritatem Magistri, com-

muniter tamen doctores oppositum opinantur, et ego una cum eis puto oppositum esse

verum.» Ebd., 217.



78 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

Aristoteles orientiert. Seine Psychologie zeichnet sich dadurch aus, daß
alle Seelenregungen als von außen verursacht behandelt werden, getreu
dem Grundsatz «omne quod movetur, ab alio movetur». Es gibt also
keine psychische Spontaneität der Seele oder von Seelenkräften, wie das

in der platonisch-augustinischen Tradition der Fall ist. Man kann sagen:
Seele ist der Prozeß des Leibes zu seiner Bestimmung18, und dieser Prozeß

wird durch die Eigenschaften (proprietates), die Vermögen (poten-
tiae) und die virtutes, die aus den habitus hervorgehen, und die passiones
gesteuert.19 Auch die gratia creata, die geschaffene Gnade, ist ein
Moment in diesem Prozeß20, und deswegen muß der Hl. Geist auch eine
geschaffene Gestalt besitzen — eine Schlußfolgerung, die Petrus Lombar-
dus, wie gesagt, abgelehnt hatte. Thomas kann so in der Secunda secun-
dae, in der Lehre von den eingegossenen theologischen Tugenden (fides,
spes und Caritas) die Lehre vom Hl. Geist anthropologisch als Qualität
des Geschöpflichen interpretieren, da der Prozeß des Leibes zu seiner

Bestimmung mehrere verschiedene Momente beinhalten kann, zu denen
eben auch das geschaffene Ungeschaffene (gratia creata) gehören kann.

Aber besitzt der Hl. Geist wirklich eine geschaffene Gestalt? Kann er
wirklich eine geschaffene Gestalt besitzen? Die Frage muß auftauchen,
wenn man überlegt, wie denn der Hl. Geist als geschaffene Gestalt in die
psychischen Motivationsschichten eingreifen kann, ohne seine ursprüngliche

Gestalt zu verlieren. Um das biblische Bild zu benutzen: Wie
vermag der Wind, von dem man nicht weiß, woher er weht, in den psychischen

Haushalt eines Menschen einzugehen? Ist eine solche Metamorphose

des Geistes möglich, ohne daß der Geist seinen Charakter als

Geist verliert? Hat der Lombarde mit seinem Vorbehalt gegen eine
solche Vorstellung nicht Recht? Und vor allem: Wie läßt sich das
Zusammenwirken von gratia creata und dem Willen des Menschen denken,
wenn letzterer wirklich frei sein soll und Gott den Menschen und nicht
seine eigene Gnade akzeptiert? Liegt die Schlußfolgerung nicht nahe, daß
der Mensch aus der geschaffenen Gnade Gott gegenüber Rechtsansprüche

ableiten kann, da Gott sich in der Menschwerdung Christi selbst

verpflichtet hat, Gnade zu gewähren und der Mensch vermöge der gratia
creata sozusagen an der göttlichen Selbstverpflichtung teilhat?

18 «Et ideo cum actus caritatis perfectionem quamdam habeat ex hoc quod est me-
ritorius omnibus modis, oportet ponere, caritatem esse habitum creatum in anima;

quae quidem effîcienter est a tota trinitate.» THOMAS VON AQUIN, Sent. I, dist. 17 qu 1

arl. co. Vgl., STh I—II, qu. 110 ar2. co.
19 Thomas von aquin., STh I, qu. 76ff.
20 Thomas von aquin., STh I—II, qu. 110.



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 79

Dies sind Fragen, die Scotus unter anderem bei der Kommentierung
von Sent. I, dist. 17 beschäftigen. Der Lombarde nimmt außer dem Wirken

des Hl. Geistes, wie gesagt, keine geschaffene Gestalt in Form eines
habitus creatus an. Richard von Middleton hat dieser Auffassung den
Vorwurf gemacht, sie sei pelagianisch, weil es ja dann der menschliche
Wille alleine sei (freilich unter Einfluß des Hl. Geistes), der moralisch
gute Akte hervorbringe.21 Scotus widerspricht. Denn Pelagius nahm an,
daß der Mensch ex puris naturalibus, ohne speziellen Beistand des Hl.
Geistes moralisch gute Werke tun könne. Daher widerlege auch der
Magister diese Meinung im II. Sentenzenbuch in der 28. Distinktion.22

Das Problem der Rede vom habitus caritatis hegt einzig und allein
darin, das Zusammenwirken von Hl. Geist und menschlichem Willen
korrekt zu bestimmen. Und hier widerspricht Scotus zunächst der gängigen

Auffassung der Meinung des Lombarden.

«Mir scheint, daß der Magister in dieser Quaestion anders dachte, als ihm
für gewöhnlich unterstellt wird: Er will nämlich, daß außer Glaube und
Hoffnung in der Seele ein habitus angenommen werde, der die Seele
angenehm mache, weshalb ihr Handeln verdienstlich genannt werden könne.»23

Scotus belegt diese Auffassung des Lombarden mit umfangreichen Zitaten

aus dessen Sentenzen, was zeigt, wie groß sein Interesse am Magister
Sententiarum in dieser Frage ist.

Die Frage aber ist: Was ist ein habitus? Und ist ein habitus notwendig,

um moralisch qualifizierte Akte hervorzubringen?24 Es ist klar, daß

Scotus aufgrund seiner Psychologie des Willens der thomanischen
Lösung des Problems, was ein habitus sei25, nicht folgen kann. Die Frage
kann nur beantwortet werden, wenn man fragt, was denn der habitus in
Bezug auf den moralisch qualifizierten Akt für eine Art von Ursache sei.

21 «Sed haec opinio (Magistri) modo a magistris communiter non tenetur, quia ra-
tionabilis non est et videtur appropinquare errori Pelagii» (Venedig 1507 I f. 57ra).
RICHARDUS DE MEDIAVILLA, Sent. I, dist. 17 a. 1 q.l in corp.; zitiert bei DUNS SCOTUS,

Lectura I, dist. 17, pars 1 qu. un. Opera omnia XVII, Ed. Vat., 1966, 195.
22 Vgl. PETRUS LOMBARDUS, Sent. II, d. 28 c. 1-3, Paris 1841, n. 253-256.
23 «Sed videtur mihi quod Magister aliter senserit in hac quaestione quam ut sibi

communiter imponitur: vult enim quod, praeter fidem et spem, ponitur in anima
habitus gratifîcans animam, unde actus dicatur meritorius.» DUNS SCOTUS, Lectura I,
dist. 17 pars I qu. un. n. 31, Ed. Vat., vol. XVII, 193.

24 «Sed his positis, adhuc remanet diffîcultas in quaestione: quare ponitur habitus
gratifîcans et quare tota Trinitas non operatur actum diligendi sine habitu, cum ibi
inhabitat specialiter, sed voluntas elicit actum meritorium assistente Spiritu Sancto?

Quae est nécessitas hoc ponendi?» Ebd., 196, n. 44.
25 Vgl. Thomas VON Aquin, STh I—II, qu. 49ff.; dazu PESCH, O.H., Thomas von

Aquin, Mainz 1988, 231ff.



80 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

Und Scotus zögert nicht zu antworten: Nur der Wille ist Ursache des

moralisch qualifizierten Aktes, und die Caritas als Gabe der ganzen Tri-
nität steht dem Willen ut ornatus bei.26 Klar aber ist, daß Scotus nicht
wie Gregor von Rimini zwischen dem generellen und dem speziellen
Einfluß des Geistes auf die menschliche Seele unterscheidet, sondern
einen einheitlichen Akt der gesamten Trinität am Werke sieht.

In der Ordinatio stellt Scotus in Beantwortung der Frage, wie habitus
und Wille bei der Hervorbringung eines moralisch qualifizierten Aktes
zusammenwirken, fünf verschiedene Wege dar, um sich dann selbst für
den dritten zu entscheiden. Dieser geht davon aus, daß habitus und
voluntas als Partialursachen gleichmäßig an der Hervorbringung des moralisch

qualifizierten Aktes beteiligt sind.27 Das geht so lange gut, als man
nicht genauer nachfragt. Und der Doctor subtiüs wäre nicht der Doctor
subtilis, wenn er nicht genauer nachfragte. Man kann zwar sagen, daß

dem habitus Priorität zukommt, weil er es ist, der den Willen zum Handeln

bringt. Dann aber handelt man sich folgende Einwände ein28:

1. Es ist der Wille, der den habitus benutzt und nicht umgekehrt.
Was ein anderes beim Handeln benutzt, hat gegenüber diesem die Priorität

und das, was benutzt wird, ist gleichsam ein Instrument oder eine
Zweitursache in Bezug auf die Handlung.29

26 «Ad istum igitur articulum dicendum quod ad videndum necessitatem habitus ca-
ritatis propter actum meritorium gratificantem animam, oportet videre quam causali-
tatem habet habitus respectu actus meritorii, quia voluntas non habens habitum talem,
non potest in actum meritorium, et habens potest. Vel igitur oportet quod sola voluntas

sit causa actus meritorii et Caritas assistât ut ornatus voluntatis, vel quod solus
habitus caritatis eliciat actum, vel quod ambo concurrant ad causandum actum meritorium.»

Ebd., 200, n. 56 (Anm. 23).
27 «Tertio modo rationem principii activi respectu actus, potest dici quod habitus

est causa partialis activa, cum ipsa potentia (quae est etiam causa partialis), respectu
actus perfecti procedentis a potentia et habitu, licet ipsa potentia posset esse totalis
causa respectu actus imperfecti praecedentis generationem habitus. Et tune de distinc-
tione istarum duarum causarum partialium, et quomodo per se faciunt unam totalem
causam, dicendum esset sicut dictum est supra distinctione 3 quaestione <De causa no-
titiae genitae.>» DUNS SCOTUS, Ordinatio I, dist. 17 pars 1 q.1-2, Ed. Vat., vol. V, 152,
n. 32.

28 «Videtur quod habitus, quia causae prioris est determinare secundam, et non e

converso: habitus autem déterminât potentiam ad agendum et inclinât earn, et non e

converso; inclinare autem est superioris respectu inferioris, et non e converso.» Ebd.,
153, n. 34.

29 «Primo, quia potentia utitur habitu, non e converso - quia quod utitur alio in
agendo, est principalius eo, et illud quo utitur est quasi instrumentum vel causa se-
cunda respectu eius.» Ebd., 153, n. 35. Ich bleibe im deutschen Text anstatt beim Ab-
straktum «potentia» bei dem konkreten Ausdruck «Wille».



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 81

2. Sodann ist der Wille in Bezug auf das, was zu tun ist, offener als

der habitus und insofern eine übergeordnete Ursache.30
3. Und schließlich, das ist das gewichtigste Argument, ist der habitus

eine naturhaft wirkende Ursache. Wenn er die Hauptursache wäre, würde
er den Willen naturhaft bewegen, und folglich würde der Wille naturhaft
handeln, wenn er so handelte, wie er bewegt wird.31

Scotus rechnet mit der Möglichkeit, daß der habitus bei der
Hervorbringung eines moralisch qualifizierten Aktes überhaupt keine Rolle
spielt. D. h. er verwirft die in der Nikomachischen Ethik gegebene
Bestimmung der Bestandteile der Seele32, weil die Seele aufgrund ihrer
Spontaneität einheitlich zu denken ist33. Von dem Begriff ë^iç, der bei
Aristoteles seelische Disposition und Gewöhnung, Übung zugleich bezeichnet,

bleibt nur noch Gewöhnung oder Übung übrig. Moralische Übungen

aber sind von einer sie umgebenden sittlichen Ordnung abhängig.
Nun läßt sich der Fall denken, daß wir es mit verschiedenen sittlichen
Ordnungen zu tun haben, ja es läßt sich sogar vorstellen, daß das

moralische Handeln von einer sittlichen Ordnung in die andere übergeht,
sozusagen einen kulturellen Wechsel vollzieht. In dem Augenblick des

Übergangs gibt es einen actus indifferens, der indifferent ist bezüglich
der konkreten sittlichen Ordnung, nicht aber in Bezug auf seine unmittelbare

Beziehung auf den Hl. Geist. Dieser nämlich ist unmittelbar wirksam

in jeder menschlichen Seele, auch wenn die kulturellen Traditionen,
in denen die Menschen jeweils leben, differieren. Ja, die schöpferische
Mächtigkeit des Geistes ist so durchschlagend, daß man sich ihr nur
entziehen kann, wenn man einen bewußten Widerstand (obex) entgegensetzt.

Unbestimmt gegenüber gut und böse sind Akte, die Scotus arthafte
Akte nennt. Der Akt des Almosengebens ist zunächst nur arthaft, da die
weiteren Bestimmungen (etwa nach den Motiven des Handelns oder der
Absicht, Bestimmungen, die die Spätscholastik unter dem Begriff der

30 «Similiter, potentia est illimitatior in agendo quam habitus, quia ad plura se ex-
tendit; sed causa superior videtur esse illimitatior extensive; ergo etc.» Ebd., n. 36.

31 «Praeterea, tertio, habitus est causa naturalis. Ergo si ipse sit causa principalis,
movens potentiam, moveret earn per modum naturae, et per consequens potentia cum
agat eo modo quo movetur, ageret per modum naturae: nam agens quod agit in quantum

movetur - si movetur per modum naturae - agit etiam ulterius per modum naturae,

et ita omnis actio potentiae habituatae esset naturalis et nulla libera (saltern non in

potestate voluntatis) quod est inconveniens.» Ebd., n. 37.
32 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, 1105b20.
33 Die Kritik am Habitusbegriff setzt, gegen O.H. Pesch, schon in der katholischen

Tradition des Mittelalters selbst und nicht erst bei Luther ein. Vgl. PESCH O.H., Thomas

von Aquin (s. Anm. 25), 232f.



82 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

circumstantiae zusammenfaßt) noch fehlen. Sie bedürfen also einer
weiteren Determination, um gut oder böse zu sein.34 So hatte auch Thomas
gelehrt.35 Darüber hinaus kann nun aber nach Scotus auch ein bestimmter

Akt gegenüber gut oder böse unbestimmt sein. Ein einzelner Akt
kann als naturhaft angesehen werden. Dieser wäre dann unbestimmt
gegenüber sittlichen Qualitäten. Oder ein sittlicher Akt, der immer entweder

gut oder schlecht ist, kann unbestimmt sein hinsichtlich seiner
Verdienstlichkeit.36

Kommt hier Scotus nicht doch sehr in die Nähe von Pelagius und
dessen Behauptung, es gäbe Akte menschlichen Handelns jenseits von
gut und böse? Der freie Wille des Menschen sei eben darin frei, daß er
die Wahl zwischen gut und böse habe und deswegen in sich selbst
unbestimmt sein müsse? Diese Frage müßte bejaht werden, wäre da nicht
Duns' Meinung, daß der schöpferische Geist Gottes, der Hl. Geist,
unmittelbarer Beistand jeden menschlichen Handelns ist und es so zu einer
neutralen Position des freien Willens gar nicht kommen kann.

In Summa: Wir finden bei Scotus eine vorsichtige Kritik am
Habitusbegriff. Alles, was der habitus hinsichtlich seiner Kausalität leistet,
läßt sich viel besser verstehen, wenn man diese Kausalität Gott selbst,

genauer dem Hl. Geist zuschreibt. Daher das große Interesse, das Scotus
für die Position des Lombarden hat. Genau so wenig, wie man dessen

Meinung als pelagianisch beschreiben kann, kann man diejenige von
Duns Scotus als pelagianisch beschreiben.

34 «Sed actus (secundum speciem> est indifferens: et secundum se nec est bonus nec
malus. Dicitur enim actus esse (secundum speciem consideratus>, quando intelligitur
transire supra materiam debitam, — ut (dare eleemosynam> potest esse malus et potest
esse bonus, quia in uno potest esse bonus et in alio malus; et ideo (dare eleemosynam>,
secundum se consideratum, nec est actus bonus nec malus, sed indifferens ad boni-
tatem et malitiam secundum diversas circumstantias bonas aut malas, - et tarnen iste

actus in quolibet singulari est bonus aut malus. Sicut homo secundum se indifferens
est ut sit albus aut niger etc. et tarnen in singulari non est aliquis quin sit albus aut ni-

ger, sie in proposito actus secundum speciem est indifferens ad bonitatem aut
malitiam; sed nullus est in particulari a voluntate elicitus quin sit bonus aut malus, quia
voluntas imperans vel imperat secundum debitam circumstantiam et ordinat actum
secundum débitas circumstantias, et tunc est bonus - vel si non, tunc est malus.» DUNS

SCOTUS, Lectura II, dist. 41 qu. un., Ed. Vat., vol. XIX, 394£, n. 7.
35 Thomas VON AQUIN, De malo, qu. 2 a. 4 ad 5.
36 ((Aliter potest dici quod actus non solum prout est consideratus secundum

speciem potest esse indifferens, sed actus singularis. Nam actus naturalis potest comparari
ad bonitatem et malitiam moralem, vel totum potest comparari ad bonitatem et malitiam

meritoriam vel demeritoriam; et sicut actus naturalis est sicut materiale respectu
bonitatis moralis, ita actus moralis est ut materiale respectu bonitatis meritoriae. Et
utroque modo comparandi potest dici quod actus potest esse indifferens.» DUNS

SCOTUS, Lectura II (s. Anm.34), 395, n. 8.



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 83

IV. Der Habitusbegriff bei Wilhelm von Ockham

Das wird sofort noch deutlicher, wenn man die Weiterentwicklung der
Scotischen Position bei Wilhelm von Ockham betrachtet. Für Ockham
ist entscheidend, daß die Unmittelbarkeit des Wirkens Gottes durch den
Hl. Geist unterstrichen wird. Um diesem Gesichtspunkt Rechnung zu
tragen, muß man aber zu der Vorstellung von Gottes absoluter Macht
greifen. Denn nach dieser kann Gott unmittelbar bewirken, was er in der
gegenwärtigen Weltordnung mit Hilfe der Zweitursachen bewirkt.37 Die
gegenwärtige Weltordnung jedoch vorausgesetzt, kann niemand ohne
geschaffene Gnade erlöst werden.38 Das muß man wegen der Lehre der Hl.
Schrift und der Kirchenväter so festhalten.39 Und wenn nun behauptet
wird, daß die erste Schlußfolgerung, nämlich die nach Gottes potentia
absoluta, impliziere den Irrtum des Pelagius, so ist das nicht der Fall,
weil Pelagius annahm, daß Gnade faktisch nicht erforderlich sei, um das

ewige Leben zu erlangen, sondern daß ein Akt, ex puris naturalibus
erzeugt, das ewige Leben de condigno40 verdient.

«Ich aber behaupte, daß so ein Akt nur dann verdienstlich ist, wenn Gott
ihn nach seiner absoluten Macht akzeptiert.»41

Die beiden ordines stehen nicht beziehungslos nebeneinander, sondern
die Beziehung der potentia ordinata auf jene der absoluta stellt sicher,
daß auch die Weltordnung, die aus der potentia ordinata hervorgeht, als

aus Gottes Barmherzigkeit hervorgehend gedacht werden muß und so
die Beziehung zwischen Gott und Mensch nicht zu einem bloßen
Rechtsverhältnis denaturiert. Die Freiwilligkeit der Gnade und die
Freiwilligkeit des Menschen sicher zu stellen, die Beziehung zwischen Gott
und Mensch also zu einer Beziehung der Freiheit und nicht zu einem

37
« dico quod homo potest salvari sine caritate creata de potentia Dei absoluta

quidquid Deus potest facere mediante causa secunda in genere causae efficientis vel
finis, potest immediate per se.» WILHELM VON OCKHAM, Quodlibeta VI, art. 2. Opera
theologica IX, ed. WEY, J.G., St. Bonaventure 1980, 587.

38« dico quod numquam salvabitur homo nec salvari poterit nec umquam eliciet
vel elicere poterit actum meritorium secundum leges a Deo nunc ordinatas sine gratia
creata.» Ebd., 588.

39 «Et hoc teneo propter Scripturam Sacram et dicta Sanctorum.» Ebd.
40 Nach Gottes Selbstverpflichtung in der Heilsgeschichte im Gegensatz zu de con-

gruo: der Barmherzigkeit Gottes nach.
41

«Pelagius posuit quod de facto non requiritur gratia ad vitam aeternam haben-
dam sed quod actus ex puris naturalibus elicitus est meritorius vitae aeternae de

condigno. Ego autem pono quod solum est meritorius per potentiam Dei acceptantem.»
Ebd. — Zur Verhältnisbestimmung von Ockham und Pelagius auch WOOD, R., Ock-
ham's Repudiation of Pelagianism, in: The Cambridge Companion to Ockham, ed.

SPADE, P.V., Cambridge 1999, 350ff.



84 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

Rechtsverhältnis zu machen, genau dies ist nun auch der Grund, weshalb
Ockham die traditionelle Habituslehre in Grund und Boden argumentiert.42

Denn Gott kann durch den geschaffenen Gnadenhabitus nicht
genötigt werden, gnädig zu sein oder Gnade zu gewähren. Genau dieses

wäre der error Pelagii. Ockham identifiziert diese Position mit Petrus
Aureoli. Aber dieser Name steht für alle die Meinungen, die eine
geschaffene Gnade für nödg halten, damit der Mensch von Gott akzeptiert
wird, also auch etwa für Thomas von Aquin. Sie erscheint ihm schlicht
als nicht wahr.43 Denn jemand könne Gott heb und wert sein, ohne daß

ihm eine übernatürliche Form inhäriere.44 Das gilt jedenfalls de potentia
dei absoluta. Aber die Berufung auf sie rückt, wie gesagt, jede Heilsordnung

in das Licht der göttlichen Barmherzigkeit und Gnade, und insofern

hat Ockham nicht Unrecht, wenn er feststellt, diese seine Meinung
sei denkbar weit von jedem Pelagianismus entfernt.45 Denn Pelagius
nahm an, daß, wenn jemand einen guten Akt hervorbringe, der in die
Klasse der guten Akte falle, dann werde Gott genötigt, ihm das ewige
Leben zu geben - und nicht bloß aus seiner Gnade heraus —, weshalb er
notwendigerweise ungerecht würde, wenn er ihm nicht das ewige Leben
gäbe.46 Freiheit aber ist ein unaufgebbares Merkmal von Gottes Gnade
und Barmherzigkeit. Das hat Ockham klar erkannt. Und auch das, daß

die Hinwendung des Menschen zu Gott einen eben solchen Akt der
Freiheit und Freiwilligkeit beinhalten muß. Diese Freiheitsrelation von
Gott und Mensch ist ihm so wichtig, daß er in anderen Zusammenhängen

Positionen formuliert, die es verständlich machen, daß in dem nie zu
Ende geführten Prozeß um Ockhams Rechtgläubigkeit in Avignon auch
der Vorwurf des Pelagianismus gehörte. Dazu gehört vor allem die Di-
stinktion 41 des I. Sentenzenbuches, die die Frage stellt, ob es in einem
Erwählten irgendeinen Grund für seine Erwählung gebe und in einem

42 Die Kritik an der Habituslehre ist der deutlichste Hinweis darauf, daß Ockham
nicht mehr als Aristoteliker verstanden werden kann, sondern als Aristoteleskritiker
gelten muß. Deshalb muß das Urteil von RICHTER,V./LEIBOLD, G., Unterwegs zum
historischen Ockham, Innsbruck 1998, 73, modifiziert werden.

43 «Ista opinio non videtur mihi vera. Ideo arguo contra eam et ostendo quod de

potentia Dei absoluta, sine omni forma formaliter inhaerente, potest Deus animam ac-

ceptare.» WILHELM VON OCKHAM, Ordinatio XVII, q. 1. Opera Theologica III, ed.

ETZKORN, G.I., St. Bonaventure 1977, 445.
44

« ostendo quod aliquis potest Deo acceptus et carus sine omni forma super-
naturali inhärente.» Ebd., 452.

45 «Et sic ista opinio maxime recedit ab errore Pelagii.» Ebd., 455.
46 «Ipse enim Pelagius posuit quod si aliquis habeat actum bonum ex genere, Deus

necessitatur ad conferendum sibi vitam aeternam — et non mere ex gratia sua —, ita
quod necessario foret iniustus si sibi non tribueret vitam aeternam.» Ebd.



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 85

Verworfenen irgendeinen Grund für seine Verwerfung.47 Ockham
verwirft die Lösungen von Thomas von Aquin und Duns dieser Quaestion
und formuliert seine eigene, ohne vorgefaßte Meinung und übereilte
Schlußfolgerung.48 Da Gott nach einem Dictum von Augustinus nicht
eher straft, bevor jemand sündigt49, muß es einen Grund geben, warum
Gott sich einem Menschen gegenüber so verhält. Und dieser Grund
kann nur in dem unmittelbaren Verhalten des betreffenden Menschen
hegen. Diese Antwort muß sorgfältig eingeordnet werden in das, was
Ockham sonst zum Thema Pelagianismus zu sagen weiß, um nicht
mißverständlich zu sein. Sie zeigt außerdem, daß Ockham das Verhältnis von
Gott zum Menschen stets als ein unmittelbares Gegenüber auffaßt.

Durch diese Kritik am Habitusbegriff (die Luther teilt) wird
verständlich, wie Ockham zu Aussagen kommt (die Luther als so anstößig
empfindet), daß der Mensch Gott ex puris naturalibus heben könne.
Allein diese unmittelbare Beziehung des Menschen zu Gott ist nicht nur
dem Wesen der Freiheit, sondern auch dem Wesen der Liebe angemessen.

In der 9. Quaestion des III. Sentenzenbuches kommt Ockham noch
einmal auf die Frage zu sprechen, ob die Annahme übernatürlicher
habitus zwingend sei. Und für diese Frage gilt nun, es könne nicht mit
natürlicher Vernunft bewiesen werden, daß wir solche habitus benötigen.50
Das gilt für fides, spes und Caritas gleichermaßen. Daß solche habitus
überflüssig sind, zeigt sich nicht zuletzt daran, daß ein Heide, also ein

Ungetaufter, der unter Christen aufgewachsen ist, aber keinen (durch die

Taufe) übernatürhch eingegossenen habitus besitzt, dennoch alle
Glaubensartikel glauben kann und dennoch Gott über alles heben kann.51 Im
Umkehrschluß gilt daher, daß sich folglich die Christen nicht durch be-

47 «Utrum in praedestinato sit aliqua causa suae praedestinationis et in reprobato
aliqua causa suae reporobationis.» WILHELM VON OCKHAM, Opera Theologica IV, ed.

ETZKORN, G.I./KELLEY, F.E., St. Bonaventure 1979, 597.
48 «Ideo sine praeiudicio et assertione temeraria potest aliter dici ad quaestionem.»

Ebd., 605.
49 «Numquid ille deus) prius ultor, quam iste homo) peccator? Absit: neque

enim Deus damat innocentes.» AUGUSTINUS, De Genesi ad litteram XI, cap. 17 n. 22,
438 (PL 34).

50 «Non potest probari ratione naturali quod indigemus habitu supernaturali
quocumque ad consequendum finem ultimum.» WILHELM VON OCKHAM, Sent. III,
qu. 9., Opera Theologica VI, ed. KELLEY, F.E./ETZKORN, G.I., St. Bonaventure 1982,
279.

51 «Patet discurrendo per actum fidei, spei et caritatis, quia unus paganus nutritus
inter Christianos potest omnes articulos fidei credere, et Deum super omnia dirigere.»
Ebd.



86 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

sondere übernatürliche habitus auszeichnen.52 Und wenn der Magister
sententiarum das gemeint habe, dann habe er die Wahrheit gesagt, nämlich,

daß die Liebe in der Seele nichts anderes sei als der Hl. Geist, der
der Seele koexistiere, indem er den natürlichen Akt annehme und den
Willen antreibe, im Sinne einer Partialursache, um jenen Akt hervorzubringen.53

Ockham folgt also in der Abwehr der übernatürlichen habitus Duns
Scotus. Und wie dieser gibt er Petrus Lombardus in der Auffassung
Recht, der Hl. Geist selbst sei es, der die Seele des Menschen unterstütze
und auf den richtigen Weg bringe.

Wir können damit ein Profil der franziskanischen Schöpfungstheologie
erstellen:
1. Gott und Mensch stehen einander unmittelbar gegenüber. Scotus

hatte diesen Gedanken hoch spekulativ durch die These der Zusammenfassung

der Heilsgeschichte (meist beschrieben als Supralapsarismus54) in
der ewigen Erwählung Jesu Christi zum Ausdruck gebracht. Das war
durch Bonaventura schon vorgezeichnet, der im Proömium seines
Sentenzenkommentars Christus zum integrativen Subjekt der Theologie
gemacht hatte. Bei Ockham tritt an diese Stelle die Unterscheidung von
potentia dei absoluta und potentia ordinata, die den Verlauf dieser

Heilsgeschichte als kontingent setzt.
2. Das Gegenüber des Menschen ist in der Schöpfungsgeschichte

genauer der Hl. Geist.
3. Der Hl. Geist wird personal verstanden. Er wird von der Einengung

auf die Soteriologie befreit. Sein Feld des Wirkens ist die Schöpfung

und ihre Geschichte insgesamt.
4. Die Formel ex puris naturalibus ist eine Abwehrformel der

übernatürlichen (eingegossenen) Tugend. Sie sagt nichts über die Assistenz
des Hl. Geistes bei der Hervorbringung eines moralisch qualifizierten
Aktes aus.

52 «Sed omnes operationes quas experimur, mediantibus habitibus supernaturali-
bus, possumus experiri mediantibus habitibus naturalibus.» Ebd.

53 «Et si haec sit opinio Magistri Sententiarum, tunc verum dicit, scilicet quod
Caritas in anima potest de potentia Dei absoluta non esse aliud quam Spiritus Sanctus co-
existens, acceptans actum naturalem et impellens voluntatem per modum causae
partialis ad actum illum eliciendum.» Ebd., 280.

54 So etwa von OBERMAN, H., Spätscholastik und Reformation, Bd. I, Zürich,
1965.



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 87

V. Gabriel Biel

Das ist bei Biel anders. Er gibt in seiner Kommentierung von Sent. I,
dist. 17 zunächst die Position Ockhams gegenüber Petrus Aureoli wieder.

Auch für Biel ist das Wirken des Geistes ein einheitlicher Akt, der
nicht gleichsam aufgespalten werden kann in einen ungeschaffenen und
einen geschaffenen Teil.55 Aber Biel unterscheidet anders. Für ihn gibt es

eine generalis complacentia dei, die jedem Geschöpf innewohnt und eine

complacentia specialis, die nur denen innewohnt, die von Gott das ewige
Leben erhalten.56 Er greift damit die Unterscheidung Gregors von Rimini
auf und gerät so in die Nähe zum Pelagianismus, weil die Notwendigkeit
der complacentia specialis für die Hervorbringung moralisch qualifizierter

Akte bestritten werden kann und von Biel bestritten wird. Denn der
Mensch kann, indem er sich auf die Barmherzigkeit Gottes beruft, also
auf die complacentia generalis, jederzeit hinter die complacentia specialis,
auf die die potentia dei ordinata gleichsam zurückgeht, die Perspektive
wechseln. Die trinitarische Vermittlung von Schöpfungslehre und Sote-

riologie ist unterbrochen, von der Schöpfung aus gesehen ist die Erlösung

des Menschen durch Jesus Christus nur eine Möglichkeit, die zwar
jetzt gilt, die aber auch ganz anders sein könnte. Das aber heißt, daß in
Frage steht, wie notwendig Jesus Christus für die Vermittlung des Heils
ist, wenn sich hier alles Wesentliche schon durch Gottes Schöpfungshandeln

abspielt. Wenn Pelagianismus damit ausreichend beschrieben ist,
daß man mit Paulus57 und Augustinus fragen muß, ob Jesus Christus
umsonst gestorben sei, dann wird man schwerlich darum herumkommen,
Biel zumindest einer pelagianisierenden Tendenz zu zeihen.58

Wie so ein Rückschritt von der konkret geltenden Heilsordnung weg
auf Gott, den Schöpfer möglich ist, hat Biel in der 59. Lektion seines

Meßkommentars beschrieben. Hier erläutert er die Formel «facienti quod

55 Vgl. GABRIEL Biel, Collectorium circa quattuor libros Sententiarum I, dist. 17,

quaestio 1, ed. WERBECK, W./HOFMANN, U., Tübingen 1973, 412.
56 «Secundo notandum quod complacentia Dei respectu creaturae est duplex:

quaedam generalis, quaedam specialis. Generalis est voluntas divina, quae vult posse
esse bona, quaecumque esse possunt. Et haec complacentia est respectu omnium exi-
stentium et possibilium. Illo modo complacentia Dei supponit pro voluntate divina,
quae est essentia divina, connotando creaturam omnem, quae est vel potest esse bona
et perfecta.» Ebd.

57 Gal 2,21.
58 OBERMAN spricht davon, daß der Pelagianismus nicht genügend gemieden sei (s.

Anm. 54, 396) und schließt sich der These von J. Lortz [von der Nichtkatholizität des

Nominalismus] an. Nur hält er den Nominalismus für durchaus katholisch.



88 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

in se est, dat dominus gratiam» unter Berufung auf Alexander von Haies
folgendermaßen:

«Um zu begreifen, was facere quod in se ist, muß man sich vergegenwärtigen,
daß in jedem Menschen von Natur aus die rechte Vernunft vorhanden

ist, und sie ist der Maßstab für die Erkenntnis des Guten; sie stammt vom
Schöpfer, und ihr zufolge kann jede Seele erkennen, daß sie einen Anfang
hat, nach jenem Wort aus Psalm 100,3: Erkennet, daß der Herr Gott ist! Er
hat uns gemacht, und nicht wir selbst.»59

Entsprechend kann Gabriel Biel einen ordo bonitatis aufstellen. Er
beginnt stets mit dem Guten in der Schöpfung, um daraus folgend dann die

gesellschaftlichen Ebenen in der Bestimmung des Guten abzuleiten.
Danach ist das natürliche Gute dasjenige, das einem Ding zukommt, insofern

dieses ein positives Seiendes ist, nach dem Grade seines Seins, d. h.

je vollkommener ein Seiendes ist, desto besser ist es. Dies ist in allen

Dingen so, sofern sie sich in ihrer Güte voneinander unterscheiden.60
Die übrigen drei Arten des Guten kommen alle dem hervorgebrachten
Willensakt zu, und über ihn den einzelnen von Gott befohlenen Willensakten.61

Biel beschreibt die einzelnen dieser Willensakte. Das Wichtige
daran ist: Damit die Prädikation «gut» verwendet werden kann, ist es

erforderlich, daß stets alle vier Formen des Guten im Verbund auftreten
müssen, und zwar in ihrer Reihenfolge.62 Ein Willensakt kann also nur

59 «Ad videndum, inquit [Alexander] quid est facere quod in se est, est notandum
quod in quolibet homine per naturam est recta ratio, et hec rectitudo boni et notio, in-
dita a Creatore, qua quelibet anima potest cognoscere suum principium, scilicet deum,
secundum illud Psal.: Scitote quoniam dominus ipse est deus, ipse fecit nos, et non ipsi
nos.» Gabriel Biel, Canonis Misse expositio, vol. II, ed. OBERMAN, H./COURTNAY,
W.J., Wiesbaden 1965, 443.

60 «Bonitas naturalis est, quae convenit rei <inquantum est ens positivum>,
secundum gradum suae entitatis, secundum quam res est melior, quae est essentialiter
perfectior. Haec est in omnibus rebus secundum magis et minus.» Biel folgt hier Sco-

tus und Ockham; vgl. WILHELM VON OCKHAM, Quaestiones in librum secundum
sententiarum, ed. GÂL, G./WOOD, R., St. Bonaventure 1981, 338. GABRIEL BIEL,
Sent. II, dist. 7 qu. un., 201.

61 «Reliquae très bonitates proprie et primo conveniunt actui voluntatis elicito et

per illum actibus imperatis.» Ebd.
62 «Est enim bonitas naturalis, et est triplex moralis: Prima est <bonitas ex genere>,

altera est (bonitas ex circumstantia> (sive virtuosa>, (tertia bonitas meritoria sive> (gra-
tuita> vel (bonitas ex acceptatione divina>. Bonitas naturalis est, quae convenit rei (in-

quantum est ens positivum>, secundum gradum suae entitatis, secundum quam res est
melior, quae est essentialiter perfectior. Haec est in omnibus rebus secundum magis et
minus. Reliquae très bonitates proprie et primo conveniunt actui voluntatis elicito et

per illum actibus imperatis. Bonitas ex genere est bonitas, quae convenit volitioni (ex
hoc quod transit super obiectum conveniens tali actui secundum dictamen rectae ratio-
nis>. Sic omnis sumptio sibi potentis naturaliser nutrire est bona ex genere. Nam voli-



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 89

gut sein, wenn er seinerseits als ein Seiendes begriffen wird, das ipso
facto als natürliches Seiendes gut ist.

Das Problem des Pelagianismus bei Biel ist jedoch noch verwickelter,

als es bis jetzt den Anschein hatte. Biel hat nämlich eine sehr klare

Vorstellung davon, was Pelagianismus eigentlich sei. Wie bei Ockham ist
es die Ansicht, daß das Verhältnis des Menschen zu Gott als ein bloßes
Rechtsverhältnis aufzufassen ist, in dem der Mensch durch seine erworbenen

Verdienste (mérita de condigno) vor Gott bestehen zu können
meint, während es doch in Wirklichkeit so ist, daß Gott aufgrund seiner

Barmherzigkeit die Beziehung zum Menschen aufnimmt und daß für
diese Beziehung einzig das unmittelbare Verhältnis, die personale
Dimension, von Bedeutung ist. Dies sei die bestmögliche Absicherung
gegen den Pelagianismusverdacht.63 Gott hat aber schon mit der Schöpfung

aus purer Barmherzigkeit die Beziehung zum Menschen
aufgenommen. Das ist ein Sachverhalt, der durch Gregors Unterscheidung
von Gottes allgemeinem Schöpfungshandeln und Gottes Heilshandeln in
Jesus Christus verdunkelt wird, zumal es Gregor von Rimini unterläßt,
die Beziehung von Gottes Schöpfungshandeln zu seinem Heilshandeln

genauer zu bestimmen.64

VI. Luthers Kritik an Duns Scotus

Man kann die Unterscheidung zwischen Schöpfungshandeln und
Heilshandeln Gottes aber auch nach der anderen Seite auflösen und das

Schöpfungshandeln vom Heilshandeln Gottes aus interpretieren. Das ist
der Weg, den Luther gegangen ist und der ihn die scholastische Theolo-

tionis comedendi obiectum secundum rectam rationem est cibus potens nutrire. Sic
velle comedere venenum vel argillam est actus malus ex genere. Et dicitur ideo bonus
ex genere, quia, sicut genus specificatur et contrahitur per differentias ad speciem.»
Ebd.

63 «Ex quo sequitur quod Deus, quemcumque beatificat, mere contingenter, libéré
et misericorditer beatificat ex gratia sua, non ex quacumque forma vel dono collato,
nisi quod Deus misericorditer ordinavit, quod habens taie donum mereatur vitam ae-
ternam. Et hoc dictum maxime recedit ab errore Pelagii, qui posuit quod Deus
necessitate habens actum moraliter bonum dare vitam aeternam, et non ex gratia sua, ita
quod si non daret, esset iniustus.» GABRIEL BIEL, Sent. I (s. Anm. 55), 416.

64 «Sed an illud auxilium (art.9) speciali ratione homini impensum sit aliud ab influ-
entia et cooperatione Dei generali, qua assistit omni agenti ipsum movendo, an sit
idem, non déterminât. Non enim dicit quod homo indiget speciali auxilio Dei. Sed di-
cit: Indiget tali auxilio gratiae sub duplici ratione, scilicet generali et speciali etc.»
GABRIEL BIEL, Collectorium circa quattuor libros Sententiarum, ed. WERBECK, W./HOF-
MANN, U., Bd. 2, Tübingen 1987, 530.



90 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

gie seit dem Römerbriefkommentar kritisieren läßt.65 Denn richtig zu
unterscheiden, das macht die Kunst des Theologen aus. So ist die
Unterscheidung zwischen Gesetz und Zeremonialgesetz eine falsche
Unterscheidung, weil beides von Gott geboten ist66, die Unterscheidung
zwischen Gesetz und Evangelium hingegen eine notwendige und heilsame

Unterscheidung, an der für die Wahrheit der Theologie alles hängt.67 Das

Prinzip der rechten Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium
und die Vermeidung von falschen Unterscheidungen führt zu dem
reformatorischen Umbau der Theologie, der das Schöpfungshandeln von
Gottes Heilshandeln her versteht und nicht umgekehrt — wie es Scotus
umfassend begründet hatte — Gottes Heilshandeln von seinem
Schöpfungshandeln her. Erst wenn man sich dieses klarmacht, wird verständlich,

warum Luther in der Kritik am Habitusbegriff der Linie Scotus—

Ockham—Biel folgt und dennoch deren Verständnis des göttlichen
Schöpfungshandelns kritisiert, weil es aus lutherischer Sicht zu unhaltbaren

Konsequenzen in Bezug auf die Auffassung des freien Willens
führt.

Die Thesen gegen die scholastische Theologie aus dem Jahre 1516
kritisieren Scotus und Biel, weil diese aufgrund ihrer Auffassung von
Gottes schöpferischem Handeln zu der Meinung kommen, daß man den
menschlichen Willen neutral, das heißt unabhängig von dem die ganze
Wirklichkeit strukturierenden Gegensatz von Gesetz und Evangelium
verstehen könne. Eine solche meutrale Wirklichkeit) gibt es nicht. Jede
Wirklichkeit ist, wie schon ihr Begriff sagt, immer schon vom Gesetz
oder vom Evangelium bewirkt. Und daher ist der menschliche Wille
immer schon von der Wirklichkeit des Gesetzes oder von der Wirklichkeit
des Evangeliums her bestimmt.

So sagt die These 5 der Thesenreihe gegen die scholastische Theologie,

es sei falsch, davon auszugehen, daß das Strebevermögen (appetitus)
des Menschen von einem noch nicht determinierten Ort aus die
Möglichkeit habe, zwischen entgegengesetzten Möglichkeiten zu wählen.68

65jANZ, D.R. hat die Frage in Bezug auf Thomas von Aquin verhandelt, in: Luther
and Late Medieval Thomism, Waterloo (Ontario) 1983.

66 MARTIN LUTHER, WA 40.1., 242, 329, 510.
67 Ebd., 567, wo zwischen lex und fides unterschieden wird. Im übrigen ist die

gesamte große Galaterbriefvorlesung eine Demonstration der Unterscheidung zwischen
Gesetz und Evangelium. Denn die Dinge sind unterschieden, und deshalb ist auch der
Gebrauch der Dinge unterschieden.. Vgl. ebd., 336£, 478.

68 «5. Falsitas est quod appetitus liber potest in utrunque oppositorum, immo nec
liber sed captivus est.» MARTIN LUTHER, WA 1, 224.



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 91

Das Hefe auf die Heuhaufen des Buridanschen Esels hinaus. Der Mensch
ist vielmehr immer schon mit einer der Alternativen befaßt.

Gabriel Biel hatte die so inkriminierte These folgendermaßen
entwickelt. Ausgangspunkt ist die sog. Zirkumstanzenlehre, die spätmittel-
alterhche Version der Situationsethik.69 Nach ihr besteht jede menschliche

Handlung aus einer Reihe von circumstantiae, die ahe zusammenkommen

müssen, soll eine Handlung morahsch qualifiziert, d. h.
(verdienstlich) (meritorius) sein. Der wichdgste Umstand hinsichtlich der
Verdiensthchkeit ist die Forderung, daß die Handlung der Intention der

Anordnung Gottes Rechnung trägt.70 Nun gibt es aber auch Handlungen,
bei denen nicht ahe circumstantiae nötig sind. Das ist z. B. bei allen
moralischen Handlungen, bei denen es auf die Intention Gottes nicht
ankommt, der Fall. Beim 4. Gebot kommt es in erster Linie darauf an, daß

Vater und Mutter geehrt werden und nicht auf die Verdiensthchkeit.
Schheßhch kann man sich, wie oben schon bemerkt, die Situation denken,

daß (naturrechthch) die Wahl eines Moralsystems zur Debatte steht,
die Wahl etwa zwischen der schari'a des Islam, dem Dekalog des Alten
Testaments und der Bergpredigt. Diese Situation wäre nach Scotus und
Biel die natürliche Situation, in der die Handlung noch in keiner Weise
determiniert, also ut neutra ist. Hier ist die Anzahl der circumstantiae
sehr gering, bzw. tendiert gegen null. Wir haben also nach Biel, systematisiert

man, den actus indifferens, den actus morahs, und den actus
meritorius. Und diese Akte sind hinsichthch der Anzahl ihrer circumstantiae
voneinander zu unterscheiden. Aber diese Unterscheidung erzeugt in der
Sicht der These 5 gegen die scholastische Theologie das Vexierbild eines
freien Willens, der offenbar aus allen gesellschaftlichen und rehgiösen
Determinationen herausfällt. Da die Umstände eines morahsch qualifizierten

Aktes nicht mehr voneinander unterschieden werden können,
weil es keinen Standort außerhalb dieser Umstände gibt, ist auch das

dictamen rectae rationis nicht möghch, das in der Spätscholastik über die
morahsche Quahtät einer Handlung urteilt (These 6). Das widerlegt eben
auch die These vom freien Willen des Menschen, weil der Wille keinen
(neutralen) Ort hat, an dem er in seiner Freiheit in Erscheinung treten
könnte (These 10). Auch die Schöpfung oder besser noch: die Welt des

Geschaffenen ist kein solch neutraler, von jeder Kultur oder jeder kulturellen

Deformation unabhängiger Ort. Deswegen verweisen die Kreaturen

nicht einfach auf Gottes Liebe, wie Scotus angenommen hatte, so
daß in der Liebe zum Geschaffenen zugleich auch die Liebe Gottes zum

69 Vgl. jedoch schon THOMAS VON AQU1N, STh II, qu. 18 ar. 11 co.
70 Vgl. Gabriel Biel, Collectorium (s. Anm. 64), 528.



92 Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

Geschaffenen und die Liebe der Geschöpfe zu Gott sichtbar würde.
Deswegen kann der Mensch nicht durch die Reflexion auf sein Geschaffensein

Gott über alles Heben (These 13).
Diesen letzten Gedanken hat Luther in der Großen Galaterbriefvor-

lesung weiter ausgeführt. Dort heißt es, daß die theologisch schwächsten

Argumente diejenigen sind, die von der Reflexion über empirische
Gegebenheiten auf theologische Sachverhalte schheßen. So habe Scotus von
der Liebe des Menschen zu sich selbst darauf geschlossen, daß der
Mensch, so wie er sich selbst hebt, auch Gott auf natürhche Weise heben
könne.71 Ein solcher Rückschluß sei nur dann statthaft, wenn sich zeigen
heße, daß und wie Gott in das Geschaffene seine Absichten oder seine
Gesetze hineingelegt habe. Sind doch die politischen und ökonomischen
Ordnungen götthch zu nennen, weil Gott sie so angeordnet hat. Also ist
ein Argument, das von der götthchen Anordnung oder den Kreaturen
ausgeht, ein gültiges Argument. Man muß es nur in der rechten Weise

gebrauchen. So haben die Propheten häufig Gleichnisse verwendet, die
sie aus dem Bereich des Geschaffenen genommen haben, so wenn sie

Christus die Sonne nennen, die Kirche den Mond und die Doktoren der
Kirche die Sterne.72

Unwillkürlich fragt man sich, was Luther denn hier von Scotus
unterscheidet. Hat nicht dieser genauso von der Gleichnishafrigkeit der

Schöpfung geredet, die es erlaubt, aus ihr Argumente für die Existenz
Gottes abzuleiten oder sein Wesen zu beschreiben? Warum faßt Luther
Scotus so auf, als habe dieser bloß von der Natur geredet, von einer Realität

also, die gegenüber Geschaffensein und Nichtgeschaffensein noch
indifferent ist? Auch hinsichthch der christologischen Deutung der

Schöpfung steht Scotus Luther in nichts nach, wie wir gesehen haben.
Wo hegt also der Unterschied, die Luthers Kritik an Scotus rechtfertigte?

Sie hegt in der Interpretation der christologischen Deutung. Luther
versteht die christologische Signatur der Schöpfung von Christi Kreuz

71 «Et certe verum est, quod ista argumenta omnium infirmissima sunt, cum ab
humanis ad divina argumentamur, Ut Scotus solet: Homo, inquit, potest diligere Deum
super omnia; Quia se ipsum diligit super omnia, Ergo multo magis Deum.» MARTIN
LUTHER, WA 40.1., 459.

72 «Saepe a me audistis, quod ordinationes Politicae et Oeconomicae sint divinae,
quia Deus ipse ordinavit et approbavit eas, ut solem, lunam et alias creaturas. Ideo
argumentum ab ordinatione vel a creaturis Dei sumptum valet, modo eo recte utamur.
Sic Prophetae usi sunt frequentissime similitudinibus creaturarum, Christum solem,
Ecclesiam lunam, Doctores Stellas vocantes. Item, aliae innumerae similitudines sunt
in Prophetis de arboribus, spinis, floribus et fructibus terrae. Talibus plenum est etiam

novum Testamentum. Ideoque ubi ordinatio divina est in creatura, bene potest ab ea

sumi argumentum, et transferri ad divina.» Ebd., 460.



Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie? 93

und Auferstehung aus, ein Doppelaspekt, der sich in der Annahme
äussert, daß es jenseits der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium
keine wie auch immer beschreibbaren Wirklichkeitsräume mehr gibt.
Luther kritisiert an der franziskanischen Schöpfungstheologie, wie sie

von Scotus formuliert wird, daß die Schöpfung nur als Voraussetzung
der Heilsgeschichte in den Blick kommt und nicht als deren wichtigstes
Element. Weil die Wirklichkeit immer schon durch das Gesetz oder das

Evangelium konturiert ist, gibt es keine neutralen Räume und entsprechend

keinen freien Willen, der sich in solchen neutralen Räumen selbst
erfassen könnte. Deswegen muß aus der Sicht Luthers die Annahme
neutraler Wirklichkeitsräume geradewegs zum Pelagianismus führen.

Fragt man, ob damit der franziskanischen Schöpfungstheologie
historische Gerechtigkeit widerfährt, so muß man die Frage auch für
Luther, wie schon für Gregor von Rimini, verneinen.73 Aber auf historische
Gerechtigkeit kommt es in diesem Fall nicht an, weil es darum geht, das

Neue in der reformatorischen Theologie zu erfassen. Dieses Neue kündigt

sich seit, wie gesagt, der Römerbriefvorlesung am deutlichsten in
dem Satz an, den Luther in fast stereotyp zu nennender Weise immer
wieder einschärft: «naturalia non sunt intégra», die Natur ist kein Ort
jenseits von gut und böse. Denn die Natur hat keinen Gegenstand, auf
den hin sie sich entwerfen könnte, um so von sich selbst loszukommen;
sie sucht in allen Dingen vielmehr nur sich selbst. Auch Gott sucht sie

nicht um seiner selbst willen, sondern benutzt ihn vielmehr für ihre eigenen

Zwecke.74 Deswegen ist es ganz vergeblich, das Licht der Natur hell
zu machen und es gar mit dem Licht der Gnade auf eine Stufe zu
stellen.75 Deswegen gilt also: An der Natur ist nichts heil: naturalia non sunt
intégra.76 Auch der menschliche Wille nicht.

73 Auch in Bezug auf Thomas von Aquin gilt, daß Luthers Pelagianismusvorwurf
histor-isch unzutreffend ist. Vgl. JANZ, D.R., Luther (s. Anm. 65), 153f.

74 «Natura vero prêter se ipsam nullum sibi statuit obiectum, in quod feratur et in-
tendat; se solam videt, querit et in omnibus intendit ceteraque omnia, ipsum quoque
Deum in media, quasi non videat, transit et in se ipsam dirigit. Hoc est <cor pravum> et
<iniquum>. Sicut gratia Deum statuit in loco omnium, que videt, etiam sui ipsius et prefect

sibi solumque ea querit, que Dei sunt, non que sua sunt: ita natura econtra se

ipsam statuit in locum omnium et in locum etiam Dei solumque ea querit, que sua

sunt, non que Dei.» MARTIN LUTHER, WA 56, 354.
75 «Frustra magnificatur ab aliquibus lumen nature et comparatur lumini gratie,

cum potius sit tenebra et contrarium gratie.» Ebd.
76

« sed intégra sunt naturalia. Ista doctrina pervastavit totum papatum. Imo
diabolis tradunt. Ideo fingunt in natura nihil mali, dicunt naturalem voluntatem bonam
et intellectum verum et ille potest se naturaliter conformare dictamini rectae rationis, i.e.

voluntas est bona, inteilectus.» MARTIN LUTHER, WA 41.2., 322.


	Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

