Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie?
Autor: Bannach, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KI1.AUS BANNACH

Pelagianismus in der franziskanischen

Schopfungstheologie?

L. Schipfung und Soteriologie

In dem dogmatischen Aufri}, der den Sentenzen des Petrus Lombardus
und mit ihnen auch allen Sentenzenkommentaren des Mittelalters zu-
grunde liegt, wird die Sendung des Hl. Geistes (missio Spiritus Sancti)
zunichst unter soteriologischen Gesichtspunkten verhandelt: Der HL
Geist erscheint im Anschluf3 an Augustinus als Gabe (donum), die den
sindigen Menschen in die Lage versetzt, die Folgen der Siinde zu iiber-
winden und dennoch gute, d. h. verdienstliche Werke zu vollbringen
(Sent. I, dist. 13—17). Verdienstlich sind Werke, die iiber das Gott ohne-
hin Geschuldete hinausgehen und daher gewissermaBen den Mehrwert
des Lebens steigern, weshalb im Meritumbegriff durchaus so etwas wie
Spontaneitit liegt, eine Realitit, die iber die schiere Daseinsnotwendig-
keit hinausreicht und deshalb in die Sphire des Geistes reicht. Héchst
umstritten ist nun aber die Frage, wie die geschopfliche Seite dieser
Sphire des Geistes zu fassen sei. Wird sie Teil des Geschaffenen, oder
verbleibt sie in ihrem innertrinitarischen ProzeB? Anders gefragt: Mul}
man die geschopfliche Seite des Hl. Geistes von seinem Hervorgehen
aus der gottlichen Trinitit unterscheiden!, oder muBl man diese Unter-
scheidung gerade vermeiden, um die Realitit des Geistes nicht zu ver-
doppeln? Petrus Lombardus hat in seinen Sentenzen eine solche Ver-
doppelung der Realitit des Geistes abgelehnt und das Hervorgehen des
Geistes aus der gottlichen Trinitit mit seiner Wirkung im Bereich des
Geschopflichen in eins gesetzt. Aber, und das ist die andere Seite des
Problems, besteht nicht die Gefahr, daBB die Eigenstindigkeit der Ge-
schopfe sich gegeniiber dem Hervorgehen des Geistes aus der gottlichen
Trinitit verselbstindigt, weil die Einwirkung des Geistes auf die Ge-
schopfe nicht mehr begrifflich gefaBBt werden kann, das Geschaffene in
einem blofen Gegeniiber zum schopferischen Geist Gottes verharrt?

! Vgl. PETRUS LOMBARDUS, Sententiarum libri quatuor, Paris 1841, 48.



74 Pelagianismus in der franziskanischen Schépfungstheologie?

Hier stellt sich dann schnell der Pelagianismusverdacht ein. Und in der
Tat ist das schopfungstheologische Verstindnis der Realitit des Hl. Gei-
stes bet dem Lombarden immer wieder mit dem Pelagianismusvorwurf
bedacht worden. Wenn der Geist nicht auch eine geschaffene Gestalt be-
sitzt, die den Menschen Gottes nahebringt, dann scheint der Mensch von
sich aus oder ex puris naturalibus, wie die Formel lautet, verdienstlich
handeln zu konnen oder gar Gott lieben zu koénnen. Dem Interesse an
der schopfungstheologischen Einheitlichkeit der Realitit des Geistes
steht so das Interesse gegeniiber, nicht unbedacht in das Fahrwasser des
Pelagianismus zu geraten.

Die Frage, fafit man das Problem strukturell, 1st somit, ob die theo-
logische Anthropologie der Schopfungstheologie oder der Christologie
zuzuordnen ist. Pelagius selbst hat die Anthropologie der Lehre von der
Schépfung zugeordnet, Augustinus bekanntlich der Christologie.

Die spitere Franziskanertheologie seit Duns Scotus (1 1308 1 Koéln)
nun ist aus Interesse an der Theologie der Schépfung, die von dem Oz-
densgrinder Franz von Assisi inauguriert worden war?, Petrus Lombar-
dus gefolgt und hat an der Einheitlichkeit des Geistwirkens in der
Schopfung festgehalten, hat also wie Pelagius die theologische Anthro-
pologie der Schépfungslehre zugeordnet. Ist sie deshalb dem error Pela-
gii anheimgefallen, oder konnte sie ithn vermeiden?

I1. Die Kritik Gregors von Rimini an der frangiskanischen Schopfungstheologie

Fir die Beurteilung der franziskanischen Schopfungstheologie als pela-
gianisch war Gregor von Rimini (1300-1358) sehr emnflulreich. Dies hat
H. Obermann in seinen Einleitungen zu der Edition von Gregors Kom-
mentar zu den Sentenzen unterstrichen’, ohne die Frage zu stellen, ob
Gregors Urteil denn auch historisch gerecht sei, also der franziskani-
schen Schopfungstheologie Gerechtigkeit widerfahren lasse. Um hier ei-
nen Standort zu gewinnen, muBl man sich zunichst klarmachen, dal3

2 Die frithere Franziskanertheologie nimmt zwar wie etwa Bonaventura auch einen
habitus caritatis an und widerspricht insofern dem Lombarden. Aber Bonaventura be-
trachtet die Position des Lombarden nicht als irrig, sondern nur als defizitir. In seiner
Darstellung des Problems bleibt, wie bei Petrus Lombardus, die Hauptfrage, wie sich
der ungeschaffene Hl. Geist zum geschaffenen verhilt, bleibt die Frage nach der Ein-
heit des Geistes die Schliisselfrage. Denn die zentrale These lautet «spiritus sanctus non
est unibilis», eben wegen seiner Einheit. Die geschaffene Gnade kann daher nur das
Abbild des ungeschaffenen Geistes sein. BONAVENTURA, Sent. I, dist. 17. qu. 1. Opera
Selecta I, Florenz 1934, 238.

& Vgl. GREGOR VON RIMINI, Lectura super primum et secundum sententiarum,
hrsg. von TRAPP, A.D./MARCOLINO, V./SANTOS-NOYA, M., Berlin 1979ff.



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 75

Gregor stets Duns Scotus und Wilhelm von Ockham, wenn er sie denn
nennt, kritisiert, es sich also zunichst um eine Auseinandersetzung zwi-
schen verschiedenen mittelalterlichen Schultraditionen handelt, was uns
jedoch nicht der Verpflichtung enthebt, Gregors Argumente genau zu
prifen.

Gregor stellt die Frage, ob der Mensch nach seiner gegenwirtigen
Verfassung, unter Beriicksichtung von Gottes generellem EinfluB}, sei-
nem Geist (wobei an die Schépfung und ihr Fortwirken in Gottes Schop-
fungshandeln zu denken ist) durch den freien Willen und seine natir-
lichen Gaben ohne eine besondere Hilfe von Seiten Gottes einen mora-
lisch guten Akt hervorbringen kann.* Gregor wirft einigen modern1 vor,
sie stiirzten geradewegs in die Pelagianische Hiresie, bei allem Respekt,
den man diesen Doktoren schuldig sei. Denn sie bejahen diese Frage.

Das Urteil basiert auf der Unterscheidung von Gottes generellem
EimnfluB (durch die Schépfung und das Schépfungswerk) und Gottes be-
sonderer Hilfe bei der Uberwindung der Siinde, also genau der Unter-
scheidung, die Petrus Lombardus abgelehnt, bzw. auf die Unterschei-
dung der innertrinitarischen circumincessio und das unmittelbare Her-
vorgehen des Geistes in Form des donum beschrinkt hatte.

Genauso habe Pelagius unterschieden und dabei die Meinung vertre-
ten, der Mensch wolle die Uberwindung der Siinde durch ethisch verant-
wortbares Handeln, er kénne es nur nicht. Gregor hilt dagegen, kein
Mensch kénne nur unter dem Schépfungshandeln und ohne die spezielle
Hilfe Gottes eine Handlung vollbringen, weil der Wille und die Vernunft
bei der Beurteilung simtlicher Umstinde miteinander tbereinstimmen
und als moralisch gut zu beurteilen seien. Ohne diese spezielle Hilfe
konne der Wille nicht wollen, was die Vernunft im Blick auf Gott und
den Nichsten zu tun vorschreibt.> Die Wendung per sola naturalia steht
hier fiir den Einflul} des gottlichen Schopfungshandelns. Aber auch das
dictamen rectum rationis funktioniert nicht aufgrund des generellen Ein-
flusses von Gottes Schépfungshandeln.® Selbst wenn man einmal (zu Dis-
kussionszwecken) voraussetzt, der Mensch konne erkennen, was zu tun

* «Utrum homo secundum praesentem statum, stante influentia dei generali, possit
per liberum arbitrium et naturalia eius absque speciali dei auxilio agere actum aliquem
moraliter bonum.» GREGOR VON RIMINI, Lectura (s. Anm. 3), 17.

5 «Prima [conclusio] erit quod in statu isto nullum actum moraliter bonum homo
potest agere ex se sive per sola naturalia cum communi tantum influentia dei, sed ad
quodlibet huiusmodi peragendum indiget speciali auxilio dei.» Ebd., 19.

¢ «Secunda [conclusio], quod homo secundum hunc statum ex se absque speciali
auxilio dei non potest habere aliquod rectum dictamen practicum seu cognoscere quod
sit volendum aut nolendum, agendum vel vitandum; et loquor semper de his quae per-
tinent ad vitam hominis bonam vel pravam moraliter.» Ebd.



76 Pelagianismus in der franziskanischen Schépfungstheologie?

gut und richtig sei, dann konne sein Wille noch lange nicht (das heil3t
ohne gottliche Hilfe) eine solche Tat hervorbringen.” Das alles sei Pela-
glanismus. Pelagius habe nimlich unterschieden zwischen kénnen, wol-
len und tun. Und er behauptete, lediglich das Kénnen stamme von Gott,
Wollen und Tun dagegen gingen unter dem allgemeinen Einflul} des gott-
lichen Schépfungshandelns aus dem menschlichen Willen hervor.? So ist
klar, daB3 die franziskanische Schopfungstheologie pelagianisch sei.’ Pela-
gius habe nicht so sehr darin geirrt, dafl er das Konnen, Wollen und
Handeln dem allgemeinen géttlichen Schépfungswillen unterstellte, son-
dern vor allem darin, daB er die Bedeutung der géttlichen Gnade herab-
spielte. Das sei fiir Augustinus der eigentliche Grund seiner Attacken ge-
gen den irischen Monch gewesen.!? Im vorletzten Kapitel seines Buches
gegen die Hiresien schreibe Augustinus, sie, die Pelagianer, seien gera-
dezu Feinde der Gnade Gottes, weil sie meinen, der Mensch kénne ohne
den Beistand der gottlichen Gnade die Vorschrften Gottes erfiillen.!!
Auch das Konzil von Karthago unter dem Vorsitz des Augustinus habe
418 erklirt'?, dal Pelagius und Coelestin zu verurteilen seien.

«Denn sie versichern, und sie wiirdigen in diesem Punkt die Gnade Gottes
herab, dal} er [Gott] den Menschen mit einer so groen Natur ausstatte, wel-
che durch den eigenen Willen das Gesetz Gottes erfiillen kann, ob es nun
natiirlich in die Herzen geschrieben sei oder ob es schriftlich gegeben sei»!?

7 «Tertia [conclusio], quod, supposito quod homo habeat veram notitiam de agen-
do, adhuc sine speciali auxilio dei non potest conformiter velle et conformiter ope-
rari.» Ebd.

8 «Sciendum quod Pelagius distinguens inter posse, velle et agere, solum posse di-
cebat nobis a deo esse. Et ideo secundum eum non est in nostra potestate, ut possimus
bene vel male velle aut possimus bene vel male operari. In nostra autem potestate est
bene et male velle, et bene ac male agere. Nec ad ista divino indigemus ausilio.» Ebd.

? «Clarum autem est quod ab ista sententia opinio praemissa non discordat, cum
dicat nos per sola naturalia bene agere posse». GREGOR VON RIMINI, Lectura (s. Anm.
3), 46. ;

10 «Augustinus ... ait: Sed ne nihil de gratia dixisse videretur.» Ebd.

" (In libro De haeresibus capitulo paenultimo: Pelagiana, inquit, haeresis etc.; se-
quitur: <Hi gratiae dei in tantum inimici sunt, ut sine hac posse hominem credant face-
re omnia divina mandata.» Ebd. Gregor bezieht sich auf AUGUSTINUS, De haeresibus,
cap. 87, entstanden 428/429 (PL 42, 47).

12 Vgl. DENZINGER, H./HUHNERMANN, P., Enchiridion symbolorum, Freiburg
371991, 222-230.

13 «Item in epistola cuiusdam concilii Carthaginensis Ad papam Innocentium I,
celebrati sub Aurelio episcopo Carthaginensi, sic habetur: (Pelagium et Coelestium auc-
tores nefarii prorsus et 2 nobis omnibus anathematizandi erroris advertimus); et sequi-
tur: <Isti asserunt in eo dei gratiam deputandam, quod talem hominis instituit creavit-
que naturam, quae per propriam voluntatem legem dei posset implere, sive naturaliter



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 77

Ebenso habe das Konzil von Mileve (417)!* eine Verurteilung von Pela-
glus ausgesprochen, mit demselben Vorwurf an dessen Adresse, er min-
dere die Bedeutung der gottlichen Gnade herab." Wer aber sieht nicht,
ruft Gregor emphatisch aus, daf3 dieses Urteil diejenigen meint, die be-
haupten, wir kénnten Gott ex puris naturalibus iber alles lieben. In die-
sem Gebot ist nach einem Wort des Erl6sers das ganze Gesetz beschlos-
sen. Und wir konnten den Willen mit einem beliebigen Vernunfturteil
zur Ubereinstimmung bringen. 1S

Um diesen FehlschluB} zu vermeiden muB3 man, entgegen der groBen
Autoritit des Lombarden, annehmen, dal} der HIl. Geist in Form der ca-
ritas creata auch eine geschaffene Realitit darstellt.’” Die ganze Argu-
mentation Gregors beruht auf der Unterscheidung von influentia Dei
generalis und auxilium speciale. So wird aber in der franziskanischen
Schopfungstheologie nicht unterschieden, jedenfalls in der Mehrzahl ih-
rer Problemanalysen nicht. Deshalb wird man urteilen miissen, dal} Gre-
gor an der franziskanischen Schépfungstheologie vorbeiredet. Das gilt es
nun am Beispiel von Duns Scotus und Wilhelm von Ockham zu zeigen.

II1. Die Problematik des Habitusbegriffes nach Duns Scotus

Auch fir Scotus ist Augustinus zweifellos die Autoritit. Er versteht ithn
freilich systematischer, was sich vor allem an einer ausgefeilten Psycho-
logie des Willens zeigt. Hier ist sein offener oder heimlicher Kontrahent
Thomas von Aquin. Dieser hatte sich fiir die Psychologie vor allem an

in corde conscriptam sive in litteris datam.» GREGOR VON RIMINI, Lectura (s. Anm.
3), 19.

4 Vgl. DENZINGER/HUNERMANN, Enchiridion (s. Anm. 12), 218-220.

13 (Item in concilio Milevitano, tempore Arcadii et Honorii imperatorum et pulpae
praedicti Innocentii sub eodem Aurelio episcopo celebrato, sic habetur Capitulo 5:
dtem, si quis dixerit eandem gratiam (dei) per Iesum Christum dominum nostrum
propter hoc tantum nos adiuvare ad non peccandum, quia per ipsam nobis revelatur
intelligentia mandatorum, ut sciamus quid appetere, quid vitare debeamus, non autem
per illam nobis praestari, ut quod faciendum cognoverimus, (etiam) facere diligamus
atque valeamus, anathema sito» GREGOR VON RIMINI, Lectura (s. Anm. 3), 20.

16 «Quis autem non videat hoc eos dicere, qui asserunt ex puris naturalibus nos
deum posse diligere super omnia — in quo secundum sententiam salvatoris «tota lex pen-
detr — et cuilibet recto rationis dictamini nos posse voluntatem conformare sine spe-
ciali auxilio dei? Immo eo amplius se non egere dei gratia monstrant, quo, nec ad cog-
noscendum quid agendum nobis sit vel vitandum, dicunt nos egere divino auxilio sed
id per sola nostra naturalia posse.» Ebd.

17 «Quamvis autem haec opinio sit sollemnis propter auctoritatem Magistri, com-
muniter tamen doctores oppositum opinantur, et ego una cum eis puto oppositum esse
verum.» Ebd., 217.



78 Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie?

Aristoteles orientiert. Seine Psychologie zeichnet sich dadurch aus, dafl
alle Seelenregungen als von aullen verursacht behandelt werden, getreu
dem Grundsatz «omne quod movetur, ab alio movetur». Es gibt also
keine psychische Spontaneitit der Seele oder von Seelenkriften, wie das
in der platonisch-augustinischen Tradition der Fall ist. Man kann sagen:
Seele 1st der Prozel3 des Leibes zu seiner Bestimmung!®, und dieser Pro-
zell wird durch die Eigenschaften (proprietates), die Verméogen (poten-
tiae) und die virtutes, die aus den habitus hervorgehen, und die passiones
gesteuert.”? Auch die gratia creata, die geschaffene Gnade, ist ein Mo-
ment in diesem Prozel%, und deswegen muB} der HI. Geist auch eine ge-
schaffene Gestalt besitzen — eine SchluBfolgerung, die Petrus Lombaz-
dus, wie gesagt, abgelehnt hatte. Thomas kann so in der Secunda secun-
dae, in der Lehre von den eingegossenen theologischen Tugenden (fides,
spes und caritas) die Lehre vom HI Geist anthropologisch als Qualitit
des Geschopflichen mterpretieren, da der ProzeB des Leibes zu seiner
Bestimmung mehrere verschiedene Momente beinhalten kann, zu denen
eben auch das geschaffene Ungeschaffene (gratia creata) gehoren kann.

Aber besitzt der Hl. Geist wirklich eine geschaffene Gestalt? Kann er
wirklich eine geschaffene Gestalt besitzen? Die Frage mul} auftauchen,
wenn man iiberlegt, wie denn der HI. Geist als geschaffene Gestalt in die
psychischen Motivationsschichten eingreifen kann, ohne seine ursprin-
gliche Gestalt zu verlieren. Um das biblische Bild zu benutzen: Wie ver-
mag der Wind, von dem man nicht weil}, woher er weht, in den psychi-
schen Haushalt eines Menschen einzugehen? Ist eine solche Metamor-
phose des Geistes moglich, ohne dafl der Geist seinen Charakter als
Geist verliert? Hat der Lombarde mit seinem Vorbehalt gegen eine sol-
che Vorstellung nicht Recht? Und vor allem: Wie 1d8t sich das Zusam-
menwirken von gratia creata und dem Willen des Menschen denken,
wenn letzterer wirklich fre1 sein soll und Gott den Menschen und nicht
seine eigene Gnade akzeptiert? Liegt die SchluBfolgerung nicht nahe, dafl
der Mensch aus der geschaffenen Gnade Gott gegentiiber Rechtsansprii-
che ableiten kann, da Gott sich in der Menschwerdung Christi selbst
verpflichtet hat, Gnade zu gewihren und der Mensch vermoge der gratia
creata sozusagen an der gottlichen Selbstverpflichtung teilhat?

18 «Et ideo cum actus caritatis perfectionem quamdam habeat ex hoc quod est me-
ritorius omnibus modis, oportet ponere, caritatem esse habitum creatum in anima;
quae quidem efficienter est a tota trinitate.» THOMAS VON AQUIN, Sent. I, dist. 17 qu 1
arl. co. Vgl., STh I-II, qu. 110 ar2. co.

Y THOMAS VON AQUIN., STh I, qu. 76ff.

2 THOMAS VON AQUIN., STh I-II, qu. 110.



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? - 79

Dies sind Fragen, die Scotus unter anderem bei der Kommentierung
von Sent. I, dist. 17 beschiftigen. Der Lombarde nimmt auBer dem Wit-
ken des HI. Geistes, wie gesagt, keine geschaffene Gestalt in Form eines
habitus creatus an. Richard von Middleton hat dieser Auffassung den
Vorwurf gemacht, sie sei pelagianisch, weil es ja dann der menschliche
Wille alleine sei (freilich unter EinfluB des HI. Geistes), der moralisch
gute Akte hervorbringe.?! Scotus widerspricht. Denn Pelagius nahm an,
daB der Mensch ex puris naturalibus, ohne speziellen Beistand des HI.
Geistes moralisch gute Werke tun kénne. Daher widerlege auch der Ma-
gister diese Meinung im II. Sentenzenbuch in der 28. Distinktion.??

Das Problem der Rede vom habitus caritatis liegt einzig und allein
darin, das Zusammenwirken von HIl. Geist und menschlichem Waillen
korrekt zu besttmmen. Und hier widerspricht Scotus zunichst der gingi-
gen Auffassung der Meinung des Lombarden.

«Mir scheint, dafl der Magister in dieser Quaestion anders dachte, als ihm
fir gewohnlich unterstellt wird: Er will nimlich, daBl auBer Glaube und
Hoffnung in der Seele ein habitus angenommen werde, der die Seele ange-
nehm mache, weshalb ihr Handeln verdienstlich genannt werden kénne.»?

Scotus belegt diese Auffassung des Lombarden mit umfangreichen Zita-
ten aus dessen Sentenzen, was zeigt, wie groB3 sein Interesse am Magister
Sententiarum in dieser Frage ist.

Die Frage aber ist: Was 1st ein habitus? Und ist ein habitus notwen-
dig, um moralisch qualifizierte Akte hervorzubringen?? Es ist klar, daf}
Scotus aufgrund seiner Psychologie des Willens der thomanischen Lo6-
sung des Problems, was ein habitus sei®®, nicht folgen kann. Die Frage
kann nur beantwortet werden, wenn man fragt, was denn der habitus in
Bezug auf den moralisch qualifizierten Akt fir eine Art von Ursache sei.

21 «Sed haec opinio (Magistri) modo a magistris communiter non tenetur, quia ra-
tionabilis non est et videtur appropinquare errori Pelagiiv (Venedig 1507 I f. 57ra).
RICHARDUS DE MEDIAVILLA, Sent. I, dist. 17 a. 1 q.1 in corp.; zitiert bei DUNS SCO-
TUS, Lectura I, dist. 17, pars 1 qu. un. Opera omnia XVII, Ed. Vat., 1966, 195.

22 Vgl. PETRUS LOMBARDUS, Sent. II, d. 28 c. 1-3, Paris 1841, n. 253-256.

2 «Sed videtur mihi quod Magister aliter senserit in hac quaestione quam ut sibi
communiter imponitur: vult enim quod, praeter fidem et spem, ponitur in anima ha-
bitus gratificans animam, unde actus dicatur meritorius.» DUNS SCOTUS, Lectura I,
dist. 17 pars I qu. un. n. 31, Ed. Vat., vol. XVII, 193.

24 Sed his positis, adhuc remanet difficultas in quaestione: quare ponitur habitus
gratificans et quare tota Trinitas non operatur actum diligendi sine habitu, cum ibi in-
habitat specialiter, sed voluntas elicit actum meritorium assistente Spiritu Sancto?
Quae est necessitas hoc ponendi?» Ebd., 196, n. 44.

3 Vgl. THOMAS VON AQUIN, STh I-II, qu. 49ff.; dazu PESCH, O.H., Thomas von
Aquin, Mainz 1988, 231f{f.



80 Pelagianismus in der franziskanischen Schépfungstheologie?

Und Scotus zégert nicht zu antworten: Nur der Wille ist Ursache des
moralisch qualifizierten Aktes, und die caritas als Gabe der ganzen Tri-
nitat steht dem Willen ut ornatus be1.?6 Klar aber ist, da} Scotus nicht
wie Gregor von Rimini zwischen dem generellen und dem speziellen
Einflul} des Geistes auf die menschliche Seele unterscheidet, sondern ei-
nen einheitlichen Akt der gesamten Trinitit am Werke sieht.

In der Ordinatio stellt Scotus in Beantwortung der Frage, wie habitus
und Wille bei der Hervorbringung eines moralisch qualifizierten Aktes
zusammenwirken, finf verschiedene Wege dar, um sich dann selbst fiir
den dritten zu entscheiden. Dieser geht davon aus, daf} habitus und vo-
luntas als Partialursachen gleichmiBig an der Hervorbringung des mora-
lisch qualifizierten Aktes beteiligt sind.?’ Das geht so lange gut, als man
nicht genauer nachfragt. Und der Doctor subtilis wire nicht der Doctor
subtilis, wenn er nicht genauer nachfragte. Man kann zwar sagen, daf}
dem habitus Prioritit zukommt, weil er es ist, der den Willen zum Han-
deln bringt. Dann aber handelt man sich folgende Einwinde ein?:

1. Es ist der Wille, der den habitus benutzt und nicht umgekehrt.
Was ein anderes beim Handeln benutzt, hat gegeniiber diesem die Prio-
ritit und das, was benutzt wird, ist gleichsam ein Instrument oder eine
Zweitursache in Bezug auf die Handlung.?

% «Ad istum igitur articulum dicendum quod ad videndum necessitatem habitus ca-
ritatis propter actum meritorium gratificantem animam, oportet videre quam causali-
tatem habet habitus respectu actus meritorii, quia voluntas non habens habitum talem,
non potest in actum meritorium, et habens potest. Vel igitur oportet quod sola volun-
tas sit causa actus meritorii et caritas assistat ut ornatus voluntatis, vel quod solus ha-
bitus caritatis eliciat actum, vel quod ambo concurrant ad causandum actum merito-
rium.» Ebd., 200, n. 56 (Anm. 23).

21 Tertio modo rationem principii activi respectu actus, potest dici quod habitus
est causa partialis activa, cum ipsa potentia (quae est etiam causa partialis), respectu
actus perfecti procedentis a potentia et habitu, licet ipsa potentia posset esse totalis
causa respectu actus imperfecti praecedentis generationem habitus. Et tunc de distinc-
tione istarum duarum causarum partialium, et quomodo per se faciunt unam totalem
causam, dicendum esset sicut dictum est supra distinctione 3 quaestione De causa no-
titiae genitae.» DUNS SCOTUS, Ordinatio I, dist. 17 pars 1 q.1-2, Ed. Vat., vol. V, 152,
n. 32.

2 «Videtur quod habitus, quia causae prioris est determinare secundam, et non e
converso: habitus autem determinat potentiam ad agendum et inclinat eam, et non e
converso; inclinare autem est superioris respectu inferioris, et non e converso.» Ebd,,
153, n. 34. _

? (Primo, quia potentia utitur habitu, non e converso — quia quod utitur alio in
agendo, est principalius eo, et illud quo utitur est quasi instrumentum vel causa se-
cunda respectu eius.» Ebd., 153, n. 35. Ich bleibe im deutschen Text anstatt beim Ab-
straktum «potentia» bei dem konkreten Ausdruck «Wille».



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 81

2. Sodann ist der Wille in Bezug auf das, was zu tun 1st, offener als
der habitus und insofern eine iibergeordnete Ursache.?

3. Und schlieBlich, das ist das gewichtigste Argument, ist der habitus
eine naturhaft wirkende Ursache. Wenn er die Hauptursache wire, wiirde
er den Willen naturhaft bewegen, und folglich wiirde der Wille naturhaft
handeln, wenn er so handelte, wie er bewegt wird.?!

Scotus rechnet mit der Moglichkeit, dal der habitus bet der Hervor-
bringung eines moralisch qualifizierten Aktes Uberhaupt keine Rolle
spielt. D. h. er verwirft die in der Nikomachischen Ethik gegebene Be-
stimmung der Bestandteile der Seele®?, weil die Seele aufgrund ihrer Spon-
taneitit einheitlich zu denken ist®. Von dem Begriff €&ic, der bei Aris-
toteles seelische Disposition und Gewdhnung, Ubung zugleich bezeich-
net, bleibt nur noch Gewdhnung oder Ubung iibrig. Moralische Ubun-
gen aber sind von einer sie umgebenden sittlichen Ordnung abhingig.
Nun liBt sich der Fall denken, da3 wir es mit verschiedenen sittlichen
Ordnungen zu tun haben, ja es 1ift sich sogar vorstellen, dall das mo-
ralische Handeln von einer sittlichen Ordnung in die andere iibergeht,
sozusagen einen kulturellen Wechsel vollzieht. In dem Augenblick des
Ubergangs gibt es einen actus indifferens, der indifferent ist bezuglich
der konkreten sittlichen Ordnung, nicht aber in Bezug auf seine unmit-
telbare Beziehung auf den Hl. Geist. Dieser nimlich ist unmittelbar wirk-
sam in jeder menschlichen Seele, auch wenn die kulturellen Traditionen,
in denen die Menschen jeweils leben, differieren. Ja, die schopferische
Michtigkeit des Geistes ist so durchschlagend, da3 man sich ihr nur ent-
ziehen kann, wenn man einen bewuBten Widerstand (obex) entgegen-
setzt.

Unbestimmt gegeniiber gut und bése sind Akte, die Scotus arthafte
Akte nennt. Der Akt des Almosengebens ist zunichst nur arthaft, da die
weiteren Bestimmungen (etwa nach den Motiven des Handelns oder der
Absicht, Bestimmungen, die die Spitscholastik unter dem Begriff der

30 (Similiter, potentia est illimitatior in agendo quam habitus, quia ad plura se ex-
tendit; sed causa superior videtur esse illimitatior extensive; ergo etc.» Ebd., n. 36.

31 (Praeterea, tertio, habitus est causa naturalis. Ergo si ipse sit causa principalis,
movens potentiam, moveret eam per modum naturae, et per consequens potentia cum
agat eo modo quo movetur, ageret per modum naturae: nam agens quod agit in quan-
tum movetur — si movetur per modum naturae — agit etiam ulterius per modum natu-
rae, et ita omnis actio potentiae habituatae esset naturalis et nulla libera (saltem non in
potestate voluntatis) quod est inconveniens.» Ebd., n. 37.

32 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, 1105b20.

3% Die Kritik am Habitusbegriff setzt, gegen O.H. Pesch, schon in der katholischen
Tradition des Mittelalters selbst und nicht erst bei Luther ein. Vgl. PESCH O.H., Tho-
mas von Aquin (s. Anm. 25), 232f.



82 Pelagianismus 1n der franziskanischen Schopfungstheologie?

circumstantiae zusammenfalt) noch fehlen. Sie bediirfen also einer wei-
teren Determination, um gut oder bdse zu sein.* So hatte auch Thomas
gelehrt.?> Dartiber hinaus kann nun aber nach Scotus auch ein bestimm-
ter Akt gegeniiber gut oder bése unbestimmt sein. Ein einzelner Akt
kann als naturhaft angesehen werden. Dieser wire dann unbestimmt ge-
gentiber sittlichen Qualititen. Oder ein sittlicher Akt, der immer entwe-
der gut oder schlecht ist, kann unbestimmt sein hinsichtlich seiner Ver-
dienstlichkeit.?

Kommt hier Scotus nicht doch sehr in die Nihe von Pelagius und
dessen Behauptung, es gibe Akte menschlichen Handelns jenseits von
gut und bose? Der freie Wille des Menschen sei eben darin frei, daB3 er
die Wahl zwischen gut und bése habe und deswegen 1n sich selbst unbe-
stimmt sein musse? Diese Frage miiite bejaht werden, wire da nicht
Duns’ Meinung, dal} der schopferische Geist Gottes, der Hl. Geist, un-
mittelbarer Beistand jeden menschlichen Handelns ist und es so zu einer
neutralen Position des freien Willens gar nicht kommen kann.

In Summa: Wir finden bei Scotus eine vorsichtige Kritik am Habi-
tusbegriff. Alles, was der habitus hinsichtlich seiner Kausalitit leistet,
148t sich viel besser verstehen, wenn man diese Kausalitit Gott selbst,
genauer dem HI. Geist zuschreibt. Daher das groBe Interesse, das Scotus
fur die Position des Lombarden hat. Genau so wenig, wie man dessen
Meinung als pelagianisch beschreiben kann, kann man diejenige von
Duns Scotus als pelagianisch beschreiben.

3 (Sed actus secundum speciems est indifferens: et secundum se nec est bonus nec
malus. Dicitur enim actus esse secundum speciem consideratus), quando intelligitur
transire supra materiam debitam, — ut «dare eleemosynam> potest esse malus et potest
esse bonus, quia in uno potest esse bonus et in alio malus; et ideo «dare eleemosynam,
secundum se consideratum, nec est actus bonus nec malus, sed indifferens ad boni-
tatem et malitiam secundum diversas circumstantias bonas aut malas, — et tamen iste
actus in quolibet singulari est bonus aut malus. Sicut homo secundum se indifferens
est ut sit albus aut niger etc. et tamen in singulari non est aliquis quin sit albus aut ni-
ger, sic in proposito actus secundum speciem est indifferens ad bonitatem aut mali-
tiam; sed nullus est in particulari a voluntate elicitus quin sit bonus aut malus, quia
voluntas imperans vel imperat secundum debitam circumstantiam et ordinat actum se-
cundum debitas circumstantias, et tunc est bonus — vel si non, tunc est malus.» DUNS
ScotTus, Lectura II, dist. 41 qu. un., Ed. Vat., vol. XIX, 394f., n. 7.

35 THOMAS VON AQUIN, De malo, qu. 2 a. 4 ad 5.

3 «Aliter potest dici quod actus non solum prout est consideratus secundum spe-
ciem potest esse indifferens, sed actus singularis. Nam actus naturalis potest comparari
ad bonitatem et malitiam moralem, vel totum potest comparari ad bonitatem et mali-
tiam meritoriam vel demeritoriam; et sicut actus naturalis est sicut materiale respectu
bonitatis moralis, ita actus moralis est ut materiale respectu bonitatis meritoriae. Et
utroque modo comparandi potest dici quod actus potest esse indifferens.» DUNS
SCcoTus, Lectura II (s. Anm.34), 395, n. 8.



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 83

IV, Der Habitusbegriff bei Wilhelm von Ockham

Das wird sofort noch deutlicher, wenn man die Weiterentwicklung der
Scotischen Position bei Wilhelm von Ockham betrachtet. Fiir Ockham
ist entscheidend, dal3 die Unmittelbarkeit des Wirkens Gottes durch den
HI. Geist unterstrichen wird. Um diesem Gesichtspunkt Rechnung zu
tragen, mul3 man aber zu der Vorstellung von Gottes absoluter Macht
greifen. Denn nach dieser kann Gott unmittelbar bewirken, was er in der
gegenwirtigen Weltordnung mit Hilfe der Zweitursachen bewirkt.?” Die
gegenwirtige Weltordnung jedoch vorausgesetzt, kann niemand ohne ge-
schaffene Gnade erlost werden.®® Das mufl man wegen der Lehre der Hl.
Schrift und der Kirchenviter so festhalten.? Und wenn nun behauptet
wird, dall die erste SchluBBfolgerung, nimlich die nach Gottes potentia
absoluta, impliziere den Irrtum des Pelagius, so ist das nicht der Fall,
weil Pelagius annahm, dal3 Gnade faktisch nicht erforderlich sei, um das
ewige Leben zu erlangen, sondern dall ein Akt, ex puris naturalibus er-
zeugt, das ewige Leben de condigno*’ verdient.

«Ich aber behaupte, dal} so ein Akt nur dann verdienstlich ist, wenn Gott
ithn nach seiner absoluten Macht akzeptiert.»*!

Die beiden ordines stehen nicht beziehungslos nebeneinander, sondern
die Beziehung der potentia ordinata auf jene der absoluta stellt sicher,
daB auch die Weltordnung, die aus der potentia ordinata hervorgeht, als
aus Gottes Barmherzigkeit hervorgehend gedacht werden mufl und so
die Beziehung zwischen Gott und Mensch nicht zu einem bloflen
Rechtsverhiltnis denaturiert. Die Freiwilligkeit der Gnade und die Frei-
willigkeit des Menschen sicher zu stellen, die Beziehung zwischen Gott
und Mensch also zu einer Beziehung der Fretheit und nicht zu einem

37 « ... dico quod homo potest salvari sine caritate creata de potentia Dei absoluta

... quidquid Deus potest facerc mediante causa secunda in genere causae efficientis vel
finis, potest immediate per se.» WILHELM VON OCKHAM, Quodlibeta VI, art. 2. Opera
theologica IX, ed. WEY, ].G., St. Bonaventure 1980, 587.

3 ... dico quod numquam salvabitur homo nec salvari poterit nec umquam eliciet
vel elicere poterit actum meritorium secundum leges a Deo nunc ordinatas sine gratia
creata.» Ebd., 588.

*? «Et hoc tenco propter Scripturam Sacram et dicta Sanctorum.» Ebd.

% Nach Gottes Sclbstverpflichtung in der Heilsgeschichte im Gegensatz zu de con-
gruo: der Barmherzigkeit Gottes nach.

1 «Pelagius posuit quod de facto non requiritur gratia ad vitam aeternam haben-
dam sed quod actus ex puris naturalibus elicitus est meritorius vitae acternae de con-
digno. Ego autem pono quod solum est meritorius per potentiam Dei acceptantem.»
Ebd. — Zur Verhiltnisbestimmung von Ockham und Pelagius auch WoOOD, R., Ock-
ham’s Repudiation of Pelagianism, in: The Cambridge Companion to Ockham, ed.
SPADE, P.V., Cambridge 1999, 350ff.



84 Pelagianismus in der franziskanischen Schépfungstheologie?

Rechtsverhiltnis zu machen, genau dies ist nun auch der Grund, weshalb
Ockham die traditionelle Habituslehre in Grund und Boden argumen-
tiert.*> Denn Gott kann durch den geschaffenen Gnadenhabitus nicht ge-
notigt werden, gnidig zu sein oder Gnade zu gewihren. Genau dieses
wire der error Pelagi. Ockham identifiziert diese Position mit Petrus
Aureoli. Aber dieser Name steht fiir alle die Meinungen, die eine ge-
schaffene Gnade fir nétig halten, damit der Mensch von Gott akzeptiert
wird, also auch etwa fiir Thomas von Aquin. Sie erscheint thm schlicht
als nicht wahr.*> Denn jemand kénne Gott lieb und wert sein, ohne dal3
thm eine tbernatiirliche Form inhiriere.* Das gilt jedenfalls de potentia
dei absoluta. Aber die Berufung auf sie riickt, wie gesagt, jede Heilsord-
nung in das Licht der géttlichen Barmherzigkeit und Gnade, und inso-
fern hat Ockham nicht Unrecht, wenn er feststellt, diese seine Meinung
set denkbar weit von jedem Pelagianismus entfernt.*® Denn Pelagius
nahm an, dal}, wenn jemand einen guten Akt hervorbringe, der in die
Klasse der guten Akte falle, dann werde Gott genotigt, thm das ewige
Leben zu geben — und nicht bloB aus seiner Gnade heraus —, weshalb er
notwendigerweise ungerecht wiirde, wenn er thm nicht das ewige Leben
gibe.* Freiheit aber ist ein unaufgebbares Merkmal von Gottes Gnade
und Barmherzigkeit. Das hat Ockham klar erkannt. Und auch das, dal3
die Hinwendung des Menschen zu Gott einen eben solchen Akt der
Freiheit und Fremwilligkeit beinhalten muB. Diese Freiheitsrelation von
Gott und Mensch ist thm so wichtig, daBB er in anderen Zusammenhin-
gen Positionen formuliert, die es verstindlich machen, daf3 in dem nie zu
Ende geftihrten Prozel um Ockhams Rechtgliubigkeit in Avignon auch
der Vorwurf des Pelagianismus gehorte. Dazu gehort vor allem die Di-
stinktion 41 des I. Sentenzenbuches, die die Frage stellt, ob es in einem
Erwihlten irgendeinen Grund fir seine Erwihlung gebe und in einem

42 Die Kritik an der Habituslehre ist der deutlichste Hinweis darauf, daB Ockham
nicht mehr als Aristoteliker verstanden werden kann, sondern als Aristoteleskritiker
gelten mufB. Deshalb muBl das Urteil von RICHTER,V./LEIBOLD, G., Unterwegs zum
historischen Ockham, Innsbruck 1998, 73, modifiziert werden.

# «Ista opinio non videtur mihi vera. Ideo arguo contra eam et ostendo quod de
potentia Dei absoluta, sine omni forma formaliter inhaerente, potest Deus animam ac-
ceptare.» WILHELM VON OCKHAM, Ordinatio XVII, q. 1. Opera Theologica III, ed.
ETZKORN, G.I., St. Bonaventure 1977, 445.

# « ... ostendo quod aliquis potest Deo acceptus et carus sine omni forma super-
naturali inharente.» Ebd., 452.

# «Et sic ista opinio maxime recedit ab errore Pelagii» Ebd., 455.

45 «Ipse enim Pelagius posuit quod si aliquis habeat actum bonum ex genere, Deus
necessitatur ad conferendum sibi vitam aeternam — et non mere ex gratia sua —, ita
quod necessario foret iniustus si sibi non tribueret vitam aeternam.» Ebd.



Pelagianismus i1n der franziskanischen Schopfungstheologie? 85

Verworfenen irgendeinen Grund fiir seine Verwerfung.*’ Ockham ver-
witft die Lésungen von Thomas von Aquin und Duns dieser Quaestion
und formuliert seine eigene, ohne vorgefaBBte Meinung und ibereilte
SchluBfolgerung.® Da Gott nach emnem Dictum von Augustinus nicht
eher straft, bevor jemand stundigt¥, mul} es einen Grund geben, warum
Gott sich einem Menschen gegeniiber so verhilt. Und dieser Grund
kann nur in dem unmittelbaren Verhalten des betreffenden Menschen
liegen. Diese Antwort mul} sorgfiltig eingeordnet werden in das, was
Ockham sonst zum Thema Pelagianismus zu sagen weill, um nicht mif3-
verstindlich zu sein. Sie zeigt auBBerdem, dal Ockham das Verhiltnis von
Gott zum Menschen stets als ein unmittelbares Gegeniiber auffalt.

Durch diese Kritik am Habitusbegriff (die Luther teilt) wird ver-
stindlich, wie Ockham zu Aussagen kommt (die Luther als so anst6Big
empfindet), dafl der Mensch Gott ex puris naturalibus lieben konne. Al-
lein diese unmittelbare Beziehung des Menschen zu Gott ist nicht nur
dem Wesen der Freiheit, sondern auch dem Wesen der Liebe angemes-
sen.

In der 9. Quaestion des III. Sentenzenbuches kommt Ockham noch
einmal auf die Frage zu sprechen, ob die Annahme tbernatiirlicher ha-
bitus zwingend sei. Und fiir diese Frage gilt nun, es kénne nicht mit na-
tirlicher Vernunft bewiesen werden, dafl wir solche habitus benétigen.>
Das gilt fur fides, spes und caritas gleichermaBen. Dal} solche habitus
Uberflissig sind, zeigt sich nicht zuletzt daran, daB3 ein Heide, also ein
Ungetaufter, der unter Christen aufgewachsen ist, aber keinen (durch die
Taufe) iibernatiirlich eingegossenen habitus besitzt, dennoch alle Glau-

bensartikel glauben kann und dennoch Gott iiber alles lieben kann.’! Im
Umbkehrschlul3 gilt daher, daB sich folglich die Christen nicht durch be-

# «Utrum in praedestinato sit aliqua causa suae praedestinationis et in reprobato
aliqua causa suae reporobationis.» WILHELM VON OCKHAM, Opera Theologica IV, ed.
ETZKORN, G.I./KELLEY, F.E., St. Bonaventure 1979, 597.

* «Ideo sine praeiudicio et assertione temeraria potest aliter dici ad quaestionem.»
Ebd., 605.

¥ «(Numquid ille (= deus) prius ultor, quam iste (= homo) peccator? Absit: neque
enim Deus damat innocentes.» AUGUSTINUS, De Genesi ad litteram XI, cap. 17 n. 22,
438 (PL 34).

% «Non potest probari ratione naturali quod indigemus habitu supernaturali
quocumque ad consequendum finem ultimum.» WILHELM VON OCKHAM, Sent. III,
qu. 9., Opera Theologica VI, ed. KELLEY, F.E./ETZKORN, G.I., St. Bonaventure 1982,
279.

U (Patet discurrendo per actum fidei, spei et caritatis, quia unus paganus nutritus

inter Christianos potest omnes articulos fidei credere, et Deum super omnia dirigere.»
Ebd.



86 Pelagianismus in der franziskanischen Schépfungstheologie?

sondere Ubernatiirliche habitus auszeichnen.®? Und wenn der Magister
sententiarum das gemeint habe, dann habe er die Wahrheit gesagt, nim-
lich, dal} die Liebe in der Seele nichts anderes sei als der Hl. Geist, der
der Seele koexistiere, indem er den nattrlichen Akt annehme und den
Willen antreibe, im Sinne einer Partialursache, um jenen Akt hervorzu-
bringen.*?

Ockham folgt also 1n der Abwehr der ibernatirlichen habitus Duns
Scotus. Und wie dieser gibt er Petrus Lombardus in der Auffassung
Recht, der HL. Geist selbst set es, der die Seele des Menschen unterstiitze
und auf den richtigen Weg bringe.

Wir konnen damit ein Profil der franziskanischen Schopfungstheolo-
gie erstellen:

1. Gott und Mensch stehen einander unmittelbar gegentiber. Scotus
hatte diesen Gedanken hoch spekulativ durch die These der Zusammen-
fassung der Heilsgeschichte (meist beschrieben als Supralapsarismus®) in
der ewigen Erwihlung Jesu Christi zum Ausdruck gebracht. Das war
durch Bonaventura schon vorgezeichnet, der im Proémium seines Sen-
tenzenkommentars Christus zum integrativen Subjekt der Theologie ge-
macht hatte. Bei Ockham tritt an diese Stelle die Unterscheidung von
potentia dei absoluta und potentia ordinata, die den Verlauf dreser Heils-
geschichte als kontingent setzt.

2. Das Gegentber des Menschen ist mn der Schoépfungsgeschichte
genauer der HL. Geist.

3. Der Hl Geist wird personal verstanden. Er wird von der Einen-
gung auf die Soteriologie befreit. Sein Feld des Wirkens ist die Schoép-
fung und ihre Geschichte insgesamt.

4. Die Formel ex puris naturalibus ist eine Abwehrformel der tber-
natiirlichen (eingegossenen) Tugend. Sie sagt nichts {iber die Assistenz
des Hl. Geistes bei der Hervorbringung eines moralisch qualifizierten
Aktes aus.

2 «Sed omnes operationes quas experimur, mediantibus habitibus supernaturali-
bus, possumus experiri mediantibus habitibus naturalibus.» Ebd.

%3 «Et si haec sit opinio Magistri Sententiarum, tunc verum dicit, scilicet quod ca-
ritas in anima potest de potentia Dei absoluta non esse aliud quam Spiritus Sanctus co-
existens, acceptans actum naturalem et impellens voluntatem per modum causae par-
tialis ad actum illum eliciendum.» Ebd., 280.

* So etwa von OBERMAN, H., Spitscholastik und Reformation, Bd. I, Ziirich,
1965.



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 87

V. Gabriel Biel

Das ist bet Biel anders. Er gibt in seiner Kommentierung von Sent. I,
dist. 17 zunichst die Position Ockhams gegeniiber Petrus Aureoli wie-
der. Auch fur Biel ist das Wirken des Geistes ein einheitlicher Akt, der
nicht gleichsam aufgespalten werden kann in einen ungeschaffenen und
einen geschaffenen Teil.® Aber Biel unterscheidet anders. Fiir thn gibt es
eine generalis complacentia dei, die jedem Geschopf innewohnt und eine
complacentia specialis, die nur denen innewohnt, die von Gott das ewige
Leben erhalten.’® Er greift damit die Unterscheidung Gregors von Rimini
auf und gerit so in die Nihe zum Pelagianismus, weil die Notwendigkeit
der complacentia specialis fir die Hervorbringung moralisch qualifizier-
ter Akte bestritten werden kann und von Biel bestritten wird. Denn der
Mensch kann, indem er sich auf die Barmherzigkeit Gottes beruft, also
auf die complacentia generalis, jederzeit hinter die complacentia specialis,
auf die die potentia dei ordinata gleichsam zurtickgeht, die Perspektive
wechseln. Die trinitarische Vermittlung von Schépfungslehre und Sote-
riologie ist unterbrochen, von der Schopfung aus gesehen ist die Erlo-
sung des Menschen durch Jesus Christus nur eine Méglichkeit, die zwar
jetzt gilt, die aber auch ganz anders sein konnte. Das aber heif3t, da3 in
Frage steht, wie notwendig Jesus Christus fiir die Vermittlung des Heils
ist, wenn sich hier alles Wesentliche schon durch Gottes Schoépfungs-
handeln abspielt. Wenn Pelagianismus damit ausreichend beschrieben ist,
dafl man mit Paulus®” und Augustinus fragen mul}, ob Jesus Christus um-
sonst gestorben sei, dann wird man schwerlich darum herumkommen,
Biel zumindest einer pelagianisierenden Tendenz zu zethen.*

Wie so ein Ruckschritt von der konkret geltenden Heilsordnung weg
auf Gott, den Schopfer moglich ist, hat Biel in der 59. Lektion seines
MeBkommentars beschrieben. Hier erldutert er die Formel «facienti quod

33 Vgl. GABRIEL BIEL, Collectorium circa quattuor libros Sententiarum I, dist. 17,
quaestio 1, ed. WERBECK, W./HOFMANN, U., Tibingen 1973, 412.

% «Secundo notandum quod complacentia Dei respectu creaturae est duplex:
quaedam generalis, quaedam specialis. Generalis est voluntas divina, quae vult posse
esse bona, quaecumque esse possunt. Et haec complacentia est respectu omnium exi-
stentium et possibilium. Illo modo complacentia Dei supponit pro voluntate divina,
quae est essentia divina, connotando creaturam omnem, quae est vel potest esse bona
et perfecta.» Ebd.

T Gal 2,21.

8 OBERMAN spricht davon, daB der Pelagianismus nicht geniigend gemieden sei (s.
Anm. 54, 396) und schlieBt sich der These von J. Lortz [von der Nichtkatholizitit des
Nominalismus] an. Nur hilt er den Nominalismus fiir durchaus katholisch.



88 Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie?

in se est, dat dominus gratiam» unter Berufung auf Alexander von Hales
folgendermafBen:

«Um zu begreifen, was facere quod in se ist, mull man sich vergegenwirti-
gen, daB in jedem Menschen von Natur aus die rechte Vernunft vorhanden
ist, und sie ist der Malstab fiir die Erkenntnis des Guten; sie stammt vom
Schopfer, und ihr zufolge kann jede Seele erkennen, daB sie einen Anfang
hat, nach jenem Wort aus Psalm 100,3: Erkennet, daB der Herr Gott ist! Er
hat uns gemacht, und nicht wir selbst.»*

Entsprechend kann Gabriel Biel einen ordo bonitatis aufstellen. Er be-
ginnt stets mit dem Guten in der Schépfung, um daraus folgend dann die
gesellschaftlichen Ebenen in der Bestimmung des Guten abzuleiten. Da-
nach ist das natiirliche Gute dasjenige, das einem Ding zukommt, inso-
fern dieses ein positives Seiendes ist, nach dem Grade seines Seins, d. h.
je vollkommener ein Seiendes ist, desto besser ist es. Dies ist in allen
Dingen so, sofern sie sich in ihrer Giite voneinander unterscheiden.®
Die iibrigen drei Arten des Guten kommen alle dem hervorgebrachten
Willensakt zu, und iber thn den einzelnen von Gott befohlenen Willens-
akten.®! Biel beschreibt die einzelnen dieser Willensakte. Das Wichtige
daran ist: Damit die Pridikation «gut» verwendet werden kann, ist es er-
forderlich, daB} stets alle vier Formen des Guten im Verbund auftreten
miissen, und zwar in ihrer Rethenfolge.®? Ein Willensakt kann also nur

% «Ad videndum, inquit [Alexander] quid est facere quod in se est, est notandum
quod in quolibet homine per naturam est recta ratio, et hec rectitudo boni et notio, in-
dita a creatore, qua quelibet anima potest cognoscere suum principium, scilicet deum,
secundum illud Psal.: Scitote quoniam dominus ipse est deus, ipse fecit nos, et non ipsi
nos.» GABRIEL BIEL, Canonis Misse expositio, vol. II, ed. OBERMAN, H./COURTNAY,
W.J., Wiesbaden 1965, 443.

% «Bonitas naturalis est, quae convenit rei dnquantum est ens positivum, se-
cundum gradum suae entitatis, secundum quam res est melior, quae est essentialiter
perfectior. Haec est in omnibus rebus secundum magis et minus.» Biel folgt hier Sco-
tus und Ockham; vgl. WILHELM VON OCKHAM, Quaestiones in librum secundum
sententiarum, ed. GAL, G./WOO0OD, R., St. Bonaventure 1981, 338. GABRIEL BIEL,
Sent. 11, dist. 7 qu. un., 201.

61 «Reliquae tres bonitates proprie et primo conveniunt actui voluntatis elicito et
per illum actibus imperatis.» Ebd.

2 «<Est enim bonitas naturalis, et est triplex moralis: Prima est <bonitas ex genere,
altera est (bonitas ex circumstantia» «sive virtuosa, ctertia bonitas meritoria siver «gra-
tuita> vel <bonitas ex acceptatione divina. Bonitas naturalis est, quae convenit rei «n-
quantum est ens positivumy, secundum gradum suae entitatis, secundum quam res est
melior, quae est essentialiter perfectior. Haec est in omnibus rebus secundum magis et
minus. Reliquae tres bonitates proprie et primo conveniunt actui voluntatis elicito et
per illum actibus imperatis. Bonitas ex genere est bonitas, quae convenit volitioni ex
hoc quod transit super obiectum conveniens tali actui secundum dictamen rectae ratio-
nis). Sic omnis sumptio sibi potentis naturalliter nutrire est bona ex genere. Nam voli-



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 89

gut sein, wenn er seinerseits als ein Seiendes begriffen wird, das ipso
facto als natiirliches Seiendes gut ist.

Das Problem des Pelagianismus bei Biel ist jedoch noch verwickel-
ter, als es bis jetzt den Anschein hatte. Biel hat nimlich eine sehr klare
Vorstellung davon, was Pelagianismus eigentlich sei. Wie bei Ockham ist
es die Ansicht, dal3 das Verhiltnis des Menschen zu Gott als ein bloBes
Rechtsverhiltnis aufzufassen ist, in dem der Mensch durch seine erwor-
benen Verdienste (merita de condigno) vor Gott bestehen zu kénnen
meint, wihrend es doch in Wirklichkeit so 1st, dal Gott aufgrund seiner
Barmherzigkeit die Beziehung zum Menschen aufnimmt und daf3 fiir
diese Beziehung einzig das unmittelbare Verhiltnis, die personale Di-
mension, von Bedeutung ist. Dies sei die bestmogliche Absicherung ge-
gen den Pelagianismusverdacht.® Gott hat aber schon mit der Schop-
fung aus purer Barmherzigkeit die Beziehung zum Menschen aufge-
nommen. Das ist ein Sachverhalt, der durch Gregors Unterscheidung
von Gottes allgemeinem Schopfungshandeln und Gottes Heilshandeln in
Jesus Christus verdunkelt wird, zumal es Gregor von Rimini unterliBt,
die Beziehung von Gottes Schépfungshandeln zu seinem Heilshandeln
genauer zu bestimmen.* '

V1. Luthers Kritik an Duns Scotus

Man kann die Unterscheidung zwischen Schopfungshandeln und Heils-
handeln Gottes aber auch nach der anderen Seite auflosen und das
Schopfungshandeln vom Heilshandeln Gottes aus interpretieren. Das ist
der Weg, den Luther gegangen ist und der ithn die scholastische Theolo-

tionis comedendi obiectum secundum rectam rationem est cibus potens nutrire. Sic
velle comedere venenum vel argillam est actus malus ex genere. Et dicitur ideo bonus
ex genere, quia, sicut genus specificatur et contrahitur per differentias ad speciem.»
Ebd. :

63 «Ex quo sequitur quod Deus, quemcumque beatificat, mere contingenter, libere
et misericorditer beatificat ex gratia sua, non ex quacumque forma vel dono collato,
nisi quod Deus misericorditer ordinavit, quod habens tale donum mereatur vitam ae-
ternam. Et hoc dictum maxime recedit ab errore Pelagii, qui posuit quod Deus neces-
sitatur habens actum moraliter bonum dare vitam aeternam, et non ex gratia sua, ita
quod si non daret, esset iniustus.» GABRIEL BIEL, Sent. I (s. Anm. 55), 416.

64 «Sed an illud auxilium (art.9) speciali ratione homini impensum sit aliud ab influ-
entia et cooperatione Dei generali, qua assistit omni agenti ipsum movendo, an sit
idem, non determinat. Non enim dicit quod homo indiget speciali auxilio Dei. Sed di-
cit: Indiget tali auxilio gratiae sub duplici ratione, scilicet generali et speciali etc.» GA-
BRIEL BIEL, Collectorium circa quattuor libros Sententiarum, ed. WERBECK, W./HOF-
MANN, U., Bd. 2, Ttbingen 1987, 530.



90 Pelagianismus 1n der franziskanischen Schopfungstheologie?

gie seit dem Romerbriefkommentar kritisieren li3t.% Denn richtig zu
unterscheiden, das macht die Kunst des Theologen aus. So ist die Unter-
scheidung zwischen Gesetz und Zeremonialgesetz eine falsche Unter-
scheidung, weil beides von Gott geboten ist%, die Unterscheidung zwi-
schen Gesetz und Evangelium hingegen eine notwendige und heilsame
Unterscheidung, an der fiir die Wahrheit der Theologie alles hingt.¢” Das
Prinzip der rechten Unterscheidung zwischen Gesetz und Evangelium
und die Vermeidung von falschen Unterscheidungen fithrt zu dem re-
formatorischen Umbau der Theologie, der das Schopfungshandeln von
Gottes Heilshandeln her versteht und nicht umgekehrt — wie es Scotus
umfassend begriindet hatte — Gottes Heilshandeln von semnem Schép-
fungshandeln her. Erst wenn man sich dieses klarmacht, wird verstind-
lich, warum Luther in der Kritik am Habitusbegriff der Linie Scotus—
Ockham-Biel folgt und dennoch deren Verstindnis des gottlichen
Schopfungshandelns kritisiert, weil es aus lutherischer Sicht zu unhalt-
baren Konsequenzen in Bezug auf die Auffassung des freien Willens
fihrt.

Die Thesen gegen die scholastische Theologie aus dem Jahre 1516
kritisieren Scotus und Biel, weil diese aufgrund ihrer Auffassung von
Gottes schopferischem Handeln zu der Meinung kommen, dal man den
menschlichen Willen neutral, das heilt unabhingig von dem die ganze
Wirklichkeit strukturierenden Gegensatz von Gesetz und Evangelium
verstehen konne. Eine solche meutrale Wirklichkeitr gibt es nicht. Jede
Wirklichkeit ist, wie schon ihr Begriff sagt, immer schon vom Gesetz
oder vom Evangelium bewirkt. Und daher ist der menschliche Wille im-
mer schon von der Wirklichkeit des Gesetzes oder von der Wirklichkeit
des Evangeliums her bestimmt.

So sagt die These 5 der Thesenreihe gegen die scholastische Theolo-
gle, es sel falsch, davon auszugehen, dal das Strebevermodgen (appetitus)
des Menschen von einem noch nicht determinierten Ort aus die Mog-
lichkeit habe, zwischen entgegengesetzten Moglichkeiten zu wihlen.6®

65JANZ, D.R. hat die Frage in Bezug auf Thomas von Aquin verhandelt, in: Luther
and Late Medieval Thomism, Waterloo (Ontario) 1983.

% MARTIN LUTHER, WA 40.1., 242, 329, 510.

7 Ebd., 567, wo zwischen lex und fides unterschieden wird. Im iibrigen ist die ge-
samte grofle Galaterbriefvorlesung eine Demonstration der Unterscheidung zwischen
Gesetz und Evangelium. Denn die Dinge sind unterschieden, und deshalb ist auch der
Gebrauch der Dinge unterschieden.. Vgl. ebd., 336f., 478.

68 «5. Falsitas est quod appetitus liber potest in utrunque oppositorum, immo nec
liber sed captivus est.» MARTIN LUTHER, WA 1, 224,



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 91

Das liefe auf die Heuhaufen des Buridanschen Esels hinaus. Der Mensch
ist vielmehr immer schon mit einer der Alternativen befal3t.

Gabriel Biel hatte die so inkriminierte These folgendermalen ent-
wickelt. Ausgangspunkt ist die sog. Zitkumstanzenlehre, die spatmittel-
alterliche Version der Situationsethik.®” Nach ihr besteht jede menschli-
che Handlung aus einer Rethe von circumstantiae, die alle zusammen-
kommen missen, soll eine Handlung moralisch qualifiziert, d. h. wer-
dienstlichy (meritorius) sein. Der wichtigste Umstand hinsichtlich der
Verdienstlichkeit ist die Forderung, daf3 die Handlung der Intention der
Anordnung Gottes Rechnung trigt.”” Nun gibt es aber auch Handlungen,
bei denen nicht alle circumstantiae notig sind. Das ist z. B. bei allen mo-
ralischen Handlungen, bei denen es auf die Intention Gottes nicht an-
kommt, der Fall. Beim 4. Gebot kommt es in erster Linie darauf an, dal}
Vater und Mutter geehrt werden und nicht auf die Verdienstlichkeit.
SchlieBlich kann man sich, wie oben schon bemerkt, die Situation den-
ken, dal} (naturrechtlich) die Wahl eines Moralsystems zur Debatte steht,
die Wahl etwa zwischen der schari’a des Islam, dem Dekalog des Alten
Testaments und der Bergpredigt. Diese Situation wire nach Scotus und
Biel die natiirliche Situation, in der die Handlung noch in keiner Weise
determiniert, also ut neutra ist. Hier ist die Anzahl der citrcumstantiae
sehr gering, bzw. tendiert gegen null. Wir haben also nach Biel, systema-
tisiert man, den actus indifferens, den actus moralis, und den actus me-
ritorius. Und diese Akte sind hinsichtlich der Anzahl ihrer circumstantiae
voneinander zu unterscheiden. Aber diese Unterscheidung erzeugt in der
Sicht der These 5 gegen die scholastische Theologie das Vexierbild eines
freilen Willens, der offenbar aus allen gesellschaftlichen und religiosen
Determinationen herausfillt. Da die Umstinde eines moralisch qualifi-
zierten Aktes nicht mehr voneinander unterschieden werden kénnen,
weil es keinen Standort auBerhalb dieser Umstinde gibt, 1st auch das
dictamen rectae rationis nicht moéglich, das in der Spitscholastik iiber die
moralische Qualitit einer Handlung urteilt (These 6). Das widerlegt eben
auch die These vom freien Willen des Menschen, weil der Wille keinen
meutraleny Ozt hat, an dem er in seiner Fretheit in Erscheinung treten
konnte (These 10). Auch die Schopfung oder besser noch: die Welt des
Geschaffenen ist kein solch neutraler, von jeder Kultur oder jeder kultu-
rellen Deformation unabhingiger Ort. Deswegen verweisen die Kreatu-
ren nicht einfach auf Gottes Liebe, wie Scotus angenommen hatte, so
daB 1n der Liebe zum Geschaffenen zugleich auch die Liebe Gotfes zum

% Vgl. jedoch schon THOMAS VON AQUIN, STh II, qu. 18 ar. 11 co.
" Vgl. GABRIEL BIEL, Collectorium (s. Anm. 64), 528.



92 Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie?

Geschaffenen und die Liebe der Geschépfe zu Gott sichtbar wiirde.
Deswegen kann der Mensch nicht durch die Reflexion auf sein Geschaf-
fensein Gott iiber alles lieben (These 13).

Diesen letzten Gedanken hat Luther in der Groflen Galaterbriefvor-
lesung weiter ausgefihrt. Dort heiB3t es, dal die theologisch schwichsten
Argumente diejenigen sind, die von der Reflexion iiber empirische Ge-
gebenheiten auf theologische Sachverhalte schlieBen. So habe Scotus von
der Liebe des Menschen zu sich selbst darauf geschlossen, daf3 der
Mensch, so wie er sich selbst liebt, auch Gott auf natiirliche Weise lieben
konne.” Ein solcher Ruckschlu3 sei nur dann statthaft, wenn sich zeigen
lieBe, daBl und wie Gott in das Geschaffene seine Absichten oder seine
Gesetze hineingelegt habe. Sind doch die politischen und 6konomischen
Ordnungen gottlich zu nennen, weil Gott sie so angeordnet hat. Also ist
ein Argument, das von der gottlichen Anordnung oder den Kreaturen
ausgeht, ein giiltiges Argument. Man mul} es nur in der rechten Weise
gebrauchen. So haben die Propheten haufig Gleichnisse verwendet, die
sie aus dem Bereich des Geschaffenen genommen haben, so wenn sie
Christus die Sonne nennen, die Kirche den Mond und die Doktoren der
Kirche die Sterne.”

Unwillkiirlich fragt man sich, was Luther denn hier von Scotus un-
terscheidet. Hat nicht dieser genauso von der Gleichnishaftigkeit der
Schopfung geredet, die es erlaubt, aus thr Argumente fiir die Existenz
Gottes abzuleiten oder sein Wesen zu beschreiben? Warum faB3t Luther
Scotus so auf, als habe dieser blofl von der Natur geredet, von einer Rea-
litit also, die gegentiber Geschaffensein und Nichtgeschaffensein noch
indifferent 1st? Auch hinsichtlich der christologischen Deutung der
Schopfung steht Scotus Luther in nichts nach, wie wir gesehen haben.

Wo liegt also der Unterschied, die Luthers Kritik an Scotus rechtfer-
tigte? Sie liegt in der Interpretation der christologischen Deutung. Luther
versteht die christologische Signatur der Schopfung von Christi Kreuz

' «Et certe verum est, quod ista argumenta omnium infirmissima sunt, cum ab
humanis ad divina argumentamur, Ut Scotus solet: Homo, inquit, potest diligere Deum
super omnia; Quia se ipsum diligit super omnia, Ergo multo magis Deum.» MARTIN
LUTHER, WA 40.1., 459. ’

" «Saepe a me audistis, quod ordinationes Politicae et Oeconomicae sint divinae,
quia Deus ipse ordinavit et approbavit eas, ut solem, lunam et alias creaturas. Ideo ar-
gumentum ab ordinatione vel a creaturis Dei sumptum valet, modo eo recte utamur.
Sic Prophetae usi sunt frequentissime similitudinibus creaturarum, Christum solem,
Ecclesiam lunam, Doctores stellas vocantes. Item, aliae innumerae similitudines sunt
in Prophetis de arboribus, spinis, floribus et fructibus terrae. Talibus plenum est etiam
novum Testamentum. Ideoque ubi ordinatio divina est in creatura, bene potest ab ea
sumi argumentum, et transferri ad divina.» Ebd., 460.



Pelagianismus in der franziskanischen Schopfungstheologie? 93

und Auferstehung aus, ein Doppelaspekt, der sich in der Annahme 4us-
sert, daB es jenseits der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium
keine wie auch immer beschreibbaren Wirklichkeitsraume mehr gibt.
Luther krtisiert an der franziskanischen Schopfungstheologie, wie sie
von Scotus formuliert wird, daBl die Schépfung nur als Voraussetzung
der Heilsgeschichte in den Blick kommt und nicht als deren wichtigstes
Element. Weil die Wirklichkeit immer schon durch das Gesetz oder das
Evangelium konturiert ist, gibt es keine neutralen Riume und entspre-
chend keinen freien Willen, der sich in solchen neutralen Riumen selbst
erfassen konnte. Deswegen muB aus der Sicht Luthers die Annahme
neutraler Wirklichkeitsrdume geradewegs zum Pelagianismus fithren.

Fragt man, ob damit der franziskanischen Schépfungstheologie hi-
storische Gerechtigkeit widerfihrt, so mull man die Frage auch fir Lu-
ther, wie schon fir Gregor von Rimini, verneinen.” Aber auf historische
Gerechtigkeit kommt es in diesem Fall nicht an, weil es darum geht, das
Neue in der reformatorischen Theologie zu erfassen. Dieses Neue kiin-
digt sich seit, wie gesagt, der Rémerbriefvorlesung am deutlichsten in
dem Satz an, den Luther in fast stereotyp zu nennender Weise immer
wieder einschirft: «naturalia non sunt integra», die Natur ist kein Ort
jenseits von gut und bose. Denn die Natur hat keinen Gegenstand, auf
den hin sie sich entwerfen konnte, um so von sich selbst loszukommen;
sie sucht in allen Dingen vielmehr nur sich selbst. Auch Gott sucht sie
nicht um seiner selbst willen, sondern benutzt thn vielmehr fir ihre eige-
nen Zwecke.”* Deswegen ist es ganz vergeblich, das Licht der Natur hell
zu machen und es gar mit dem Licht der Gnade auf eine Stufe zu stel-
len.” Deswegen gilt also: An der Natur ist nichts heil: naturalia non sunt
integra.’ Auch der menschliche Wille nicht.

™ Auch in Bezug auf Thomas von Aquin gilt, da Luthers Pelagianismusvorwurf
histor--isch unzutreffend ist. Vgl. JANZ, D.R., Luther (s. Anm. 65), 153f.

™ «Natura vero preter se ipsam nullum sibi statuit obiectum, in quod feratur et in-
tendat; se solam videt, querit et in omnibus intendit ceteraque omnia, ipsum quoque
Deum in media, quasi non videat, transit et in se ipsam dirigit. Hoc est «cor pravum et
dniquum. Sicut gratia Deum statuit in loco omnium, que videt, etiam sui ipsius et pre-
fert sibi solumque ea querit, que Dei sunt, non que sua sunt: ita natura econtra se
ipsam statuit in locum omnium et in locum etiam Dei solumque ea querit, que sua
sunt, non que Dei» MARTIN LUTHER, WA 56, 354. A

5 «Frustra magnificatur ab aliquibus lumen nature et comparatur lumini gratie,
cum potius sit tenebra et contrarium gratie.» Ebd.

" « ... sed integra sunt naturalia. Ista doctrina pervastavit totum papatum. Imo
diabolis tradunt. Ideo fingunt in natura nihil mali, dicunt naturalem voluntatem bonam
et intellectum verum et ille potest se naturaliter conformare dictamini rectae rationis, 1.e.
voluntas est bona, intellectus.» MARTIN LUTHER, WA 41.2., 322.



	Pelagianismus in der franziskanischen Schöpfungstheologie?

