
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Augustinus De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

Autor: Studer, Basil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BASIL STUDER

Augustins De Trinitate in seinen

theologischen Grundzügen

Einleitung

Seit mehr als zwanzig Jahren beschäftige ich mich eingehend mit der
Trinitätslehre der Kirchenväter. Im besonderen befaßte ich mich dabei
mit Augustins De Trinitate. In meinem 1985 veröffentlichten Buch «Gott
und unsere Erlösung im Glauben der Alten Kirche»1 widmete ich ein

eigenes Kapitel dem theologischen Denken des Bischofs von Hippo.
Darin ging es mir darum, den Zusammenhang der Geschichte der
Trinitätslehre und der Geschichte der Christologie aufzuzeigen. In den letzten
zehn Jahren wurde meine Beschäftigung mit Augustins De Trinitate noch
intensiver, wie vor allem aus meinen in Villanova (1996) und Tübingen
(1998) gehaltenen Vorträgen zu ersehen ist.2

Meine langjährige Auseinandersetzung mit Augustins De Trinitate
kreist um zwei Pole. Auf der einen Seite interessierte ich mich für die in
diesem Werk entwickelte theologische Methode. Als ich der cognitio histo-

rialis nachging, die dem zweiten Teil von De civitate Dei zu Grunde hegt,
stellte ich fest, daß sich ihre Bedeutung am besten von in De Trinitate

gemachten Aussagen her umschreiben läßt.3 Gewiß machte Augustin
sich in De doctrina Christiana zur Aufgabe zu umreißen, wie die Bibel aus-

1

STUDER, Basil, Gott und unsere Erlösung im Glauben der Alten Kirche, Düsseldorf

1985, 201-223.
2 STUDER, Basil, History and Faith in Augustine's De Trinitate, in: AugSt 28 (1997)

7—50; DERS., «Oikonomia und Theologia in Augustins De Trinitate», in: BRACHTENDORF,

Johannes (Hg.), Gott und sein Bild. Augustins De Trinitate im Spiegel
gegenwärtiger Forschung, Paderborn 2000, 39—52. Dazu: DERS., «Theologia — Oikonomia.
Zu einem traditionellen Thema in Augustins De Trinitate», in: PERRONI, M./SAL¬
MANN, E. (Hgg.), Patrimonium Fidei. Traditionsgeschichtliches Verstehen am Ende?
FS für Magnus Löhrer und Pius-Ramon Tragan, Rom 1997, 575—600 (StAns 124).

3 STUDER, Basil, La Cognitio historialis di Porfirio nel De Ciuitate Dei di Agostino
(ciu. 10,32), in: SEAug 50, Roma 1995, 529-553.



50 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

zulegen ist und wie die Resultate dieser Auslegung weiterzugeben sind.4
Eine solch ausdrücklich methodologische Intention läßt sich in De
Trinitate nicht feststellen. Aber Augustin weist, besonders in den Prologen
und Epilogen der einzelnen Bücher, nachhaltig darauf hin, um was es

ihm in diesem opus laboriosum und in seinem ganzen theologischen Denken

ging.
Auf der anderen Seite war ich in meinem Zugang zu Augustins De

Trinitate von einem existentiellen Anliegen geleitet. Bei meinem Studium
der patristischen Trinitätslehre kam ich zur Einsicht, daß zwischen der

Schultheologie und dem biblisch und liturgisch gelebten Taufglauben ein
tiefer Abgrund klafft. Wer kann schon mit der gewiß gültigen dogmatischen

Lehre von der einen Natur und den drei Personen spirituell etwas
anfangen? Es bleibt denen, die noch heute am Glauben an Vater, Sohn
und Geist festhalten, höchstens übrig, den Gläubigen zu verkünden, die

Dreifaltigkeit sei ein unbegreifliches Mysterium. In immer neuen Ansätzen

suchte ich darum aufzuzeigen, daß der Taufglaube nur etwas bedeutet,

wenn wir ihn vom Neuen Testament und von der von ihm geprägten
Liturgie her verstehen. Das gilt auch von Augustins Trinitätslehre. Wenn
wir uns bemühen, seine Intuitionen zu vertiefen, öffnet sich vor uns eine

großardge Sicht in das mysterium caritatis, das Gott durch Christus im
Heiligen Geist uns offenbart.

Im Hinblick auf die zwei Hauptanliegen meiner Beschäftigung mit
Augusdns De Trinitate möchte ich meinen Vortrag in zwei Teile einteilen.
Ich werde zuerst von den methodologischen Problemen sprechen, die in
diesem Werk anklingen. Im zweiten Teil werde ich aufzuzeigen versuchen,

wie sehr es auf ein existenzielles Verständnis unseres Taufglaubens
angelegt ist.

Was den Stand der heutigen De Trinitate-Forschung angeht, mag es

genügen, auf die vor kurzem veröffentlichte Übersicht von Roland Kany
«Typen und Tendenzen der De Trinitate-Forschung seit Ferdinand Chrisdan

Baur»5 zu verweisen. Nützlich mag indes die folgende Bemerkung
sein. Bei der Vorbereitung des Vortrages waren mir besonders die
Arbeiten von M.R. Barnes und J. Arnold hilfreich.6 Die Überlegungen über

4 POLLMANN, Karla, Doctrina Christiana. Untersuchungen zu den Anfängen der
christlichen Hermeneutik unter besonderer Berücksichtigung von Augustinus' De
doctrina Christiana, Freiburg i.Ue. 1996 (Paradosis 41).

5 KANY, Roland, «Typen und Tendenzen der De Trinitate-Forschung seit Ferdinand
Christian Baur», in: BRACHTENDORF, J. Gott und sein Bild (s. Anm. 2), 13—28, vgl.
bes. 20f., mit der Wertung meiner Beiträge.

6 ARNOLD, Johannes, Begriff und heilsökonomische Bedeutung der göttlichen
Sendungen in Augustinus' De Trinitate, in: RchAug 25 (1991) 3—69; BARNES Michel R.,



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 51

Augustins De Trinitate können weitgehend als Dialog mit ihnen angesehen

werden.

I. Methodologische Leitlinien

1. Exercitatio animi

Es ist ohne Zweifel berechtigt, die fünfzehn Bücher De Trinitate als
exercitatio animi zu charakterisieren. Wie vor allem Pierre Hadot in seinem

Essay «Exercices spirituels»7 und anderswo klar gemacht hat, handelt es

sich bei diesem geistigen Training um ein Grundanhegen des spätantiken
Wissenschaftsbetriebes. Die Lehrer und Schüler lasen die Werke der
anerkannten Autoren und beschäftigten sich mit ihren Fragen und
Antworten, um damit im eigenen geistigen Leben voranzukommen. In
welchem Sinn Augustin selbst sich in De Trinitate diesem antiken Ideal
verpflichtet fühlte, hat er am Ende des vierten Buches klar zum Ausdruck
gebracht: «Wenn das [seine Darlegungen über die Inkarnation] schwer zu
begreifen ist, so muß der Geist durch den Glauben gereinigt werden,
sich mehr und mehr der Sünde enthalten, Gutes tun und mit den Seufzern

heiligen Sehnens beten, daß er mit göttlicher Hilfe vorankomme
und zum Begreifen und Lieben gelange.»8 Sich geistig mühen, das
Geheimnis des Taufglaubens tiefer zu durchdringen und den Vater, den
Sohn und den Geist, den einen Gott mehr zu heben, das ist die Absicht,
die hinter dem ganzen opus laboriosum steht.

Die exercitatio animi geschieht in De Trinitate näher in der Beantwortung

der Frage nach der Einheit der Dreifaltigkeit. «Quaeritur unitas
Trinitatis, Patris et Filii et Spiritus Sancti»9, sagt Augustin ausdrücklich. Dabei

unterläßt er es nicht, dieses quaerere als ein immer neu ansetzendes
Sich-Mühen zu beschreiben. Am Anfang des letzten Buches faßt er seine

Auffassung über die Freude des Suchens mit den Worten zusammen: «Es

wird gesucht, auf daß es süßer gefunden wird, und gefunden, auf daß es

inbrünstiger gesucht wird.»10

Man könnte versucht sein, diese exercitatio animi auf den zweiten Teil
von De Trinitate zu beschränken. Um diese Meinung richtig zu werten,
muß man sich zuerst über den Aufbau des ganzen Werkes Rechenschaft
geben. In den ersten sieben Büchern diskutiert Augustin seine Frage von

«Rereading Augustine's Theology of De Trinitate», in: DAVIS, St.T., et. al. (Hgg.), The
Trinity. An Interdisciplinary Symposium on the Trinity, Oxford 1999, 145—176.

7 HADOT, Pierre, Exercices spirituels et philosophie antique, Paris 1987.
8 BKV 11,13, 185, übersetzt Trin. IV 21,31. - Vgl. schon Mag. 8,21.
9 Trin. I 3,5.
10 Trin. XV 2,2.



52 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

den damals umstrittenen biblischen Zeugnissen sowie von der in der ni-
zänischen Theologie gebräuchlichen Terminologie her. In den letzten
sieben Büchern, vom achten Buch eingeleitet, sucht er hingegen, die
Antwort des katholischen Glaubens zu vertiefen, um sie vom menschlichen
Geist her, dem Abbild der Trinität, verständlich zu machen.11

Im Hinblick auf die Absichtserklärung, in der Augustin angibt, er
wolle modo interiore vorgehen12, könnte man meinen, der zweite Teil sei

allein oder mindestens in größerem Maße als der erste als exercitatio animi
anzusehen. Zu Gunsten dieser Auffassung spricht der Anfang des
fünfzehnten Buches. Dort sagt Augustin, er hätte den Leser üben wollen, um
ihn so zum Bild seines Schöpfers zu führen. Wie er dieses quaerere
versteht, sucht er zudem biblisch klar zu machen.13 Aber er bringt schon am

Anfang des ersten Buches das rationem reddere, mit dem er gewisse Gegner

zum rechten Verständnis der biblischen Botschaft und damit zum
unverzichtbaren initium fidei bringen will, mit der purgatio fidei, dem Kern
der exercitatio animi, in Zusammenhang.14

Die purgatio fidei, ohne die wir nicht zu einer tieferen Erkenntnis und
zu einer innigeren Liebe der Trinität gelangen, erinnert ohne Zweifel an
die Seligkeit, zu welcher der Mensch in einer Art Vergeistigung emporsteigen

soll, wie sie in neuplatonischen Kreisen vertreten wurde. Die
grundlegenden Unterschiede sind jedoch nicht zu übersehen. Die geistige

Reinigung besteht nach Augustin nicht nur in einer Loslösung vom
Materiellen, sondern auch in einer wachsenden Versöhnung mit Gott.
Vor allem geschieht sie durch den aufrichtigen Glauben, der in der Liebe
wirksam wird.15 Sie wird zudem nicht nur von der Sehnsucht, sondern
auch von der Hoffnung auf die Auferstehung zum ewigen Leben getragen.16

Das alles aber ist unmöglich ohne Gottes Gnade, die letztlich in
der Mittlerschaft Christi, dem sacramentum et exemplum verwurzelt ist.17

Wenn man die exercitatio animi in diesem Sinne begreift, ist es völlig
unverständlich, daß Brachtendorf sich darüber so reserviert äußert.18 Er

11 Zur intentio acrior vgl. s. 52 5,15. - Vgl. Dazu: BA 8,12-17, wo PEGON, J. auf die
in der De vera religione verwendete Unterscheidung von narratio und argumentatio
verweist.

12Trin. VIII proem. 1.
13 Trin. XV 1,1.
14 Trin. I 2,4. - Dazu: Trin. VI 10,12.
15 Trin. XV 18,32; VIII 4,6.
16 AugL II, 123.
17 Trin. IV 3,5f.
18 BRACHTENDORF, Johannes, Die Struktur des menschlichen Geistes nach

Augustinus. Selbstreflexion und Erkenntnis Gottes in «De Trinitate», Hamburg 2000, 6ff.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 53

hat gewiß Recht, wenn er die frühere Ansicht von Marrou kritisiert, der
die Inkohärenz im Aufbau von De Trinitate mit der exercitatio animi erklären

wollte. Doch diese Ansicht, die Marrou selbst später modifizierte,
berechtigt nicht, die exercitatio animi als Grundzug von De Trinitate
abzulehnen oder nur abzuschwächen. Madec hat dies denn auch gegenüber
Brachtendorf klar herausgestellt.19

2. Biblische Ausrichtung

Es fällt schon einem schnellen Leser von De Trinitate auf, wie Augustin
darin seine Treue zum katholischen Glauben immer aufs neue bezeugt.
Gleich seinen ersten Ausführungen legt er die fides catholica 20 zu Grunde.
Er will dabei aufzeigen, wie sehr dieser Glaube in der Schrift selbst
begründet ist.21 Auch bei der Diskussion der dogmatischen Terminologie
steht immer die fides catholica22 in Frage. Selbst beim mehr rationalen
Vorgehen, das im zweiten Teil modo inferiore durchgeführt werden soll,
darf der Glaube nicht hintangesetzt werden. «Jetzt also wollen wir uns -
steht in der Einleitung dazu — jenen gleichen Sachverhalten zuwenden,
die wir nunmehr auf eindringendere Weise als zuvor behandeln, unter
der Wahrung der Regel, daß das, was unserer Vernunft noch nicht
aufleuchtet, nicht aus der Festigkeit des Glaubens entlassen wird.»23 Mit
«credimus» beginnt er auch das Gebet am Ende seines Werkes.24

In der Betonung des katholischen Glaubens ist offensichtlich
miteingeschlossen, daß die Heiligen Schriften Ausgangspunkt und Maß jeder
Beschäftigung mit dem kirchlichen Taufglauben sein müssen. Nicht nur
die einfachen Gläubigen müssen sich an sie halten25, sondern auch die

anspruchsvolleren Christen sollen immer wieder zum initium fidei26
zurückgeführt werden. Das secundum scripturas durchzieht denn auch das

ganze Werk.
Zugegeben, die Heilige Schrift nimmt nicht in allen Büchern von De

Trinitate den gleichen Platz ein. Die Bücher fünf bis sieben enthalten, mit
Ausnahme von einigen umstrittenen testimonia, wenige biblische Hinwei-

19 MADEC, Goulven, «Inquisitione proficiente. Pour une lecture <saine> de De
Trinitate d'Augustin», in: BRACHTENDORF, Gott und sein Bild (s. Anm. 2), 53-78, bes. 68.

20 Trin. I 4,7.
21 Trin. I 2,4.
22 Trin. V 3,4.
23 Trin. VIII proem.,1.
24 Trin. XV 28,51.
25 Trin. XV 20,39.
26 Trin. I 2,4.



54 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

se.27 Auch in den Büchern zehn und elf kommt die Bibel kaum zur
Geltung. Doch bestimmt das Prinzip secundum scripturas durchgehend die
ersten vier Bücher. In ihnen wird die fides catholica, von den in den trinitari-
schen Auseinandersetzungen diskutierten Schrifttexten her erörtert.28 Dabei

wird im besonderen auch die régula canonica, der Schlüssel der anti-
arianischen Hermeneutik, näher bestimmt. Ausgeprägt ist die biblische
Ausrichtung in der Pneumatologie, die Augustin im letzten Buch von De
Trinitate entfaltet.28 Vorwiegend im Blick auf Johannes und Paulus stellt
er den Heiligen Geist als die Liebe und das Geschenk hin und begründet
er, daß der Heilige Geist vom Vater und vom Sohn ausgeht. Gewiß ist
auch seine Lehre vom ewigen Wort letztlich in der Schrift begründet.
Doch seine Auffassung vom Heiligen Geist als der Liebe wäre ohne das

Neue Testament gänzlich undenkbar. Schließlich ist der ganze zweite
Teil von De Trinitate, in dem Augustin die Einheit der durchwegs
gleichen und unzertrennlichen drei Personen modo interiore darlegt, trotz aller
philosophischer Züge allein von der Bibel her voll verständlich. In der

Einleitung zum fünfzehnten Buch heißt es zwar, daß wir die Frage, ob
die Trinität eine nicht geschaffene, sondern eine schöpferische Natur sei,

nicht bloß für die Gläubigen mit der auctoritas divinae scripturae, sondern
auch für die Einsichtigen ratione beantworten müssen. Der rationale
Vergleich der Trinität mit dem Innenleben des Menschen ist jedoch ganz in
der biblischen Auffassung vom Menschen als dem Abbild Gottes
verwurzelt. Augustin erläutert selbst die Einzelheiten dieser Lehre: der
Mensch als Bild der Dreifaltigkeit; der menschliche Geist als Bild Gottes;
die Notwendigkeit der Erneuerung des Bildes, immer von der Bibel
her.30

Die durchgehend biblische Ausrichtung von De Trinitate ist nicht
von den Grundsätzen der modernen Exegese her zu bewerten. Es handelt

sich um einen an der Sache interessierten Gebrauch der Bibel.
Augustin schließt sich bewußt an die orthodoxe Schrifterklärung an. Er
beruft sich von Anfang auf die tractatores catholicilx. Damit sind vor allem
jene Theologen gemeint, welche gegen die westlichen Arianer, ho-

27 Trin. V 3,4; VI 3,4-5,7; VII 3,4-6.
28 Trin. V 3,4; VI 3,4—5,7; VII 3,4—6; vgl. besonders Trin. I 2,4, sowie IV 21,31

und XV 3,5.
29 Trin. XV 17,27—27,50. Vgl. Dazu: STUDER, Basil, Zur Pneumatologie des Augustinus

von Hippo, in: s4ugR 35 (1995) 567-583.
30 MADEC, Gott und sein Bild (s. Anm. 19), 65—68.
31 Trin. I 4,7.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 55

moischer Prägung, Stellung bezogen hatten.32 Wir können darum auch

von einer dogmatischen Exegese sprechen. Augustin geht von den res —

von der fides catholica — aus, um zu den verba — die für ihn nützlichen
biblischen Zeugnisse — überzugehen.33 Ein solcher Gebrauch der Bibel ist
nicht einfach als nicht-exegetisch abzutun. Auf der einen Seite geht die

fides catholica selbst auf die Bibel zurück. Nach Augustin faßt sie die

Hauptgedanken der biblischen Botschaft über Vater, Sohn und Geist
zusammen.34 Auf der anderen Seite ist er stets bemüht, in der Nähe der

Heiligen Schrift zu bleiben. Vor allem zeigt er sich äußerst vorsichtig bei
Behauptungen, für die sich in keiner Weise Bibelstellen anführen lassen.

Im übrigen ist auch das, was heute als sensus perfectior bezeichnet wird, zu
berücksichtigen.35 Zusammen mit den Theologen der Alten Kirche geht
Augustin oft über die ursprünghche Intention der bibhschen Autoren
hinaus, ohne deswegen aus der Perspektive ihrer Aussagen herauszutreten.

Das gilt nicht nur von poetischen und hturgischen Texten, die
schheßhch gerade zum Zweck eines immer neuen Gebrauches in die
Bibel eingefügt sind. Es hat für die ganze Heilige Schrift Geltung, die im
Heihgen Geist zu unserem Nutzen verfaßt worden ist (vgl. 2Tim 3,16;
2Petr l,20f; IKor 10,6).

Augustins Bemühungen, sich nahe an der Bibel zu halten und gleichzeitig

offen zu sein, lassen sich besonders an drei Beispielen zeigen. Das
erste mag etwas problematisch sein, sofern er nur die eigene Auslegung
als richtig betrachtet. Er lehnt die nicht-nizänische Exegese als falsch ab

und bezeichnet dabei seine Gegner als Rationalisten.36 Weiter übernimmt
er aus der nizänischen Uberlieferung nicht nur die régula canonica, nach
welcher die Aussagen über das Göttliche in Christus von jenen zu
unterscheiden sind, die sich auf seine Menschheit beziehen.37 Er folgt ihr auch
in der Auffassung vom Zusammenhang zwischen theologia und oikonomia,
nach welcher aus dem Heilsgeschehen, wie etwa der Taufe Jesu, die ewige

Einheit und Unterschiedenheit von Vater, Sohn und Geist abgeleitet
werden können.38 Schheßhch läßt sich Augustin von der antiarianischen

32 Vgl. BARNES, Michel R., Exegesis and Polemic in Augustine's De Trinitate I, in:
AugSfiO (1999) 43-59.

33 Vgl. zu dieser Art von Exegese: STUDER, Basil, Schola Christiana. Die Theologie
zwischen Nizäa und Chalzedon, Paderborn 1999, 198—229, besonders 215f.

34 Vgl. Trin. I 4,7.
35 Vgl. dazu: FlEDROWICZ, Michael, Psalmus vox totius Christi. Studien zu Augustins

«Enarrationes in Psalmos», Freiburg 1997.
36 Vgl. Trin. I 2,4; IV 21,31; V 3,4.
37 Vgl. Trin. II 1,2; dazu: BA 15,577.
38 Vgl. Trin. I 5,8; vgl. auch: Trin. XV 17,29.



56 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

Schriftauslegung nicht total blockieren. Er biegt zwar in der Erklärung
von Joh 5,19f. das, was er vom Vater als der demonstratio und vom Sohn
als visio und auditio herausliest, sogleich nizänisch um.39 Doch in seiner

ganz biblischen Pneumatologie beweist er, wie selbständig er die Bibel
auszulegen versteht.40

3. Der kultureile Hintergrund

Der Augustin-Kenner H.J. Marrou kennzeichnete in seinen Seminarien

jeweils den Bischof von Hippo als einen Mann, der von Beruf
Rhetoriklehrer, der Neigung nach hingegen Philosoph war. Diese vielleicht
etwas vereinfachende Beurteilung macht ohne weiteres verständlich, daß

die Augustin-Forschung sich schon seit langem mit dem philosophischen
Hintergrund von Augustins Denken abgab und wenigstens in der neueren

Zeit sich mit seiner literarischen Bildung befaßte. Was den zweiten

Gesichtspunkt angeht, möchte ich nicht weiter darauf eingehen. Ich habe
in meinem Essay «Die Kirche als Schule des Herrn bei Augustinus von
Hippo»41 kurz zusammengefaßt, was ich darüber denke. Ich will aber
auch nicht in eine detaillierte Diskussion dessen eintreten, was als

Philosophie Augustins bezeichnet wird. Ich begnüge mich diesbezüglich mit
einigen grundsätzlichen Erwägungen.

Wie allgemein angenommen, war der Neuplatonismus von Plotin
und Porphyrius in der Spätantike die vorherrschende Philosophie.42
Augustin wird darum mit Recht vor allem mit dieser philosophischen
Tradition in Verbindung gebracht. Das geschieht jedoch oft in zu einseitiger
Weise. Der Einfluß der Aristoteles-Lektüre, von der Augustin in den
Bekenntnissen selber spricht, wird natürlich mitbedacht. Die aristotelischen
Kategorien bestimmen denn auch seine Überlegungen in den Büchern
fünf und sieben von De Trinitate,43 Aber die Einflüsse der stoischen
Überlieferung wurden lange Zeit allzu sehr vernachlässigt.44 Die
Berücksichtigung einer Vielfalt von philosophischen Ideen drängt sich umso
mehr auf, als schon Augustins Gewährsleute Cicero und Varro sehr ek-

39 Vgl. Io. eu. tr. 18, 19 und 23; dazu: STUDER, Basil, «Johannes 5,19f. in der Tri-
nitätslehre der Kirchenväter», in: DRISCOLL, Jeremy (Hg.), Imaginer la théologie
catholique, Rome 2000, 515—542 (StAns 129).

40 Vgl. STUDER, Basil, Pneumatologie (s. Anm. 29).
41 DERS., «Die schola Christi bei Augustinus von Hippo», in: SCHÖLGEN, G./

SCHÖLTEN, C. (Hgg.), Stimuli. Exegese und ihre Hermeneutik in Antike und Christentum.

FS für Ernst Dassmann, Münster 1996, 485-498 (JAC.E 23).
42 Vgl. STUDER, Basil, Schola Christiana (s. Anm. 33), 142f.
43 Vgl. MADEC, Gott und sein Bild (s. Anm. 19), 63f.
44 Vgl. RIST, John M., Augustine, Cambridge 1994.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 57

lektisch waren. Das beständige Suchen nach den philosophischen Quellen

widerspricht jedoch einer gesunden Hermeneutik. Wer Augustin
selbst kennenlernen will, darf sich nicht in erster Linie fragen, welche
antiken Philosophen in ihm weiterwirken. Sein hauptsächliches Augenmerk

muß sich vielmehr auf zwei Fragen richten: Was wollte Augustin
sagen? Und: Mit welchen Mitteln brachte er seine Intention zum
Ausdruck? Das gilt vor allem von De Trinitate, das allzu oft nur als
Steinbruch für philosophische Ideen gebraucht wird.

Vor allem geht es nicht an, Augustins Trinitätslehre auf die
neuplatonischen Philosophen des dritten und vierten Jahrhunderts zurückzuführen.

Wie unhaltbar diese These der deutschen Dogmengeschichtsschreibung

ist, haben schon die Kritiken gegenüber der 1966 veröffentlichten

Studie von O. du Roy «L'intelligence de la foi en la Trinité selon
saint Augustin»45 gezeigt. In den letzten Jahren wurden jedoch die
neuplatonischen Einflüsse auf die augustinische Trinitätslehre noch
weitergehend redimensioniert. Ich nenne nur zwei Autoren, die diesbezüglich
ihre Bedenken angemeldet haben. G. Madec hat dies verschiedentlich
getan. So nahm er in seinem am Tübinger-Symposion gehaltenen Vortrag

nicht nur gegen du Roy, sondern auch gegenüber dem philosophischen

Verständnis von De Trinitate von Seiten Brachtendorfs Stellung.46
Viel schärfer hat sich dazu M. Barnes geäußert. Nach seiner Meinung
darf der, welcher De Trinitate verstehen will, nicht vom «presumed context

of neoplatonism»47 ausgehen. Kontextuell grundlegend muß für ihn
die nizänische Tradition sein, wie sie von der lateinischen Theologie
rezipiert worden ist.

Auf keinen Fall genügt es, das Studium des profan-kulturellen
Hintergrundes von De Trinitate auf die philosophischen Denkformen zu
beschränken. Der Bischof von Hippo fand sich auch Intellektuellen gegenüber,

welchen die römische Geschichtsschreibung teuer war und die sich
überdies an die historiographischen Auffassungen ihres großen
Gewährsmann Porphyrius hielten.48 Dieser Zusammenhang ist, nicht nur

45 Du ROY, Oliver, L'intelligence de la foi en la Trinité selon saint Augustin.
Genèse de sa théologie trinitaire jusqu'en 391, Paris 1966; dazu vor allem: MADEC, Goul-
ven, z.B. La Patrie et la Voie. Le Christ dans la vie et la pensée de saint Augustin, Paris
1989, 78ff., 243f. (ÇJJC 36); sowie DERS., in: BRACHTENDORF (s. Anm. 19), 75f.

46 Ebd., 71 ff.
47 BARNES, Rereading (s. Anm. 6). Vgl. besonders die Einleitung und die

Zusammenfassung.

48 Vgl. AMARI, Giuseppe, II concetto di storia in Agostino, Roma 1951. auch MÜLLER,

Christoph, Geschichtsbewußtsein bei Augustinus. Ontologische, anthropologische
und universalgeschichtliche/heilsgeschichtliche Elemente einer augustinischen

«Geschichtstheorie», in: Cass 39/2, Würzburg 1993.



58 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

für das rechte Verständnis von De civitate Dei, sondern auch für dasjenige
von De Trinitate wichtig.49 Darin finden sich interessante Aussagen über
historia, die uns helfen, die cognitio historialis in De civitate Dei besser zu
verstehen. Vor allem ist De Trinitate durchgehend von den Antithesen
auctoritas—ratio, fides—intellectus, Bibel—Schöpfung beherrscht. Die ersten
Glieder dieser drei Antithesen haben allesamt mit historia, d. h. mit
investigate und narratio zu tun. Die auctoritas Gottes, Christi und der Kirche
erscheint in dem, was uns die Bibel und die spätere christliche Tradition
darüber berichten. Die fides beinhaltet immer eine Zustimmung zu
Zeugnissen anderer und ist damit stets in der historia verwurzelt. Die Bibel
schließlich wird in De civitate Dei als historia sacra, als heilige Geschichte,
bezeichnet. Sie erzählt die res gestae des Heilshandelns Gottes, und diese

res gestae sind, wie Augustin ausdrücklich feststellt50, die Grundlage unseres

Glaubens an Vater, Sohn und Geist und damit unseres Verständnisses

dieser in der Geschichte geoffenbarten Wahrheit. Ich brauche übrigens

nicht eigens zu betonen, daß der hauptsächliche Unterschied
zwischen dem christlichen Trinitätsglauben und den philosophischen Triaden,

die man vielleicht finden mag, gerade in dem engen Zusammenhang
von fides und historia hegt, den Augustin in De Trinitate in einzigartiger
Weise herausgearbeitet hat.51 Das wird zudem dadurch bestätigt, daß

Augustin die von den Philosophen vertretene Reinigung des Geistes als pur-
gatio fidei umdeutet. Brachtendorf hat diesen historiographischen
Zusammenhang völlig verkannt. Seine Analysen des Begriffes der fides sind

ungenügend.52 Die Unterscheidung von fides historica und fides spiritualis
kommt überhaupt nicht vor. Vor allem hat Brachtendorf nicht genügend
erfaßt, in welchem Sinn Augustin den Glauben erklärt, mit dem wir
annehmen, daß Paulus ein gerechter Mensch war. Nur darum konnte er die
unannehmbare Behauptung von einem nicht-biblischen Vorverständnis
der Trinität sprechen.53

49 STUDER, Basil, Cognitio historialis, in: SEAug 50, Roma 1995, 528-553. DERS.,
«La cognitio historialis», in: CAVALCANTI, Elena (Hg.), II De ciuitate Dei. L'opéra, le

interpretazioni, l'influsso, Roma 1996, 51-65. DERS., History and Faith, in: AugSt 28

(1997) 7-50.
50 Vgl. die Ausführungen über scientia, in: Trin. XIII 1,3 usw. Dazu: STUDER, Oi-

konomia (s. Anm. 2), 47.
51 Vgl. die soteriologischen Texte in: Trin. IV 7,11—14,19; XIII 10,13—18,23. Dazu:

STUDER, History (s. Anm. 2), 19-32, mit: Trin. I 6,11; VIII 6,9; XIII l,3f.
52 Vgl. BRACHTENDORF, Struktur des menschlichen Geistes (s. Anm. 18), 88-98,

206-212.
53 Man kann wohl sagen, daß der Begriff iustitia «angeboren» ist. Aber die Tatsache,

daß Paulus gerecht war, kann nicht gesehen, sie muß vielmehr geglaubt werden.
«Homo ergo qui creditur iustus, ex ea forma et veritate diligitur, quam cernit et intelli-



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 59

II. Existentielle Orientierung

Wer sich eingehend mit Augustins De Trinitate befaßt, der lernt daraus
wie aus keiner anderen seiner Schriften, was für ihn theologisches Denken

bedeutet. Wenn er dabei auf die drei methodologischen Grundfragen
— die Exercitatio, die biblische Grundlegung und den kulturellen
Hintergrund — achtet, geht ihm auf, daß der Zusammenhang von fides und
cogitatio, wie ihn Augustin versteht, etwas mit christlichem Leben zu tun
hat. Er begreift, wie sehr nach ihm die rationale Beschäftigung mit dem

Taufglauben den gläubigen Christen dazu führt, enger «dem Herrn
anzuhangen»; die Trinität, die ein Gott ist, tiefer zu erkennen und inniger
zu heben. Doch das wird in den folgenden Überlegungen über die drei
grundlegenden Sachfragen «Die göttlichen Sendungen», «Die Eigenheiten

der göttlichen Personen» und der «Glaube an Jesus Christus» klarer
ans Licht treten.

1. Die göttlichen Sendungen

In den ersten vier Büchern von De Trinitate behandelt Augustin die

Übereinstimmung der fides catholica mit den Heiligen Schriften, sofern sie

von gewissen ratiocinatores 54 angezweifelt wurde. Genauer steht er die

Frage, wie Vater, Sohn und Geist ein Gott sind: quaeritur unitas trinitatis.55

Er fragt sich im Hinblick auf die damals umstrittenen Schrifttexte, wie
Vater, Sohn und Geist bei ah ihrer Verschiedenheit mit ihrer aequalitas
inseparabilis die götthche Einheit verwirklichen.56

Diese Diskussion dreht sich konkret um bibhsche Texte, die von der
Sichtbarkeit des Logos bzw. der drei götthchen Personen, von der
Inkarnation des Sohnes und den Sendungen des Sohnes und des Heihgen
Geistes handeln. Unter allen drei Gesichtspunkten scheint die volle
aequalitas von Vater, Sohn und Geist der nizänischen Tradition in Frage
gesteht zu sein. Die im Alten Testament berichteten Erscheinungen hatten

schon früher dazu geführt, das sichtbare Wort, dem jene Erscheinungen

zugeschrieben wurden, vom unsichtbaren Gott zu unterscheiden.

Sie waren damit auch ein Beweis für die Inferiorität des Logos. Die
Menschwerdung des Sohnes mit ihren Folgen an Schwächen und Sterb-

git apud se ille qui diligit» (Trin. VIII 6,9). Wenn das nicht geglaubt wird, hat es gar
keinen Sinn, in Paulus die Gerechtigkeit zu lieben.

54 Trin. I 2,4.
55 Trin. I 3,59.
56 «[...] catholici tractatores, hoc intenderunt secundum scripturas docere, quod

Pater et Filius et Spiritus sanctus, unius eiusdemque substantiae inseparabili aequalitate
divinam insinuent unitatem» (Trin. I 4,7).



60 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

lichkeit spricht ihrerseits noch mehr für die wesentliche Unterordnung
des Sohnes. Weil der Gesandte immer unter dem Sendenden steht, drük-
ken auch Texte, wie Gal 4,4f. und einige Johannestexte, ebenfalls aus,
daß der Sohn und auch der Geist dem Vater nicht gleich sein können.

Diese drei konkreten Fragekreise besitzen allerdings nach Augustin
eine Tiefe, die nicht allein mit der Rezeption des nizänischen Glaubens
zusammenhängen. Er war aus anderen Gründen an der Schau Gottes
und damit an seiner Sichtbarkeit interessiert, wie vor allem aus dem Brief
De videndo Deo57 zu ersehen ist. Ebenso schloß die Menschwerdung eine

Frage ein, bei der es nicht einfach um die Inferiorität des Sohnes geht.
Nebridius hatte nämlich angefragt, wie das unzertrennliche Wirken von
Vater, Sohn und Geist - praktisch das nizänische Prinzip omnia opera ad

extra communia sunt — mit der Tatsache zu vereinen sei, daß allein der
Sohn Mensch geworden ist.58 Schließlich stand hinter der Frage nach den

Sendungen ein schon vor Nizäa von Origenes aufgeworfenes Problem,
wie nämlich die Geburt des Sohnes vom Hervorgang des Geistes zu
unterscheiden sei.59

Den sachlichen Höhepunkt dieses dreistufigen Suchens bildet ohne
Zweifel die Thematik der Sendungen. Sie umfaßt eine doppelte
Fragestellung. Erstens wird die Unterscheidung von forma Dei und forma servi,
die Hauptanwendung der régula canonica, vorausgesetzt, demnach die
Sendung des Sohnes auf die forma servi, das menschgewordene Wort, bezogen.

Christus ist unter dieser Rücksicht dem Vater (und sich selbst als

Gott) nicht gleich. Das ist die klassische Antwort, die zum Beispiel auch
bei Didymus60 und Ambrosius61 begegnet. Im zweiten Fall ist hingegen
die Rede von der Sendung des ewigen Wortes. Danach ist das Wort aus
dem Vater geboren, Gott von Gott, ohne deswegen dem Vater dem Wesen

nach ungleich zu sein.

Die zweite Antwort richtet sich gegen spätere Arianer. Nach ihnen
ist es falsch, gewisse Johannestexte, wie Joh 14,28, der régula canonica ab-

zutun, da sie offensichtüch das vorzeitliche Verhältnis von Vater und
Sohn angehen. Nach F.M. Berrouard nahm Augustin erst von 419 an, als

er direkten Kontakt mit westlichen Arianern hatte, zu diesem subtileren

57 Ep. 147: De videndo Deo. Dazu: STUDER, Basil, Zur Theophanie-Exegese Augustins.

Untersuchungen zu einem Ambrosius-Zitat in der Schrift «De videndo Deo» (ep.
147), Roma 1971 (StAns 59).

58 Ep. 11. Dazu: BARNES, Rereading (s. Anm. 6), 154—165.
59 Vgl. Origenes, pa I praef. 4.
60 Didymus, Trin. III,18: PG 39,880Aff.
61 AMBROSIUS, Fid. II 8,59f; IV 12,168; V 18,225: Joh 14,28, mit: Phil 2,6 und Joh

10,30.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 61

Einwand Stellung.62 Dementsprechend müßte man die betreffenden
Texte im vierten Buch von De Trinitate63 als Interpolation betrachten, die

Augustin bei der Revision des Werkes zwischen 419 und 425 vornahm.
Doch sind solch schwere Eingriffe in die Textform der ersten Bücher
von De Trinitate, abgesehen .von den Prologen, unwahrscheinlich, wie
Madec hervorhebt.64 Dazu berührt Augustin schon im zweiten Buch die
zweite Art von Einwänden.65 Trotz der früheren Zeugnisse, die für eine
solche Anwendung der régula canonica sprechen, ist eher anzunehmen,
daß Augustin sich auf die Stellung der westlichen Arianer um Palladius
bezog.66 Barnes hat jedenfalls überzeugend nachgewiesen, daß diese

späte arianische Tradition schon im ersten Buch von Augustins De
Trinitate in Rechnung zu stellen ist.67

Wie auch die historische Frage beantwortet wird, viel wichtiger ist
die soteriologische Bedeutung der Sendung des Wortes, wie sie Augustin
gegen die westlichen Arianer entwickelt. Nach ihm stellt die missio oder
apparitio des Wortes, dessen neue Gegenwart in der Welt, eine Verlängerung

seiner ewigen Geburt dar.68 Die Menschwerdung ist nicht nur eine

Offenbarung des ewigen Verhältnisses von Vater und Sohn, sondern ihre
Heilsbedeutung ist im ewigen Lebensaustausch von Vater und Sohn
begründet.69 Diese grundlegende theologische Einsicht wurde in der
Rezeption von Augustins Trinitätslehre nicht übersehen. Die missiones
bilden den Gegenstand einer der wichtigsten Quaestiones in der Summa Theo-

logiae des Thomas von Aquin.70 In der neuesten Forschung nimmt sie

allerdings einen noch wichtigeren Platz ein, wie vor allem aus der Studie

von J. Arnold über die göttlichen Sendungen klar hervorgeht.71

62 Vgl. BERROUARD, Marie François, in: BA 72, 757 und 73A,471.
63 Trin. IV 19,25-20,28.
64 MADEC, in: Gott und sein Bild (s. Anm. 19), 56f.
65 Trin. II 4,2. Es ist allerdings umstritten, ob diese Stelle zu dem später eingefüg-

ten Prolog gehört. ARNOLD, Sendungen (s. Anm. 6), 9f.
66 Vgl. HILARIUS, Trin. III,14; IV,11; VI,28; IX,53ff.; XI,12. auch: BASILIUS, CE I,

25: SChr 299,260ff.
67 BARNES, Exegesis (s. Anm. 32), 43-59, vgl. vor allem 48f.
68 Vgl. vor allem: ARNOLD, Sendungen (s. Anm. 6), 17.
69 Vgl. BARNES, Rereading (s. Anm. 6), 171 f., mit: AMBROSIUS, Fid. IV 6,68, mit:

Joh 5,19f.
70 Vgl. STh 1,43.
71 ARNOLD, Sendungen (s. Anm. 6), 3—69, vgl. vor allem 57, wo der Autor

zusammenfassend feststellt, daß die Sendungen zum Ziel hatten, die ewigen processiones zu
offenbaren und uns zu helfen, zu Gott zurückzukehren, uns also die contemplatio, die
Schau des Sohnes (Veritas: Trin. IV 15,20-18,24) und damit der Trinität (i>eritas\ Trin. I
8,17f., mit: IKor 15,24), zu ermöglichen.



62 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

In Augustins Lehre von den Sendungen kommen folgende
Heilswahrheiten zur Sprache. Der Vater, von dem die Schrift nie sagt, er sei

gesandt worden, ist der Dens qui a nulla est12. Er ist der letzte Ursprung
unseres Heiles. Der Sohn wurde vom Vater gesandt. Er stammt darum
aus dem Vater.73 Er wurde aber nicht nur in die Welt gesandt, um uns
den Vater zu offenbaren und um als Mensch mit uns den Vater zu
heben. Er wird vielmehr auch in unseren Herzen geboren, um in uns Licht
und Wahrheit zu sein.74 Der Heihge Geist schließlich wurde vom Vater
und vom Sohn gesandt und geht darum aus beiden hervor.75 Er ist, wie
Augustin im Anschluß an Hilarius sagt, die Freude der Liebe zwischen
dem Vater und dem Sohn und darum auch der Urgrund der Liebe, mit
der die Christen zusammen mit dem Sohn den Vater heben und sich
untereinander heben.76 Diese soteriologische Orientierung der Lehre von
den Sendungen wird im folgenden Kapitel noch klarer hervortreten.

2. Die Eigenheiten dergöttlichen Personen

In den Büchern fünf bis sieben von De Trinitate, in denen die für den

Taufglauben verwendeten technischen Ausdrücke im Vordergrund
stehen, dreht sich die Diskussion hauptsächlich um die Frage, wie die
Gleichheit von Vater, Sohn und Geist mit dem von der nizänischen
Tradition nahe gelegten Begriff una substantia wiedergegeben werden kann.77

In Zusammenhang damit entwickelt Augustin in der Linie der aristotelischen

Überlieferung den Begriff relatio, mit welchem die Unterscheidung
von Vater, Sohn und Geist herausgestellt werden soll.78 Die Erarbeitung
dieses Begriffes wird als Großereignis der Theologiegeschichte betrachtet.

Sie war ohne Zweifel von den trinitarischen Überlegungen der
Kappadozier vorbereitet. Doch ging Augustin über diese hinaus. Jedenfalls
wurde seine Auffassung von der scholastischen Theologie, vor allem von
Thomas von Aquin, rezipiert und in den Mittelpunkt der Trinitätslehre
gestellt.79

72 Trin. II 12,22.
73 «[...] ille genitor, ille genitus; ille a quo est et qui mittitur, ille qui est ab eo qui

mittit, Filius enim an Pâtre est, non Pater a Filio» (Trin. IV 20,27).
74 Vgl. Trin. IV 20,28. Dazu: Trin. XV 17,23f.
75 Trin. IV 20,29f.
76 Vgl. Trin. VI 5,7 und vor allem VI 10,11.
77 Vgl. u.a. die Zusammenfassung dieser Bücher in: MADEC, Gott und sein Bild (s.

Anm. 2), 63f.
78 Vgl. zum folgenden: COURTH, Franz, Trinität in der Schrift und Patristik, Freiburg

i.Br. 1988, 197-200 (HDG Il/la).
79 Vgl. STh 1,28.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 63

Die Lehre von den göttlichen Relationen überwindet indes die Risiken

nicht, die mit dem von den nizänischen und auch von Augustin
beständig vorausgesetzten Axiom omnia opera ad extra communia sunt gegeben

sind. K. Rahner hat darum nicht zu Unrecht Augustin und seinen

Nachfolgern eine Nivellierung der drei göttlichen Personen vorgeworfen.80

Danach hätten alle drei, Vater, Sohn und Geist, wie sie in der
Geschichte erschienen sind, auch Mensch werden können. Was Augustin
selbst angeht, ist dieser Vorwurf gewiß übertrieben. Er hat klar
herausgestellt, daß nur der Sohn Mensch geworden ist, und so hat er die
Inkarnation von den anderen Theophanien ausdrücklich unterschieden.81
Sofern er die Rolle des Sohnes in der Heilsgeschichte vorwiegend als

Offenbarung durch das Wort verstand, hat er auch angedeutet, daß nach
ihm nur derjenige Mensch werden konnte, der schon immer das Wort,
das Abbild der ewigen Herrlichkeit, gewesen ist.82

So gesehen eröffnet die ganz von der nizänischen Tradition geprägte
Lehre Augustins von der Trinitas quae unus Deus weitere Perspektiven. Sie

ist nicht nur offen für die propria von Vater, Sohn und Geist, sondern
auch für das, was die Theologen heute als Interpersonalismus verstehen.83

Augustin bemüht sich herauszustellen, daß der Sohn im eigentlichen

Sinn die sapientia und der Heilige Geist im eigentlichen Sinn Caritas

und donum sind.84 Gleichzeitig deutet er an, daß der Titel Deus proprie
dem Vater zukommt. Weil die Bibel vom Vater nie sagt, er sei gesandt
worden, muß er als der Deus qui a nullo est85 bezeichnet werden. Die
angegebenen Titel Weisheit, Liebe, Gott kommen gewiß allen drei Personen

und der ganzen Trinität communiter zu. Aber sie sind dennoch proprie,
beziehungsweise vom Vater, Sohn und Geist auszusagen.

Demgemäß offenbart die Inkarnation des Wortes nicht nur das

einheitliche Zusammenwirken von Vater, Sohn und Geist. Sie öffnet die

Augen unseres Glaubens auch für ihre gegenseitige Liebe. Leider entwik-
kelte Augustin diese ganz in der Bibel verwurzelte Lehre nicht weiter. Er
machte im achten Buch mit seiner Formel amans, amatus, amoru einen

80 Vgl. Rahner, Karl, in: Feiner, J./LÖHRER, M. (Hgg.), MySal II, Einsiedeln
1967, 318-347.

81 Vgl. Trin. IV 21,31; XIV 18,24; XV 11,20.
82 Vgl. Trin. IV 20,27f. Dazu: Trin. XV 14,23, zur gegenseitigen Erkenntnis von

Vater und Sohn.
83 Vgl. MADEC, G., Gott und sein Bild (s. Anm. 19), 76ff.
84 Vgl. zum folgenden: STUDER, Basil, Gratia Christi - Gratia Dei bei Augustinus

von Hippo. Christozentrismus oder Theozentrimus, in: SEAug 40, Roma 1993, besonders

194ff., mit den dort zitierten Texten.
85 Trin. IV 20,29.
86 Trin. VIII 10,14.



64 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

Anfang dazu. Aber er beließ es bei diesem an sich so fruchtbaren Ansatz.
Er zog in seinen weiteren Ausführungen den Vergleich mit der Struktur
des menschlichen Geistes vor, der nach seiner Auffassung nach dem Bild
Gottes geschaffen ist.

Es ist jedoch nicht abwegig, Augustins Ansatz zu einem communio-

Verständnis der Dreifaltigkeit auszubauen. Ausgangspunkt dazu kann die

geradezu dichterische Umschreibung des Taufglaubens sein, die er im
sechsten Buch vorlegt. Im Anschluß an das Trinom des Hilarius: aeterni-
tas in Patre, species in Imagine, usus in Munere führt er aus:

«Jene unaussprechliche Umarmung von Vater und Sohn ist nicht ohne
Genuß, ohne Liebe, ohne Freude. Diese Liebe also, diese Freude, diese Seligkeit,

dieses Glück, oder wie man diese Wirklichkeit in einer Gottes würdigen

Weise ausdrücken mag, wurde von jenem kurz Gebrauch genannt. Dieser

ist in der Dreifaltigkeit der Heilige Geist, der nicht gezeugt ist, sondern
die süße Seligkeit des Erzeugers und des Gezeugten, der mit seiner
unermeßlichen, schenkenden Liebe und seinem Gabenreichtum alle Geschöpfe
gemäß ihrer Aufnahmefähigkeit durchdringt, auf daß sie ihren Platz bewahren

und an ihrer Stelle verharren»87.

Der Heilige Geist ist also die Freude in der Umarmung von Vater und
Sohn und darum auch das, was alle Geschöpfe zusammenhält.

In diesem schönen Text führt Augustin weiter aus, was schon bei
Zeno von Verona angeklungen ist.88 Wenn wir dazu noch die Pneuma-
tologie des fünfzehnten Buches heranziehen89, in dem er die Lehre vom
Heiligen Geist des Origenes und des Ambrosius zu einer gewissen
Vollendung führt90, können wir seine Trinitätslehre wie folgt vertiefend
zusammenfassen: Der Vater, der Deus qui a nullo est, ist der Ursprung der

87 BKV II, 13, 229f., dt.Übers. in BKV 11,229. «Ille igitur ineffabilis quidam
complexus Patris et Imaginis non est sine perfruitione, sine caritate, sine gaudio. Illa
ergo dilectio, delectatio, félicitas vel beatitudo, si tarnen aliqua humana voce digne
dicitur, usus ab illo appellatus est breviter, et est in Trinitate Spiritus Sanctus, non
genitus, sed genitoris genitique suavitas ingenti Iargitate atque ubertate perfundens
omnes creaturas pro captu earum, ut ordinem suum teneant et locis suis aquiescant»
(Trin. VI 10,12).

88 ZENO, Tract. I 17,1: CChL 22,124: «Principium dominus noster incunctanter
est Christus quem ante omnia saecula pater in profundo suae sacrae mentis arcano in-
suscipicabili ac soli sibi nota conscientia, filii non sine affectu, sed sine revelamini am-
plectebatur»). Vgl. I 7,4,: CChL 22,44; 1,56: CChL 22,131. Dazu: SlMONELLI, Cristina,
L'eterno abbraccio: la dottrina trinitaria di san Zeno, in: Annuario Storico Zenoniano
(1997) 11-16.

89 Trin. XV 17,27-27,50. Dazu: STUDER, Pneumatologie (s. Anm. 29) (Myst.Car.
311-327).

90 Vgl. STUDER, «Das Christusbild des Origenes und des Ambrosius», in: Mysterium

Caritatis Stud.Ans. 127, Rom 1999, 397-424, bes. 422f.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 65

Liebe. Der Sohn ist derjenige, der sich in der Geschichte als der einzig
Gerechte, als der dem väterlichen Willen völlig Ergebene erwiesen und
damit seine ewige Hinkehr zum Vater geoffenbart hat. Der Heilige Geist
kann nur deswegen alle Christgläubigen in unerschütterlicher Liebe
zusammenhalten, weil er schon immer das vinculum amoris zwischen Vater
und Sohn gewesen ist.

Es ist kaum abzusehen, welche Konsequenzen eine solche in der
Bibel begründete und von Augustin wenigstens andeutungsweise entfaltete
Trinitätslehre für ein bewußt aus dem Taufglauben geführtes Leben
haben muß. Die unerschöpfliche Liebe des Vaters wird zum Vorbild aller
Großzügigkeit. Das Wort Jesu vom himmlischen Vater, der über
Gerechte und Sünder regnen läßt (Mt 5,48), wird damit weit tiefer motiviert.
Die in der ewigen Liebe verwurzelte Hingabe Jesu Christi an seinen Vater

gibt den Worten des Apostels «Seid untereinander so gesinnt, wie es

dem Leben in Christus Jesus entspricht» (Phil 2,5) ihren vollen Sinn. Wer
daran glaubt, daß der Heilige Geist von Ewigkeit her die Freude der
Liebe von Vater und Sohn ist, wird noch hoffnungsvoller von ihm den
Zusammenhalt aller gläubigen und gutgesinnten Menschen erwarten.

3. Der Glaube an Jesus Christus

Wie M. Barnes überzeugend aufzeigte, nimmt Augustin in der um 394/
396 verfaßten Quaestio 69 in Diversis quaestionibus LXXXIII Stellung zur
Exegese von IKor 15,28, wie sie die westlichen Homoianer um 380
entwickelt hatten.91 Im Mittelpunkt dieser Auslegung stehen die wichtigen
Worte: «Der Sohn wird dem Vater die Herrschaft übergeben, wenn er in
jenen herrschen wird, die er die Wahrheit seiner Gleichheit mit dem Vater

schauen lassen und ihnen den Vater durch die Schau seiner einzigartigen

Sohnschaft zeigen wird. Gegenwärtig herrscht nämlich Christus
dadurch in den Gläubigen, daß er sich selbst erniedrigt und die Knechtsgestalt

angenommen hat.»92 Im ersten Buch von De Trinitate übernimmt
Augustin diese Interpretation von IKor 15,28.93 Danach wird der Mittler
zwischen Gott und den Menschen alle aus dem Glauben Gerechten, in
denen er gegenwärtig herrscht, zur Schau Gottvaters führen.

Augustin unterscheidet also in beiden über die endgültige Herrschaft
handelnden Texten den Glauben an Jesus Christus und die Schau seiner

91 BARNES, Rereading (s. Anm. 6), 165—174.
92 Diu., qu. 69,9: «Regnum enim tradet Patri, cum per id regnabit in contemplanti-

bus veritatem, quo aequalis est Patri, et per se unigenitum per speciem faciet videri
Patrem. Nunc enim per hoc regnat in credentibus, quo se ipsum exinanivit, formam
servi accipiens.»

93 Trin. I 10,21.



66 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

und des Vaters Gottheit. Barnes fügt im Blick darauf eine doppelte
Präzisierung an. Einerseits offenbart der Sohn nach Augustin in der
Annahme der Knechtsgestalt seine Gottheit und in ihr die Gottheit des

Vaters.94 Andererseits ist die von Christus geoffenbarte Unzertrennlichkeit

von Vater und Sohn als ihre gegenseitige Liebe zu verstehen. Barnes
faßt seine Interpretation wie folgt zusammen: Die Bewegung von der
Gestalt Gottes zur Knechtsgestalt ermöglicht die endgültige Offenbarung

der einen Liebe Gottes im Zusammenwirken der Drei. Das Drama
der Menschwerdung offenbart, wie die Drei im Zusammenwirken ihre
Liebe zum Ausdruck bringen. Der Inhalt der Offenbarung durch die

Menschwerdung ist also das Zusammenwirken in der Liebe.95

Augustin ist allerdings nicht so ausdrücklich. Barnes selbst stützt
seine Ansicht mit dem Hinweis auf eine frühere Stelle im ersten Buch.
Darin soll sich eine Anspielung an eine Auslegung von Joh 5,19 durch
Ambrosius finden, in der von der inseparabilis et individuae caritatis unitas96

die Rede ist. Tatsächlich bringt Augustin in Trin. I 5,8 die in Joh 5,19

ausgesprochene Unzertrennlichkeit von Vater und Sohn mit dem Heiligen

Geist in Verbindung, der nach ihm die Liebe ist. Zudem redet er in
seinen Johannes-Homilien ähnlich von individua Caritas und perfecta
unitas?1 Er geht aber kaum auf die Worte ein, laut denen der Vater aus
Liebe dem Sohn alles zeigt.98 Andererseits kann man die Augen vor dem
wunderbaren Text nicht verschließen, in dem Augusün die Umarmung
des Vaters und des Sohnes und deren Freude, dem Heiligen Geist, geradezu

besingt.99 Vor allem entwickelt er im letzten Buch von De Trinitate
eine durchwegs biblische Pneumatologie, die von der Idee beherrscht ist,
daß der Vater und der Sohn sich im Heiligen Geiste heben.100 Im übrigen
betont er im achten Buch, daß jeder, der die in der Bruderhebe wirkende
Liebe hebt, Gott hebt, der die Liebe ist.101 Gerade um der Erlangung dieser

Liebe willen unternimmt er alle seine Bemühungen um eine tiefere
Erkenntnis der Dreifaltigkeit. Dabei geht es ihm immer um den Glauben
an die Demut Christi, der letzthch zur Schau der gegenseitigen Liebe von
Vater, Sohn und Geist führt.

94 Vgl. Trin. I 8,18.
95 BARNES, Rereading (s. Anm. 6), 171.
96 Ebd., 171 f., Anm. 49, mit: AMBROSIUS, Fid. IV 6,67f.
97 Io. eu. tr. 18,4.
98 Vgl. etwa, 18,9. Dazu: STUDER, Johannes 5,19f., in: Imaginer (s. Anm. 39), 540.

"Trin. VI 10,11.
100 Vgl. vor allem: Trin. XV 26,45; 28,48. Dazu: Io. eu. tr. 20,3.
101 Vgl. Trin. VIII 7,10.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 67

Der Glaube (fides) und die Schau (contemplatio), um die sich die ganze
exercitatio von De Trinitate dreht, können nun beide in einem doppelten
Sinn verstanden werden. Beim Glauben lassen sich die fides historica und
die fides spirituals unterscheiden.102 Kraft der fides historica nimmt der
Mensch vertrauensvoll an, was die Zeitgenossen Jesu gesehen haben und
von ihm, besonders in der Bibel, erzählen. In der fides spirituals hingegen
glaubte Jesu Umgebung an das, was hinter den Ereignissen stand, an
seine Gottheit, und glauben wir, was sie uns gläubig bezeugen. In Bezug
auf die contemplatio können wir wiederum zwei Gesichtspunkte
unterscheiden: die Schau der Gottheit Christi, welche wie im Spiegel
geschieht, und die Schau facie a facie, mit der die Gerechten nach der
Auferstehung die Gottheit Christi und in ihr die Gottheit des Vaters und des

Heiligen Geistes erkennen.103 Im Sinne von De Trinitate läßt sich die
doppelte Schau mit scientia, die es mit den temporalia, und mit sapientia, die es

mit den aeterna zu tun hat, umschreiben. Jedenfalls steht in beiden der
Mittler Jesus Christus im Mittelpunkt.104 Er führt jene, welche an seine

forma servi glauben, zum Glauben an seine forma Dei und geleitet dann
jene, welche sich mühen, ihren Glauben zu vertiefen, zur vorläufigen
Schau und durch sie zur ewigen Schau der Dreifaltigkeit. Damit ist etwas

ganz Entscheidendes gesagt, nämlich, daß wir zuerst ein lebendiges
Verhältnis zu Jesus Christus haben müssen. Allein so können wir zum Glauben

an seine Gottheit und letztlich zur hebenden Schau der Trinität
gelangen.

Dieses Verständnis von fides und contemplatio findet in einem anderen,

Augustin teuren Thema eine eindrucksvolle Bestätigung. Im
Anschluß an Ambrosius faßt er seine Erlösungslehre immer wieder mit der
Formel per Christum hominem ad Christum Deumm oder ähnlichen Aussagen

wie Christus via — Christuspatria zusammen. In De Trinitate heißt es in
diesem Sinn: «Per ipsum pergimus ad ipsum, tendimus per scientiam ad

sapientiam.»106 Auf den ersten Blick scheint Augustin damit eine durchwegs

christozentrische Soteriologie zu entwickeln. Aber diese Thematik
kommt sehr oft in einem trinitarischen Kontext vor.107 Danach ist der
Christus homo von Gott in die Welt gesandt worden. Seine neue Erscheinung

in der Welt beruht auf der Sendung, die im Grunde nichts anderes

102 Vgl. vor allem: Trin. XIII 1,2. Dazu: STUDER, History (s. Anm. 2), 17f.
103 Vgl. Trin. XIV 17,23.
104 Vgl. vor allem: Trin. XIII 19,24. Dazu: STUDER, Gratia Christi (s. Anm. 84),

87-92.
105 Vgl. STUDER, Gratia Christi (s. Anm. 84), 80—87; 281—284.
106 Trin. XIII 19,24. ARNOLD, Sendungen (s. Anm. 6), 56.
107 Vgl. STUDER, Gratia Christi (s. Anm. 84), 282f.



68 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

als die Verlängerung seiner ewigen Geburt aus dem Vater ist. Auf der
anderen Seite ist der Christus Deus, das Vaterland, das Bild des unsichtbaren

Gottes. Wenn wir ihn sehen, wie Augustin immer wieder betont,
sehen wir den Vater.108 Auch in diesem Zusammenhang steht also der
Mittler zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Jesus, im Mittelpunkt.

Von ihm erfahren wir, daß er vom Vater ausgeht und uns einst
den Vater von Angesicht zu Angesicht zeigen wird.109

In De Trinitate begegnet uns noch eine andere Thematik, von der her
wir Augustins Darlegungen über die fides und die contemplatio ebenfalls
tiefer begreifen können. Es handelt sich um den Zusammenhang des

Glaubens an die Auferstehung Christi und des Aufstieges zur Schau der

Dreifaltigkeit.110 Augustin entfaltet seine diesbezüglichen Gedanken vor
allem im soteriologischen Exkurs des vierten Buches von De Trinitate. In
seinen Ausführungen über Christus, sacramentum et exemplum, Ursprung
des Heiles und Vorbild christlichen Lebens, stellt er den Glauben an die

Auferstehung und damit auch die Hoffnung auf unsere Auferstehung in
den Mittelpunkt.111 Doch kommt er auch in anderen Abschnitten darauf
zurück.112

Der Aufstieg zur Schau der Dreifaltigkeit, die exercitatio animi, um die
sich Augustin in De Trinitate bemüht, beruht tatsächlich auf der grundlegenden

Auffassung, daß wir in diesem Leben die Dreifaltigkeit nur im
Glauben heben können: credendo diligere.w Anders gesagt, ohne die Reinigung

durch den Glauben ist die hebende Schau der Wahrheit, und zwar
der Wahrheit, die das Wort des Vaters ist114, und der Wahrheit der
Dreifaltigkeit115, nicht möghch. Der Glaube selbst aber, der uns für die Schau
der Wahrheit reinigen muß, bezieht sich auf die temporalia, in deren
Mittelpunkt das Ostergeheimnis steht. In diesem Sinn gehört nach Augustin
die Auferstehung Christi zur fides catholica.m In den Darlegungen über
die scientia und sapientia drückt er sich noch klarer aus: «Hanc autem fi-
dem [der zur Erlangung der beatitudo nötig ist] in Christo esse definitiam,

108 Vgl. vor allem: Trin. I 9,18.
109 Vgl. I 10,21, mit: Joh 16,15-28 und IKor 15,14-28.
110 Vgl. Dazu: SlMONELLI, Cristina, La resurrezione nel De Trinitate di Agostino.

Presenza, formulazione, funzione, in: SEAug 73, Roma 2001.
111 Vgl. Trin. IV 18,24.
112 Vgl. Trin. XIV 18,24.
113 Trin. VIII 4,6-5,8.
114 Trin. XV 14,23.
115 Vgl. Trin. I 8,16: Schau des Vaters in der Schau des Sohnes.
116 Trin. I 4,7.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 69

qui in carne resurrexit a mortuis, non moriturus ulterius.y>nl In einer
Psalmenerklärung stellt Augustin sogar kurz und bündig fest: «Fides christia-

norum, resurrectio Christi est.»118 Im übrigen ist dieser Glaube ein
Geschenk des auferstandenen Herrn.119 Nur im Glauben an ihn gibt es eine
christliche exercitatio animi.

Diesen reinigenden Glauben verbindet Augustin ganz paulinisch
immer wieder mit der Liebe und der Hoffnung. Demnach setzt die
Schau der Wahrheit nicht nur den Glauben, sondern auch die Liebe voraus.

Wenn wir durch den Glauben rein und gerecht werden wollen, müssen

wir den Gekreuzigten heben und im Bhck auf seine Auferstehung
auch auf unsere eigene Auferstehung hoffen.120 Der Glaube an die
Auferstehung unterscheidet übrigens die Christen von den Juden, die nur an
das Kreuz glauben.121 Anders als Maria von Magdala, welche nur den
Leib des Auferstandenen berühren wollte, berühren jene, die im vollen
Sinn glauben, durch ihren Glauben den Auferstandenen.122

Es ist nicht nötig, auf die Konsequenzen dieser Lehre vom Glauben
an Christus als der Voraussetzung der ewigen Schau der Dreifaltigkeit
weiter einzugehen. Es sollte nämhch klar geworden sein, daß nur der,
welcher sich bemüht, Jesus kennenzulernen, wie ihn die apostohsche
Tradition vorsteht, an die Dreifaltigkeit glauben und sie heben kann. Nur
wenn wir immer wieder auf Jesus bhcken, leuchtet uns sein Anthtz auf,
auf dem uns entgegenstrahlt, wie sehr Gott ihn und mit ihm auch uns im
Heihgen Geist hebt. Allein wenn wir den auferstandenen Herrn heben,
sind wir imstande, die Dreifaltigkeit zu heben.

Schlußgedanken

In den vorausgehenden Ausführungen über Augustins De Trinitate wollte
ich erklären, was ich an diesem Werk besonders schätze. Es sollte klar
werden, wie mein Interesse an der patristischen Hermeneutik und die

Sorge um einen lebendigen Taufglauben mich dazu führten, seine Grundzüge

besser zu verstehen. Dabei bin ich sowohl zu negativen als auch zu
positiven Ergebnissen gelangt.

117 Trin. XIII 20,25.
118 En. Ps. 120,6-7.
119 Vgl. Trin. II 17,29. Zum Zusammenhang von Glaube und Auferstehung Christi

vgl. die Exegese von Ex 33,11-23, in: Trin. II 16,27-17,30.
120 Trin. IV 7,11; XIV 18,24.
121 Trin. I 6,11.
122 Trin. I 9,18; IV 3,6; s. 254,4.



70 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

Meine kritischen Gedanken umfassen drei Bereiche. Erstens dürfen
wir Augustins De Trinitate nicht vorwiegend unter einem neuplatonischen

Gesichtswinkel lesen. Die westliche Rezeption von Plotin und Por-
phyrius, wie sie vor allem Marius Victorinus und Simplician von Mailand
bezeugen, kann nicht als allein entscheidender Kontext von Augustins
Trinitätslehre angesehen werden. Für den Bischof von Hippo war die

fides catholica, die Rezeption des nizänischen Glaubens, wegleitend. Er
setzte sich durchgehend mit der Frage auseinander, wie der Glaube an
die trinitas von Vater, Sohn und Geist mit der allgemeinen Annahme
eines einzigen Gottes zu vereinen sei. Diese Fragestellung, die in der

Auseinandersetzung mit den westlichen Arianern eine neue Schärfe
bekommen hatte, betrifft nicht nur die ersten sieben Bücher von De

Trinitate, sondern durchzieht das ganze Werk von Anfang an bis zum Ende.
Noch weniger ist Augustins Glaube an die Dreifaltigkeit selbst aus der

platonischen Tradition abzuleiten. Er hatte den Glauben an Christus von
seiner Mutter geerbt. Dazu hat er IKor 1,24 — «Christus, Gottes Kraft
und Weisheit» — den ersten von ihm zitierten biblischen Text — offenbar
schon als Manichäer gekannt.123 Andererseits erlaubt der viel verhandelte,

aber alles andere als klare Text in De civitate Dei keineswegs die
Annahme, Augustin verdanke seinen Trinitätsglauben Porphyrius. Nach
seiner Auffassung betrachtet dieser die Dreiheit von Vater, Sohn und Geist
als drei Götter.124

Die Metaphysik des menschlichen Geistes, die Augustin in seiner
exercitatio animi entwickelt, ist gewiß weitgehend vom Neuplatonismus
geprägt. Doch auch eine Untersuchung dieses Bereiches, so berechtigt
sie sein mag, muß immer innerhalb der Fragestellung der Unterscheidung
und der Einheit der drei göttlichen Personen bleiben. Augustin stellt seine

Überlegungen über die triadische Struktur des menschlichen Geistes

an, um damit seine Antwort auf die quaestio unitatis besser verständhch
zu machen. Wie in den Frühschriften zeigt er sich auch in De Trinitate

überzeugt, daß Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis eng zusammengehören.

Aber es geht ihm nicht mehr einfach um die tiefere Erkenntnis
und die innigere Liebe des summum bonum. Sein Anliegen ist nun
aufzuzeigen, daß es einen Sinn hat, an den Vater, den Sohn und den Heiligen
Geist, die bei all ihrer Verschiedenheit ein Gott sind, hebend zu glauben.

Die eindeutig nizänische Ausrichtung seiner exercitatio animi hinderte
ihn jedoch daran, das ganze biblische Erbe in seine Bemühungen um ein
tieferes Verständnis der trinitas quae est unus Deus einzubringen. Seine Of-

123 Vgl. STUDER, Gratia Christi (s. Anm. 84), 35 und 52.
124 Ciu. X 29,1.



Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen 71

fenheit für die Heilige Schrift wurde durch die antiarianische Überlieferung

immer wieder eingeschränkt, die das gemeinsame Wirken der drei
Personen in den Vordergrund stellte und zugleich die nicht-ontologischen
Kategorien weitgehend ausschloß. Die Einseitigkeit der fides catholica wurde

allerdings in der späteren westlichen Tradition noch ausgeprägter.
Das starke Interesse an der Lehre von den Relationen und die Freude an
den Vergleichen mit dem nach dem Bild Gottes geschaffenen Menschen
sowie vor allem die Liebe zu konzisen Formeln wirkten sich noch
verhängnisvoller aus.

So sehr diese kritischen Bedenken auch berechtigt sind, dürfen wir
nicht bei ihnen stehen bleiben. Gerade wenn wir sie ganz ernst nehmen,
öffnen sie uns die Augen für die spirituelle Orientierung der augustini-
schen Trinitätslehre. Das trifft in erster Linie auf Augustins Auffassung
von den Sendungen des Sohnes und des Heiligen Geistes zu. Darin
kommt vorab die Antwort auf die Frage nach dem Ursprung der drei
Personen zur vollen Geltung. Der Vater erscheint in ihr ohne Ursprung.
Der Sohn stammt danach aus dem Vater, und der Heilige Geist aus dem
Vater und dem Sohn. Zudem kommt in seiner Lehre von den Sendungen
zum Ausdruck, wie sehr sich Augustin das nizänische Prinzip vom
Zusammenhang von theologia und oikonomia zu eigen gemacht hat. Noch
mehr, es wird darin angedeutet, daß das Heilswirken von Sohn und Geist
in ihrem ewigen Ursprung verwurzelt ist. Jesus Christus, der einzige wahre

Mittler, konnte zum sacramentum et exemplum werden, weil er von
seinem Vater in diese Welt gesandt worden ist. Im besonderen hat er sich
in der Not des Sterbens als der einzige Gerechte erwiesen, weil er schon
immer der Sohn Gottes war.125 Der Heilige Geist wiederum ist zur Quelle

der kirchlichen Einheit geworden, weil er vom Vater und vom Sohn
gesandt worden ist, die er schon immer in Liebe zusammengeschlossen
hatte.

Diese an sich schon durchwegs soteriologische Auffassung von den

Sendungen schließt zudem eine umfassendere Einsicht in die Eigenheiten
der drei göttlichen Personen in sich ein. Danach hat Augustin

herausgestellt, daß der Vater proprie Deus, der Sohn proprie sapientia und der

Heilige Geist proprie Caritas sind. Außerhalb von De Trinitate geht er noch
weiter. Im Hinblick auf Joh 5,19 f. bezeichnet er den Vater als die demonstratio,

als denjenigen, der aus Liebe seinem Sohn alles zeigt, und nennt
dementsprechend den Sohn, der ganz auf den Willen des Vaters ausge-

125 Vgl. STUDER, Basil, «Le christ, notre justice, selon saint Augustin», in: Dominus
Salvator StAns 107, Rom 1992, 268—325.



72 Augustins De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

richtet ist, die visio und die auditio,126 Damit kommt Augustin, wie mit
seiner Auffassung vom einzigen Gerechten und der anderen Auffassung
vom vinculum amoris, unserem Bedürfnis entgegen, die Relationen von
Vater, Sohn und Geist uns konkreter, man könnte auch sagen, bibelnaher

vorzustellen. Um die Trinität tiefer zu erkennen und inniger zu
heben, brauchen wir eine lebendige notifia. Wir sind nicht damit zufrieden,
zu wissen, daß der Vater keinen Ursprung hat, daß der Vater aus dem
Wesen des Vaters stammt, und daß der Heilige Geist aus Vater und Sohn

hervorgeht. Wenn wir von der Umarmung von Vater und Sohn und
deren Freude, dem Heiligen Geist, hören, dann eröffnen sich unserem
Glauben weit größere Tiefen dieses Geheimnisses.127

Ohne Zweifel geschieht nach Augustin die Reinigung durch den
Glauben vor allem durch die demütige Annahme der Menschwerdung
des Wortes und der darin eingeschlossenen Auferstehung von den Toten.

Die Inkarnation und ihre im Ostergeheimnis vollzogene Vollendung
stehen zudem im Mittelpunkt der res gestae narratae, denen der Christ
gläubig zustimmt. Sowohl die fides qua als auch die fides quae, denen
Augustin in De Trinitate einen breiten Platz einräumt, sind also österlich
geprägt. Das geht noch eindeutiger aus den soteriologischen Exkursen im
vierten und im dreizehnten Buch und vor allem aus der Pneumatologie
im letzten Buch hervor. Wenn bei Augustin, wie schon bei den Theologen

zuvor, es weniger zum Ausdruck kommt, daß die Trinität letztlich im
Tod und in der Auferstehung Christi geoffenbart wurde, so hebt er also
die Bedeutung des Ostergeheimnisses in De Trinitate mit aller Deutlichkeit

hervor. Nur durch den Glauben an die forma servi gelangen wir zum
Glauben an die forma Dei und damit zum Glauben an Vater und Sohn
und Geist. Wer den verherrlichten Herrn anerkennt, erkennt in seiner
Herrlichkeit auch die Herrlichkeit des Vaters und des Sohnes. Mit einem
Wort: Nur wer Jesus hebt, gelangt auch zur Liebe der Dreifaltigkeit. Man
könnte im Blick auf Augustins Predigten über die Psalmen und die Evangelien

auch sagen: Nur wer mit Jesus betet und mit ihm die Mitmenschen
hebt, gelangt bei der Unterwerfung aller Dinge zur Schau des Vaters, der
mit dem Sohn im Heiligen Geist ein Gott ist.

126 Vgl. DerS., in Imaginer (s. Aran. 39), 535-542 (StAns 129), mit: Io. eu. tr. 23,7.
127 Zur Frage der Grenzen der nizänischen Orthodoxie vgl. STUDER, Basil, Impulsions

patristiques pour un renouvellement de la théologie trinitaire, in: Connaissance
des Pères de l'Église 77 (2000) 55—59.


	Augustinus De Trinitate in seinen theologischen Grundzügen

