Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin : notes
et traduction de lI'argumentation

Autor: Genetelli, Silvia Maspoli / O'Meara, Dominic J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SILVIA MASPOLI GENETELLI / DOMINIC J. O'MEARA

LLe commentaire de Marsile Ficin sur le traité
Du bean de Plotin

Notes et traduction de Uargumentum

L’objet des pages suivantes, qui est de proposer quelques réflexions sur
le commentaire que consacre Marsile Ficin au traité Du beau de Plotin
(Enn. I, 6), n’est peut-étre pas sans pertinence dans le cadre d’une dis-
cussion sur Marsile Ficin comme commentateur de Platon. En effet, la
distance qui, pour nous, sépare Plotin de Platon est une notion assez ré-
cente, un résultat des études historiques modernes. Chez Ficin, par con-
tre, les deux philosophes sont a peine distingués: pour lui, Plotin est
Plato redivivus. C’est ce que I'on lit dans '«exhortation» au lecteur impri-
mée au début de la traduction ficinienne des Ennéades de Plotin (Flo-
rence, 1492), ou Ficin insiste sur la proximité de Platon et de Plotin, le
lien qui les unit dans la révélation d’une méme pia philosophia. A la fin de
ce bref texte!, Ficin fait déclarer a Platon, a propos de Plotin: «Celui-ci
est mon fils bien-aimé, dans lequel je me complais totalement, écoutez-le
(bic est filius meus dilectus, in quo mihi undigue placeo: ipsum aundite)». Cette re-
prise de la phrase de s. Matthieu (17, 5), avec ses connotations trinitaires,
a di surprendre et méme scandaliser, car on a cherché par la suite a en
atténuer le ton évangélique?, pour enfin la remplacer, dans I’édition pu-
bliée par F. Creuzer et G. Moser (Oxford, 1835) par une citation tirée
d’Homere’. La filiation quasi divine liant Plotin a Platon est affirmée 1ci
par Ficin en 1492, mais il devait avoir pensé de méme bien avant, depuis

1 Reproduit dans mon article «Plotinus», in: Catalogus translationum et commentario-
rum, t. VII, éd. BROWN V., KRISTELLER P., CRANZ F., Washington, D.C,, 1992, 70-71,
et traduit par SAFFREY H. dans son article «Florence, 1492: réapparait Plotin», FZPhTh
42 (1995), 141-142.

2 Ainsi, dans I’édition de Bale, 1580, nous lisons: «huc vos ad dilectum discipulum
meum accurrite: ipsumque audite».

3 Je dois corriger ainsi, grice a des informations aimablement fournies par H. Saf-
frey, une erreur dans mon article cité plus haut (n. 1), ou Pintroduction de la citation
d’Homeére est attribuée (p. 71) a ’édition de Bale, 1580.



2 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beax de Plotin

le début de ses travaux sur Platon. Installé 2 Careggi en 1463, il disposait
de deux manuscrits grecs de 'oeuvre de Plotin, manuscrits qu’il a anno-
tés et dont 1l a fait des extraits en grec et des extraits et des sommaires en
latin*. L’étendue de ses lectures plotiniennes, sa maitrise des Ennéades et
son utilisation de Plotin dans l'interprétation de Platon sont documen-
tées par le commentaire sur le Banquet de Platon (le De amore, 1469) et
par la Théologie platonicienne (1474). Ainsi est-1l sans doute utile, dans
I’étude de Ficin comme commentateur de Platon, de tenir compte de sa
lecture de Plotin. Le cas précis dont je voudrais traiter ici, le commen-
taire de Ficin sur Enn. I, 6 (le traité Du beau), est d’autant plus intéres-
sant qu’il s’agit d’un texte plotinien d’une importance évidente pour Fi-
cin et dont il s’était déja beaucoup inspiré, notamment dans le De amore®.

Ayant terminé sa traduction des Ennéades de Plotin en 1486, Ficin
entreprit la rédaction d’un commentaire, car 1l reconnaissait la difficulté
de ces textes et la nécessité d’en éclaircir le sens obscur par des «argu-
ments»®. Cette clarification prit la forme, semble-t-il, de conférences (ou
prédications) publiques données dans le monastére de Sainte Marie des
Anges’ et, surtout, de commentaires destinés a accompagner la traduc-
tion des Ennéades publiée en 1492. Ces commentaires prennent deux
formes, (I) celle d’«arguments» qui précédent chaque traité de Plotin, et
(IT) celle de petits sommaires qui s’intercalent entre chaque chapitre des
traités, les divisant ainsi tout en résumant le chapitre qui suit. Cette dou-
ble approche, que Ficin avait utilisée en commentant Platon®, est aban-
donnée cependant a partir du commentaire sur Enn. IV, 3, ch. 14. En ef-
fet, le commentaire risquait de devenir trop long et Ficin décide alors de
renoncer aux «arguments» préliminaires, se limitant par la suite a la ré-
daction de bréves annotations précédant chaque chapitre des traités res-
tants’.

Dans le cas du traité Du beau (Enn. I, 6), Ficin suit son projet initial
et nous propose donc 2 la fois un «argument» préliminaire et des som-
maires pour chaque chapitre du traité plotinien. Je voudrais me limiter ici
a une discussion de la partie la plus substantielle du commentaire, c’est-

4 SAFFREY H., art. cit. (ci-dessus n. 1), 137-138. Le manuscrit de la Bibliotheca
Riccardiana (92) contient des résumés en latin d’Enn. I, 6.

> Cf. BEIERWALTES W., Marsilio Ficinos Theorie des Schénen im Kontext des
Platonismus, Heidelberg, 1980.

6 Lettre a Pierre Leone du 17 janvier 1486, citée par MARCEL R., Marsile Ficin, Pa-
ris, 1958, 476 n. 3.

" Cf. MARCEL R, op. cit., 476-4717.
8 Cf. HANKINS J., Plato in the Italian Renaissance, Leiden, 1991, 319, 342,
9 Cf. le texte cité dans mon article (ci-dessus, n. 1), 72.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du bean de Plotin 3

a-dire I'cargument» préliminairel?. Cet «argument» se compose, 4 son
tour, de deux parties principales, (1) un parcours plutét libre du «beau Li-
vre» de Plotin sur le beau, parcours que j’appelerai «’exposé métaphysi-
que général»!l, et (2) une reprise, dans ’ordre, des chapitres du traité I, 6,
reprise d’autant plus rapide que Ficin peut renvoyer le lecteur au De
amore pour une discussion plus approfondie (92b22-25). Mais cette re-
prise du traité, chapitre par chapitre, ne dépasse pas le chapitre 6, sous
prétexte que 1a ou Plotin «patle d’une facon divine ... il parle claire-
ment»'% Ficin nous propose plutét un long développement sur les dieux
et les démons, inspiré par une allusion dans I, 6, 7, 19-20, et conclut son
«argument» par un protreptique final (96b4-29). Relevons ici quelques
aspects de chacune des deux parties principales de '«cargument» prélimi-
naire, en les comparant notamment avec le texte commenté, celui du
traité de Plotin.

(1) Dans la premiére partie, Ficin expose de maniére systématique
I’émanation de la beauté a partir des niveaux transcendants de la réalité, a
travers une hiérarchie de niveaux intermédiaires, jusqu’au niveau le plus
bas, celui de la matiére, un mouvement de descente auquel répond la
montée de ’ame, attirée par la beauté, vers le plus haut principe, Dieu.
Cet exposé évoque bien plus le début de la Hiérarchie céleste du Pseudo-
Denys ou, plus généralement, le mouvement d’ensemble de la Somme
théologique de Thomas d’Aquin, que I'approche du traité de Plotin qui,
partant de textes de Platon, recense les beautés de la sensation pour en
faire surgir des questions dont ’examen constitue une anagogie de I'ime
vers le principe de la beauté!®. Ainsi, au lieu d’entamer un parcours qui
commence avec les données de I’expérience sensible et cherche a les dé-
passer, a 'instar de Plotin, Ficin établit plutot une sorte de vision méta-
physique globale permettant au lecteur de situer les idées du traité de

1 Voir la traduction francaise de Silvia Maspoli Genetelli, publiée ci-dessous,
d’aprés le texte latin de I’édition de Creuzer et Moser (Oxford, 1835), 91-96. Je cite le
texte latin selon la numérotation des pages de Creuzer-Moser, les colonnes (a, b) des
pages et les lignes. Les sommaires des chapitres semblent en général fondés sur les
sous-titres de 'cargument» préliminaire.

11 9121-92b23; noter 92b20-21: «liberioribus ... pedibusy.

1295bp24—27. Dans la premiére version de sa traduction de Plotin, celle terminée en
1486, Ficin avait divisé le traité I, 6 en six chapitres, mais ’cargument» préliminaire
correspond 2 la version révisée de la traduction publiée en 1492 dans laquelle le traité
est divisé en neuf chapitres, division désormais canonique; sur ce point, cf. WOLTERS
A., «The First Draft of Ficino’s Translation of Plotinus», in: GARFAGNINI G.(éd.),
Marsilio Ficino e il ritorno di Platone, Florence, 1986, t. I, 305-329.

3 Cf., par exemple, ma présentation, «Textes de Plotin sur la beauté: initiation et
remarquesy, in: Art et Vérité, éd. I. SCHUSSLER/R. CELIS/A. SCHILD, Lausanne, 1996,
59-62.



4 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Plotin dans un cadre universel. Cet exposé métaphysique général com-
porte dans ses détails des éléments qui divergent aussi du traité de Plotin,
parmi lesquels je soulignerais les suivants.

(1) Ficin insiste sur la structure triadique caractérisant '’émanation de
la beauté, une triade d’étre (essentia), de vie et d’intellect dont Plotin ne
fait mention que d’une maniére passagere dans I, 6, 7, 11-12. Or cette
triade permet a Ficin de fonder la triade des modalités de la perception
de la beauté, vue, ouie et intellect, qui, elles, sont bien présentes au début
du traité I, 6, sans pour autant recevoir le fondement métaphysique sys-
tématique que propose Ficin.

(1) Chez Ficin, la beauté triadique est 'expression de la «forme» de la
beauté (91a12-13) qui, elle, est la «splendeur» (splendor) du Bien et donc
secondaire au Bien (91a17-21, 92a25-41). La subordination qu’opére
ainsi Ficin du Beau au Bien s’écarte du traité plotinien, ou la question du
rapport entre le Beau et le Bien est laissée plutot ouverte a la fin du traité
1, 6, 9, 37-43). Ce n’est qu’ailleurs, dans les traités V, 5 et VI, 7 notam-
ment, que Plotin établit la superiorité du Bien par rapport au Beau. Or
Ficin fait intervenir dans son «argument» les idées de ces textes, celles du
traité V, 5, 12, 9-25 quant a la priorité du Bien par rapport au Beau'?, et
celles du traité VI, 7, 22, 22-31 quant a I’expression de ce rapport dans la
description du Beau comme la «grice» ou la lumiére du Bien?.

(iif) Dans '«argument», la médiation hiérarchique, par six degrés, de
I’émanation de la beauté et du retour de ’Ame, médiation identifiée chez
Ficin avec les six jours de la création et avec une série de six divinités
astrales, n’a pas son équivalent dans le traité de Plotin, ou la montée de
I'ime s’effectue dans une structure de la réalité plus simple, celle du
corps, de 'ame, de I'intellect et du Bien.

14199505 41, qui renvoie 4 l'argumentation plotinienne reprise dans la Théologie
platonicienne (XII, 3); cf. aussi De amore 11, 5.

5 Cf. aussi VI, 7, 22, 6-7 (xoeitag, gratias dans la traduction de Ficin). Dans le
méme traité (VI, 7, 21, 6), le mot aylaia est traduit par splendor dans la traduction fici-
nienne, comme dans V, 8, 12, 7 et VI, 2, 21, 12, alors que le mot grec est rendu par fu/-
gor dans la traduction faite par Ficin de I, 6, 9, 14. Dans [, 6 , mention est faite du @éy-
vog de la vertu, que Ficin traduit par fulgor a 4, 9 et par splendor 2 5, 12. Si ces textes
plotiniens, et notamment VI, 7, peuvent servir de sources d’inspiration a la théorie fi-
cinienne de la beauté comme «splendeur» du Bien, il existe aussi une tradition néopla-
tonicienne latine ayant pu servir de source, en particulier le commentaire d’Albert le
Grand sur le Pseudo-Denys (cf. mon article, ci-dessus n. 13, 68 n. 17).



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du bean de Plotin 5

(iv) Ficin souligne, dans 'expérience de la beauté, son aspect provo-
cateur!S et érotique, sa force, sa violence, le plaisir (vo/uptas) qu’elle donne,
évidemment des thémes importants du Banquet et du Phédre, qui sont
loin d’étre absents chez Plotin!/, mais qui n’ont pas autant d’importance
dans le traité I, 6 que celle que leur donne I’ «argument» de Ficin.

(2) La deuxieme partie principale de I’ «cargument» préliminaire, con-
sacrée en principe a une reprise, dans I’ordre, des chapitres du traité plo-
tinien, applique et élabore 'approche de la premiére partie, c’est-a-dire la
formalisation systématique des idées de Plotin, 'imposition d’une struc-
ture hiérarchique plus différenciée au monde du traité I, 6, comme le
montrent les exemples suivants.

(1) La triade de beautés — objets de I'ouie, de la vue et de I'mtellect —
constitue une échelle de valeur allant de la beauté des sons a une beauté
supérieure, la beauté visuelle, elle-méme subordonnée a la beauté intelli-
gible. Cette échelle, exposée au sujet du chapitre 1 du traité I, 6 (92b43—
93a4), est fondée plus loin, quand Ficin traite du chapitre 4, sur une gra-
dation a quatre niveaux du corporel et de 'incorporel, dans laquelle I'ouie
se subordonne, dans le corporel, 4 la vision, tout comme I’dme se subor-
donne, dans I'incorporel, a I'intellect!®.

(i) La mise en hiérarchie de la beauté comme émanation divine
s’exprime aussi dans I'idée que la beauté, dans I'intelligible, est «la forme
des formes» (93b3—4), qui domine les autres formes intelligibles et leur
confeére la beauté. Ficin retrouve ainsi la forme de la beauté du Phedre de
Platon (déja mentionnée a 91a12-13), qui, dans le traité de Plotin, s’es-
tompe quelque peu dans la mesure ou la beauté est identifiée a foute
forme intelligible et pas seulement a une forme spécifique. A la préemi-
nence de la beauté comme forme des formes, dans l'intelligible, corres-
pond son expression dans la réalité corporelle, une forme dominante ou
principale, qui régit d’autres formes substantielles ou accidentelles dans
les choses composées (93b34—42). Quoique pouvant invoquer une phrase
chez Plotin!® cette lecture, dans son formalisme hiérarchisant, va bien
plus loin que le traité de Plotin.

16 Sur les sources chez Platon et chez Proclus de I’étymologie xaAdv ... kahelv
(92a26-27; De amore V, 2), cf. BEIERWALTES W., Eriugena, Frankfurt, 1994, 140 n. 86
(avec d’autres références).

CE VL7, 21-22, par exemple.

18 Ficin rattache la triade de beautés au plaisir convenable, 2 'amour honnéte, alors
que le vice s’explique autrement (92b35-40): cette indication assez énigmatique pré-
suppose, me semble-t-il, la théorie du De amore (I, 4), qui , au sujet des cinq sens, rap-
proche les deux sens supérieurs, la vue et 'ouie, de 'amour honnéte, et les trois autres
sens d’un déréglement (perturbatio) du désir.

YCt 1,6, 3,12



6 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du bean de Plotin

(111) Ficin souligne I'idée que la beauté est la «splendeur» du Bien tout
au début de son résumé du chapitre 1, ou la beauté est appelée «grace» et
la triade de beautés (d’ouie, de vue et de pensée) est identifiée a trois
«grices»®. Plus loin, cette grace est congue comme la «fleur»?! ou la vi-
gueur de la forme (93b43—44, 9524-5), une lumiére du transcendant
(94a50-b6), «’attrayant visage du Bien» (93b10-11), «I’expression du vi-
sage diviny (divini vultus expressio, 95a46). Nous avons noté plus haut
qu’une telle description de la beauté et la subordination au Bien qu’elle
exprime s’inspirent de traités plotiniens autres que I, 6, dont nous pou-
vons constater, ici encore, I'influence®.

(iv) Plotin explique, dans le traité I, 6, 'expérience de la beauté
comme la reconnaissance par I’ame, dans une belle chose, de la présence
d’une nature qui lui est apparentée, la forme (2, 7-11). La forme est déja
présente dans I’ame, elle est innée, permettant ainsi 2 'dme de reconnai-
tre la présence de la forme dans la chose, servant comme une sorte
d’étalon ou de critére pour juger de la beauté de la chose (3, 1-5). Ficin
élabore cette théorie du jugement esthétique en discernant dexx niveaux
de critéres innés a 'ame, et donc deux jugements, correspondant au ni-
veau psychique et au niveau corporel d’une belle chose (94a17-24). Ce-
pendant, la beauté corporelle se rattache a la forme intelligible, qui est ce
qui reste, une fois retranchée la matiére de la chose:

Alnsi, st tu retranchais la matiére 2 ’homme qui est beau, tu aurais en reste

la forme, et cette méme forme qui te reste est 'idée par rapport a laquelle

I’homme a été formé. De méme, si tu enlevais a ’édifice sa matiére, néan-

moins la figure resterait, ou si tu Otais au discours l'air fractionné par la

voix, le sens serait préservé ... le sens qui est gardé ici n’est autre chose que
la pensée de celui qui parle. D’apres ceci, on dit de celui qui saisit de cette
facon le sens, qu’il posséde la pensée de celui qui parle, et qu’il la médite

(commentari) ... nous devons attribuer moins d’importance a la matiére dans

les choses belles, préférant les formes et 'ordre et nous devons commencer

en considérant les idées dans ces choses, et méditer (commentari) lart et
lintellect divin (94a28-43). '

Nous pouvons nous imaginer que 'opération d’abstraction de la maté-
rialité de I’expression vocale de la pensée, pour en retrouver la «forme»
intérieure, sa signification, pourrait s’appliquer aussi a la lecture que Fi-
cin cherche a faire du texte écrit de Plotin.

20 92b29-34; cf. ci-dessus n. 15. _

2L Cf. PLOTIN VI, 7, 32, 31; V, 8, 10, 29--30; FICIN, De amore V, 1 (flos bonitatis).

22 1’expression boniforme («ce qui ressemble au Bien», 95b3) évoque le terme dyo-
Boeldric (PLATON, Rép. 509a3), absent du traité I, 6, mais appliqué par Plotin a
I'intellect divin ailleurs, notamment dans VI, 7, 15, 9ss.; 21, 3ss.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du bean de Plotin 7

Arrivé a la fin de son résumé du chapitre 6 du traité de Plotin, Ficin
abandonne le parcours des derniers chapitres du traité. Cependant, la
mention, trés bréve, de «formes de dieux ou de démons» chez Plotin (I,
6, 7, 19-20) lui sert d’occasion pour reprendre assez longuement ’ex-pli-
cation chez Jamblique (De mysteriis 11, 2—4) des différences entre les
dieux et les démons et de leurs épiphanies (95b29-96b1). Ce développe-
ment semble bien disproportionné par rapport au texte plotinien, mais
Ficin pense trouver chez Plotin 'expérience de telles épiphanies, se fiant
au témoignage de Porphyre (1/ita Plotini 10). Ficin conclut par un bel en-
voi plotinien, ivitant le lecteur a la poursuite et a la possession du Beau,
Iintellect divin «fils» du Bien transcendant, uni au Pére par un amour cu-
rieusement trinitaire: «ainsi ... tu admireras le fils dans le pére, et tu aime-
ras le pére dans le fils, et tu te réjouiras de I'amour réciproque des
deux»®.

De cette étude de quelques éléments de I'argument préliminaire de
Ficin se dégagent, me semble-t-il, les conclusions suivantes quant a Ficin
en tant que commentateur de Plotin. Ficin, nous I’avons vu, situe le traité
plotinien dans le cadre d’une vision métaphysique globale qui évoque
surtout I'univers du néoplatonisme tardif, celui d’un Proclus ou d’un
Pseudo-Denys, et par son mode de présentation, systématique, dogmati-
que, apophantique, et par son contenu, une émanation triadique des étres
selon un ordre hiérarchique trés élaboré. Cette vision globale, dans son
explication et dans ses détails, semble présupposée par Ficin, de telle
sorte que le lecteur doit avoir connaissance de la philosophie ficinienne,
exposée notamment dans le De amore et dans la Théologie Platonicienne,
pour pouvoir suivre la lecture que propose Ficin de Plotin. Au cours de
cette lecture, Ficin non seulement renvoie a ces oeuvres, mais fait usage
ausst des dialogues de Platon et d’autres traités de Plotin. Dans 'expli-
cation spécifique des chapitres du traité I, 6, Ficin intégre et élabore sa
vision globale. Certaines phrases du traité peuvent attirer une attention
inattendue, témoin sans doute des intéréts particuliers de Ficin, notam-
ment P’allusion chez Plotin aux dieux et aux démons, une occasion per-
mettant 2 Ficin d’introduire la théologie et la démonologie de Jamblique.
Nous avons noté aussi la présence explicite du christianisme, 'interpré-
tation hiérarchique des six jours de la création, ainsi qu’une présence im-
plicite, 'amour quasi-trinitaire unissant le Beau au Bien. La conséquence
de cette approche est une lecture qui s’écarte sensiblement, sur les points
notés ci-dessus, du discours de Plotin. Mais, pour Ficin, le texte de Plo-

B 96b28-29 (pour I'image du pére, cf. PLOTIN V, 5, 12, 33-38). On se souvient du
rapport quasi-trinitaire entre Platon et Plotin noté ci-dessus (p. 1).



8 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

tin n’était sans doute que 'expression de la pensée de 'au-teur qu’il faut
dégager, une pensée rejoignant celle de Platon dans la communication
d’une philosophie divinement révélée.

Le rapport entre le commentaire de Ficin sur le traité I, 6 et le De
amore appelle enfin une derniére remarque. Nous pouvons constater en-
tre les deux textes, séparés par une bonne vingtaine d’années, une grande
continuité. Mais sur un point la correspondance ne semble pas entiére.?
Dans le De amore, 1a beauté est congue comme une «splendeur» qui sur-
vient sur une chose bien organisée, bien proportionnée. Cette proportion
représente la capacité nécessaire a la réception du beau®. Le De amore ac-
corde ainsi 4 la proportion une importance bien plus grande que ne ’ad-
met Plotin dans le traité I, 6, ou, au chapitre 1, le rapprochement de la
beauté et de la proportion fait 'objet d’une critique détaillée?. D’autre
part, en rattachant, dans le D¢ amore, la beauté a une splendeur qui sur-
vient dans un corps bien organisé, Ficin limite beaucoup plus la beauté
que ne le fait Plotin, qui I'identifie 4 toute forme?’. Si, sur ce deuxiéme
point, Ficin reste fidéle au De amore dans la lecture qu’il donne du traité
I, 6, il n’insiste guére sur le premier point, 'importance de la proportion
comme condition de la splendeur. Peut-étre n’y-a-t-il pas d’incompatibi-
lité logique entre la conception de la bonne proportion comme condition
de lapparition de la beauté (le De amore) et celle du commentaire sur Plo-
tin d’'une forme principale qui domine des formes secondaires ou acci-
dentelles. Cependant, le traité de Plotin semble avoir dissuadé Ficin de
mettre en valeur le théme, qui lui était pourtant cher, de la bonne pro-

portion et de la symétrie.
Dominic |]. O’Meara

24 CHASTEL A., Marsile Ficin et P’art, Genéve, 1975, 89-90, trouve, au contraire,
des différences importantes entre la théorie du beau du De amore et celle du commen-
taire sur Plotin traité I, 6. Fondé, a mon avis, sur une interprétation discutable des
deux textes, ce point de vue souléve une question a laquelle je voudrais répondre par-
tiellement ici.

B De amore V, 6-1. .

% Cette critique est reprise par Ficin dans le De amore (V, 3) et dans son commen-
taire sur Plotin, dans le résumé du ch. 1 (9329-46).

2! Cependant, il faut éviter de radicaliser ce contraste. Ficin peut suggérer le rap-
port entre beauté et forme grice au vocabulaire latin (formosus, deformitas, etc.).



FICINI FLORENTINL
infignis Philofophi Platonic, Medici,
atque Theologi clarifsimi, Opcra, & qua ha-

Qenus extitére;, & quainlucem nune primum prodiére omnia: omnium artium-
& felentarym, majorum@ facultatum multifaria ‘cognitione refertifsima, in -
' :ﬁﬁn:fbmo!fﬂig‘:ﬁ;,& ab innumeris mendis ba¢ poftrema
' editione eaftigata; quorum ferientuerla
pagellareperies.

VNA CVHM

GNOMOLOGIA HOC EST,
SENTENTIARVM EX IISDE M
- gperibus colle@arum fuarragine copiofifima,
i caler totim wolumini

Adizéla,

Cum Graila & Priuilegio Culures
© Mateladis.

BASILER
EX OFFICINA HENRICPETRINA,

Marsile Ficin, Opera omnia, Bile: H.Petri 1576 (frontispice)



10 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Marsilii Ficini in Libro de pulchritudine, argumentum.

A prima essentia, vita, mente emanant influxus per omnia, tanquam radii, voces,
verba per sex gradus.

[91a1] INFLUXUS quidam ab ipso ente per omnia passim entia manant: sed qua
ratione in ipso essentia est, precipue per modum solaris radii profluunt: qua
vero illic est vita, per modum [5] soni et vocis erumpunt: qua denique ibidem
est intellectus, in modum significantis verbi feruntur: et qua velut radii quidam
sunt, visum movere videntur: qua vel voces, aut soni, pulsare aures: qua tanquam
verba, potissimum animos [10] provocare. Ubique vero tanquam pulchra
quzedam, sive pulchritudines alique nobis occurrunt: nam ab ipsa pulchritudinis
ipsius forma proveniunt. Cum vero ipsam pulchritudinem nominamus, per
modum quidem forme, id est tan[15]quam formalem pulchritudinem ipsum
ens proprie intelligi volumus: sed per modum cause, id est, tanquam
pulchritudinis ipsius causam, bonum ipsum volumus cogitari. Bonum namque
lucem ipsam sive fontem pulchritudinis emicantis, [20] et inde fluentis esse
putamus. Pulchritudinem vero splendorem ab ipsa boni luce manantem, id est,
ipsum ens ab uno ipso bonoque dependens. Ab ipso rursus ente, sicut dicebam,
influxus per omnia velut radios, voces, verba, proficisci non [25] dubitamus.
Influxus ejusmodi primo quidem sunt in ipsa divinz mentis idea: secundo in
qualibet inde mente suscipiuntur: per universalem vero providentiam in ipsa
mundanz animz mente: tertio in ejusdem anime ratione: quarto in ejus [30]
imaginatione pracipua: quinto in imaginatione sequente: sexto in vegetali virtute,
que et universalis natura vocatur. Hactenus idealem quandam in se retinent
rationem. Hactenus enim vivi sunt et efficaces et feecundi, atque sempi[35Jterni.
Sunt enim in hoc ultimo divinorum gradu seminariz rerum omnium rationes:
quibus ipse [91b1] rerum species propagantur. Cum enim prima vita, primaque
omnium formalis ratio in ipsa prima essentia sit essentiz uniuscujusque
principium, in quo principio et ratio et vita erat: me[5]rito quatenus influxus
inde manantes vitam simul rationemque formalem in se puram et integram
efficacemque conservant, eatenus essentiales, ideales, divini cognominantur.
Tantum vero munus etiam in natura, id est, vegetali animz vir{ 10]tute conser-
vant: ideo in hoc sexto die opera Dei propria finem accipiunt: subinde vero
influxus illi materiam subjectam anima pulsant. Sed cum neque ultra progredi
valeant, neque in ea insuper velut proxima nihilo, ipsam verz essen[15]tiz
viteque retinere naturam, ex formis in imagines jam evadunt. Imagines, inquam,
verisimiles verarum divinarumque formarum. Quz quidem sub genitali animz
1psius natura in .materiam prorsus agente, resultant ab ipsa materia [20] pa-
tiente, et tanquam a speculo per modum radii repercussz, et tanquam a fornice
reflexe per modum vocis, et tanquam a planiori aliquo pariete per modum



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 11

Exposé de Marsile Ficin sur le Livre de la beaute”

Des influences émanent de la premiére essence, vie et intellect, a travers toute
chose, comme des rayons, des voix et des mots, a travers six degrés.

Des influences se répandent, en tous sens, de I’étant lui-méme a travers tous
les étants. Mais puisque dans ce méme étant se trouve l'essence, elles coulent
en particulier a la maniére d’un rayon solaire; puisque 1a en vérité se trouve la
vie, elles jaillissent 4 la maniére d’un son et d’une voix; puisque finalement
dans ce méme endroit se trouve 'intellect, elles procédent a la maniére d’un
discours expressif. Et puisqu’elles sont comme des rayons, elles semblent faire
impression sur la vue; puisqu’elles sont également comme des voix ou des
sons, elles semblent frapper les oreilles; puisqu’elles sont comme des mots,
elles semblent exciter surtout les ames. Partout, en effet, elles nous apparais-
sent comme des choses belles, ou plutot comme des beautes, car elles provien-
nent de la forme méme de la beauté. En vérite lorsque nous 'appelons la
beauté elle-méme, sans doute i la maniére de la forme, cela veut dire que nous
voulons précisement comprendre I’étant lui-méme comme beauté formelle.
Mais, lorsque nous ’appelons, i la maniére de la cause, la cause de la beaute
elle-méme, cela veut dire que nous voulons penser au Bien. En effet, nous
pensons que le Bien est la lumiére méme ou la source de la beauté qui émane
et qui s’écoule de celui-ci. En vérité la beauté est une splendeur qui émane de
la lumiére méme du Bien, c’est-a-dire que I’étant dépend de 1'Un et du Bien.
Ensuite, comme je disais, nous ne doutons pas qu’a partir de I’étant des in-
fluences partent a travers toute chose comme des rayons, des voix et des mots.
En vérité, de cette fagon, les influences sont, en premier lieu, dans 'idée de
I'intellect divin; en deuxiéme lieu, elles sont accueillies a partir de 1a dans un
intellect: grace a l'universelle providence, en effet, elles sont accueillies dans
I'intellect de I'ame du monde; en troisieme lieu, dans la raison de 1’ame elle-
méme; en quatriéme lieu, dans son imagination supérieure; en cinquiéme lieu,
dans I'imagination subordonnee; en sixiéme lieu, dans la puissance végétative,
qui est appelée aussi nature universelle. Jusqu’ici, elles retiennent en elles-mé-
mes une certaine raison idéale. Jusqu'ici, en effet, elles sont vivantes, efficaces,
fécondes et impérissables. Car les raisons séminales de toutes choses se trou-
vent dans ce dernier degre des étres divins: c’est par celles-ci que les espéces
des choses se propagent. En effet, puisque la premiére vie et la premiere rai-
son formelle de toute chose dans la premiére essence sont le principe de cha-
que essence, dans lequel se trouvait la raison et la vie, alors, dans la mesure ou
les influences qui se répandent de 1a gardent en elles, pures, intactes et effica-
ces, la vie aussi bien que la raison formelle, elles sont appelées essentielles,
idéales et divines. Elles conservent en vérité un trés grand don dans la nature,



12 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

verbi reddite, velut Echo. Huic autem infimo gradui formalis effluxus Luna
fa[25]vere videtur, generationis ultime domina: rationibus autem seminariis in
natura vigentibus foventibusque materiam, Venus: eisdem vero in imaginatione
inferiori properantibus ad motum, Mars: eisdem rursum in imaginatione
regnanti[30]bus, Sol: sed in ratione vigentibus, Mercurius: at in mente animz
dominantibus, Juppiter: in mente denique divina quiescentibus, Saturnus. In
quo quidem septimo gradu tanquam Saturni die mundi opifex conquiescit, id
est, ipsa idea [35] sibi penitus intima. Non enim hanc ad alia, quz inde fiunt,
sed alia ad hanc refert velut exemplar.

[92a1] Ipsa pulchritudo formalis est ipsa mens: cujus illecebris admiscentur admiratio,
vis, diffusio, voluptas.

Exemplar hoc quoniam omniformis formarum omnium ratio est, ideo
forma, speciesque prima [5] et universa censetur. Et idcirco prima est pulchritudo
formalis: unde et pulchritudinem ubique tum formam, tum speciem appellare
solemus, pulchrosque formosos: cujus oppositum deformitatem dicimus et
deforme. Ex quo patet [10] materiam natura sua prorsus informem, merito
deformitatem ipsam esse censendam. Sed de hac alias. Ipsa vero pulchritudo
formalis oritur quidem cum essentia prima: adolescit autem dum essentia
prodit in vitam: adulta denique judica[15]tur, ubi vita completur in mentem:
nam per ipsum mentis actum essentialis vite perfecte formatur, ac forma
omniformis evadit. Quamobrem in ipso rerum ordine ibi plurimum
pulchritudinis est, ubi plurimum est et mentis: sive natura que{20]dam mentis
adsit, sive artificium ejus proprium, sive vestigium, aut indicium. Atque id
omne illic vehementius movet, ubi vivacius nobis occurrit. Vera enim
pulchritudinis ipsius forma est ipsa vita per actum mentis penitus absoluta.
[25] Proprium vero pulchritudinis, est allicere simul et rapere. Unde Grace
Calon, quasi provocans appellatur. Et quoniam pulchritudo intellectuale munus
existit, ideo solos allicit cognoscentes: cognoscentes, inquam, sive intellec[30]tuali



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beaude Plotin - 13

c’est-a-dire dans la puissance végétative de 'ame. Pour cette raison, dans ce sixiéme
jour les ceuvres propres de Dieu s’achévent. Tout de suite apres ces influences
travaillent la matiére soumise a I"Ame. Mais puisqu’elles ne peuvent ni avancer
plus loin, ni garder de surcroit dans la matiére la nature de la vraie essence et de la
vie, car la matiére est trés proche du neant, elles sortent désormais des formes en
tant qu’images. Des images, dis-je, qui ressemblent aux formes vraies et divines.
En effet, ces images, sous la nature feconde de 'ame qui agit directement dans la
_matiére, rejaillissent de cette méme matiére patiente, comme reflétées par un
miroir 3 la maniére d’un rayon, comme refléchies par une votte a la maniére de la
voix, et comme rendues par une certaine paroi trés plate a la maniére d’une
parole, comme Echo. Or la Lune, qui domine la derniére génération, semble
favoriser ce degre infime de I’émanation de la forme; Vénus semble favoriser les
raisons séminales qui agissent dans la nature et nourrissent la matiére; de méme
Mars semble favoriser les émanations de la forme qui se projettent dans I'imagi-
nation inférieure; de méme encore le Soleil celles qui régnent dans I'imagination
supérieure’; Mercure celles qui prospérent dans la raison; Jupiter celles qui domi-
nent dans l'intellect de I’ame; finalement, Saturne celles qui demeurent dans
I'intellect divin. Sans doute dans ce septiéme degré, comme au jour de Saturne,
l'auteur du monde se repose, c’est-a-dire que I'idée est profondément intérieure
a elle-méme. En effet il ne raméne pas celle-ci aux autres choses, qui sont créées a
partir de 13, mais il reporte les autres choses a celle-ci comme a leur exemplaire.

La beauté formelle en elle-méme est intellect: aux attraits de celle-ci se mélent
ladmiration, la force, la réjouissance et le plaisir.

Cet exemplaire, puisqu’il est la raison omniforme de toutes les formes, est
donc considéré comme la forme et 'espéce premiére et universelle. Et pour
cette raison, il est la premiere beaute formelle; pour cette raison aussi, on a
I’habitude d’appeler beauté et beaux pleins de forme 1a ot il y a tant6t forme,
tantdt espéce; nous appelons 'opposé de ceci difformite et difforme. D’apres
cela il est évident que la matiére, qui est certainement informe par sa nature,
doit étre consideérée, a bon escient, comme la difformité méme. Mais il con-
vient de discuter de ces choses ailleurs. Donc la beauté formelle nait avec
I'essence premiére; mais elle grandit pendant que I'essence progresse vers la
vie; elle est finalement considérée comme adulte, la ou la vie se réalise entiére-
ment dans lintellect; en effet elle se forme parfaitement grice a ’acte méme
de la vie essentielle de I'intellect, et la forme omniforme en ressort. Et pour
cette raison dans 'ordre des choses il y a beaucoup de beauté 1a ou il y a aussi
beaucoup d’intellect: soit qu’une certaine nature de I'intellect est présente, soit
son propre art, soit une trace, ou un signe. Mais tout ceci frappe plus violem-
ment la ot il se présente a nous le plus vivement. En effet la vraie forme de la
beaute elle-méme est la vie profondément achevee grace a I’acte de I'intellect. Or



14 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

aliqua ratione, sive visu, sive auditu ministris plurimum rationss. Miscetur autem
illecebris pulchritudinis admiratio, et vis quaedam acrior, desiderantemque
diffundens. Tu ergo memento, quod in Theologia probamus, omnia [35]
quidem appetere bonum: non omnia pulchrum, sed eos duntaxat, qui judicium
quoddam pulchritudinis habent: atque hos quidem semper appetere bonum,
non tamen semper pulchritudinem affectare. Cum igitur appetitus tractusque
ad [40] bonum communissimus perpetuusque sit, consequens est ipsum
bonum esse communissimum omnium principium, atque potentissimum:
pulchritudinisque ipsius formam esse bono quam proximam. Et quoniam a
pulchritudine et ad [45] pulchritudinem provocatio quasi novum quiddam est:
quippe cum et quibusdam tantum, et quandoque, et post naturam,
cognitionemque contingat, merito admiratio queedam pulchritudinis illecebris
admiscetur. Item et violentia (ut ita [50] dixerim) aliqua: quamvis enim appetitus
boni, qui communis est atque perpetuus, nature sit intimus, trahatque ab
intimis, tamen appetitio pulchri quasi ab extrinseco rapit, cognitionem necessario
sequens: ideoque cum minus sit natu[55]ralis, nonnihil violentum habere
videtur: denique quodammodo diffundit amantem. Nam cum semel hunc
sibimet surripuerit, non statim restituit redintegratque in unum, cum trahat
ex[92b1]trinsecus, et cum per cognitionis modum, qui in discretione versatur,
rapiat, ideoque diffundat. Denique amatorius affectus sive lenior sit, sive acrior,
semper cum voluptate movet: quemad[5]modum non solum in dulci sapore,
gravique sono, sed etiam in sapore quodam acri vocibusque acutis est oblectatio
queedam. Voluptate animum affici compertum habemus, quando re quadam
sibi congrua tangitur, duciturque ad bonum. [10] Pulchritudo vero ubicunque
nobis occurrat, accedit ut congruens, et idcirco placet atque probatur: quoniam
idez pulchritudinis nobis ingenite respondet, et undique convenit. Rursus
animum suapte natura semper ducit ad bonum: [15] nam et participatio
pulchritudinis apud nos ad intellectualem ejusdem advocat formam, perque
ipsam ad ipsum denique bonum: sicut et splendor ad lumen, et lumen perducit
ad lucem. Verum satis sit hactenus pulcherrimum Plotini [20] de pulchritudine
librum liberioribus (ut ita dixerim) pedibus percurrisse. Deinceps novem hujus
libri capita nobis ordine repetenda, et hzec quoque cursim: nam de his in Convivio
de amore latius disputamus.
[25]



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 15

le propre de la beauté est d’attirer, comme aussi de ravir. Pour cette raison, en
grec, elle est appelée Calon, pour ainsi dire quelque chose qui provoque. Et
puisque la beauté est une ceuvre intellectuelle, pour cette raison elle attire seule-
ment ceux qui connaissent: ceux qui connaissent, dis-je, ou bien grice a une
raison intellectuelle, ou bien grace a la vue ou a I'ouie, qui sont les principaux
ministres de la raison. Mais ’admiration de la beauté est mélée aux attraits, et elle
est une force trés aigué qui réjouit celui qui désire. Souviens-toi donc de ce que
nous prouvons dans la Theologie?, que toutes les choses en veérite désirent le
bien, alors que toutes les choses ne désirent pas le beau, mais seulement celles
qui ont une opinion de la beauté, et que ces derniéres désirent toujours le bien,
mais elles ne recherchent pas toujours la beauté. Puisque donc le desir et l'attrait
du bien est universel et perpétuel, il s’ensuit que le Bien en lui-méme est le
principe le plus commun a toutes les choses, et le plus puissant, et que la forme
de la beauté en elle-méme est trés proche du Bien. Et puisque I'appel de la beaute
et a la beauté est, pour ainsi dire, quelque chose de nouveau, pour cette raison, cet
appel est connu soit seulement par certains, soit parfois seulement, soit seule-
ment a titre secondaire par rapport a la nature. Avec raison, donc, une certaine
admiration est mélée aux attraits de la beauté. De méme encore une certaine
violence (pour ainsi dire): bien qu’en effet le désir du bien, qui est commun et
perpétuel, soit intime a la nature, et attire 4 partir de ce qui est plus intérieur,
néanmoins I'appétit du beau, qui suit nécessairement la connaissance, nous ravit
pour ainsi dire de ’extérieur; et pour cette raison, puisqu’il est moins naturel, il
semble qu’il a quelque chose de violent. Finalement, d’une maniére ou d’une
autre, il rejouit celui qui I'aime. En effet en ’ayant ravi d’un coup, il ne le rend pas
tout de suite a lui-méme et il ne le réintégre pas a 'unite, car il attire de I'extérieur,
et comme il I'attire par la connaissance, qui travaille dans la différence, il le ravit,
et c’est ainsi qu’il le réjouit. Enfin la passion amoureuse, qu’elle soit plus modé-
rée ou qu’elle soit plus aigué, meut toujours avec plaisir; ainsi il y a un certain
plaisir, non seulement dans la saveur douce et dans le son grave, mais aussi dans
une certaine saveur aigre et dans les voix aigués. Nous savons avec certitude que
I’ame est affectée par le plaisir lorsqu’elle est touchée par une chose qui lui con-
vient, et elle est conduite au Bien. En effet la beaute, partout ou elle nous appa-
ralt, se présente comme appropriée, et pour cette raison, elle plait et elle est
appréciée, car elle correspond a I'idée de la beauté innée en nous et elle s’accorde
entierement i celle-ci. Ensuite, par sa nature, elle conduit I'ame toujours au Bien:
en effet, la participation en nous de la beaute invite a la forme intellectuelle de
celle-ci, et enfin, a travers cette méme forme intellectuelle, vers le Bien lui-méme,
de la méme fagon que la splendeur conduit a la lampe, et la lampe conduit a la
lumiére. Mais qu'’il soit suffisant jusqu’ici d’avoir parcouru a pas libres (pour
ainsi dire) le trés beau livre de Plotin sur la beauté. Nous devons maintenant



16 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Pulchritudo est gratia quadam, que magis est in his, qua videntur, quam qua
audiuntur, magis etiam, qua cogitantur, neque est proportio.

I. Pulchritudinem esse gratiosum aliquid, sive [30] gratiam quandam
allicientem nos per visum, vel auditum, vel rationem communi notione
concipimus. Quz profecto quantum in rebus, quz videntur, audiuntur,
cogitantur inest, pulchritudo vocatur, ac tres nobis gratias repraesentat. [35]
Quantum vero in visu, auditu, ratione consistit, delectatio nominatur atque
voluptas: voluptas, inquam, decora: rem enim decoram per se proprie sequitur
et decora voluptas: hanc sequitur appetitus quoque decorus, ipse scilicet amor.
[40] Perturbatio vero turpis aliis forte causis accidit. Primum itaque caput inquirit,
quidnam potissimum gratia heec pulchritudoque sit, quidve non sit assignat.
Significat interea tum pulchritudinem magis etiam ad visum pertinere, quam
au[45]ditum: quia videlicet visus et lumen similiora intelligentiz sunt quam
auditus et sonus: tum habitus animi pulchriores esse quam corpora, que formosa
dicuntur: et voces, quia et menti similiter cognatiores sunt: et ipsi habitus animi
[50] tam in moribus, quam in doctrinis non solum pulchri, sed etiam
pulchritudines quadam rite dici possunt. Sunt enim forme: formz, inquam,
menti propinquz. Voces autem et corpora pulchritudines appellari non possunt.
Pulchritudo [55] enim quamvis non debeat nunc pulchra, nunc non pulchra,
vocari: corpus tamen idem hodie pulchrum, cras autem, levi mutatione facta,
non pulchrum. Similiter et vocis materia ferme ea[93a1]dem, mutata proportione
ex pulchra fit turpis. Veruntamen quamvis pulchritudo magis ad ea, quz
spectantur, quam que audiuntur: rursumque magis ad illa, quz cogitantur
attineat, investi[5]gandum tamen, utrum aliquid his omnibus sit commune,
quidve id ipsum sit, quo hzc omnia pulchra vocantur. Sed primum id in
corporibus, que videntur, indagat, quasi manifestius ita futurum. Principio
communem de his opinio[ 10]nem confutat, dicentem corporis pulchritudinem
esse proportionem quandam partium inter se et ad totum una cum coloris
concinnitate. Idque quatuor confutat argumentis. Primo quidem si pulchritudo
ipsa proportio, sive commensuratio [15] quaedam est, certe res solum composita
est: nulla ergo res simplex, quamvis gratiosissima sit, pulchra dicetur. Secundo,
rursus si compositum duntaxat pulchrum est, nulla partium, presertim
simplicium, erit pulchra: imo vero nulla par{20]tium: quippe cum in proportione
duntaxat ad aliud commensurata pulchritudo ponatur. Ex quo sequetur, ut ex
rebus non pulchris pulchrum efficiatur: compertum tamen habemus, ex rebus
omni carentibus gratia nihil unquam confici gra[25tiosum. Tertio facies eadem,
sepe eadem figure proportione manente, modo pulchra nobis occurrit, modo



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 17

reprendre dans 'ordre les neuf chapitres de ce livre, et ceci assez rapidement: en
effet nous discutons plus amplement a propos de ces arguments dans le Ban-
quet sur I'amour’.

La beauté est une certaine grice, qui est plus grande dans les choses qui sont vues que
dans celles qui sont entendues, plus grande encore dans les choses qui sont connues, et
elle n'est pas une proportion.

I. Nous concevons communément la beauté comme quelque chose de gra-
cieux, ou bien comme une certaine grace qui nous attire a travers la vue, 'ouie
ou la raison. Celle-ci, sans doute, en tant qu’elle se trouve dans les choses qui
sont vues, qui sont entendues et qui sont connues, est appelée beauté, et elle
représente pour nous trois graces. Or, pour autant qu’elle se trouve dans la
vue, l'oute et la raison, elle est appelée jouissance et plaisir: plaisir, dis-je, con-
venable; en effet le plaisir convenable suit la chose qui est convenable en soi;
de méme le désir convenable, a savoir 'amour, suit celle-1a. Or le trouble vi-
cieux arrive par hasard pour d’autres raisons. Le premier chapitre recherche
donc ce qu’est surtout cette grace et beaute, et établit ce qu’elle n’est pas. En
méme temps, ce chapitre indique d’une part que la beauté intéresse plus en-
core la vue que l'oufe, car évidemment la vue et la lumiére sont plus sembla-
bles a I'intelligence que I'ouie et le son; il indique d’autre part que les disposi-
tions de ’ame sont plus belles que les corps, qui sont appelés beaux, et les
voix, car elles sont aussi, de la méme maniére, plus apparentées a I'intellect. Et
les dispositions de I’ame elle-méme, aussi bien dans les mceurs que dans les
sciences, peuvent étre dites, a juste titre, non seulement belles, mais aussi des
beautés. En effet, elles sont des formes: des formes, dis-je, proches de I'intel-
lect. Mais les voix et les corps ne peuvent pas étre appelés des beautés. La
beauté en effet ne doit pas étre appelée tantot belle tant6t non belle. Or le
meéme corps peut étre appelé aujourd’hui beau, mais demain non beau, puis-
qu’un léger changement a été produit. De méme, en général, la méme matiére
de la voix, si une proportion a été changée, de belle devient laide. Néanmoins,
bien que la beauté soit plus grande chez les choses qui sont vues que chez les
choses qui sont entendues, et bien qu’elle concerne davantage encore les cho-
ses qui sont pensées, il faut rechercher s’il y a quelque chose de commun a
toutes ces choses, ou ce qu'est ce par quoi toutes ces choses sont appelées
belles. Mais tout d’abord ce chapitre recherche ceci dans les corps qui sont
objets de la vue, comme si, de cette fagon, la suite devenait plus évidente. Il
réfute, en premier lieu, 'opinion commune a propos de ces choses, qui dit que
la beauté du corps est une certaine proportion des parties entre elles et par
rapport au tout, accompagnée d’une harmonie de couleur. Et il réfute ceci
avec quatre arguments. Dans le premier il affirme que si la beauté était une
proportion, ou une certaine symeétrie, certainement belle serait seulement la



18 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

non pulchra: quasi aliud quidem commensuratio sit, aliud pulchritudo. Quarto
necessarium est, pulchritudinem in corporibus pul[30]chritudinem nobis referre
superiorum. Oportet ergo pro viribus hanc illi prorsus accommodare: ita tamen,
ut excellentiori admodum ratione illis insit, quam in corporibus. Quo autem
pacto commensuratio quadam ibi sit, scilicet in animo [35] velut intellectu,
facile assignari non potest. Et in animo quidem quomodo mores et scientize
sint commensurationes quadam sive proportiones, si Plotinum sequimur,
intelligere non valemus. Non enim coacervari vult in animo ex figuris [40]
actibusque complurimis habitus unquam aliquos, qui vel morum vel scientiarum
habitus appellentur, sed moralem quidem virtutis actum simplicem elucere,
cum primum contingentium vitiorum nubes excutiuntur, formam quoque
sci[45]entiz simplicem expulsis tandem falsis opinionibus rutilare. Animam
namque quodammodo esse omnia: atque tunc potissimum rem ipsam scire,
quando argumentationibus excitata jam actu res ipsa fit, que erat et prius: sed
potentia [50] quadam vique feecunda. Sed de his oportunius alibi disputabitur.

Pulchritudo in corporibus est absoluta perfectio gratiaque forme pracipue, qua et
materia, formisque in [55] ea aliis dominatur, et expeditam artis rationisque
divina victoriam super materiam refert, et ipsam perspicue reprasentat ideam.
I1. Caput secundum scrutatur, quid ipsa sit in [93b1] corporibus pulchritudo.
Asseritque esse aliquid primo aspectu prompte se offerens. Cum enim
pulchritudo et in mundo intelligibili formarum intelligibilium forma sit: et in
corpore similiter [5] sit forma formarum, merito et illic intellectum, et hic visum
primo et promptissime movet: quod Plato testatur in Phadro. Subdit Plotinus,
animum vehementer et respuere turpe, et asciscere pulchrum, nec injuria:
turpitudo enim est tetra [10] queedam mali facies: pulchritudo vero facies blanda
boni. Praterea rationalis anima proxime pendet ex mente divina, et
pulchritudinis ideam sibi illinc impressam servat intus: cui quidem congruit,
tanquam sibi patrique cognatum liben[15]ter amplectitur. Congruit autem ea in



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 19

chose composée: donc aucune chose simple, quoique trés gracieuse, ne serait dite
belle. Dans le deuxieéme il affirme encore que si seulement le composé était beau,
aucune des parties, principalement pas les simples, ne serait belle, et méme aucune
des parties, car la beauté symétrique est supposée exister seulement dans un
rapport avec autre chose. D’apres ceci il s’ensuit que le beau résulte de choses non
belles: or on sait avec certitude qu’a partir de choses qui manquent de toute grace
rien de gracieux n’est jamais tiré. Dans le troisiéme il affirme que le méme visage,
tout en gardant souvent la méme proportion de la figure, tantdt se présente a
nous comme beau, tantot comme non beau, comme si en fait une chose était la
symétrie et une autre la beauté. Dans le quatriéme il affirme qu’il nous est néces-
saire de rapporter la beauté dans le corps a la beauté des principes supérieurs. Il
est donc nécessaire d’adapter, dans la mesure du possible, directement celle-1a a
celle-ci, de sorte qu’elle soit, par une raison plus excellente, précisément dans
ceux-ci plutot que dans les corps. Mais il ne peut pas €tre facilement établi de
quelle maniére une symetrie est 13, c’est-a-dire dans 'Ame ou dans l'intellect. Et,
en vérité, si nous suivons Plotin, nous ne pouvons pas comprendre de quelle
maniére dans 'Ame les mceurs et les sciences sont des symétries ou des propor-
tions. En effet il ne veut pas que, dans I'ame, a partir d’un trés grand nombre de
formes et d’actes, soient accumulées des dispositions, appelées dispositions soit
des mceurs soit des sciences, mais il veut que I’acte moral de la vertu brille de
fagon simple, dés que les nuages des vices qui surviennent sont éloignés, et que
la forme de la science brille de fagon simple, dés que les fausses opinions sont
finalement expulsées. Et, en effet, il affirme que d’une certaine fagon I’ame est
toutes choses et que c’est alors surtout qu’elle connait la chose, quand, stimulee
par des argumentations, elle devient en acte la chose méme qu’elle était avant (en
puissance et comme une force féconde). Mais a propos de ces choses on discutera
de fagon plus opportune ailleurs.

La beauté dans les corps est une perfection absolue et, en particulier, une grice de la
forme qui domine la matiére et les autres formes dans celle-ci, qui remporte la victoire
aisée de l'art et de la raison divine sur la matitre, et qui représente clairement l'idée
elle-méme.

II. Le deuxieme chapitre recherche ce qu’est la beauté dans les corps. Et il
affirme qu’elle est quelque chose qui s’offre promptement au premier regard.
Puisqu’en effet la beauté, dans le monde intelligible, est la forme des formes
intelligibles, et puisque de la méme fagon, dans le corps, elle est la forme des
formes, elle frappe, avec raison, en premier lieu et trés promptement, la Iintel-
lect et ici la vue: Platon témoigne de cecidans le Phédre®. Plotin affirme aussi que
I’ame rejette violemment le laid, et accueille le beau, et non a tort: la laideur, en
effet, est un certain visage sombre du mal; la beauté est I'attrayant visage du bien.
En outre, I’ame rationnelle dépend de trés prés de I'intellect divin, et de 13, garde



20 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

corporibus forma, que ad ipsam idez normam et amussim composita est:
dum ratio seminalis, quz in natura est corporum formatrice, materiz plurimum
dominatur, formamque in ea reddit mate[20]rialem quidem minime, maxime
vero formalem. Profecto quemadmodum accipimus ex Timzo: Intellectus ipse
divinitus pater est formarum, materia mater. Sed ratio fomesque formarum in
natura vigens rite paternum semen et efficax no[25]minari potest: forma vero
inde genita proles. Formositas autem nihil aliud est, quam ipsa prolis hujus
indoles, expressius referens patris effigiem. Deformitas contra tum deficientis
formez dissimilitudo queedam ad patris formam, tum [30] ipsa materia defectus
hujus origo: presertim quando casu quodam impediente subjectum a ratione
formante minime superatur, id est, formantis actum vel non sustinet, vel
ineptissime suscipit. Proinde in quolibet elemento etsi formz [35] accidentales
sunt multe, una tamen est forma substantialis atque pracipua. Similiter in
rebus mistis, ceu lapidibus atque metallis, si plures formz substantiales sint
virtute, una tamen principalis actu est atque communis. Sic in plantis [40] et
animalibus: si multz in singulis forma substantiales sint actu quodam, una
tamen est actu precipuo pluribus imperans. Ubique vero formositas est absoluta
quadam perfectio, sive gratia, et quasi flos quidam ipsius formz praecipue [45]
formis aliis dominantis. Est itaque divinum et imperiosum aliquid: quia et
imperium regnantis forme significat: et artis, rationisque divinz victoriam refert
super materiam, et ipsam perspicue repraesentat ideam.
[50]

Pulchritudo in corporibus est expressior idea similitudo; ac si subtrahatur materia,
est ipsa idea. Item pulchritudo cujusliber speciei judicarur ab animo per insitam
sibi formulam ipsius idew, ad quam est spe[55]cies instituta.

III. Quisnam pulcher homo? aut leo pulcher? aut pulcher equus? Certe qui
pracipue ita formatus, ita natus est, ut et divina mens instituit [94a1] per ipsius
ideam, et natura inde universalis seminaria virtute concepit. Jam vero illius idez
formulam anima nostra in mente habet ingenitam: habet et in natura propria
seminalem similiter [5] rationem. Igitur naturali quodam judicio de homine,
vel leone, vel equo, czterisque judicare solet, hunc quidem pulchrum non esse,
illum vero pulchrum: quia videlicet hic prorsus a formula et ratione dissentit,
ille vero consentit: atque [10] inter pulchros, hunc illo pulchriorem esse: quia hic



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 21

intérieurement I'idée de la beauté imprimée en elle-méme: ce a quoi elle corres-
pond, elle ’embrasse volontiers en tant qu’apparenté 2 elle-méme et au pére. Or
a celle-1a correspond la forme dans les corps, qui est composée parfaitement
selon la régle méme de I'idée. Ensuite, la raison seminale, qui dans la nature
forme les corps, domine surtout la matiére, et rend dans celle-ci la forme certaine-
ment trés peu materielle, mais surtout formelle. Certainement nous apprenons
par le Timée® de quelle fagon cela arrive: 'Intellect de maniére divine est le pére
des formes, la matiére la mére. Mais la raison et I'impulsion des formes qui ont
une force dans la nature peuvent étre justement appelées semence paternelle et
efficace: en vérité donc, la descendance née de la est forme. Mais la beauté n’est
autre chose que la disposition naturelle méme de cette descendance, qui porte
avec plus de clarté 'image du pére. La laideur, au contraire, tantdt est une certaine
dissemblance d’une forme insuffisante par rapport a la forme du peére, tantot
c’est la matiere elle-méme qui est l'origine de ce manque, en particulier lorsqu’a
cause d’une certaine circonstance qui fait obstacle, le substrat n’est que trés peu
domineé par la raison qui forme, c’est-a-dire que soit il ne soutient pas ’acte qui
forme, soit il le regoit d’une maniére trés inadéquate. Pour cette raison, dans
n’importe quel élément, bien que les formes accidentelles soient nombreuses,
une seule est la forme substantielle et principale. De méme, dans les choses
composées, comme les pierres et les métaux, si plusieurs formes substantielles
existent en puissance, une seule néanmoins, principale et commune, est en acte.
Ainsi dans les plantes et dans les animaux, si dans des individus particuliers
beaucoup de formes substantielles sont en acte de quelque maniére, une seule
néanmoins, en acte principal, gouverne plusieurs formes. Partout, en effet, la
beauté est une perfection absolue ou une grice, et presqu’une certaine fleur de la
forme méme qui domine en particulier les autres formes. Pour cela elle est quel-
que chose de divin et d’impérieux, car elle manifeste le pouvoir supréme de la
forme qui régne, et remporte la victoire de 'art et de la raison divine sur la
matiere, et représente clairement I'idée elle-méme.

La beauté dans les corps est la ressemblance plus claire de l'idée; et si la matiére
est retranchée, elle est 'idée méme. Ainsi la beauté de n'importe quelle espéce est
Jugée par l'dme grice & la formule innée en elle de cette méme idée, par rapport
a laquelle l'espéce a été constituée.

III. Qui est donc un bel homme? Ou un beau lion? Ou un beau cheval?
Certainement celui qui est surtout formé de telle fagon, né de telle fagon qu’ainsi
I'intellect divin I’a établi par son idée, et la nature universelle, i partir de 13, I'a
congu par la puissance séminale. Des lors, en veérité, notre ame a la formule
innée de cette idée dans I'intellect; de méme, elle a aussi dans sa nature propre la
raison séminale. Elle a donc I’habitude de juger, par un jugement naturel, a
propos de 'homme, du lion, du cheval et des autres choses, que ceci n’est pas



22 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

cum formula rationeque magis, quam ille consentit. Et profecto cum naturale
subitumque de his judicium nequeat commodius expediri, quam per formulas,
rationesque nobis innatas, [15] probabile est, divinam providentiam, omnia
quam optime disponentem, ejusmodi nobis ab initio quasi characteres
impressisse. Dum vero de pulchritudine judicamus, id pre cateris pulcherrimum
approbamus, quod animatum est, atque ra[20]tionale, atque ita formatum, ut
et per animum satisfaciat formule pulchritudinis, quam habemus in mente: et
per corpus rationi pulchritudinis seminali respondeat, quam in natura,
secundaque anima possidemus. Forma vero in [25] corpore formoso ita suz
similis est idez, sicut et figura =dificii in materia similis exemplari in architecti
mente, et Oratio in voce orationi, qua est in animo, similis. Itaque si homini
materiam quidem detraxeris, formam vero reliqueris, hac [30] ipsa que tibi
reliqua est forma, illa ipsa est idea, ad quam est homo formatus. Sicut si vel
zdificio materiam suam sustuleris, interim figura relicta: vel si orationi aérem
fractum dempseris, significatione servata: certe et ibi figura restans [35] nihil
aliud est, quam exemplar ipsum in architecto consistens: et hic conservata
significatio nihil aliud, quam loquentis ipsius excogitatio. Unde qui
significationem ejusmodi colligit, mentem loquentis habere dicitur, atque
commentari. [40] Itaque et nos debemus in rebus pulchris materiam quidem
post habere, formas vero seligentes et ordinem, ideas in his rerum auspicari, et
artem, mentemque commentari divinam. Existimat autem pulchritudinem
corporis ex formis compositi [45] in eo consistere, ut et singule in eo forma
informitatem materiz superent, et forma communis omnino formas singulas
antecellat: corporis vero simplicis pulchritudinem in quo unica substantialis
forma est actu, ut auri, vel argenti, sif{50]miliumque in maxima luminis portione
sitam esse. Lumen profecto esse vult ignis, id est, cceli formam, que sit imago
quzdam vite ceeli, adeo, ut quod in ceelesti vita intellectuale inest, sit in ccelesti
corpore luminosum. Item lumen [55] sub luna esse forme, id est, luminis
ceelestis actum, et (ut ita loquar) imaginem. Unde patet, quanta sit cceli virtus,
cum formz ipsius imago res omnes apud nos efficiat et conservet. [94b1] Ignem
quoque sub luna esse igneum, vel ignitum corpus potius quam purum ignem
existimat. Veruntamen quia ccelo similius est existere lucidum, et quasi formam
corporum aliorum, incor{5]poreisque propinquum, ideoque pulcherrimum,
ejusque participatione cztera pulcherrima fieri: presertim quz lumen inde
reportant. Talia vero sunt, qua vel minimum terre habent, vel naturam maxime
temperatam. Quod enim vel maxime [10] terreum est, vel minime temperatum,
quasi a ccelo longe diversum ineptissimum est ad lumen, lucidumque colorem,
quast cceleste aliquid capiendum. Quod autem in corporibus, quz pulchra
videntur, dictum est, similiter se habet in his, [15] que audiuntur, ut pulchra,
sive sit una vox, sive grata quzedam compositio vocum. Et sicut forme visibilis
pulchritudo ab ideali et seminaria ipsius ratione procedit, sic vocis concentusque



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 25

beau, cela est beau, car, certainement, ceci différe de la formule et de la raison,
alors que cela s’y accorde. Et entre de beaux individus, elle juge que ceci est
plus beau que cela, car ceci s’accorde davantage a la formule et a la raison que
cela. Et certainement puisqu’un jugement naturel et immédiat sur ces choses
ne peut pas étre formulé d’une fagon plus aisée qu’a travers des formules et
des raisons innées en nous, il est probable que la divine providence, qui dis-
pose toutes les choses d’une fagon excellente, les a ainsi imprimeées en nous,
deés le debut, comme des marques. En effet, lorsque nous formulons un juge-
ment a propos de la beauté, nous reconnaissons ceci comme plus beau que le
reste, parce qu’il est animé, rationnel et ainsi formé que, d’une part, pour ce
qui concerne I"dme, il satisfait la formule de la beauté que nous avons dans
I'intellect, et que, d’autre part, pour ce qui concerne le corps, il correspond a la
raison séminale de la beauté, que nous possédons dans la nature et dans I’ame
seconde. En vérite la forme dans le beau corps est semblable a son idée, de la
méme maniére que la figure de I’édifice dans la matiére est semblable au mo-
déle dans 'intellect de ’architecte, et que le discours dans la voix est semblable
au discours qui est dans I"ame. Ainsi, si tu retranchais la matiere a ’homme, tu
aurais en reste la forme, et cette méme forme qui te reste est I'idée par rapport
a laquelle ’homme a été formé. De méme, si tu enlevais a I’édifice sa matiére,
néanmoins la figure resterait, ou si tu &tais au discours lair fractionné par la
voix, le sens serait préserve. Certainement la figure qui reste 1a n’est autre
chose que le modeéle dans l'intellect de I’architecte; et le sens qui est gardeé ici
n'est autre chose que la pensée de celui qui parle. D’apres ceci, on dit de celui
qui saisit de cette fagon le sens, qu'il posséde la pensée de celui qui parle, et
qu’il la médite. Donc, assurément, nous devons attribuer moins d’importance
a la matiére dans les choses belles, preférant les formes et 'ordre, et nous
devons commencer en considérant les idées dans ces choses, et méditer I’art et
I'intellect divin. Mais il considére que la beaute du corps composé de formes
consiste en ce que méme dans cect les formes particuliéres dominent le man-
que de forme de la matiére, et la forme commune domine entiérement les
formes particuliéres. Or la beauté d’un corps simple, dans lequel une seule
forme substantielle est en acte, comme le corps de l'or, ou de I'argent et des
choses semblables, réside dans la plus grande partie de lumiére. Il soutient que
la lumiére est la forme du feu, c’est-a-dire du ciel, qui est une image de la vie
du ciel, au point que ce qui dans la vie céleste est intellectuel, soit lumineux
dans le corps céleste. Ainsi, il soutient que la lumiére sous la lune est I’acte et
I'image, pour ainsi dire, de la forme de la lumiére céleste. D’apres ceci, il appa-
rait avec évidence de quelle grandeur est la puissance du ciel, car 'image de sa
forme produit et conserve chez nous toutes les choses. Il considére aussi que le
feu sous la lune est igne, ou un corps ardent, plutdt quun feu pur. Mais pour-
tant, puisqu’il est plus semblable au ciel d’exister de fagon lumineuse, et pour



24 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

pulchritudo tum ab ipso spiritu, tum ab harmonica [20] mentis conceptione
perficitur. Et ubique formositas est imperium formz super subjectum: formaque
corporea a forma incorporea proficiscitur.

Pulchritudo, que videtur, mentis pulchritudinem re[25)prasentat: pulchritudo, qua
auditur, refert anime pulchritudinem. Item nemo de mentis et anima pulchritudine
loqui aut debet, aut potest, nisi eam ipse possideat.

IV. Duplex pulchritudo est: incorporea sci[30]licet et corporea. Et
quemadmodum corporea rursum est duplex: altera quidem in his, que videntur,
altera vero in his quz audiuntur, sic et incorporea duplex: altera in intellectu,
altera est in anima. Intellectualis lucis pulchritudo pra35]cipue ab ea, que videtur,
in lumine velut imagine nobis representatur. Pulchritudo rursus animz in
harmonia quodammodo constitute, ab illa, que auditur, harmonica
pulchritudine tanquam imagine rite refertur. Omnino vero, quem[40]Jadmodum
nemo de corporea pulchritudine loqui potest, nisi eam sensu cognoverit, sic
neque de incorporea, nisi eam perceperit animo. Sed corpoream cogniturus extra
se fertur: percepturus autem incorpoream, intra se referatur oportet: [45] revocatus
autem ad se non percipiet eam, nisi possideat. Esto itaque pulcher et intellectu
et anima, prius quam de incorporea pulchritudine audeas disputare. Memento,
si delectaris sensibili pulchritudine, quz insensibilis pulchritudinis [50] est imago,
multo majorem percepturum te voluptatem, quando ipsam animi mentisque
pulchritudinem cognoveris: imo quando possederis.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du bean de Plotin 25

ainsi dire comme forme des autres corps, et proche des choses incorporelles,
étant ainsi trés beau, toutes les autres choses deviennent tres belles grace a sa
participation, surtout celles qui, de 13, regoivent la lumiere. De cette nature sont
les choses qui ont, ou bien peu de terre, ou bien une nature trés ordonnee. En
effet, ce qui est ou bien le plus constitué de terre, ou bien peu ordonne, et donc
pour ainsi dire trés éloigné du ciel, n’est pas du tout apte a recevoir la lumiére et
la couleur lumineuse, qui sont pour ainsi dire quelque chose de celeste. Mais ce
qu'on dit de ce qui est dans les corps qui paraissent beaux, on le dit de la méme
maniére de ce qui est dans ceux qui sont entendus comme beaux, qu’il s’agisse
d’une seule voix ou d’une certaine composition agréable de voix. Et comme la
beauté de la forme visible procéde de sa raison idéale et séminale, ainsi la beauté
de la voix et de ’harmonie est produite tantdt par I’esprit, tantot par ’harmo-
nieuse conception de U'intellect. Et, partout, 1a beauté est le pouvoir supréme de
la forme sur le substrat; et la forme corporelle provient de la forme incorporelle.

La beauté, qui est vue, représente la beauté de lintellect; la beauté, qui est
entendue, reproduit la beauté de I'dme. Ainsi personne ne doit ni ne peut parler
de la beauté de Uintellect et de I'dme s'il ne la posséde pas.

I'V. La beaute est double, c’est-a-dire incorporelle et corporelle. Et comme
a son tour la beaute corporelle est double, 'une dans les choses qui sont vues,
Iautre dans les choses qui sont entendues, de méme aussi, la beauté incorpo-
relle est double, I'une est dans l'intellect, I’autre est dans ’Ame. La beauté de la
lumiére intellectuelle nous est représentée, comme dans une image, en parti-
culier par celle qui est vue dans la lumiére. En revanche, la beauté de 1’ame
constituée de quelque fagon dans ’harmonie est avec raison reproduite, comme
dans une image, par cette harmonieuse beauté qui est entendue. Assurément,
de la méme fagon que personne ne peut parler de la beauté corporelle, s’il ne
I'a pas connue grice a la sensation, ainsi non plus, personne ne peut parler de
la beauté incorporelle, s’il ne I’a pas pergue grice a I'ame. Or celui qui connai-
tra la beauté corporelle est conduit hors de lui-méme; mais celui qui percevra
la beauté incorporelle doit étre ramené en lui-méme. Mais une fois rappelé a
lui-méme, il ne la percevra pas, s’il ne la posséde pas. Tu devrais donc étre
beau, et dans I'intellect et dans ’Ame, avant d’oser discuter de la beauté incor-
porelle. Souviens-toi que si tu te réjouis de la beauté sensible, qui est une image
de la beauté imperceptible, tu percevras un plaisir beaucoup plus grand lors-
que tu connaitras la beauté de I’dme et de I'intellect: mieux, lorsque tu la pos-
séderas.



26 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Materia deformitatem quidem habet naturalem, for(55)mositatem vero peregrinam:
sed anima turpitudinem quidem adventitiam, pulchritudinem vero nativam. Item
pulchritudo divine mentis est ut lumen. Pulchritudo mentis humana scilicet in
vir[95al]tute intellectuali est, ut color aliquis lucidissimus. Pulchritudo anime
scilicet in virtute morali est quasi figura.

V. Cum pulchritudo, id est, formositas, sit flos [5] ipse et vigor, et gratia
formz, certe materia sicut est informitas ipsa, sic est et ipsa deformitas. Huic
ergo deformitas quidem est naturalis: pulchritudo vero fit peregrina, quatenus
materia formam accipit aliunde. Sed animz contra pul[ 10]chritudo quidem nativa
est: quoniam suapte natura est vera forma, id est, actus aliquis in se consistens.
Nam reliquz formz sub anima formationes quedam potius sunt, quam forme,
id est, actiones anime in materiam: ac vicissim ma[ 15]teriz passiones. Anima
igitur formositas quidem est naturalis, deformitas adventitia. Sicut enim materia,
dum formale nonnihil mutuatur ab anima, fieri formosa videtur, ita vicissim
anima dum informe aliquid accipit a materia, fit de[20]formis. Accipit autem
quatenus et affectu corpori cedit, et cognitione concedit. Non ergo novi muneris
comparatione quadam animus evadit pulcher, sed purgatione sola, qua in
pristinam restituatur naturam: in qua sua ipsum formavit [25] idea; intellectusque
divinus: cujus quidem pulchritudo est quasi lumen: intellectus vero nostri
pulchritudo inde manans intellectualis virtus cognominata, est quasi color aliquis
lucidissimus: sed pulchritudo moralis hinc et inde profecta est [30] quasi figura.

Virtus et pulchritudo in animo est naturalis: atque ipsa sua puritas animo restituta:
sic illico et pulchritudine divine mentis effulgens, et ipso bono feli[35]cissime fruens.
Item prima forma, prima mens, primum ens est idem.

VI. Antiquum oraculum et a Platone in Phzedone, et a Plotino hic adductum,
tradit, virtutem omnem tam intellectualem, quam moralem, [40] esse
purificationem quandam atque puritatem. Quod de pulchritudine quoque sub
virtutis nomine dictum puta: quasi virtus pulchritudoque animo sit nativa:
turpitudo vero et pravitas peregrina. Animus itaque a corporeis sordibus [45]
expurgatus non solum pulcher fit, sed etiam pulchritudo, id est, forma per se
existens, idealisque ratio quzdam, et divini vultus expressio: quando videlicet
ex animo rationali intellectualis, et intellectus evadit. Prima namque formositas
est [50] secundum formam, ubi est prima forma: forma vero prima est
intellectus. Forma enim prima uniformis esse debet atque omniformis, et
reliquarum origo formarum. Sicut materia prima est prorsus informis
receptaculumque formarum. [55] Talis autem solum intellectus primus esse
potest: qui etiam est ens ipsum primum. Si enim ubique sit esse per formam,



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 27

La matiére a une difformité naturelle, et une beauté étrangére; mais ['dme a une
laideur adventice, et une beauté naturelle. En outre la beauté de l'intellect divin est
comme une lumiére. La beauté de Uintellect humain, cest-d-dire celle qui est dans la
vertu intellectuelle, est comme une certaine couleur trés lumineuse. La beauté de
l'dme humaine, cest-a-dire celle qui est dans la vertu morale, est comme une figure.

V. Puisque la beaute, c’est-a-dire la présence de forme, est la fleur méme, la
vigueur et la grace de la forme, certainement la matiére, comme absence méme
de forme, est aussi la laideur. A celle-ci, donc, la laideur est naturelle; la beauté,
en effet, lui est étrangére, car la matiére regoit la forme d’ailleurs. Mais la beaute,
par contre, est naturelle en I"ame, car sa nature en elle-méme est forme vérita-
ble, c’est-a-dire acte qui demeure en soi. En effet, les autres formes au-dessous
de I’ame sont plutdt des formations que des formes, & savoir des actions de
'ame dans la matiére; et inversement les passions de la matiére. Donc la beauté
est naturelle a I’ame; la difformité lui est adventice. Comme en effet, la matiére
semble devenir belle lorsqu’elle tire de I"ame quelque chose de formel; ainsi en
revanche, 'ame devient laide, lorsqu’elle regoit quelque chose d’informe de la
matiere. Mais elle le regoit et en tant qu’elle cede a I’affection du corps et en
tant qu’elle s’éloigne de la connaissance. Donc ’Ame ne devient pas belle 3
cause d’une acquisition d’un nouveau don, mais grace a la seule purification
par laquelle elle est restituée i sa nature originelle dans laquelle son idée I’a
formée. Et la beauté de Iintellect divin est comme une lumiére, alors que la
beauté de notre intellect, qui émane de li et qui est appelée vertu intellectuelle,
est comme une certaine couleur trés lumineuse. Mais la beauté morale qui
provient d’ici et de 1 est comme une figure.

La vertu et la beauté dans I'dme sont naturelles; et sa propre pureté est redonnée
a l'dme. Ainsi ['Ame est tout de suite resplendissante grice & la beauté de l'intel-
lect divin, et jouit entidrement du Bien. Et, en outre, la forme premiére, l'intel-
lect premier et ['étant premier sont la méme chose.

VI. Un ancien oracle, introduit par Platon dans le Phédon® et par Plotin
dans notre texte, enseigne que chaque vertu, aussi bien intellectuelle que mo-
rale, est une certaine purification et pureté. Pense aux choses dites a propos de
la beauté sous le nom de la vertu, comme si la vertu et la beauté étaient natu-
relles a I'ame, et la laideur et la mechanceté lui étaient étrangéres. Pour cette
raison, I’ame purifiée de la souillure corporelle non seulement devient belle,
mais aussi beaute, a savoir forme existant par elle-méme, et une raison idéale,
et 'expression du visage divin; c’est-a-dire quand 1’Ame intellectuelle et intel-
lect émerge de Ame rationnelle. En effet, la beauté premiére existe confor-
mément 2 la forme, la ot est la forme premiére; mais la forme premiére est
I'intellect. Car la forme premiére doit étre uniforme et omniforme, et origine
des autres formes. De méme la matiére premiére est certainement informe et le



28 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

certe ens primum cum prima forma conspirat. Praterea sicut in ma[95b 1]teria
naturale malum cum naturali deformitate concurrit, sic in primo ente, in prima
mente nativum bonum, id est, boniforme cum nativa formositate congreditur.
At super ens et mentem [5] ipsum bonum, si quando ipsa pulchritudo dicitur,
tanquam fons pulchritudinis intelligitur: ex quo intellectus tanquam prima forma
pulchritudinis effluit. Sed ab intellectu anima velut prima pulchritudinis
participatio nascitur: catera vero [10] sub anima secundam pulchritudinis
participationem, tertiamque deinceps ab anima nanciscuntur. Denique animam
ipsam esse natura pulchram atque divinam, inde conjicimus, quod in corporibus
ibi precipue pulchritudo refulget, ubi semi[15]naria virtus anime, sive in
universa natura, sive in natura qualibet sigillatim subjectum sortitur obediens.

Quomodo Dii a Damonibus distinguantur, eorumque [20] corpora videantur. Item
sex differentias esse inter aspectum deorum, et spectacula demonum. Conclude, si
optas divinam pulchritudinem contemplari, esto pulcher atque divinus.

VII. Ceterum nihil opus est prolixius Plo[25]tini mentem interpretari:
quoniam quam divine loquitur: loquitur autem divinissime: tam etiam perspicue
loquitur: Contendens ubique animum non tam ad pulchritudinem intuendam
perducere, quam possidendam. Quod autem de deo[30]rum demonumque
aspectu breviter innuit, sic intellige: deos significat sublunares, demonesque
similiter, et qui corpora invisibilia naturaliter habeant, sintque benefici: et
nonnunquam suo quodam erga nos beneficio se nostris oculis pate[35]faciant.
Deos hic a demonibus ita distingue. In ipso quidem deorum Deo providentia
est universalis omnino: nam et omnibus, et omnia providet, atque largitur.
Universalis etiam quodammodo in mente divina et anima mundi. In [40] diis
vero sequentxbus sive invisibiles sint, seu visibiles, prov1dent1a quodammodo
etiam universalis est, sed conditione quadam particulari. Aut enim rebus omni-
bus munera dant, sed munera quadam, aut dant quidem omnia, sed
quibus[45]dam. In demonibus autem providentia et particularis est, et
conditione rursum particulari. Nam et certa quzedam munera tantum, et certis
quibusdam rerum generibus regionibusque distribuunt. Neque sicut dii sunt
ab omni passione, [50] vel sollicitudine, vel affectu penitus segregati: nam ad
hzc ipsa, quz curant, quodammodo declinare videntur. Adde preterea, quod
unumquemque deorum sive ccelestium, sive subccelestium demones multi
sequuntur ut ducem. [55] Sed quonam pacto, qui natura invisibiles sunt,
videntur? Non enim puto deum, aut demonem, ut a tuis oculis com-
prehendatur, tenue nimium rarumque corpus suum necessario in angustius



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 29

receptacle des formes. Mais seulement I'intellect premier peut étre de cette nature,
I'intellect qui est aussi I’étant premier. En effet, si partout I’étre existe grace a la
forme, certainement I’étant premier s’accorde avec la forme premiére. En outre,
de la méme fagon que dans la matiére le mal naturel rencontre la difformite
naturelle, ainsi dans le premier étant, dans I'intellect premier, le bien inne, c’est-
a-dire ce qui ressemble au Bien, rencontre la beauté innée. Mais, au-dessus de
I’etre et de I'intellect, le Bien lui-méme, puisque il est parfois appelé la beauté elle-
‘méme, est congu comme la source de la beauteé: de celui-ci découle I'intellect en
tant que premiére forme de la beaute. Mais I'ame nait de 'intellect comme pre-
miére participation de la beaute, et les autres choses au-dessous de I"Ame naissent
de 'dme comme deuxiéme participation de la beauté, et ensuite comme troi-
siéme. Enfin, d’aprés cela, nous concluons que I"dme est par sa nature belle et
divine, car dans les corps la beauté resplendit surtout 12 ou la puissance séminale
de I’ame, que ce soit dans la nature universelle ou dans une nature particuliére,
recoit individuellement un substrat obéissant.

De quelle maniére les dieux se distinguent-ils des démons, et de quelle maniére leurs
corps sont-ils vus. Ainsi six différences existent entre l'aspect des dieux et les aspects
des démons. Conclus, si tu choisis de contempler la beauté divine, que tu devrais étre
beau et divin.

VII. D’ailleurs, il n’est pas nécessaire d’interpréter plus longuement la pen-
sée de Plotin, car pour autant qu’il parle d’une fagon divine (et il parle de la
fagon la plus divine), ainsi il parle encore clairement, car il cherche partout a
conduire ’Ame moins 2 observer la beauté qu’a la posséder. Mais quant a ce
qu’il indique briévement a propos de 'aspect des dieux et des démons, com-
prends cela ainsi. Il se référe aux dieux sublunaires, et, de méme, aux démons,
qui ont naturellement des corps invisibles et sont bienfaisants et parfois se
montrent a nos yeux a travers un certain bienfait envers nous. Distingue les
dieux des démons de la fagon suivante. La providence dans le Dieu des dieux
est entiérement universelle: en effet il pourvoit a tous les besoins et a ceux de
tous, et il donne abondamment. Dans une certaine fagon la providence univer-
selle est aussi dans I'intellect divin et dans ’'ame du monde. Cependant dans
les dieux qui suivent, qu’ils soient invisibles ou visibles, la providence est d’une
certaine fagon encore universelle, mais sous une condition particuliére. En
effet, ou bien ils offrent des bienfaits a toutes choses, mais des bienfaits parti-
culiers, ou bien ils donnent en vérite toutes choses mais a des étres particu-
liers. Mais, dans les démons, la providence est particuliére et, encore, sous
une condition particuliére. En effet, ils distribuent seulement certains bien-
faits déterminés, et a certains genres et lieux déterminés des choses. Et ils ne
sont pas, comme les dieux, entiérement au-dessus de toute passion, ou préoccu-
pation ou affection: en effet, ils semblent se tourner en quelque fagon vers ces



30 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

[96a1] aliquando cogere, sicque oculorum tuorum radios ad te reflectere, aut
saltem ita quodammodo terminare: non enim passione sua interveniente a te
perspici volunt: sed forsan prepotenti qua[5]dam virtute movendi visuales
oculi tui radios ad te repellere, vel in se terminare, atque ita tibi se notos efficere.
Sed de visu ex mente Plotini alibi disputabimus. Potes et tu aliter eos cernere
non ex intimo quidem visu, sed intimo quo[10]dam atque ccelesti: si quando ad
hunc ipsum undique te collegeris. Qua vero differentie sint inter deorum
demonumque formas, sive ztherez sint utreque, sive ignez sint, vel aérez:
Iamblichus ex mente Egyptiorum sic breviter aperit. [15] Species quidem dei
cujuslibet simplex figura modoque nobis offertur: deemonis vero multiplex.
Dei rursus species mutabilis: deemonis autem cita varietate mutabilis. Item, Dei
forma veneranda simul atque propitia, prorsusque benigna: [20] deemonis non
reverenda solum, sed verenda. Preterea divinum spectaculum mundum subito
totum implere videtur: demonicum certo loco se monstrat. Rursus divina (ut
ita dixerim) coruscatio ictu etiam intelligentice velocior est, agit[25]que celerius:
demonica velox quidem, sed mentis velocitatem non satis exuperat. Denique
quanta, vel qualis, vel cujusmodi forma, pulchritudoque deemonis tibi ocurrerit,
quodammodo exprimere potes: Dei vero nequaquam. Quam vero
vene[96b1]randa, quam gratiosa sit utraque, Plotinus ipse, quamvis non explicet,
tamen quandoque etiam ipso sensu percepit: quod quidem Porphyrius, qui
forte interfuit, in Plotini vita testatur. Lib[5]rum denique totum ita conclude:
Sicut oculus, ut solem videat, debet esse, fierique solaris, sic tu, ut ipsam suscipias
pulchritudinem, que divinus ipse intellectus existit, dimitte materiam, dimitte
sensum, dimitte rursus et rationem. In[10]tellectualis esto, atque intellectus
primo tuus, deinde divinus. Tunc demum sicut oculus aquilinus in ccelum
volando sublatus, splendorem solarem atque ccelestem penes solis lucem
intimam circumfusum velut unam cum ipsa luce simul [15] pulchritudinem
intuebitur, sic et ipse per intellectum tuum ad divinum intellectum jam
progressus, mira prorsus idearum serie coruscantem, atque ex paterna boni
ipsius luce manantem, primo quidem aspectu intellectualem splendorem [20]
paterna luci continuum, velut unum idemque conspicies: mox vero lucem
quidem animadvertens esse penitus uniformem, splendorem vero
quodammodo multiformem: item lucem quidem effundere, splendorem vero
effundi: profecto dis[25]cernes (ut Platonice loquar) ipsam mentem, formam
ipsam pulchritudinis: ipsum vero bonum, mentisque patrem esse pulchritudinis
genitorem. Sic et in patre filium admiraberis, et patrem amabis in filio, mutuoque
utriusque amore gaudebis.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 31

choses mémes dont ils s’occupent. Ajoute en outre, que de nombreux démons
suivent comme un guide chacun des dieux, soit célestes soit subcelestes. Mais a
quelle condition sont-ils vus, eux qui sont par nature invisibles? Je ne pense pas
en effet qu'un dieu ou un démon, afin d’étre percu par tes yeux, condense par-
fois, de fagon necessairement tres resserree, son corps trop subtil et raréfie, et
refléte ainsi vers toi les rayons de tes yeux, ou du moins qu’il se délimite ainsi de
quelque fagon. Ils ne veulent pas en effet étre pergus par toi en raison d’une
_passion qui leur arrive; mais je pense qu’ils repoussent éventuellement vers toi
les rayons visuels de tes yeux a cause d’une certaine capacité trés puissante de
mouvoir, ou qu'ils les delimitent, et de cette manieére se rendent connus de toi.
Mais nous discuterons ailleurs de la vision, conformément a la pensée de Plotin.
'Tu peux aussi distinguer ceux-1a d’une autre fagon, non pas par I’aspect externe’,
mais par une certaine partie interieure et méme céleste, si un jour tu te recueilles
complétement vers celle-ci. Jamblique, & partir de la pensee des Egyptiens®, ex-
pose ainsi briévement ces différences entre les formes des dieux et des démons,
que ces formes soient constituees d’ether ou qu’elles soient constituees de feu ou
d’air. L’aspect de n’importe quel dieu se présente a nous comme simple pour ce
qui est de la figure et du mode, alors que I’aspect d’un démon se présente a nous
comme varié. En outre, 'aspect d’un dieu est mutable’ ; mais celui d’'un démon
est mutable a cause d’une rapide variabilité. Ensuite la forme d’un dieu doit étre
vénérée en méme temps comme propice et comme absolument bienveillante;
celle d’un démon doit étre non seulement vénérée, mais crainte. Ensuite I'aspect
divin semble remplir d’un coup le monde entier; 'aspect demoniaque se montre
dans un lieu particulier. En outre la splendeur divine, pour ainsi dire, est méme
plus rapide, et agit plus promptement que I'intellect, alors que la splendeur
démoniaque est rapide, mais elle ne dépasse pas suffisamment la vitesse de
I'intellect. Finalement, quels que soient la grandeur, 'espéce ou le genre par les-
quels la forme et la beauté du démon se présentent 2 toi, tu peux en quelque
fagon les exprimer, tandis qu’en aucune maniére tu peux exprimer celles d’'un
dieu. En vérité a quel point elles doivent étre vénérees, a quel point elles sont
toutes les deux gracieuses, Plotin lui-méme, bien qu’il ne 'explique pas, I'a nean-
moins parfois ressenti par ses sens, car Porphyre, qui aurait été présent, en té-
moigne dans La vie de Plotin'. Enfin, conclus de cette fagon en ce qui concerne
le livre entier. De méme que I’cell, afin de voir le soleil, doit étre et devenir solaire,
de méme toi, afin de recevoir la beauté elle-méme, qui est I'intellect divin, re-
nonce a la matiére, renonce a la sensation, renonce ensuite aussi a la raison. Sois
intellectuel, et sois d’abord ton intellect, ensuite I'intellect divin. A ce moment
précisément, comme [’ceil de I'aigle élevé dans le ciel, en volant, observera la
splendeur solaire et céleste, pres de la lumiére intime du soleil, aureolee, unie
comme une seule beauté avec cette lumiére méme, ainsi toi aussi, qui avances déja



32 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

grace a ton intellect vers I'intellect divin, tu verras & premiére vue la splendeur
intellectuelle proche de la lumiére paternelle, comme une seule et méme chose,
brillant directement par la série merveilleuse des idées et émanant de la lumiere
paternelle du Bien; ensuite, en remarquant que la lumieére est profondément
uniforme, et que la splendeur est d’une certaine fagon multiforme, et en remar-
quant encore que la lumiére émane, la splendeur est émanee, certainement tu
distingueras (comme je dirais d’une fagon platonicienne) l'intellect lui-méme, la
forme de la beauté, et tu reconnaitras que le Bien, le pére de I'intellect, est le pére
de la beauté. Ainsi, de méme tu admireras le fils dans le pére, et tu aimeras le pére
dans le fils, et tu te réjouiras de I'amour réciproque des deux.

Silvia Maspoli Genetelli

Notes

* Cette traduction se base sur le texte (page de gauche) édité par F. Creuzer et G. H.
Moser, Plotini opera omnia, Oxford 1835, I, p. 91-96 (texte qui reproduit I'édition
originale de 1492); la numérotation des pages (en gras) et des lignes dans le texte
latin renvoie & cette édition; dans deux cas, indiqués en note, nous avons préféré le
texte des Opera omnia de Ficin (Torino 1962°, reproduction anastatique de I'édi-
tion d’H. Petri, Bile 1576).

! Le mot «supérieure» (superiori), manquant dans I'édition de Creuzer et Moser, est
restitué a partir du texte des Opera omnia de Ficin. Pour les deux niveaux d’imagi-
nation, cf. PLoOTIN, Ennéades, IV, 3, 31.

2 Cf. Fian, Théologie Platonicienne, XTI, iii.

3 Cf. FiaIN, De amore, passim.

* 1. PLATON, Phedre, 250 b-d.

5 Cf. PLATON, Timée, 28 c; 50 b-51 b.

¢ Cf. PLaTON, Phédon, 69 c.

7 Il nous a paru opportun de remplacer I'adjectif «interne» (intimo) de I'édition de
Creuzer et Moser, qui 4 notre avis ne donne pas de sens, par 'adjectif «externe» (extimo),
selon le texte des Opera omnia de Ficin.

8 Cf. JaMBLIQUE, Les mystéres d’Egypte, II, 2-4.

? D’aprés la doctrine de Jamblique a laquelle Ficin se référe explicitement, nous pen-
sons qu'il serait nécessaire de remplacer 'adjectif «mutable» (mutabilis) des deux
éditions du texte latin par I'adjectif «immuable» (immutabilis); cf. Les mystéres
d’Egypte, 11, 3; 71, 19-72, 2.

10 Cf. PORPHYRE, Vie de Plotin, 10.



	Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin : notes et traduction de l'argumentation

