
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 49 (2002)

Heft: 1-2

Artikel: Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin : notes
et traduction de l'argumentation

Autor: Genetelli, Silvia Maspoli / O'Meara, Dominic J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Maspoli Genetelli / Dominic J. O'Meara

Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité
Du beau de Plotin

Notes et traduction de Y argumentum

L'objet des pages suivantes, qui est de proposer quelques réflexions sur
le commentaire que consacre Marsile Ficin au traité Du beau de Plotin
(Enn. I, 6), n'est peut-être pas sans pertinence dans le cadre d'une
discussion sur Marsile Ficin comme commentateur de Platon. En effet, la

distance qui, pour nous, sépare Plotin de Platon est une notion assez

récente, un résultat des études historiques modernes. Chez Ficin, par contre,

les deux philosophes sont à peine distingués: pour lui, Plotin est
Plato redivivus. C'est ce que l'on ht dans l'«exhortation» au lecteur imprimée

au début de la traduction ficinienne des Ennéades de Plotin
(Florence, 1492), où Ficin insiste sur la proximité de Platon et de Plotin, le
hen qui les unit dans la révélation d'une même pia philosophia. A la fin de

ce bref texte1, Ficin fait déclarer à Platon, à propos de Plotin: «Celui-ci
est mon fils bien-aimé, dans lequel je me complais totalement, écoutez-le
{hic estfilius meus dilectus, in quo mihi undique placeo: ipsum audite)y>. Cette
reprise de la phrase de s. Matthieu (17, 5), avec ses connotations trinitaires,
a dû surprendre et même scandahser, car on a cherché par la suite à en
atténuer le ton évangéhque2, pour enfin la remplacer, dans l'édition
publiée par F. Creuzer et G. Moser (Oxford, 1835) par une citation tirée
d'Homère3. La filiation quasi divine hant Plotin à Platon est affirmée ici
par Ficin en 1492, mais il devait avoir pensé de même bien avant, depuis

1

Reproduit dans mon article «Plotinus», in: Catalogus translationum et commentario-

rum, t. VII, éd. BROWN V., KRISTELLER P., CRANZ F., Washington, D.C., 1992, 70-71,
et traduit par SAFFREY H. dans son article «Florence, 1492: réapparaît Plotin», FZPhTh
42 (1995), 141-142.

2 Ainsi, dans l'édition de Bâle, 1580, nous lisons: «hue vos ad dilectum discipulum
meum accurrite: ipsumque audite».

3
Je dois corriger ainsi, grâce à des informations aimablement fournies par H. Saf-

frey, une erreur dans mon article cité plus haut (n. 1), où l'introduction de la citation
d'Flomère est attribuée (p. 71) à l'édition de Bâle, 1580.



2 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

le début de ses travaux sur Platon. Installé à Careggi en 1463, il disposait
de deux manuscrits grecs de l'oeuvre de Plotin, manuscrits qu'il a annotés

et dont il a fait des extraits en grec et des extraits et des sommaires en
latin4. L'étendue de ses lectures plotiniennes, sa maîtrise des Ennéades et
son utilisation de Plotin dans l'interprétation de Platon sont documentées

par le commentaire sur le Banquet de Platon (le De amore, 1469) et

par la Théologie platonicienne (1474). Ainsi est-il sans doute utile, dans
l'étude de Ficin comme commentateur de Platon, de tenir compte de sa

lecture de Plotin. Le cas précis dont je voudrais traiter ici, le commentaire

de Ficin sur Enn. I, 6 (le traité Du beau), est d'autant plus intéressant

qu'il s'agit d'un texte plotinien d'une importance évidente pour
Ficin et dont il s'était déjà beaucoup inspiré, notamment dans le De amore5.

Ayant terminé sa traduction des Ennéades de Plotin en 1486, Ficin
entreprit la rédaction d'un commentaire, car il reconnaissait la difficulté
de ces textes et la nécessité d'en éclaircir le sens obscur par des
«arguments»6. Cette clarification prit la forme, semble-t-il, de conférences (ou
prédications) publiques données dans le monastère de Sainte Marie des

Anges7 et, surtout, de commentaires destinés à accompagner la traduction

des Ennéades publiée en 1492. Ces commentaires prennent deux
formes, (I) celle d'«arguments» qui précèdent chaque traité de Plotin, et

(II) celle de petits sommaires qui s'intercalent entre chaque chapitre des

traités, les divisant ainsi tout en résumant le chapitre qui suit. Cette double

approche, que Ficin avait utilisée en commentant Platon8, est
abandonnée cependant à partir du commentaire sur Enn. IV, 3, ch. 14. En
effet, le commentaire risquait de devenir trop long et Ficin décide alors de

renoncer aux «arguments» préliminaires, se limitant par la suite à la
rédaction de brèves annotations précédant chaque chapitre des traités
restants9.

Dans le cas du traité Du beau (Enn. I, 6), Ficin suit son projet initial
et nous propose donc à la fois un «argument» préliminaire et des
sommaires pour chaque chapitre du traité plotinien. Je voudrais me limiter ici
à une discussion de la partie la plus substantielle du commentaire, c'est-

4 SAFFREY H., art. cit. (ci-dessus il. 1), 137-138. Le manuscrit de la Bibliotheca
Riccardiana (92) contient des résumés en latin d'Enn. I, 6.

5 Cf. BEIERWALTES W., Marsilio Ficinos Theorie des Schönen im Kontext des

Piatonismus, Heidelberg, 1980.
6 Lettre à Pierre Leone du 17 janvier 1486, citée par MARCEL R., Marsile Ficin, Paris,

1958, 476 n. 3.
7 Cf. Marcel R., op. cit., 476-477.
8 Cf. HANKINS J., Plato in the Italian Renaissance, Leiden, 1991, 319, 342.
9 Cf. le texte cité dans mon article (ci-dessus, n. 1), 72.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 3

à-dire l'«argument» préliminaire10. Cet «argument» se compose, à son
tour, de deux parties principales, (1) un parcours plutôt libre du «beau

livre» de Plotin sur le beau, parcours que j'appelerai «l'exposé métaphysique

général»11, et (2) une reprise, dans l'ordre, des chapitres du traité I, 6,

reprise d'autant plus rapide que Ficin peut renvoyer le lecteur au De

amore pour une discussion plus approfondie (92b22—25). Mais cette
reprise du traité, chapitre par chapitre, ne dépasse pas le chapitre 6, sous
prétexte que là où Plotin «parle d'une façon divine il parle
clairement»12. Ficin nous propose plutôt un long développement sur les dieux
et les démons, inspiré par une allusion dans I, 6, 7, 19—20, et conclut son
«argument» par un protreptique final (96b4—29). Relevons ici quelques
aspects de chacune des deux parties principales de l'«argument» préliminaire,

en les comparant notamment avec le texte commenté, celui du
traité de Plotin.

(1) Dans la première partie, Ficin expose de manière systématique
l'émanation de la beauté à partir des niveaux transcendants de la réalité, à

travers une hiérarchie de niveaux intermédiaires, jusqu'au niveau le plus
bas, celui de la matière, un mouvement de descente auquel répond la

montée de l'âme, attirée par la beauté, vers le plus haut principe, Dieu.
Cet exposé évoque bien plus le début de la Hiérarchie céleste du Pseudo-

Denys ou, plus généralement, le mouvement d'ensemble de la Somme

théologique de Thomas d'Aquin, que l'approche du traité de Plotin qui,
partant de textes de Platon, recense les beautés de la sensation pour en
faire surgir des questions dont l'examen constitue une anagogie de l'âme
vers le principe de la beauté13. Ainsi, au heu d'entamer un parcours qui
commence avec les données de l'expérience sensible et cherche à les

dépasser, à l'instar de Plotin, Ficin établit plutôt une sorte de vision
métaphysique globale permettant au lecteur de situer les idées du traité de

10 Voir la traduction française de Silvia Maspoli Genetelli, publiée ci-dessous,
d'après le texte latin de l'édition de Creuzer et Moser (Oxford, 1835), 91-96. Je cite le

texte latin selon la numérotation des pages de Creuzer-Moser, les colonnes (a, b) des

pages et les lignes. Les sommaires des chapitres semblent en général fondés sur les

sous-titres de l'«argument» préliminaire.
11 91al-92b23; noter 92b20—21 : «liberioribus pedibus».
12 95b24—27. Dans la première version de sa traduction de Plotin, celle terminée en

1486, Ficin avait divisé le traité I, 6 en six chapitres, mais l'«argument» préliminaire
correspond à la version révisée de la traduction publiée en 1492 dans laquelle le traité
est divisé en neuf chapitres, division désormais canonique; sur ce point, cf. WOLTERS

A., «The First Draft of Ficino's Translation of Plotinus», in: GARFAGNINI G.(éd.),
Marsilio Ficino e il ritorno di Platone, Florence, 1986, t. I, 305-329.

13 Cf., par exemple, ma présentation, «Textes de Plotin sur la beauté: initiation et

remarques», in: Art et Vérité, éd. I. SCHÜSSLER/R. CÉLIS/A. SCHILD, Lausanne, 1996,
59-62.



4 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Plotin dans un cadre universel. Cet exposé métaphysique général
comporte dans ses détails des éléments qui divergent aussi du traité de Plotin,
parmi lesquels je soulignerais les suivants.

(i) Ficin insiste sur la structure triadique caractérisant l'émanation de
la beauté, une triade d'être [essentia), de vie et d'intellect dont Plotin ne
fait mention que d'une manière passagère dans I, 6, 7, 11—12. Or cette
triade permet à Ficin de fonder la triade des modalités de la perception
de la beauté, vue, ouïe et intellect, qui, elles, sont bien présentes au début
du traité I, 6, sans pour autant recevoir le fondement métaphysique
systématique que propose Ficin.

(il) Chez Ficin, la beauté triadique est l'expression de la «forme» de la
beauté (91 al 2—13) qui, elle, est la «splendeur» [splendor) du Bien et donc
secondaire au Bien (91al7—21, 92a25—41). La subordination qu'opère
ainsi Ficin du Beau au Bien s'écarte du traité plotinien, où la question du

rapport entre le Beau et le Bien est laissée plutôt ouverte à la fin du traité
(I, 6, 9, 37-43). Ce n'est qu'ailleurs, dans les traités V, 5 et VI, 7 notamment,

que Plotin établit la supériorité du Bien par rapport au Beau. Or
Ficin fait intervenir dans son «argument» les idées de ces textes, celles du
traité V, 5, 12, 9—25 quant à la priorité du Bien par rapport au Beau14, et
celles du traité VI, 7, 22, 22—31 quant à l'expression de ce rapport dans la

description du Beau comme la «grâce» ou la lumière du Bien15.

(iii) Dans r«argument», la médiation hiérarchique, par six degrés, de

l'émanation de la beauté et du retour de l'âme, médiation identifiée chez
Ficin avec les six jours de la création et avec une série de six divinités
astrales, n'a pas son équivalent dans le traité de Plotin, où la montée de

l'âme s'effectue dans une structure de la réalité plus simple, celle du

corps, de l'âme, de l'intellect et du Bien.

14 92a25—41, qui renvoie à l'argumentation plotinienne reprise dans la Théologie
platonicienne (XII, 3); cf. aussi De amore II, 5.

15 Cf. aussi VI, 7, 22, 6—7 (xdpcraç, gratias dans la traduction de Ficin). Dans le
même traité (VI, 7, 21, 6), le mot ctyXala est traduit par splendor dans la traduction fici-
nienne, comme dans V, 8, 12, 7 et VI, 2, 21, 12, alors que le mot grec est rendu par ful-
gor dans la traduction faite par Ficin de I, 6, 9, 14. Dans I, 6 mention est faite du (péy-

yoç de la vertu, que Ficin traduit par fulgor à 4, 9 et par splendor à 5, 12. Si ces textes
plotiniens, et notamment VI, 7, peuvent servir de sources d'inspiration à la théorie fi-
cinienne de la beauté comme «splendeur» du Bien, il existe aussi une tradition
néoplatonicienne latine ayant pu servir de source, en particulier le commentaire d'Albert le

Grand sur le Pseudo-Denys (cf. mon article, ci-dessus n. 13, 68 n. 17).



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 5

(iv) Ficin souligne, dans l'expérience de la beauté, son aspect
provocateur16 et érotique, sa force, sa violence, le plaisir (voluptas) qu'elle donne,
évidemment des thèmes importants du Banquet et du Phèdre, qui sont
loin d'être absents chez Plotin17, mais qui n'ont pas autant d'importance
dans le traité I, 6 que celle que leur donne 1' «argument» de Ficin.

(2) La deuxième partie principale de 1' «argument» préliminaire,
consacrée en principe à une reprise, dans l'ordre, des chapitres du traité plo-
tinien, applique et élabore l'approche de la première partie, c'est-à-dire la

formalisation systématique des idées de Plotin, l'imposition d'une structure

hiérarchique plus différenciée au monde du traité I, 6, comme le

montrent les exemples suivants.
(i) La triade de beautés — objets de l'ouïe, de la vue et de l'intellect —

constitue une échelle de valeur allant de la beauté des sons à une beauté

supérieure, la beauté visuelle, elle-même subordonnée à la beauté intelligible.

Cette échelle, exposée au sujet du chapitre 1 du traité I, 6 (92b43—
93a4), est fondée plus loin, quand Ficin traite du chapitre 4, sur une
gradation à quatre niveaux du corporel et de l'incorporel, dans laquelle l'ouïe
se subordonne, dans le corporel, à la vision, tout comme l'âme se

subordonne, dans l'incorporel, à l'intellect18.

(ii) La mise en hiérarchie de la beauté comme émanation divine
s'exprime aussi dans l'idée que la beauté, dans l'intelligible, est «la forme
des formes» (93b3—4), qui domine les autres formes intelligibles et leur
confère la beauté. Ficin retrouve ainsi la forme de la beauté du Phèdre de

Platon (déjà mentionnée à 91 al2—13), qui, dans le traité de Plotin,
s'estompe quelque peu dans la mesure où la beauté est identifiée à toute

forme intelligible et pas seulement à une forme spécifique. A la prééminence

de la beauté comme forme des formes, dans l'intelligible, correspond

son expression dans la réalité corporelle, une forme dominante ou
principale, qui régit d'autres formes substantielles ou accidentelles dans
les choses composées (93b34—42). Quoique pouvant invoquer une phrase
chez Plotin19, cette lecture, dans son formalisme hiérarchisant, va bien
plus loin que le traité de Plotin.

16 Sur les sources chez Platon et chez Proclus de l'étymologie KaXôv KaXetv

(92a26—27; De amore V, 2), cf. BEIERWALTES W., Eriugena, Frankfurt, 1994, 140 n. 86

(avec d'autres références).
17 Cf. VI, 7, 21—22, par exemple.
18 Ficin rattache la triade de beautés au plaisir convenable, à l'amour honnête, alors

que le vice s'explique autrement (92b35—40): cette indication assez énigmatique
présuppose, me semble-t-il, la théorie du De amore (I, 4), qui au sujet des cinq sens,
rapproche les deux sens supérieurs, la vue et l'ouïe, de l'amour honnête, et les trois autres
sens d'un dérèglement [perturbatio) du désir.

19 Cf. I, 6, 3, 12.



6 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

(iii) Ficin souligne l'idée que la beauté est la «splendeur» du Bien tout
au début de son résumé du chapitre 1, où la beauté est appelée «grâce» et
la triade de beautés (d'ouïe, de vue et de pensée) est identifiée à trois
«grâces»20. Plus loin, cette grâce est conçue comme la «fleur»21 ou la

vigueur de la forme (93b43-44, 95a4-5), une lumière du transcendant
(94a50—b6), «l'attrayant visage du Bien» (93bl0—11), «l'expression du
visage divin» (divini vultus expressio, 95a46). Nous avons noté plus haut
qu'une telle description de la beauté et la subordination au Bien qu'elle
exprime s'inspirent de traités plotiniens autres que I, 6, dont nous
pouvons constater, ici encore, l'influence22.

(iv) Plotin explique, dans le traité I, 6, l'expérience de la beauté

comme la reconnaissance par l'âme, dans une belle chose, de la présence
d'une nature qui lui est apparentée, la forme (2, 7—11). La forme est déjà
présente dans l'âme, elle est innée, permettant ainsi à l'âme de reconnaître

la présence de la forme dans la chose, servant comme une sorte
d'étalon ou de critère pour juger de la beauté de la chose (3, 1—5). Ficin
élabore cette théorie du jugement esthétique en discernant deux niveaux
de critères innés à l'âme, et donc deux jugements, correspondant au
niveau psychique et au niveau corporel d'une belle chose (94al7—24).
Cependant, la beauté corporelle se rattache à la forme intelligible, qui est ce

qui reste, une fois retranchée la matière de la chose:

Ainsi, si tu retranchais la madère à l'homme qui est beau, tu aurais en reste
la forme, et cette même forme qui te reste est l'idée par rapport à laquelle
l'homme a été formé. De même, si tu enlevais à l'édifice sa matière,
néanmoins la figure resterait, ou si tu ôtais au discours l'air fractionné par la

voix, le sens serait préservé le sens qui est gardé ici n'est autre chose que
la pensée de celui qui parle. D'après ceci, on dit de celui qui saisit de cette
façon le sens, qu'il possède la pensée de celui qui parle, et qu'il la médite
(commentari) nous devons attribuer moins d'importance à la matière dans
les choses belles, préférant les formes et l'ordre et nous devons commencer
en considérant les idées dans ces choses, et méditer (commentari) l'art et
l'intellect divin (94a28-43).

Nous pouvons nous imaginer que l'opération d'abstraction de la
matérialité de l'expression vocale de la pensée, pour en retrouver la «forme»
intérieure, sa signification, pourrait s'appliquer aussi à la lecture que
Ficin cherche à faire du texte écrit de Plotin.

20 92b29-34; cf. ci-dessus n. 15.
21 Cf. PLOTIN VI, 7, 32, 31; V, 8, 10, 29-30; FICIN, De amore V, 1 (flos bonitatis).
22 L'expression boniforme («ce qui ressemble au Bien», 95b3) évoque le terme àya-

Ooei&qç (PLATON, Rép. 509a3), absent du traité I, 6, mais appliqué par Plotin à

l'intellect divin ailleurs, notamment dans VI, 7, 15, 9ss.; 21, 3ss.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 7

Arrivé à la fin de son résumé du chapitre 6 du traité de Plotin, Ficin
abandonne le parcours des derniers chapitres du traité. Cependant, la

mention, très brève, de «formes de dieux ou de démons» chez Plotin (I,
6, 7, 19—20) lui sert d'occasion pour reprendre assez longuement l'ex-pli-
cation chez Jamblique (De mysteriis II, 2—4) des différences entre les

dieux et les démons et de leurs épiphanies (95b29-96bl). Ce développement

semble bien disproportionné par rapport au texte plotinien, mais
Ficin pense trouver chez Plotin l'expérience de telles épiphanies, se fiant
au témoignage de Porphyre Vita Plotini 10). Ficin conclut par un bel
envoi plotinien, invitant le lecteur à la poursuite et à la possession du Beau,
l'intellect divin «fils» du Bien transcendant, uni au Père par un amour
curieusement trinitaire: «ainsi... tu admireras le fils dans le père, et tu aimeras

le père dans le fils, et tu te réjouiras de l'amour réciproque des
deux»23.

De cette étude de quelques éléments de l'argument préliminaire de
Ficin se dégagent, me semble-t-il, les conclusions suivantes quant à Ficin
en tant que commentateur de Plotin. Ficin, nous l'avons vu, situe le traité
plotinien dans le cadre d'une vision métaphysique globale qui évoque
surtout l'univers du néoplatonisme tardif, celui d'un Proclus ou d'un
Pseudo-Denys, et par son mode de présentation, systématique, dogmatique,

apophantique, et par son contenu, une émanation triadique des êtres
selon un ordre hiérarchique très élaboré. Cette vision globale, dans son
explication et dans ses détails, semble présupposée par Ficin, de telle
sorte que le lecteur doit avoir connaissance de la philosophie ficinienne,
exposée notamment dans le De amore et dans la Théologie Platonicienne,

pour pouvoir suivre la lecture que propose Ficin de Plotin. Au cours de

cette lecture, Ficin non seulement renvoie à ces oeuvres, mais fait usage
aussi des dialogues de Platon et d'autres traités de Plotin. Dans l'explication

spécifique des chapitres du traité I, 6, Ficin intègre et élabore sa

vision globale. Certaines phrases du traité peuvent attirer une attention
inattendue, témoin sans doute des intérêts particuliers de Ficin, notamment

l'allusion chez Plotin aux dieux et aux démons, une occasion
permettant à Ficin d'introduire la théologie et la démonologie de Jamblique.
Nous avons noté aussi la présence explicite du christianisme, l'interprétation

hiérarchique des six jours de la création, ainsi qu'une présence
implicite, l'amour quasi-trinitaire unissant le Beau au Bien. La conséquence
de cette approche est une lecture qui s'écarte sensiblement, sur les points
notés ci-dessus, du discours de Plotin. Mais, pour Ficin, le texte de Plo-

23 96b28-29 (pour l'image du père, cf. PLOTIN V, 5, 12, 33-38). On se souvient du

rapport quasi-trinitaire entre Platon et Plotin noté ci-dessus (p. 1).



8 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

tin n'était sans doute que l'expression de la pensée de l'au-teur qu'il faut
dégager, une pensée rejoignant celle de Platon dans la communication
d'une philosophie divinement révélée.

Le rapport entre le commentaire de Ficin sur le traité I, 6 et le De

amore appelle enfin une dernière remarque. Nous pouvons constater entre

les deux textes, séparés par une bonne vingtaine d'années, une grande
continuité. Mais sur un point la correspondance ne semble pas entière.24

Dans le De amore, la beauté est conçue comme une «splendeur» qui
survient sur une chose bien organisée, bien proportionnée. Cette proportion
représente la capacité nécessaire à la réception du beau25. Le De amore
accorde ainsi à la proportion une importance bien plus grande que ne l'admet

Plotin dans le traité I, 6, où, au chapitre 1, le rapprochement de la

beauté et de la proportion fait l'objet d'une critique détaillée26. D'autre
part, en rattachant, dans le De amore, la beauté à une splendeur qui
survient dans un corps bien organisé, Ficin limite beaucoup plus la beauté

que ne le fait Plotin, qui l'identifie à toute forme27. Si, sur ce deuxième
point, Ficin reste fidèle au De amore dans la lecture qu'il donne du traité
I, 6, il n'insiste guère sur le premier point, l'importance de la proportion
comme condition de la splendeur. Peut-être n'y-a-t-il pas d'incompatibilité

logique entre la conception de la bonne proportion comme condition
de l'apparition de la beauté (le De amore) et celle du commentaire sur Plotin

d'une forme principale qui domine des formes secondaires ou
accidentelles. Cependant, le traité de Plotin semble avoir dissuadé Ficin de

mettre en valeur le thème, qui lui était pourtant cher, de la bonne
proportion et de la symétrie.

Dominic J. 0 'Meara

24 CHASTEL A., Marsile Ficin et l'art, Genève, 1975, 89—90, trouve, au contraire,
des différences importantes entre la théorie du beau du De amore et celle du commentaire

sur Plotin traité I, 6. Fondé, à mon avis, sur une interprétation discutable des

deux textes, ce point de vue soulève une question à laquelle je voudrais répondre
partiellement ici.

25 De amore V, 6-7.
26 Cette critique est reprise par Ficin dans le De amore (V, 3) et dans son commentaire

sur Plotin, dans le résumé du ch. 1 (93a9—46).
27 Cependant, il faut éviter de radicaliser ce contraste. Ficin peut suggérer le

rapport entre beauté et forme grâce au vocabulaire latin (formosus, deformitas, etc.).



M A R S I L I I
FIC INI FLORENT INF
infignis Philoiophi Platonid, Media,
atque Thcoiogi clari Opera, &qua: ha-
<$enU»extiterc, & quatinlueem nuneprimùm proditre omnia : omnium aroum
& fcientiawm, maiorumqs facultatum multifam cognitione refcnifiima, In

dnoaTomoS digefta, & ab inrmmeris mendis hy poftrema
editionecaftigata: quorum feriemuerfa

pagella rep cries.

vna cvm
ÖMOHOLOGIA, HOC EST,

IIBTEHTIUVM BX USDS«
epmiul cttUeitarMnfnmginc topiofißimä,

in calci intim na.'mittie
mtitiU

Cum Gratia ft; Pn'uilegio Catfateat
Maieftatla.

BASILEDEX OFF1C1NA H E N R I C P E T R 1 N A,

Marsile Ficin, Opera omnia, Bale: H.Petri 1576 (frontispice)



10 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Marsilii Ficini in Libro de pulchritudine, argumentum.

Aprima essentia, vita, mente émanant influxus per omnia, tanquam radii, voces,
verba per sex gradus.

[91al] Influxus quidam ab ipso ente per omnia passim entia manant: sed qua
ratione in ipso essentia est, prascipue per modum solaris radii profluunt: qua
vera illic est vita, per modum [5] soni et vocis erumpunt: qua denique ibidem
est intellectus, in modum significantis verbi feruntur: et qua velut radii quidam
sunt, visum movere videntur: qua vel voces, aut soni, pulsare aures : qua tanquam
verba, potissimum animos [10] provocare. Ubique vera tanquam pulchra
quasdam, sive pulchritudines aliquas nobis occurrunt: nam ab ipsa pulchritudinis
ipsius forma proveniunt. Cum vera ipsam pulchritudinem nominamus, per
modum quidem formte, id est tan[15]quam formalem pulchritudinem ipsum
ens proprie intelligi volumus: sed per modum causa;, id est, tanquam
pulchritudinis ipsius causam, bonum ipsum volumus cogitari. Bonum namque
lucem ipsam sive fontem pulchritudinis emicantis, [20] et inde fluentis esse

putamus. Pulchritudinem vera splendorem ab ipsa boni luce manantem, id est,
ipsum ens ab uno ipso bonoque dependens. Ab ipso rursus ente, sicut dicebam,
influxus per omnia velut radios, voces, verba, proficisci non [25] dubitamus.
Influxus ejusmodi primo quidem sunt in ipsa divinae mentis idea: secundo in
qualibet inde mente suscipiuntur: per universalem vera providentiam in ipsa
mundanae animas mente: tertio in ejusdem animas ratione: quarto in ejus [30]
imaginatione praecipua: quinto in imaginatione sequente: sexto in vegetali virtute,
quae et universalis natura vocatur. Hactenus idealem quandam in se retinent
rationem. Hactenus enim vivi stmt et efficaces et fœcundi, atque sempi[35]terni.
Sunt enim in hoc ultimo divinorum gradu seminarias rerum omnium rationes:

quibus ipsae [91bl] rerum species propagantur. Cum enim prima vita, primaque
omnium formalis ratio in ipsa prima essentia sit essentia; uniuscujusque
principium, in quo principio et ratio et vita erat: me[5]rito quatenus influxus
inde manantes vitam simul rationemque formalem in se puram et integram
efficacemque conservant, eatenus essentiales, ideales, divini cognominantur.
Tantum vera munus etiam in natura, id est, vegetali animas vir[10]tute conservant:

ideo in hoc sexto die opera Dei propria finem accipiunt: subinde vera
influxus illi materiam subjectam animas puisant. Sed cum neque ultra progredi
valeant, neque in ea insuper velut proxima nihilo, ipsam verae essen[15]tiae

vitasque retinere naturam, ex formis in imagines jam evadunt. Imagines, inquam,
verisimiles verarum divinarumque formarum. Quae quidem sub genitali animse

ipsius natura in materiam prorsus agente, resultant ab ipsa materia [20]
patiente, et tanquam a speculo per modum radii repercussas, et tanquam a fornice
reflexse per modum vocis, et tanquam a planiori aliquo pariete per modum



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 11

Exposé de Marsile Ficin sur le Livre de la beauté"'

Des influences émanent de la première essence, vie et intellect, à travers toute
chose, comme des rayons, des voix et des mots, à travers six degrés.

Des influences se répandent, en tous sens, de l'étant lui-même à travers tous
les étants. Mais puisque dans ce même étant se trouve l'essence, elles coulent

en particulier à la manière d'un rayon solaire; puisque là en vérité se trouve la

vie, elles jaillissent à la manière d'un son et d'une voix; puisque finalement
dans ce même endroit se trouve l'intellect, elles procèdent à la manière d'un
discours expressif. Et puisqu'elles sont comme des rayons, elles semblent faire

impression sur la vue; puisqu'elles sont également comme des voix ou des

sons, elles semblent frapper les oreilles; puisqu'elles sont comme des mots,
elles semblent exciter surtout les âmes. Partout, en effet, elles nous apparaissent

comme des choses belles, ou plutôt comme des beautés, car elles proviennent

de la forme même de la beauté. En vérité lorsque nous l'appelons la

beauté elle-même, sans doute à la manière de la forme, cela veut dire que nous
voulons précisément comprendre l'étant lui-même comme beauté formelle.
Mais, lorsque nous l'appelons, à la manière de la cause, la cause de la beauté

elle-même, cela veut dire que nous voulons penser au Bien. En effet, nous

pensons que le Bien est la lumière même ou la source de la beauté qui émane

et qui s'écoule de celui-ci. En vérité la beauté est une splendeur qui émane de

la lumière même du Bien, c'est-à-dire que l'étant dépend de l'Un et du Bien.

Ensuite, comme je disais, nous ne doutons pas qu'à partir de l'étant des

influences partent à travers toute chose comme des rayons, des voix et des mots.
En vérité, de cette façon, les influences sont, en premier lieu, dans l'idée de

l'intellect divin; en deuxième lieu, elles sont accueillies à partir de là dans un
intellect: grâce à l'universelle providence, en effet, elles sont accueillies dans

l'intellect de l'âme du monde; en troisième lieu, dans la raison de l'âme elle-

même; en quatrième lieu, dans son imagination supérieure; en cinquième lieu,
dans l'imagination subordonnée; en sixième lieu, dans la puissance végétative,
qui est appelée aussi nature universelle. Jusqu'ici, elles retiennent en elles-mêmes

une certaine raison idéale. Jusqu'ici, en effet, elles sont vivantes, efficaces,
fécondes et impérissables. Car les raisons séminales de toutes choses se trouvent

dans ce dernier degré des êtres divins: c'est par celles-ci que les espèces
des choses se propagent. En effet, puisque la première vie et la première
raison formelle de toute chose dans la première essence sont le principe de chaque

essence, dans lequel se trouvait la raison et la vie, alors, dans la mesure où
les influences qui se répandent de là gardent en elles, pures, intactes et efficaces,

la vie aussi bien que la raison formelle, elles sont appelées essentielles,
idéales et divines. Elles conservent en vérité un très grand don dans la nature,



12 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

verbi redditas, velut Echo. Huic autem infimo gradui formalis effluxus Luna
fa[25]vere videtur, generationis ultimas domina: rationibus autem seminariis in
natura vigentibus foventibusque materiam, Venus: eisdem vero in imaginatione
inferiori properantibus ad motum, Mars: eisdem rursum in imaginatione
regnanti[30]bus, Sol: sed in ratione vigentibus, Mercurius: at in mente animas

dominantibus, Juppiter: in mente denique divina quiescentibus, Saturnus. In
quo quidem septimo gradu tanquam Saturni die mundi opifex conquiescit, id

est, ipsa idea [35] sibi penitus intima. Non enim hanc ad alia, quas inde fiunt,
sed alia ad hanc refert velut exemplar.

[92al] Ipsapulchritudoformalis est ipsa mens: cujus illecebris admiscentur admiratio,
vis, diffusio, voluptas.

Exemplar hoc quoniam omniformis formarum omnium ratio est, ideo
forma, speciesque prima [5] et universa censetur. Et idcirco prima est pulchritudo
formalis: unde et pulchritudinem ubique tum formam, tum speciem appellare
solemus, pulchrosque formosos: cujus oppositum deformitatem dicimus et
deforme. Ex quo patet [10] materiam natura sua prorsus informem, merito
deformitatem ipsam esse censendam. Sed de hac alias. Ipsa vero pulchritudo
formalis oritur quidem cum essentia prima: adolescit autem dum essentia

prodit in vitam: adulta denique judica[15]tur, ubi vita completur in mentem:
nam per ipsum mentis actum essentialis vitas perfecte formatur, ac forma
omniformis evadit. Quamobrem in ipso rerum ordine ibi plurimum
pulchritudinis est, ubi plurimum est et mentis: sive natura quas[20]dam mentis
adsit, sive artificium ejus proprium, sive vestigium, aut indicium. Atque id
omne illic vehementius movet, ubi vivacius nobis occurrit. Vera enim
pulchritudinis ipsius forma est ipsa vita per actum mentis penitus absoluta.

[25] Proprium vero pulchritudinis, est allicere simul et rapere. Unde Grasce

Calon, quasi provocans appellatur. Et quoniam pulchritudo intellectuale munus
existit, ideo solos allicit cognoscentes: cognoscentes, inquam, sive intellec[30]tuali



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 13

c'est-à-dire dans la puissance végétative de l'âme. Pour cette raison, dans ce sixième

jour les œuvres propres de Dieu s'achèvent. Tout de suite après ces influences
travaillent la matière soumise à l'âme. Mais puisqu'elles ne peuvent ni avancer
plus loin, ni garder de surcroît dans la matière la nature de la vraie essence et de la

vie, car la matière est très proche du néant, elles sortent désormais des formes en

tant qu'images. Des images, dis-je, qui ressemblent aux formes vraies et divines.

En effet, ces images, sous la nature féconde de l'âme qui agit directement dans la

matière, rejaillissent de cette même matière patiente, comme reflétées par un
miroir à la manière d'un rayon, comme réfléchies par une voûte à la manière de la

voix, et comme rendues par une certaine paroi très plate à la manière d'une
parole, comme Écho. Or la Lune, qui domine la dernière génération, semble
favoriser ce degré infime de l'émanation de la forme; Vénus semble favoriser les

raisons séminales qui agissent dans la nature et nourrissent la matière; de même

Mars semble favoriser les émanations de la forme qui se projettent dans l'imagination

inférieure; de même encore le Soleil celles qui régnent dans l'imagination
supérieure1; Mercure celles qui prospèrent dans la raison; Jupiter celles qui dominent

dans l'intellect de l'âme; finalement, Saturne celles qui demeurent dans

l'intellect divin. Sans doute dans ce septième degré, comme au jour de Saturne,
l'auteur du monde se repose, c'est-à-dire que l'idée est profondément intérieure
à elle-même. En effet il ne ramène pas celle-ci aux autres choses, qui sont créées à

partir de là, mais il reporte les autres choses à celle-ci comme à leur exemplaire.

La beauté formelle en elle-même est l'intellect: aux attraits de celle-ci se mêlent
l'admiration, la force, la réjouissance et le plaisir.

Cet exemplaire, puisqu'il est la raison omniforme de toutes les formes, est
donc considéré comme la forme et l'espèce première et universelle. Et pour
cette raison, il est la première beauté formelle; pour cette raison aussi, on a

l'habitude d'appeler beauté et beaux pleins de forme là où il y a tantôt forme,
tantôt espèce; nous appelons l'opposé de ceci difformité et difforme. D'après
cela il est évident que la matière, qui est certainement informe par sa nature,
doit être considérée, à bon escient, comme la difformité même. Mais il
convient de discuter de ces choses ailleurs. Donc la beauté formelle naît avec
l'essence première; mais elle grandit pendant que l'essence progresse vers la

vie; elle est finalement considérée comme adulte, là où la vie se réalise entièrement

dans l'intellect; en effet elle se forme parfaitement grâce à l'acte même
de la vie essentielle de l'intellect, et la forme omniforme en ressort. Et pour
cette raison dans l'ordre des choses il y a beaucoup de beauté là où il y a aussi

beaucoup d'intellect: soit qu'une certaine nature de l'intellect est présente, soit

son propre art, soit une trace, ou un signe. Mais tout ceci frappe plus violemment

là où il se présente à nous le plus vivement. En effet la vraie forme de la

beauté elle-même est la vie profondément achevée grâce à l'acte de l'intellect. Or



14 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

aliqua ratione, sive visu, sive auditu ministris plurimum rationis. Miscetur autem
illecebris pulchritudinis admiratio, et vis qusedam acrior, desiderantemque
diffundens. Tu ergo memento, quod in Theologia probamus, omnia [35]
quidem appetere bonum: non omnia pulchrum, sed eos duntaxat, qui judicium
quoddam pulchritudinis habent: atque hos quidem semper appetere bonum,
non tarnen semper pulchritudinem affectare. Cum igitur appetitus tractusque
ad [40] bonum communissimus perpetuusque sit, consequens est ipsum
bonum esse communissimum omnium principium, atque potentissimum:
pulchritudinisque ipsius formam esse bono quam proximam. Et quoniam a

pulchritudine et ad [45] pulchritudinem provocatio quasi novum quiddam est:

quippe cum et quibusdam tantum, et quandoque, et post naturam,
cognitionemque contingat, merito admiratio qusedam pulchritudinis illecebris
admiscetur. Item et violentia (ut ita [50] dixerim) aliqua: quamvis enim appetitus
boni, qui communis est atque perpetuus, naturae sit intimus, trahatque ab

intimis, tamen appetitio pulchri quasi ab extrinseco rapit, cognitionem necessario

sequens: ideoque cum minus sit natu[55]ralis, nonnihil violentum habere
videtur: denique quodammodo diffundit amantem. Nam cum semel hunc
sibimet surripuerit, non statim restituit redintegratque in unum, cum trahat
ex[92bl]trinsecus, et cum per cognitionis modum, qui in discretione versatur,
rapiat, ideoque diffundat. Denique amatorius affectus sive lenior sit, sive acrior,

semper cum voluptate movet: quemad[5]modum non solum in dulci sapore,
gravique sono, sed etiam in sapore quodam acri vocibusque acutis est oblectatio
quaedam. Voluptate animum affici compertum habemus, quando re quadam
sibi congrua tangitur, duciturque ad bonum. [10] Pulchritudo vero ubicunque
nobis occurrat, accedit ut congruens, et idcirco placet atque probatur: quoniam
ideae pulchritudinis nobis ingenitae respondet, et undique convenit. Rursus
animum suapte natura semper ducit ad bonum: [15] nam et participatio
pulchritudinis apud nos ad intellectualem ejusdem advocat formam, perque
ipsam ad ipsum denique bonum: sicut et splendor ad lumen, et lumen perducit
ad lucem. Verum satis sit hactenus pulcherrimum Plotini [20] de pulchritudine
librum liberioribus (ut ita dixerim) pedibus percurrisse. Deinceps novem hujus
libri capita nobis ordine repetenda, et hase quoque cursim: nam de his in Convivio
de amore latius disputamus.

[25]



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 15

le propre de la beauté est d'attirer, comme aussi de ravir. Pour cette raison, en

grec, elle est appelée Calon, pour ainsi dire quelque chose qui provoque. Et
puisque la beauté est une œuvre intellectuelle, pour cette raison elle attire seulement

ceux qui connaissent: ceux qui connaissent, dis-je, ou bien grâce à une
raison intellectuelle, ou bien grâce à la vue ou à l'ouïe, qui sont les principaux
ministres de la raison. Mais l'admiration de la beauté est mêlée aux attraits, et elle

est une force très aiguë qui réjouit celui qui désire. Souviens-toi donc de ce que
nous prouvons dans la Théologie2, que toutes les choses en vérité désirent le

bien, alors que toutes les choses ne désirent pas le beau, mais seulement celles

qui ont une opinion de la beauté, et que ces dernières désirent toujours le bien,
mais elles ne recherchent pas toujours la beauté. Puisque donc le désir et l'attrait
du bien est universel et perpétuel, il s'ensuit que le Bien en lui-même est le

principe le plus commun à toutes les choses, et le plus puissant, et que la forme
de la beauté en elle-même est très proche du Bien. Et puisque l'appel de la beauté

et à la beauté est, pour ainsi dire, quelque chose de nouveau, pour cette raison, cet
appel est connu soit seulement par certains, soit parfois seulement, soit seulement

à titre secondaire par rapport à la nature. Avec raison, donc, une certaine
admiration est mêlée aux attraits de la beauté. De même encore une certaine
violence (pour ainsi dire): bien qu'en effet le désir du bien, qui est commun et
perpétuel, soit intime à la nature, et attire à partir de ce qui est plus intérieur,
néanmoins l'appétit du beau, qui suit nécessairement la connaissance, nous ravit

pour ainsi dire de l'extérieur; et pour cette raison, puisqu'il est moins naturel, il
semble qu'il a quelque chose de violent. Finalement, d'une manière ou d'une

autre, il réjouit celui qui l'aime. En effet en l'ayant ravi d'un coup, il ne le rend pas
tout de suite à lui-même et il ne le réintègre pas à l'unité, car il attire de l'extérieur,
et comme il l'attire par la connaissance, qui travaille dans la différence, il le ravit,
et c'est ainsi qu'il le réjouit. Enfin la passion amoureuse, qu'elle soit plus modérée

ou qu'elle soit plus aiguë, meut toujours avec plaisir; ainsi il y a un certain
plaisir, non seulement dans la saveur douce et dans le son grave, mais aussi dans

une certaine saveur aigre et dans les voix aiguës. Nous savons avec certitude que
l'âme est affectée par le plaisir lorsqu'elle est touchée par une chose qui lui
convient, et elle est conduite au Bien. En effet la beauté, partout où elle nous apparaît,

se présente comme appropriée, et pour cette raison, elle plaît et elle est
appréciée, car elle correspond à l'idée de la beauté innée en nous et elle s'accorde
entièrement à celle-ci. Ensuite, par sa nature, elle conduit l'âme toujours au Bien:

en effet, la participation en nous de la beauté invite à la forme intellectuelle de

celle-ci, et enfin, à travers cette même forme intellectuelle, vers le Bien lui-même,
de la même façon que la splendeur conduit à la lampe, et la lampe conduit à la
lumière. Mais qu'il soit suffisant jusqu'ici d'avoir parcouru à pas libres (pour
ainsi dire) le très beau livre de Plotin sur la beauté. Nous devons maintenant



16 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Pulckritudo est gratia quadam, qua magis est in his, qua videntur, quam qua
audiuntur, magis etiam, qua cogitantur, neque estproportio.

I. Pulchritudinem esse gratiosum aliquid, sive [30] gratiam quandam
allicientem nos per visum, vel auditum, vel rationem communi notione
concipimus. Quae profecto quantum in rebus, quae videntur, audiuntur,
cogitantur inest, pulchritudo vocatur, ac très nobis gratias représentât. [35]
Quantum vero in visu, auditu, ratione consistit, delectatio nominatur atque
voluptas: voluptas, inquam, decora: rem enim decoram per se proprie sequitur
et decora voluptas: hanc sequitur appetitus quoque decorus, ipse scilicet amor.
[40] Perturbatio vero turpis aliis forte causis accidit. Primum itaque caput inquirit,
quidnam potissimum gratia hsec pulchritudoque sit, quidve non sit assignat.
Significat interea tum pulchritudinem magis etiam ad visum pertinere, quam
au[45]ditum: quia videlicet visus et lumen similiora intelligentise sunt quam
auditus et sonus: tum habitus animi pulchriores esse quam corpora, qua formosa
dicuntur: et voces, quia et menti similiter cognatiores sunt: et ipsi habitus animi
[50] tarn in moribus, quam in doctrinis non solum pulchri, sed etiam
pulchritudines quaedam rite dici possunt. Sunt enim forma: forma, inquam,
menti propinqua. Voces autem et corpora pulchritudines appellari non possunt.
Pulchritudo [55] enim quamvis non debeat nunc pulchra, nunc non pulchra,
vocari: corpus tarnen idem hodie pulchrum, eras autem, levi mutatione facta,
non pulchrum. Similiter et vocis materia ferme ea[93al]dem, mutata proportione
ex pulchra fit turpis. Veruntamen quamvis pulchritudo magis ad ea, qua
spectantur, quam qua audiuntur: rursumque magis ad illa, qua cogitantur
attineat, investi[5]gandum tarnen, utrum aliquid his omnibus sit commune,
quidve id ipsum sit, quo hac omnia pulchra vocantur. Sed primum id in
corporibus, qua videntur, indagat, quasi manifestius ita futurum. Principio
communem de his opinio[10]nem confutat, dicentem corporis pulchritudinem
esse proportionem quandam partium inter se et ad totum una cum coloris
concinnitate. Idque quatuor confutat argumentis. Primo quidem si pulchritudo
ipsa proportio, sive commensuratio [15] quaedam est, certe res solum composita
est: nulla ergo res simplex, quamvis gratiosissima sit, pulchra dicetur. Secundo,

rursus si compositum duntaxat pulchrum est, nulla partium, praesertim
simplicium, erit pulchra: imo vero nulla par[20]tium: quippe cum in proportione
duntaxat ad aliud commensurata pulchritudo ponatur. Ex quo sequetur, ut ex
rebus non pulchris pulchrum efficiatur: compertum tarnen habemus, ex rebus
omni carentibus gratia nihil unquam confici gra[25]tiosum. Tertio faciès eadem,

saepe eadem figura proportione manente, modo pulchra nobis occurrit, modo



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 17

reprendre dans l'ordre les neuf chapitres de ce livre, et ceci assez rapidement: en
effet nous discutons plus amplement à propos de ces arguments dans le Banquet

sur l'amour3.

La beauté est une certaine grâce, qui estplus grande dans les choses qui sont vues que
dans celles qui sont entendues, plus grande encore dans les choses qui sont connues, et
elle n'estpas uneproportion.

I. Nous concevons communément la beauté comme quelque chose de

gracieux, ou bien comme une certaine grâce qui nous attire à travers la vue, l'ouïe

ou la raison. Celle-ci, sans doute, en tant qu'elle se trouve dans les choses qui
sont vues, qui sont entendues et qui sont connues, est appelée beauté, et elle

représente pour nous trois grâces. Or, pour autant qu'elle se trouve dans la

vue, l'ouïe et la raison, elle est appelée jouissance et plaisir: plaisir, dis-je,
convenable; en effet le plaisir convenable suit la chose qui est convenable en soi;
de même le désir convenable, à savoir l'amour, suit celle-là. Or le trouble
vicieux arrive par hasard pour d'autres raisons. Le premier chapitre recherche
donc ce qu'est surtout cette grâce et beauté, et établit ce qu'elle n'est pas. En
même temps, ce chapitre indique d'une part que la beauté intéresse plus
encore la vue que l'ouïe, car évidemment la vue et la lumière sont plus semblables

à l'intelligence que l'ouïe et le son; il indique d'autre part que les dispositions

de l'âme sont plus belles que les corps, qui sont appelés beaux, et les

voix, car elles sont aussi, de la même manière, plus apparentées à l'intellect. Et
les dispositions de l'âme elle-même, aussi bien dans les mœurs que dans les

sciences, peuvent être dites, à juste titre, non seulement belles, mais aussi des

beautés. En effet, elles sont des formes: des formes, dis-je, proches de l'intellect.

Mais les voix et les corps ne peuvent pas être appelés des beautés. La
beauté en effet ne doit pas être appelée tantôt belle tantôt non belle. Or le

même corps peut être appelé aujourd'hui beau, mais demain non beau,
puisqu'un léger changement a été produit. De même, en général, la même matière
de la voix, si une proportion a été changée, de belle devient laide. Néanmoins,
bien que la beauté soit plus grande chez les choses qui sont vues que chez les

choses qui sont entendues, et bien qu'elle concerne davantage encore les choses

qui sont pensées, il faut rechercher s'il y a quelque chose de commun à

toutes ces choses, ou ce qu'est ce par quoi toutes ces choses sont appelées
belles. Mais tout d'abord ce chapitre recherche ceci dans les corps qui sont
objets de la vue, comme si, de cette façon, la suite devenait plus évidente. Il
réfute, en premier lieu, l'opinion commune à propos de ces choses, qui dit que
la beauté du corps est une certaine proportion des parties entre elles et par
rapport au tout, accompagnée d'une harmonie de couleur. Et il réfute ceci

avec quatre arguments. Dans le premier il affirme que si la beauté était une

proportion, ou une certaine symétrie, certainement belle serait seulement la



18 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

non pulchra: quasi aliud quidem commensuratio sit, aliud pulchritudo. Quarto
necessarium est, pulchritudinem in corporibus pul[30]chritudinem nobis referre

superiorum. Oportet ergo pro viribus hanc illi prorsus accommodare: ita tarnen,
ut excellentiori admodum ratione illis insit, quam in corporibus. Quo autem

pacto commensuratio qutedam ibi sit, scilicet in animo [35] velut intellectu,
facile assignari non potest. Et in animo quidem quomodo mores et scientias

sint commensurationes quaedam sive proportiones, si Plotinum sequimur,
intelligere non valemus. Non enim coacervari vult in animo ex figuris [40]
actibusque complurimis habitus unquam aliquos, qui vel morum vel scientiarum
habitus appellentur, sed moralem quidem virtutis actum simplicem elucere,

cum primum contingentium vitiorum nubes excutiuntur, formam quoque
sci[45]entiae simplicem expulsis tandem falsis opinionibus rutilare. Animam

namque quodammodo esse omnia: atque tunc potissimum rem ipsam scire,
quando argumentationibus excitata jam actu res ipsa fit, quae erat et prius: sed

potentia [50] quadam vique fœcunda. Sed de his oportunius alibi disputabitur.

Pulchritudo in corporibus est absolutaperfectio gratiaque forma prœcipue, qua et

materia, formisque in [55] ea aliis dominatur, et expeditam artis rationisque
divina victoriam super materiam refert, et ipsamperspicue reprasentat ideam.

II. Caput secundum scrutatur, quid ipsa sit in [93b 1] corporibus pulchritudo.
Asseritque esse aliquid primo aspectu prompte se offerens. Cum enim
pulchritudo et in mundo intelligibili formarum intelligibilium forma sit: et in

corpore similiter [5] sit forma formarum, merito et illic intellectum, et hie visum
primo et promptissime movet: quod Plato testatur in Phaedro. Subdit Plotinus,
animum vehementer et respuere turpe, et asciscere pulchrum, nec injuria:
turpitudo enim est tetra [10] quaedam mali facies: pulchritudo vero facies blanda
boni. Praeterea rationalis anima proxime pendet ex mente divina, et
pulchritudinis ideam sibi illinc impressam servat intus: cui quidem congruit,
tanquam sibi patrique cognatum liben[15]ter amplectitur. Congruit autem ea in



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 19

chose composée: donc aucune chose simple, quoique très gracieuse, ne serait dite
belle. Dans le deuxième il affirme encore que si seulement le composé était beau,

aucune des parties, principalement pas les simples, ne serait belle, et même aucune
des parties, car la beauté symétrique est supposée exister seulement dans un
rapport avec autre chose. D'après ceci il s'ensuit que le beau résulte de choses non
belles: or on sait avec certitude qu'à partir de choses qui manquent de toute grâce

rien de gracieux n'est jamais tiré. Dans le troisième il affirme que le même visage,

tout en gardant souvent la même proportion de la figure, tantôt se présente à

nous comme beau, tantôt comme non beau, comme si en fait une chose était la

symétrie et une autre la beauté. Dans le quatrième il affirme qu'il nous est nécessaire

de rapporter la beauté dans le corps à la beauté des principes supérieurs. Il
est donc nécessaire d'adapter, dans la mesure du possible, directement celle-là à

celle-ci, de sorte qu'elle soit, par une raison plus excellente, précisément dans

ceux-ci plutôt que dans les corps. Mais il ne peut pas être facilement établi de

quelle manière une symétrie est là, c'est-à-dire dans l'âme ou dans l'intellect. Et,
en vérité, si nous suivons Plotin, nous ne pouvons pas comprendre de quelle
manière dans l'âme les mœurs et les sciences sont des symétries ou des proportions.

En effet il ne veut pas que, dans l'âme, à partir d'un très grand nombre de

formes et d'actes, soient accumulées des dispositions, appelées dispositions soit
des mœurs soit des sciences, mais il veut que l'acte moral de la vertu brille de

façon simple, dès que les nuages des vices qui surviennent sont éloignés, et que
la forme de la science brille de façon simple, dès que les fausses opinions sont
finalement expulsées. Et, en effet, il affirme que d'une certaine façon l'âme est
toutes choses et que c'est alors surtout qu'elle connaît la chose, quand, stimulée

par des argumentations, elle devient en acte la chose même qu'elle était avant (en

puissance et comme une force féconde). Mais à propos de ces choses on discutera
de façon plus opportune ailleurs.

La beauté dans les corps est uneperfection absolue et, en particulier, unegrâce de la

forme qui domine la matière et les autres formes dans celle-ci, qui remporte la victoire
aisée de l'art et de la raison divine sur la matière, et qui représente clairement l'idée
elle-même.

II. Le deuxième chapitre recherche ce qu'est la beauté dans les corps. Et il
affirme qu'elle est quelque chose qui s'offre promptement au premier regard.
Puisqu'en effet la beauté, dans le monde intelligible, est la forme des formes
intelligibles, et puisque de la même façon, dans le corps, elle est la forme des

formes, elle frappe, avec raison, en premier lieu et très promptement, là l'intellect

et ici la vue: Platon témoigne de ceci dans le Phèdre4. Plotin affirme aussi que
l'âme rejette violemment le laid, et accueille le beau, et non à tort: la laideur, en
effet, est un certain visage sombre du mal; la beauté est l'attrayant visage du bien.

En outre, l'âme rationnelle dépend de très près de l'intellect divin, et de là, garde



20 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

corporibus forma, qus ad ipsam ides normam et amussim composita est:
dum ratio seminalis, quae in natura est corporumformatrice, materis plurimum
dominatur, formamque in ea reddit mate[20]rialem quidem minime, maxime

vero formalem. Profecto quemadmodum accipimus ex Timso: Intellectus ipse
divinitus pater est formarum, materia mater. Sed ratio fomesque formarum in
natura vigens rite paternum semen et efficax no[25]minari potest: forma vero
inde genita proies. Formositas autem nihil aliud est, quam ipsa prolis hujus
indoles, expressius referens patris effigiem. Deformitas contra tum deficientis
forms dissimilitudo qusdam ad patris formam, tum [30] ipsa materia defectus

hujus origo: prssertim quando casu quodam impediente subjectum a ratione
formante minime superatur, id est, formantis actum vel non sustinet, vel

ineptissime suscipit. Proinde in quolibet elemento etsi forms [35] accidentales

sunt mults, una tarnen est forma substantialis atque prscipua. Similiter in
rebus mistis, ceu lapidibus atque metallis, si plures forms substantiales sint
virtute, una tarnen principalis actu est atque communis. Sic in plantis [40] et
animalibus: si mults in singulis forms substantiales sint actu quodam, una
tarnen est actu prscipuo pluribus imperans. Ubique vero formositas est absoluta

qusdam perfectio, sive gratia, et quasi flos quidam ipsius forms prscipue [45]
formis aliis dominantis. Est itaque divinum et imperiosum aliquid: quia et
imperium regnantis forms significat: et artis, rationisque divins victoriam refert

super materiam, et ipsam perspicue reprssentât ideam.

[50]

Pulchritudo in corporibus est expressior idea similitudo; ac si subtrahatur materia,
est ipsa idea. Item pulchritudo cujuslibet speciei judicatur ab animo per insitam
sibi formulam ipsius idea, ad quam est spe^^cies instituta.

III. Quisnam pulcher homo? aut leo pulcher? aut pulcher equus? Certe qui
praecipue ita formatus, ita natus est, ut et divina mens instituit [94al] per ipsius
ideam, et natura inde universalis seminaria virtute concepit. Jam vero illius ides
formulam anima nostra in mente habet ingenitam: habet et in natura propria
seminalem similiter [5] rationem. Igitur naturali quodam judicio de homine,
vel leone, vel equo, csterisque judicare solet, hune quidem pulchrum non esse,
illum vero pulchrum: quia videlicet hic prorsus a formula et ratione dissentit,
ille vero consentit: atque [10] inter pulchros, hune illo pulchriorem esse: quia hic



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 21

intérieurement l'idée de la beauté imprimée en elle-même: ce à quoi elle correspond,

elle l'embrasse volontiers en tant qu'apparenté à elle-même et au père. Or
à celle-là correspond la forme dans les corps, qui est composée parfaitement
selon la règle même de l'idée. Ensuite, la raison séminale, qui dans la nature
forme les corps, domine surtout la matière, et rend dans celle-ci la forme certainement

très peu matérielle, mais surtout formelle. Certainement nous apprenons
par le Timée5 de quelle façon cela arrive: l'Intellect de manière divine est le père
des formes, la matière la mère. Mais la raison et l'impulsion des formes qui ont
une force dans la nature peuvent être justement appelées semence paternelle et
efficace: en vérité donc, la descendance née de là est forme. Mais la beauté n'est

autre chose que la disposition naturelle même de cette descendance, qui porte
avec plus de clarté l'image du père. La laideur, au contraire, tantôt est une certaine
dissemblance d'une forme insuffisante par rapport à la forme du père, tantôt
c'est la matière elle-même qui est l'origine de ce manque, en particulier lorsqu'à
cause d'une certaine circonstance qui fait obstacle, le substrat n'est que très peu
dominé par la raison qui forme, c'est-à-dire que soit il ne soutient pas l'acte qui
forme, soit il le reçoit d'une manière très inadéquate. Pour cette raison, dans

n'importe quel élément, bien que les formes accidentelles soient nombreuses,
une seule est la forme substantielle et principale. De même, dans les choses

composées, comme les pierres et les métaux, si plusieurs formes substantielles
existent en puissance, une seule néanmoins, principale et commune, est en acte.
Ainsi dans les plantes et dans les animaux, si dans des individus particuliers
beaucoup de formes substantielles sont en acte de quelque manière, une seule

néanmoins, en acte principal, gouverne plusieurs formes. Partout, en effet, la
beauté est une perfection absolue ou une grâce, et presqu'une certaine fleur de la

forme même qui domine en particulier les autres formes. Pour cela elle est quelque

chose de divin et d'impérieux, car elle manifeste le pouvoir suprême de la

forme qui règne, et remporte la victoire de l'art et de la raison divine sur la

matière, et représente clairement l'idée elle-même.

La beauté dans les corps est la ressemblance plus claire de l'idée; et si la matière
est retranchée, elle est l'idée même. Ainsi la beauté de n'importe quelle espèce est

jugée par l'âme grâce à la formule innée en elle de cette même idée, par rapport
à laquelle l'espèce a été constituée.

III. Qui est donc un bel homme? Ou un beau lion? Ou un beau cheval?

Certainement celui qui est surtout formé de telle façon, né de telle façon qu'ainsi
l'intellect divin l'a établi par son idée, et la nature universelle, à partir de là, l'a

conçu par la puissance séminale. Dès lors, en vérité, notre âme a la formule
innée de cette idée dans l'intellect; de même, elle a aussi dans sa nature propre la

raison séminale. Elle a donc l'habitude de juger, par un jugement naturel, à

propos de l'homme, du lion, du cheval et des autres choses, que ceci n'est pas



22 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

cum formula rationeque magis, quam ille consentit. Et profecto cum naturale

subitumque de his judicium nequeat commodius expediri, quam per formulas,
rationesque nobis innatas, [15] probabile est, divinam providentiam, omnia

quam optime disponentem, ejusmodi nobis ab initio quasi characteres

impressisse. Dum vero de pulchritudine judicamus, id prae caeteris pulcherrimum
approbamus, quod animatum est, atque ra[20]tionale, atque ita formatum, ut
et per animum satisfaciat formulas pulchritudinis, quam habemus in mente: et

per corpus rationi pulchritudinis seminali respondeat, quam in natura,
secundaque anima possidemus. Forma vero in [25] corpore formoso ita suas

similis est ideae, sicut et figura aedificii in materia similis exemplari in architecti

mente, et oratio in voce orationi, quae est in animo, similis. Itaque si homini
materiam quidem detraxeris, formam vero reliqueris, haec [30] ipsa quae tibi
reliqua est forma, ilia ipsa est idea, ad quam est homo formatus. Sicut si vel
aedificio materiam suam sustuleris, interim figura relicta: vel si orationi aërem
fractum dempseris, significatione servata: certe et ibi figura restans [35] nihil
aliud est, quam exemplar ipsum in architecto consistens: et hic conservata
significatio nihil aliud, quam loquentis ipsius excogitatio. Unde qui
significationem ejusmodi colligit, mentem loquentis habere dicitur, atque
commentari. [40] Itaque et nos debemus in rebus pulchris materiam quidem
post habere, formas vero seligentes et ordinem, ideas in his rerum auspicari, et

artem, mentemque commentari divinam. Existimat autem pulchritudinem
corporis ex formis compositi [45] in eo consistere, ut et singula» in eo formte
informitatem materia superent, et forma communis omnino formas singulas
anteceliat: corporis vero simplicis pulchritudinem in quo unica substantialis
forma est actu, ut auri, vel argenti, si[50]miliumque in maxima luminisportione
sitam esse. Lumen profecto esse vult ignis, id est, cœli formam, quae sit imago
quaedam vitae cœli, adeo, ut quod in coelesti vita intellectuale inest, sit in coelesti

corpore luminosum. Item lumen [55] sub luna esse formte, id est, luminis
cœlestis actum, et (ut ita loquar) imaginem. Unde patet, quanta sit cœli virtus,
cum formte ipsius imago res omnes apud nos efficiat et conservet. [94b1] Ignem
quoque sub luna esse igneum, vel ignitum corpus potius quam purum ignem
existimat. Veruntamen quia cœlo similius est existere lucidum, et quasi formam

corporum aliorum, incor[5]poreisque propinquum, ideoque pulcherrimum,
ejusque participatione caetera pulcherrima fieri: prtesertim quae lumen inde

reportant. Talia vero sunt, quae vel minimum terrae habent, vel naturam maxime

temperatam. Quod enim vel maxime [10] terreum est, vel minime temperatum,
quasi a cœlo longe diversum ineptissimum est ad lumen, lucidumque colorem,
quasi cœleste aliquid capiendum. Quod autem in corporibus, quae pulchra
videntur, dictum est, similiter se habet in his, [15] quae audiuntur, ut pulchra,
sive sit una vox, sive grata quaedam compositio vocum. Et sicut formte visibilis
pulchritudo ab ideali et seminaria ipsius ratione procedit, sic vocis concentusque



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 23

beau, cela est beau, car, certainement, ceci diffère de la formule et de la raison,
alors que cela s'y accorde. Et entre de beaux individus, elle juge que ceci est

plus beau que cela, car ceci s'accorde davantage à la formule et à la raison que
cela. Et certainement puisqu'un jugement naturel et immédiat sur ces choses

ne peut pas être formulé d'une façon plus aisée qu'à travers des formules et
des raisons innées en nous, il est probable que la divine providence, qui
dispose toutes les choses d'une façon excellente, les a ainsi imprimées en nous,
dès le début, comme des marques. En effet, lorsque nous formulons un
jugement à propos de la beauté, nous reconnaissons ceci comme plus beau que le

reste, parce qu'il est animé, rationnel et ainsi formé que, d'une part, pour ce

qui concerne l'âme, il satisfait la formule de la beauté que nous avons dans

l'intellect, et que, d'autre part, pour ce qui concerne le corps, il correspond à la
raison séminale de la beauté, que nous possédons dans la nature et dans l'âme
seconde. En vérité la forme dans le beau corps est semblable à son idée, de la
même manière que la figure de l'édifice dans la matière est semblable au
modèle dans l'intellect de l'architecte, et que le discours dans la voix est semblable

au discours qui est dans l'âme. Ainsi, si tu retranchais la matière à l'homme, tu
aurais en reste la forme, et cette même forme qui te reste est l'idée par rapport
à laquelle l'homme a été formé. De même, si tu enlevais à l'édifice sa matière,
néanmoins la figure resterait, ou si tu ôtais au discours l'air fractionné par la

voix, le sens serait préservé. Certainement la figure qui reste là n'est autre
chose que le modèle dans l'intellect de l'architecte; et le sens qui est gardé ici
n'est autre chose que la pensée de celui qui parle. D'après ceci, on dit de celui

qui saisit de cette façon le sens, qu'il possède la pensée de celui qui parle, et
qu'il la médite. Donc, assurément, nous devons attribuer moins d'importance
à la matière dans les choses belles, préférant les formes et l'ordre, et nous
devons commencer en considérant les idées dans ces choses, et méditer l'art et
l'intellect divin. Mais il considère que la beauté du corps composé de formes
consiste en ce que même dans ceci les formes particulières dominent le manque

de forme de la matière, et la forme commune domine entièrement les

formes particulières. Or la beauté d'un corps simple, dans lequel une seule

forme substantielle est en acte, comme le corps de l'or, ou de l'argent et des

choses semblables, réside dans la plus grande partie de lumière. Il soutient que
la lumière est la forme du feu, c'est-à-dire du ciel, qui est une image de la vie
du ciel, au point que ce qui dans la vie céleste est intellectuel, soit lumineux
dans le corps céleste. Ainsi, il soutient que la lumière sous la lune est l'acte et
l'image, pour ainsi dire, de la forme de la lumière céleste. D'après ceci, il apparaît

avec évidence de quelle grandeur est la puissance du ciel, car l'image de sa

forme produit et conserve chez nous toutes les choses. Il considère aussi que le

feu sous la lune est igné, ou un corps ardent, plutôt qu'un feu pur. Mais pourtant,

puisqu'il est plus semblable au ciel d'exister de façon lumineuse, et pour



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin24

pulchritudo tum ab ipso spiritu, tum ab harmonica [20] mentis conceptione
perficitur. Et ubique formositas est imperium formte super subjectum: formaque

corporea a forma incorporea proficiscitur.

Pulchritudo, qua videtur, mentispulchritudinem re[25\prasentat:pulchritudo, qua
auditur, refert animapulchritudinem. Item nemo de mentis et animapulchritudine
loqui aut debet, autpotest, nisi earn ipse possideat.

IV. Duplex pulchritudo est: incorporea sci[30]licet et corporea. Et
quemadmodum corporea rursum est duplex: altera quidem in his, quse videntur,
altera vero in his quse audiuntur, sic et incorporea duplex: altera in intellectu,
altera est in anima. InteUectualis lucis pulchritudo prse[35]cipue ab ea, quse videtur,
in lumine velut imagine nobis reprsesentatur. Pulchritudo rursus animse in
harmonia quodammodo constitutse, ab ilia, quse auditur, harmonica
pulchritudine tanquam imagine rite refertur. Ornnino vero, quem[40]admodum
nemo de corporea pulchritudine loqui potest, nisi earn sensu cognoverit, sic

neque de incorporea, nisi earn perceperit animo. Sed corpoream cogniturus extra
se fertur: percepturus autem incorpoream, intra se referatur oportet: [45] revocatus

autem ad se non percipiet earn, nisi possideat. Esto itaque pulcher et intellectu
et anima, prius quam de incorporea pulchritudine audeas disputare. Memento,
si delectaris sensibili pulchritudine, qua insensibilis pulchritudinis [50] est imago,
multo majorem percepturum te voluptatem, quando ipsam animi mentisque
pulchritudinem cognoveris: imo quando possederis.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 25

ainsi dire comme forme des autres corps, et proche des choses incorporelles,
étant ainsi très beau, toutes les autres choses deviennent très belles grâce à sa

participation, surtout celles qui, de là, reçoivent la lumière. De cette nature sont
les choses qui ont, ou bien peu de terre, ou bien une nature très ordonnée. En
effet, ce qui est ou bien le plus constitué de terre, ou bien peu ordonné, et donc

pour ainsi dire très éloigné du ciel, n'est pas du tout apte à recevoir la lumière et
la couleur lumineuse, qui sont pour ainsi dire quelque chose de céleste. Mais ce

qu'on dit de ce qui est dans les corps qui paraissent beaux, on le dit de la même
manière de ce qui est dans ceux qui sont entendus comme beaux, qu'il s'agisse
d'une seule voix ou d'une certaine composition agréable de voix. Et comme la
beauté de la forme visible procède de sa raison idéale et séminale, ainsi la beauté

de la voix et de l'harmonie est produite tantôt par l'esprit, tantôt par l'harmonieuse

conception de l'intellect. Et, partout, là beauté est le pouvoir suprême de

la forme sur le substrat; et la forme corporelle provient de la forme incorporelle.

La beauté, qui est vue, représente la beauté de l'intellect; la beauté, qui est

entendue, reproduit la beauté de l'âme. Ainsi personne ne doit ni ne peutparler
de la beauté de l'intellect et de l'âme s'il ne la possède pas.

IV. La beauté est double, c'est-à-dire incorporelle et corporelle. Et comme
à son tour la beauté corporelle est double, l'une dans les choses qui sont vues,
l'autre dans les choses qui sont entendues, de même aussi, la beauté incorporelle

est double, l'une est dans l'intellect, l'autre est dans l'âme. La beauté de la
lumière intellectuelle nous est représentée, comme dans une image, en
particulier par celle qui est vue dans la lumière. En revanche, la beauté de l'âme
constituée de quelque façon dans l'harmonie est avec raison reproduite, comme
dans une image, par cette harmonieuse beauté qui est entendue. Assurément,
de la même façon que personne ne peut parler de la beauté corporelle, s'il ne
l'a pas connue grâce à la sensation, ainsi non plus, personne ne peut parler de

la beauté incorporelle, s'il ne l'a pas perçue grâce à l'âme. Or celui qui connaîtra

la beauté corporelle est conduit hors de lui-même; mais celui qui percevra
la beauté incorporelle doit être ramené en lui-même. Mais une fois rappelé à

lui-même, il ne la percevra pas, s'il ne la possède pas. Tu devrais donc être

beau, et dans l'intellect et dans l'âme, avant d'oser discuter de la beauté

incorporelle. Souviens-toi que si tu te réjouis de la beauté sensible, qui est une image
de la beauté imperceptible, tu percevras un plaisir beaucoup plus grand lorsque

tu connaîtras la beauté de l'âme et de l'intellect: mieux, lorsque tu la
posséderas.



26 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

Materia deformitatem quidem habet naturalem, _/ôr[55] mositatem veroperegrinam:
sed anima turpitudinem quidem adventitiam, pulchritudinem vero nativam. Item

pulchritudo divinœ mentis est ut lumen. Pulchritudo mentis humana scilicet in
wr[95al] tute intellectuali est, ut color aliquis lucidissimus. Pulchritudo anima
scilicet in virtute morali est quasi figura.

V. Cum pulchritudo, id est, formositas, sit flos [5] ipse et vigor, et gratia
formae, certe materia sicut est informitas ipsa, sic est et ipsa deformitas. Huic

ergo deformitas quidem est naturalis: pulchritudo vero fit peregrina, quatenus
materia formam accipit aliunde. Sed animte contra pul[10]chritudo quidem nativa

est: quoniam suapte natura est vera forma, id est, actus aliquis in se consistens.

Nam reliquas formte sub anima formationes quaedam potius sunt, quam formte,
id est, actiones animas in materiam: ac vicissim ma[15]terite passiones. Animas

igitur formositas quidem est naturalis, deformitas adventitia. Sicut enim materia,
dum formale nonnihil mutuatur ab anima, fieri formosa videtur, ita vicissim
anima dum informe aliquid accipit a materia, fit de[20]formis. Accipit autem

quatenus et affectu corpori cedit, et cognitione concedit. Non ergo novi muneris

comparatione quadam animus evadit pulcher, sed purgatione sola, qua in
pristinam restituatur naturam: in qua sua ipsum formavit [25] idea; intellectusque
divinus: cujus quidem pulchritudo est quasi lumen: intellectus vero nostri
pulchritudo inde manans intellectualis virtus cognominata, est quasi color aliquis
lucidissimus: sed pulchritudo moralis hinc et inde profecta est [30] quasi figura.

Virtus etpulchritudo in animo est naturalis: atque ipsa suapuritas animo restituta:
sic illico etpulchritudine divinœ mentis ejfiulgens, et ipso bono feli[35\cissimefruens.
Item prima forma, prima mens, primum ens est idem.

VI. Antiquum oraculum et a Platone in Phaedone, et a Plotino hie adductum,
tradit, virtutem omnem tarn intellectualem, quam moralem, [40] esse

purificationem quandam atque puritatem. Quod de pulchritudine quoque sub

virtutis nomine dictum puta: quasi virtus pulchritudoque animo sit nativa:

turpitudo vero et pravitas peregrina. Animus itaque a corporeis sordibus [45]
expurgatus non solum pulcher fit, sed etiam pulchritudo, id est, forma per se

existens, idealisque ratio quaedam, et divini vultus expressio: quando videlicet
ex animo rationali intellectualis, et intellectus evadit. Prima namque formositas
est [50] secundum formam, ubi est prima forma: forma vero prima est
intellectus. Forma enim prima uniformis esse debet atque omniformis, et

reliquarum origo formarum. Sicut materia prima est prorsus informis
receptaculumque formarum. [55] Talis autem solum intellectus primus esse

potest: qui etiam est ens ipsum primum. Si enim ubique sit esse per formam,



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 27

La matière a une difformité naturelle, et une beauté étrangère; mais l'âme a une
laideur adventice, et une beauté naturelle. En outre la beauté de l'intellect divin est

comme une lumière. La beauté de l'intellect humain, c'est-à-dire celle qui est dans la

vertu intellectuelle, est comme une certaine couleur très lumineuse. La beauté de

l'âme humaine, c'est-à-dire celle qui est dans la vertu morale, est comme unefigure.
V. Puisque la beauté, c'est-à-dire la présence de forme, est la fleur même, la

vigueur et la grâce de la forme, certainement la matière, comme absence même
de forme, est aussi la laideur. A celle-ci, donc, la laideur est naturelle; la beauté,

en effet, lui est étrangère, car la matière reçoit la forme d'ailleurs. Mais la beauté,

par contre, est naturelle en l'âme, car sa nature en elle-même est forme véritable,

c'est-à-dire acte qui demeure en soi. En effet, les autres formes au-dessous
de l'âme sont plutôt des formations que des formes, à savoir des actions de

l'âme dans la matière; et inversement les passions de la matière. Donc la beauté

est naturelle à l'âme; la difformité lui est adventice. Comme en effet, la matière
semble devenir belle lorsqu'elle tire de l'âme quelque chose de formel; ainsi en
revanche, l'âme devient laide, lorsqu'elle reçoit quelque chose d'informe de la
matière. Mais elle le reçoit et en tant qu'elle cède à l'affection du corps et en
tant qu'elle s'eloigne de la connaissance. Donc l'âme ne devient pas belle à

cause d'une acquisition d'un nouveau don, mais grâce à la seule purification
par laquelle elle est restituée à sa nature originelle dans laquelle son idée l'a
formée. Et la beauté de l'intellect divin est comme une lumière, alors que la
beauté de notre intellect, qui émane de là et qui est appelée vertu intellectuelle,
est comme une certaine couleur très lumineuse. Mais la beauté morale qui
provient d'ici et de là est comme une figure.

La vertu et la beauté dans l'âme sont naturelles; et sa propre pureté est redonnée

à l'âme. Ainsi l'âme est tout de suite resplendissante grâce à la beauté de l'intellect

divin, et jouit entièrement du Bien. Et, en outre, la forme première, l'intellect

premier et l'étant premier sont la même chose.

VI. Un ancien oracle, introduit par Platon dans le Phédon6 et par Plotin
dans notre texte, enseigne que chaque vertu, aussi bien intellectuelle que
morale, est une certaine purification et pureté. Pense aux choses dites à propos de

la beauté sous le nom de la vertu, comme si la vertu et la beauté étaient
naturelles à l'âme, et la laideur et la méchanceté lui étaient étrangères. Pour cette
raison, l'âme purifiée de la souillure corporelle non seulement devient belle,
mais aussi beauté, à savoir forme existant par elle-même, et une raison idéale,

et l'expression du visage divin; c'est-à-dire quand l'âme intellectuelle et intellect

émerge de l'âme rationnelle. En effet, la beauté première existe
conformément à la forme, là où est la forme première; mais la forme première est
l'intellect. Car la forme première doit être uniforme et omniforme, et origine
des autres formes. De même la matière première est certainement informe et le



28 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

certe ens primum cum prima forma conspirât. Praeterea sicut in ma[95b ljteria
naturale malum cum naturali deformitate concurrit, sic in primo ente, in prima
mente nativum bonum, id est, boniforme cum nativa formositate congreditur.
At super ens et mentem [5] ipsum bonum, si quando ipsa pulchritudo dicitur,
tanquam fons pulchritudinis intelligitur: ex quo intellectus tanquam prima forma

pulchritudinis effluit. Sed ab intellectu anima velut prima pulchritudinis
participatio nascitur: caetera vero [10] sub anima secundam pulchritudinis
participationem, tertiamque deinceps ab anima nanciscuntur. Denique animant

ipsam esse natura pulchram atque divinam, inde conjicimus, quod in corporibus
ibi praecipue pulchritudo refulget, ubi semi[15]naria virtus animae, sive in
universa natura, sive in natura qualibet sigillatim subjectum sortitur obediens.

Quomodo DU a Dœmonibus distinguantur, eorumque [20] corpora videantur. Item

sex differentias esse inter aspectum deorum, et spectacula dœmonum. Conclude, si

optas divinampulchritudinem contemplari, esta pulcher atque divinus.
VII. Caeterum nihil opus est prolixius Plo[25]tini mentem interpretari:

quoniam quam divine loquitur: loquitur autem divinissime: tam etiam perspicue
loquitur: Contendens ubique animum non tam ad pulchritudinem intuendam
perducere, quam possidendam. Quod autem de deo[30]rum daemonumque

aspectu breviter innuit, sic intellige: deos significat sublunares, daemonesque
similiter, et qui corpora invisibilia naturaliter habeant, sintque benefici: et

nonnunquam suo quodam erga nos beneficio se nostris oculis pate[35]faciant.
Deos hic a daemonibus ita distingue. In ipso quidem deorum Deo Providentia
est universalis omnino: nam et omnibus, et omnia providet, atque largitur.
Universalis etiam quodammodo in mente divina et anima mundi. In [40] diis

vero sequentibus sive invisibiles sint, seu visibiles, Providentia quodammodo
etiam universalis est, sed conditione quadam particulari. Aut enim rebus omnibus

munera dant, sed munera quaedam, aut dant quidem omnia, sed

quibus[45]dam. In daemonibus autem Providentia et particularis est, et
conditione rursum particulari. Nam et certa quaedam munera tantum, et certis

quibusdam rerum generibus regionibusque distribuunt. Neque sicut dii sunt
ab omni passione, [50] vel sollicitudine, vel affectu penitus segregati: nam ad
haec ipsa, qua curant, quodammodo declinare videntur. Adde praeterea, quod
unumquemque deorum sive cœlestium, sive subcœlestium daemones multi

sequuntur ut ducem. [55] Sed quonam pacto, qui natura invisibiles sunt,
videntur? Non enim puto deum, aut daemonem, ut a tuis oculis com-
prehendatur, tenue nimium rarumque corpus suum necessario in angustius



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 29

réceptacle des formes. Mais seulement l'intellect premier peut être de cette nature,
l'intellect qui est aussi l'étant premier. En effet, si partout l'être existe grâce à la

forme, certainement l'étant premier s'accorde avec la forme première. En outre,
de la même façon que dans la matière le mal naturel rencontre la difformité
naturelle, ainsi dans le premier étant, dans l'intellect premier, le bien inné, c'est-
à-dire ce qui ressemble au Bien, rencontre la beauté innée. Mais, au-dessus de

l'être et de l'intellect, le Bien lui-même, puisque il est parfois appelé la beauté elle-

même, est conçu comme la source de la beauté: de celui-ci découle l'intellect en
tant que première forme de la beauté. Mais l'âme naît de l'intellect comme
première participation de la beauté, et les autres choses au-dessous de l'âme naissent
de l'âme comme deuxième participation de la beauté, et ensuite comme
troisième. Enfin, d'après cela, nous concluons que l'âme est par sa nature belle et
divine, car dans les corps la beauté resplendit surtout là où la puissance séminale
de l'âme, que ce soit dans la nature universelle ou dans une nature particulière,
reçoit individuellement un substrat obéissant.

De quelle maniéré les dieux se distinguent-ils des démons, et de quelle manière leurs

corps sont-ils vus. Ainsi six différences existent entre l'aspect des dieux et les aspects
des démons. Conclus, si tu choisis de contempler la beauté divine, que tu devrais être
beau et divin.

VII. D'ailleurs, il n'est pas nécessaire d'interpréter plus longuement la pensée

de Plotin, car pour autant qu'il parle d'une façon divine (et il parle de la

façon la plus divine), ainsi il parle encore clairement, car il cherche partout à

conduire l'âme moins à observer la beauté qu'à la posséder. Mais quant à ce

qu'il indique brièvement à propos de l'aspect des dieux et des démons,
comprends cela ainsi. Il se réfère aux dieux sublunaires, et, de même, aux démons,

qui ont naturellement des corps invisibles et sont bienfaisants et parfois se

montrent à nos yeux à travers un certain bienfait envers nous. Distingue les

dieux des démons de la façon suivante. La providence dans le Dieu des dieux
est entièrement universelle: en effet il pourvoit à tous les besoins et à ceux de

tous, et il donne abondamment. Dans une certaine façon la providence universelle

est aussi dans l'intellect divin et dans l'âme du monde. Cependant dans
les dieux qui suivent, qu'ils soient invisibles ou visibles, la providence est d'une
certaine façon encore universelle, mais sous une condition particulière. En
effet, ou bien ils offrent des bienfaits à toutes choses, mais des bienfaits
particuliers, ou bien ils donnent en vérité toutes choses mais à des êtres particuliers.

Mais, dans les démons, la providence est particulière et, encore, sous

une condition particulière. En effet, ils distribuent seulement certains bienfaits

déterminés, et à certains genres et lieux déterminés des choses. Et ils ne
sont pas, comme les dieux, entièrement au-dessus de toute passion, ou préoccupation

ou affection: en effet, ils semblent se tourner en quelque façon vers ces



30 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

[96al] aliquando cogéré, sicque oculorum tuorum radios ad te reflectere, aut
saltem ita quodammodo terminare: non enim passione sua interveniente a te

perspici volunt: sed forsan praepotenti qua[5]dam virtute movendi visuales
oculi tui radios ad te repellere, vel in se terminare, atque ita tibi se notos efficere.
Sed de visu ex mente Plotini alibi disputabimus. Potes et tu aliter eos cernere
non ex intimo quidem visu, sed intimo quo[10]dam atque cœlesti: si quando ad

hune ipsum undique te collegeris. Quse vero differentiae sint inter deorum
daemonumque formas, sive aethereae sint utraeque, sive igneae sint, vel aëreae:

Iamblichus ex mente /Egyptiorum sic breviter aperit. [15] Species quidem dei

cujuslibet simplex figura modoque nobis offertur: daemonis vero multiplex.
Dei rursus species mutabilis: daemonis autem cita varietate mutabilis. Item, Dei
forma veneranda simul atque propitia, prorsusque benigna: [20] daemonis non
reverenda solum, sed verenda. Praeterea divinum spectaculum mundum subito

totum implere videtur: daemonicum certo loco se monstrat. Rursus divina (ut
ita dixerim) coruscatio ictu etiam intelligentiae velocior est, agit[25]que celerius:
daemonica velox quidem, sed mentis velocitatem non satis exuperat. Denique
quanta, vel qualis, vel cujusmodi forma, pulchritudoque daemonis tibi ocurrerit,
quodammodo exprimere potes: Dei vero nequaquam. Quam vero
vene[96bl]randa, quam gratiosa sit utraque, Plotinus ipse, quamvis non explicet,
tamen quandoque etiam ipso sensu percepit: quod quidem Porphyrius, qui
forte interfuit, in Plotini vita testatur. Lib[5]rum denique totum ita conclude:
Sicut oculus, ut solem videat, debet esse, fierique solaris, sic tu, ut ipsam suscipias

pulchritudinem, quae divinus ipse intellectus existit, dimitte materiam, dimitte
sensum, dimitte rursus et rationem. In[10]tellectualis esto, atque intellectus

primo tuus, deinde divinus. Tune demum sicut oculus aquilinus in cœlum
volando sublatus, splendorem solarem atque cœlestem penes solis lucem
intimam circumfusum velut unam cum ipsa luce simul [15] pulchritudinem
intuebitur, sic et ipse per intellectum tuum ad divinum intellectum jam
progressus, mira prorsus idearum serie coruscantem, atque ex paterna boni
ipsius luce manantem, primo quidem aspectu intellectualem splendorem [20]
paternae luci continuum, velut unum idemque conspicies: mox vero lucem

quidem animadvertens esse penitus uniformem, splendorem vero
quodammodo multiformem: item lucem quidem effundere, splendorem vero
effundi: profecto dis[25]cernes (ut Platonice loquar) ipsam mentem, formam
ipsam pulchritudinis: ipsum vero bonum, mentisque patrem esse pulchritudinis
genitorem. Sic et in pâtre filium admiraberis, et patrem amabis in filio, mutuoque
utriusque amore gaudebis.



Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin 31

choses mêmes dont ils s'occupent. Ajoute en outre, que de nombreux démons

suivent comme un guide chacun des dieux, soit célestes soit subcélestes. Mais à

quelle condition sont-ils vus, eux qui sont par nature invisibles? Je ne pense pas

en effet qu'un dieu ou un démon, afin d'être perçu par tes yeux, condense
parfois, de façon nécessairement très resserrée, son corps trop subtil et raréfié, et
reflète ainsi vers toi les rayons de tes yeux, ou du moins qu'il se délimite ainsi de

quelque façon. Ils ne veulent pas en effet être perçus par toi en raison d'une

passion qui leur arrive; mais je pense qu'ils repoussent éventuellement vers toi
les rayons visuels de tes yeux à cause d'une certaine capacité très puissante de

mouvoir, ou qu'ils les délimitent, et de cette manière se rendent connus de toi.
Mais nous discuterons ailleurs de la vision, conformément à la pensée de Plotin.
Tu peux aussi distinguer ceux-là d'une autre façon, non pas par l'aspect externe7,
mais par une certaine partie intérieure et même céleste, si un jour tu te recueilles

complètement vers celle-ci. Jamblique, à partir de la pensée des Egyptiens8,

expose ainsi brièvement ces différences entre les formes des dieux et des démons,

que ces formes soient constituées d'étherou qu'elles soient constituées de feu ou
d'air. L'aspect de n'importe quel dieu se présente à nous comme simple pour ce

qui est de la figure et du mode, alors que l'aspect d'un démon se présente à nous

comme varié. En outre, l'aspect d'un dieu est mutable9 ; mais celui d'un démon

est mutable à cause d'une rapide variabilité. Ensuite la forme d'un dieu doit être
vénérée en même temps comme propice et comme absolument bienveillante;
celle d'un démon doit être non seulement vénérée, mais crainte. Ensuite l'aspect
divin semble remplir d'un coup le monde entier; l'aspect démoniaque se montre
dans un lieu particulier. En outre la splendeur divine, pour ainsi dire, est même

plus rapide, et agit plus promptement que l'intellect, alors que la splendeur
démoniaque est rapide, mais elle ne dépasse pas suffisamment la vitesse de

l'intellect. Finalement, quels que soient la grandeur, l'espèce ou le genre par
lesquels la forme et la beauté du démon se présentent à toi, tu peux en quelque
façon les exprimer, tandis qu'en aucune manière tu peux exprimer celles d'un
dieu. En vérité à quel point elles doivent être vénérées, à quel point elles sont
toutes les deux gracieuses, Plotin lui-même, bien qu'il ne l'explique pas, l'a
néanmoins parfois ressenti par ses sens, car Porphyre, qui aurait été présent, en
témoigne dans La vie de Plotin10. Enfin, conclus de cette façon en ce qui concerne
le livre entier. De même que l'œil, afin de voirie soleil, doit être et devenir solaire,
de même toi, afin de recevoir la beauté elle-même, qui est l'intellect divin,
renonce à la matière, renonce à la sensation, renonce ensuite aussi à la raison. Sois

intellectuel, et sois d'abord ton intellect, ensuite l'intellect divin. A ce moment
précisément, comme l'œil de l'aigle élevé dans le ciel, en volant, observera la

splendeur solaire et céleste, près de la lumière intime du soleil, auréolée, unie

comme une seule beauté avec cette lumière même, ainsi toi aussi, qui avances déjà



32 Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin

grâce à ton intellect vers l'intellect divin, tu verras à première vue la splendeur
intellectuelle proche de la lumière paternelle, comme une seule et même chose,
brillant directement par la série merveilleuse des idées et émanant de la lumière

paternelle du Bien; ensuite, en remarquant que la lumière est profondément
uniforme, et que la splendeur est d'une certaine façon multiforme, et en remarquant

encore que la lumière émane, la splendeur est émanée, certainement tu
distingueras (comme je dirais d'une façon platonicienne) l'intellect lui-même, la
forme de la beauté, et tu reconnaîtras que le Bien, le père de l'intellect, est le père
de la beauté. Ainsi, de même tu admireras le fils dans le père, et tu aimeras le père
dans le fils, et tu te réjouiras de l'amour réciproque des deux.

Silvia Maspoli Genetelli

Notes

* Cette traduction se base sur le texte (page de gauche) édité par F. Creuzer et G. H.
Moser, Plotini opera omnia, Oxford 1835, I, p. 91-96 (texte qui reproduit l'édition
originale de 1492); la numérotation des pages (en gras) et des lignes dans le texte
latin renvoie à cette édition; dans deux cas, indiqués en note, nous avons préféré le

texte des Opera omnia de Ficin (Torino 19622, reproduction anastatique de l'édition

d'H. Petri, Bâle 1576).

1 Le mot «supérieure» (superiori), manquant dans l'édition de Creuzer et Moser, est
restitué à partir du texte des Opera omnia de Ficin. Pour les deux niveaux d'imagination,

cf. Plotin, Ennéades, IV, 3, 31.
2 Cf. Ficin, Théologie Platonicienne, XII, iii.
3 Cf. Ficin, De amore, passim.
4 Cf. Platon, Phèdre, 250 b-d.
5 Cf. Platon, Timée, 28 c; 50 b-51 b.
6 Cf. Platon, Phédon, 69 c.
7 II nous a paru opportun de remplacer l'adjectif «interne» (intimo) de l'édition de

Creuzer et Moser, qui à notre avis ne donne pas de sens, par l'adjectif «externe» (extimo),
selon le texte des Opera omnia de Ficin.
8 Cf. Jamblique, Les mystères d'Egypte, II, 2-4.
9 D'après la doctrine de Jamblique à laquelle Ficin se réfère explicitement, nous
pensons qu'il serait nécessaire de remplacer l'adjectif «mutable» (mutabilis) des deux
éditions du texte latin par l'adjectif «immuable» (immutabilis)-, cf. Les mystères
d'Égypte, II, 3; 71, 19-72, 2.
10 Cf. Porphyre, Vie de Plotin, 10.


	Le commentaire de Marsile Ficin sur le traité Du beau de Plotin : notes et traduction de l'argumentation

