Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Andreas Graeser: Bedeutung, Wert, Wirklichkeit. Positionen und Probleme.
Texte zur Philosophie des 20. Jahrhunderts. Bern: Peter Lang 2000. 386 S.
ISBN: 3-906764-99-0.

Wie es Titel und Untertitel erahnen lassen, umfaBt Bedewtung, Wert, Wirklich-
keit ein weites Feld an philosophischen Positionen und Problemen. Die 22
Kapitel, wovon 17 in Aufsatzform bereits veroffentlicht wurden, beschiftigen
sich mit Fragen, die auf den ersten Blick ziemlich entfernt voneinander liegen.
Von der linguistischen Wende (Kap. 1) zur Vernunft nach Mythos und Auf-
klirung (Kap. 2), von Gottlob Freges Bedeutungstheorie (Kap. 2-5) zu den
Problemen der Asthetik (Kap. 12), von Heideggers hermeneutischem «als»
(Kap. 7) zur Leib-Seele-Problematik (Kap. 19), von Ernst Cassirers Philoso-
phie der symbolischen Formen (Kap. 6) zur Beziehung zwischen Erfahrung
und Ethik (Kap. 14): Der jeweils zuriickgelegte Weg ist ziemlich groB, so groB3
jedenfalls, daB er nicht ohne weiteres zu bewiltigen sein wird.

Die vorliegenden Texte, hauptsichlich interpretatorischer Art, wurden of-
fensichtlich in der Zeit zwischen 1980 (Kap. 12) und dem Erscheinungsjahr
des Sammelbandes geschrieben. Sie decken also Themen und Positionen ab,
mit denen sich der Autor in den letzten 20 Jahren beschiftigt hat. Sie bewei-
sen, daB der Autor, bekannt fir seine Kompetenzen im Gebiet der klassischen
Philosophie, liber ein auBerordentlich weites Spektrum an Kenntnissen ver-
figt. Die zahlreichen FuBnoten, in denen oft auf Autoren und Texte hinge-
wiesen wird, die im Haupttext gar nicht erwihnt wurden, bekriftigen diesen
Eindruck.

Trotz der Vielfalt an besprochenen Problemen und Positionen zieht sich
eine Idee durch den Sammelband hindurch: Es ist die Idee einer «pragmati-
schen Orientierung», wie es einem eventuellen Kiufer auf der vierten Um-
schlagseite des Bandes mitgeteilt wird. Dabei geht es offensichtlich darum, in
den Positionen einiger Autoren des zwanzigsten Jahrhunderts Probleme auf-
zuspiiren, die nur, oder am ehesten, durch einen pragmatisch orientierten An-
satz zu losen wiren.

Da nun die Breite meiner eigenen fachlichen Kompetenzen jener des
Autors des vorliegenden Sammelbandes nicht entspricht und da es, besonders
bei einem so weitreichenden Blick, darauf ankommt, den Ansatz im Detail zu
Uberpriifen, werde ich mich darauf beschrinken, den Zusammenhang zwi-
schen Bedeutungstheorie und Pragmatismus etwas genauer zu untersuchen.

Graesers allgemeiner Ansatz in diesem Bereich wird in Kapitel 2 (Bedex-
tung und Bedeutsamkeif) deutlich. «Im Zuge der sogenannten linguistischen Wen-
de wurde das Bedeutungsproblem bekanntlich als das Problem der designati-
ven Sprachverwendung aufgefaBt und rings um die Frege’sche Dichotomie
von Sinn und Bedeutung lanciert» (25). Dieser Ansatz sei jedoch unbefriedi-
gend, da er das «Ideal einer wissenschaftlichen Orientierung» (ibid.) forciere
und damit nicht nur fir die Belange von Dichtung und Kunst, sondern fiir die
natiirliche Sprache ganz allgemein und fiir die Phinomene der Kommunika-



478 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

tion ganz besonders unangebracht sei. Weder in den gingigen Unterscheidun-
gen zwischen meaning und use und meaning und force noch in dem von Paul
Grice vorgeschlagenen Versuch, Bedeutung auf Intentionen der Sprecher zu-
riickzufiihren, erkennt Graeser eine zufriedenstellende Uberwindung der desi-
gnativen Sprachauffassung. Dagegen schligt er vor, «Bedeutungshaftigkeit als
etwas zu verstehen, was im Bereich sprachlicher AuBerungen oft mit Bedeut-
samkeit verwoben ist und insofern einer komplexeren Analyse bedarf» (27).
Dies ist freilich programmatisch, und man ist auf die Art und Weise gespannt,
wie die angesprochene «komplexere Analyse» dann auch aussehen wird. Die
gleich danach angekiindigte Beflirchtung, die Frage nach der Verbindung von
Bedeutsamkeit und Bedeutung «im Sinne des traditionellen Verstindnisses»
ende «zuguterletzt vielleicht doch in der Aporie» (ibid.), liBt allerdings Schlim-
mes ahnen.

Graeser meint, der Gebrauch des Wortes «Bedeutung» lege zweierlei Ver-
wendungsweisen an den Tag: Die eine betreffe das, was «die AuBerung als
AuBerung verstindlich macht», die andere die «Tragweite oder Signifikanz ei-
ner AuBerungy (ibid.), wie etwa bei der Feststellung, daBl Arbeitslosigkeit Ver-
elendung bedeutet. Ob Arbeitslosigkeit nun wirklich Verelendung bedestet, dat-
uber liBt sich streiten. Sozialpolitische Debatten lediglich als semantische De-
batten zu konzipieren, das wire ja verhingnisvoll. So meint auch Graeser, dal3
nur die erste Verwendungsweise als semantisch zu betrachten sei, die zweite
hingegen ein «Sammelbecken unterschiedlicher Dinge» (ibid.) darstelle.

Ist dies einmal festgestellt, so fragt sich, welches die Beziehung zwischen
semantischer Bedeutung und Signifikanz ist. Offensichtlich konnte «Arbeitslo-
sigkeit» nicht Verelendung in seiner Signifikanz haben, wenn das Wort «Ar-
beitslosigkeit» nicht Arbeitslosigkeit, sondern, sagen wir, Addition bedeuten
wirde. Aber wie hingt die Tatsache, daBl «Arbeitslosigkeit» Arbeitslosigkeit
bedeutet, von der Tatsache ab, daB Verelendung zur Signifikanz von «Ar-
beitslosigkeit» gehort? Das ist eine interessante Frage, und es wire niitzlich,
eine iberzeugende Antwort darauf zu finden.

Graeser geht die Frage nicht direkt an: Er greift auf pragmatische Uberle-
gungen zuriick, um zu suggerieren, daB «die Distanz zwischen [der semanti-
schen Bedeutung] und [der Signifikanz] tendenziell zu schwinden» (29) scheint.
Ob die Distanz schon dadurch zu schwinden beginnt, dal wir Sprache ver-
wenden, um Gefithlen Ausdruck zu verleihen (vgl. 28), wage ich zu bezwei-
feln. Ist es nicht gerade die in Frage kommende Distanz, die mich dazu be-
wegt, den Satz «Du hast mich verletzt» zu duBern, statt zu weinen oder zuzu-
schlagen?

Es ist freilich sinnvoll zu fragen, ob die Interpretation eines Sprechers in
einer konkreten Kommunikationssituation durch die gemeinschaftlich be-
stimmte Bedeutung der von ihm verwendeten Worter erschopft ist. Es kénnte
sein, es ist sogar ziemlich oft der Fall, daB der Sprecher seine Worter unge-
schickt auswihlt: Kommunikation gelingt nur dann, wenn wir in der Lage sind
zu erahnen, was unser Gesprichspartner mittels seiner AuBerung sagen wollte.
Pragmatische Zusammenhinge mogen hier hilfreich sein. Das dndert jedoch
nichts an der Tatsache, daB das, was wir (pragmatisch oder nicht) bestimmen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 479

wollen, die «semantische» Bedeutung seiner Worter ist. So gesehen, ist eben
Bedeutung — und nicht Bedeutsamkeit — der fundamentalere Begriff (vgl. 36).

Bei Bedeutsamkeit, schreibt Graeser, kann es sich um eine «natirliche
Partnerin von Bedeutung handeln», und Bedeutsamkeit diizfte auch das sein,
was in vielen Fillen «das Vorkommnis einer Sprachverwendung bestimmt»
(34). Nur, fihrt der Autor sinnvollerweise fort, «damit ist noch nichts {iber die
Art der Partnerschaft gesagt» (ibid.). Gerne wiirde man mehr dariiber erfah-
ren. In einer an dieser Stelle angesetzten Fulnote wird tatsichlich auf Kapitel
11 (Interpretation, Erfabrung und Bedeutung) verwiesen, wo «ein erster Schritt in
diese Richtung» gegangen werden soll (FuBnote 21).

Das angesprochene Kapitel 11 liefert eine Auseinandersetzung mit dem
Begriff der Interpretation und eine willkommene Abrechnung mit dem bereits
im vorhergehenden Kapitel behandelten Interpretationismus, det in seiner radi-
kalen Variante besagt, daf} die «Welt bzw. reale Gegenstinde im normalen Sin-
ne des Wortes unabhingig von irgendeiner Interpretation iiber keine eigene
Existenz verfiigen» (153). In der Wahrnehmung von Interpretation sprechen,
macht Graeser geltend, «hieBe unterstellen, dal wir iber die Option verfiigen,
die Dinge anders wahrzunehmen, als wir sie de facto wahrnehmen, und dal}
wir uns dessen auch bewuBt sind» (171). Dies sei nicht haltbar, da wir «nor-
malerweise keine Wahl haben, ein rotes Ding als grines Ding wahrzunehmen
oder einen Strauch als Baum und umgekehrt» (ibid.).

Das leuchtet zuerst einmal ein. Was aber bringt die Auseinandersetzung
mit dem Begriff der Interpretation in Hinsicht auf die oben aufgeworfene
Frage nach der Beziehung zwischen Bedeutung und Bedeutsamkeit? Es ist
nicht leicht, Graesers Antwort darauf zu bestimmen, da der Bezug zu dieser
Fragestellung im Text nicht explizit formuliert wird.

Kaum jemand wird bestreiten, daB das Verstehen von sprachlichen AuBe-
rungen auf einer Interpretation fuBt. Hier stellt sich eher die Frage, was —
wenn tberhaupt etwas — die Interpretation der Sprache von anderen Inter-
pretationsformen unterscheidet. Graeser behauptet, «Interpretation» sei «we-
nigstens als vierstelliger Terminus anzusehen» (168). Verstehe ich ihn richtg,
so meint er, «Interpretation» sei so zu analysieren: B versteht das von A vor-
gelegte y als x. Dazu komme nun aber die Bedingung hinzu, «dal} die Be-
trachtung von x als Interpretation von y die Annahme involviert, y lasse sich
im Prinzip auch anders verstehen» (ibid.). Méchte ich eine AuBerung verste-
hen, mochte ich beispielsweise dazu Stellung nehmen, so bleibt mir wohl
nichts anderes iibrig, als daB} ich mich fir eine der vielen Interpretationsmog-
lichkeiten entscheide. Wiinschenswert wire es auch, daB ich mich fir die vom
Sprecher intendierte entscheide. Wie mache ich das? Welche Hinweise, seien
sie nun pragmatischer oder anderer Art, darf oder soll ich verwenden, um eine
gelungene Interpretation vorzulegen? Wir sind wieder bei unserem Ausgangs-
punkt: Welche Beziehung besteht zwischen Bedeutung und Bedeutsamkeit?

Wer bestreiten sollte, dal eine solche Beziehung iiberhaupt besteht, der
wird durch die Lektiire von Graesers Buch eines Besseren belehrt. Wer aber
die in Frage kommende Beziehung etwas genauer und systematischer in den



480 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Blick bekommen mochte, der muBl wohl weiter suchen. Graeser selbst ist
vielleicht doch der Meinung, daB die Frage, so gestellt, in der Aporie endet.

(GIANFRANCO SOLDATI

Harald Fricke: Gesery und Freibeit. Eine Philosophie der Kunst. C.H. Beck:
Minchen 2000. 274 S. ISBN 3-406-46514-5.

Wihrend Harald Fricke vor rund zwanzig Jahren noch fragte: «Was ist Poesie?
Und: Was ist gute Poesie? Was fiir Arten von Poesie gibt es? Wie entwickelt
sie sich im Verlauf der Geschichte? Wie hingt sie mit der Gesellschaft zu-
sammen — und wie mit dem einzelnen in dieser Gesellschaft?» (Norm und Ab-
weichung, Miinchen 1981, 11) und in Antwort hierauf ein literaturtheoretisches
Modell von Norm und Abweichung entwickelte, versucht er sich nunmehr den
Fragen: «Was ist Kunst? Und: Was ist gute Kunst? Was fiir Arten der Kunst
gibt es? Wie veridndert sie sich im Verlauf der Geschichte? Wie hingt sie mit
der natiirlichen, wie mit der gesellschaftlichen Welt zusammen — und wie mit
dem einzelnen in dieser Welt?» (11) anzunihern, indem er die Abweichungs-
theorie zu einem Modell von Gesetz und Freibeit erweitert. Drei Anliegen sind
es, um die es Fricke vor allem geht.

Erstens sollen die Grundbegriffe prizisiert werden, aus denen das neue Mo-
dell besteht. In Anlehnung an seine Explikation von «sprachliche Normen»
(Fricke 1981, 64ff.) setzt Fricke beim Begriff «naturgesetzlich bedingte Ver-
haltensnormen» an. Naturgesetzlich bedingt sind diese Normen, Richtlinien
oder Regularititen insofern, als sie konkrete bzw. je spezifische Auswirkungen
auf unser Tun haben. So verlangen uns die Gesetze der Optik gewisse Sehwei-
sen ab, und jene der Akustik bestimmen unser Horen; die Gesetze der Mecha-
nik wiederum normieren unsere Bewegungen, und die der Logik zwingen uns
zu bestimmten Sprechweisen (41ff.). Folgerichtig bezeichnet Fricke vor dem
Hintergrund seiner fritheren Auffassung iiber poetische Abweichungen (Frik-
ke 1981, 84ff.) die «kilinstlerische Abweichungy» jetzt als eine Verletzung solch
naturbedingter Verhaltensgesetze, die vornehmlich dadurch charakterisiert ist,
daf sie eine nachweisbare (sei’s interne oder externe) Funktion erfillt (ebd.).

Zweitens geht es um den Status und die Reichweite, also um den Geltungs-
anspruch des neuen Modells. Konkret will Fricke den Einwand entkriften, sein
Ansatz sei fir ein Verstindnis dessen, was Kunst ist, letztlich zu large; im-
merhin, so der Kiritiker, lasse sich auch die Architektur oder das Design in
Begriffen von Gesetz und Freiheit explizieren, wiewohl derlei Techniken im
Rahmen der Abweichungstheorie erklirtermaBen nicht als Kunste gelten
(48ff.). Zudem wehrt er sich gegen den Vorwurf, das neue Modell sei zu eng
und blende sowohl das Problem der dsthetischen Erfahrung (63ff.) als auch
jenes der dsthetischen Wertschitzung aus (G8ff.). Und schlieBlich begegnet
Fricke auch jenem Vorbehalt, demzufolge die Abweichungsisthetik vollends
ahistorisch oder aber iippig modernistisch ausgerichtet sei (54ff.).

Drittens geht es um die Anwendung des Modells auf unterschiedliche
Kunstwerke bzw. auf Kunstwerke unterschiedlicher Typen — um «interdiszi-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 481

plinire Bewihrungsproben», wie es heilit. Dieses Unterfangen, das sich auf
Beispiele aus allen Kunstsparten erstreckt (75-217), ist wenigstens dreifach
motiviert. Zunichst mochte Fricke uns vorfiithren, wie selbst eine Allgemeine
Asthetik mit der Vielfalt der Kiinste zu Rande kommt; indem nimlich jene
Funktionen, die dsthetische Abweichungen erfiillen, vorab sorgsam auf ein-
zelne Kunstwerke individiert und erst dann, bestenfalls, zu Spezialtypen zu-
sammengefaBt werden. Ferner soll gezeigt werden, dal} sich Abweichungen hi-
storisch graduieren lassen — und zwar ungeachtet dessen, daB sie im Modell
selbst rigide expliziert sind. Und schlieBlich geht es darum darzulegen, wie
sich einzelne Kunstwerke — selbst dann, wenn sie nach individuellen Funktio-
nen sowie nach historischen Abweichungsgraden analysiert werden — Werk-
sorten oder Genres zuordnen lassen. Alles in allem stellen diese Anwendungen
jene empirischen Befunde bereit, die das erweiterte Abweichungsmodell be-
stitigen sollen und ohne die eine solche Philosophie der Kunst, auch in den
Augen des Autors, nichts taugen wiirde.

Eine Philosophie der Kunst? Warum eigentlich trigt dieses Buch das Eti-
kett «Philosophie» im Untertitel? Immerhin handelt es nicht von Philosophen
und dariiber, welch tiefschiirfende Gedanken sie tiber die Kiinste angestellt ha-
ben. Weder ist seitenlang vom Erhabenen, vom Schonen, Interessanten, Gro-
tesken oder HiBlichen als Wesenszug a/fer Kunst die Rede, noch von der
Kunst als Ausdruck, als Verklirung oder als System; ebenso wenig wird mit
Hegel oder Batteux dartiber spekuliert, welches nun die Kunst schlechthin ist,
auf die sich alle anderen Kiinste letzt- und ginzlich zuriickfithren lassen. Auch
liefert uns der Autor keine Asthetik im Sinn einer Kunstphilosophie etwa
analytischer Prigung. Zumindest geht es ihm nicht (oder nur ganz am Rande)
um den ontologischen Status von Kunstwerken, um ihre (syntaktische wie se-
mantische) Struktur oder ithre Moglichkeiten und Grenzen zu reprisentieren;
und schon gar nicht kimmert sich Fricke um all die subtilen Definitionspro-
bleme rund um den (mehr oder minder offenen) Begriff «Kunst», welche sich
Essentialisten, Anti-Essentialisten, Konventionalisten, Intentionalisten, Insti-
tutionalisten, Interpretationisten und wie sie alle heiBen, seit Jahrzehnten
schon um die Kopfe schlagen. Um all dieses geht es also nicht.

Um was dann? In welchem Sinn ist hier von Philosophie die Rede? Im
Sinn der Analytischen Philosophie der ersten Stunde: Philosophie als Werk-
zeug! Das ist, bei Fricke, durchaus pathetisch zu nehmen. Philosophie ist
Sprachanalyse — und damit das beste Instrument Gberhaupt, um begrifflich-lo-
gische Zusammenhinge einzusehen, die auf andere Weise gar nicht erst zu
Tage treten wiirden. Sie ist ein groBangelegtes Unterfangen, das darauf abzielt,
all das, was sich — sei’s nun im richtigen Leben oder, wie in diesem Fall, in der
Welt der Kunst — abspielt, als rationalen Prozell darzustellen, sie ist, wie man
deshalb auch gerne sagt, rationale Rekonstruktion. Als solche darf sie mit den
empirischen Daten nicht unvereinbar sein; in ihr soll nichts Unmégliches oder
Uberfliissiges behauptet werden, und ihre Explikationen miissen empirisch
einzulosen sein. Doch untersteht sie, a/s rationale Rekonstruktion, nicht dem
Diktat von Datenerhebungen, in denen es etwa asthetische Erfahrungen oder
Urteile nur gibt, wo sie von einem Einzelnen (z.B. introspektiv) tatsichlich



482 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

erlebt oder gehabt werden. Als rationale Rekonstruktion geht es dieser Phi-
losophie in ithren Analysen also nicht bloB ums Klare und Deutliche, sondern
vor allem auch «um die jeweils hichste argumentativ erreichbare A/lgemeinbeit»
(45, Frickes Hervorhebungen).

So gesehen hat diese Philosophie der Kunst nichts Spezifisches an sich. Es
durfte auch eine Philosophie der Literatur sein (so der Untertitel von Frickes
Buch aus dem Jahre 1981), und es konnte auch eine solche der Biologie sein
oder der Okonomie oder, weshalb nicht, der Tauromachie. Und doch ist es
diesesmal anders. Denn diesesmal geht es erklirtermalen um eine Philosophie
der Allgemeinen Asthetik. Dazu gehort nicht bloB, daBl man sich iiberlegt, ob es
inhaltliche Gemeinsamkeiten zwischen den durchaus ungleichen Kiinsten gibt
(zum Beispiel eine fundamentale, ihnen allen gemeinsame Funktion; vgl.
219ff). Zum Projekt einer Allgemeinen Asthetik gehort insbesondere auch,
daB man in methodischer oder methodologischer Hinsicht nach einer einheit-
lichen Vergleichsbasis der unterschiedlichen Kinste sucht. Bei Fricke ge-
schieht dies just dort, wo er sein Modell von Norm und Abweichung zu einem
von Gesetz und Freiheit erweitert. Er schreibt: «Die zentrale Schwierigkeit ei-
ner solchen Ubertragung von der poetischen Abweichung auf kiinstlerische
Abweichung iberhaupt ist die folgende: Im Unterschied zum sprachlichen
Material des Dichters sind die Materialien der anderen Kunste (wie Farben,
Formen, Bewegungen, Steine, Klinge) auf eine andere Weise beschrinkt. Be-
schrinkt nicht — oder wenigstens nicht in vergleichbar konstitutivem Malle —
durch gesellschaftlich erzeugte Normen; sondern beschrinkt durch vor aller
Konvention geltende Naturgesetze — bzw. durch daraus resultierende Gesetz-
maBigkeiten. Von solchen Restriktionen versucht sich auf die eine oder andere
Weise jede Kunst gleichermallen zu befreien (so wie die Dichtung von den Re-
striktionen des sozial normierten Sprechens).» (39, Frickes Hervorhebungen).

Damit ist zumindest nahegelegt, dal im Zusammenhang mit den «Sprech-
weisen» (41) (und weiterfilhrend mit Blick auf poetische Abweichungen) von
«Gesetzen der Logik» (ebd.) oder, wie es spiter heillt, «Gesetzen der Verstin-
digung» (45) nicht in einem strikten Sinn die Rede ist — wenigstens nicht im
selben Sinne, wie etwa im Zusammenhang mit unseren Bewegungen von den
Gesetzen der Mechanik die Rede ist. Wiirde es im selben Sinne um Gesetze
gehen, so wiirde der Bereich unserer Sprechweisen freilich ebenfalls durch die
Gesetze der Mechanik bestimmt (Bewegung der Bauchmuskeln, Betitigung
des Vokaltraktes etc.). Dann allerdings wire nicht mehr einzusehen, inwiefern
sich die Poesie von den durch eben diese Gesetze auferlegten Restriktionen zu
befreien versuchte, bzw. inwiefern sich poetisches Sprechen davon auf andere
Weise befreien konnte, als normales, alltigliches Sprechen das tut. (Zudem
wiirde nichts dagegen sprechen, Formen der verschriftlichten Rede — seien sie
nun poetisch oder nicht — als «elementare Abweichungen» zu bezeichnen, und
zwar ganz analog der Idee, die starre Skulptur wiirde gegen die Ungreifbarkeit
der korperlichen Bewegung opponieren [39]). — Vielmehr scheint es so, als sei
hier das Reden iber Gesetze in einem bloB ubertragenen Sinne zu nehmen.
Und zwar insofern, als genau genommen immer schon konventionale
Sprechweisen das Thema sind und mithin davon ausgegangen wird, dal}



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 483

Konventionen (wie im obigen Zitat nahegelegt) fiir unser Sprechen konstitutiv
sind. Gewil}, in einem trivialen Sinn sind Konventionen immer involviert,
wenn wir uns sprachlicher Zeichen bedienen — trivial unter anderem deswe-
gen, weil diese Zeichen ja gerade dadurch charakterisiert sind, daB3 sie zu einer
Sprache gehoren und ithre Bedeutung insoweit arbitrir ist, als es zwischen den
Zeichen und ihrer Bedeutung keinen zwingenden — und sei’s bloB geset-
zesartigen — Zusammenhang gibt. Das indes heiB3t noch lange nicht, dal Kon-
ventionen — um bei diesem Beispiel zu bleiben — bedentungskonstitutiv sind. Mit
anderen Worten: Wenn in Frickes Modell im Zusammenhang mit jenen Ge-
setzen, die uns zu bestimmten Sprechweisen zwingen, stets auch Konventio-
nalitit hineinspielt, und wenn damit vorausgesetzt ist, dal Konventionen u.a.
fir bedeutungshaftes Sprechen konstitutiv sind, so ist diese Voraussetzung
allererst zu begriinden. Weder im neuen Buch noch, was eher zu erwarten
wire, in jenem aus dem Jahre 1981, findet sich der Ansatz zu einer solchen
Begriindung. (Dal} Fricke derlei aber tatsichlich voraussetzt, wird allenthalben
sichtbar — so etwa, wo er von den unterschiedlichen Ebenen der poetischen
Abweichung spricht und konsequenterweise auch von Formen der semantischen
Abweichung [Fricke 1981, 40ff.]). Entsprechend sind die Gegner nicht weit.
Ein Griceianer etwa wird geltend machen, daB es letztlich ganz bestimmte
Zwecke oder Absichten sind, die wir mit unserem Reden verfolgen, und die
die Bedeutung unserer «Sprechweisen» bestimmen. Falls er Recht hat (und
m.E. hat er Recht), ist dies fiir Frickes Unterfangen wenig verheilungsvoll.
Dann nimlich kénnte sich herauszustellen, daBl poetisches Reden (oder
zumindest Aspekte davon) nicht zwingend in Begriffen der Abweichung von
Konventionen oder Normen zu bestimmen ist, was den Versuch, eine allge-
meine Theorie der Kunst in Analogie zum Konzept der poetischen Abwei-
chung zu bauen, bereits im Kern problematisch macht. (Es war nun immerzu
von der semantischen Seite der Poesie die Rede, doch scheint mir der Punkt
allgemeiner Art zu sein. Was z.B. die pragmatische Komponente angeht (vgl.
auch Fricke 1981, 43ff.), 1aBt sich auf Grices Konversationstheorie zuriick-
greifen und hier wiederum geltend machen, dal die entsprechenden Konver-
sationsprinzipien bzw. -maximen gerade nicht gesetzesartigen Charakter auf-
weisen (es sind dies keine «Gesetze der Verstindigung» [45]. Insbesondere
macht es nicht Sinn zu sagen, Sprecher wiirden von diesen Maximen abwei-
chen; vielmehr werden Konversationsmaximen systematisch awsgebenter. Dal}
dieser Unterschied auch sachlich von Belang ist, zeigt sich u.a. im unter-
schiedlichen Stellenwert der konversationalen und konventionalen Implikatu-
ren).

Ob es Fricke in methodischer Hinsicht letztlich gelungen ist, sein Abwei-
chungsmodell zu einer allgemeinen Theorie der Kunst zu erweitern, 1a3t sich
natirlich nicht anhand von solch oberflichlichen Andeutungen entscheiden,
wie sie im vorigen Abschnitt zu finden sind. So oder so haben wir mit «Gesetz
und Freiheit» ein durchs Band verstindliches, gut geschriebenes, gelehrtes,
geistreiches und nicht zuletzt engagiertes Buch zur Hand — ein typisches
Fricke-Buch eben. Typisch? Nicht ganz. Wo vom Tod die Rede ist, von dem,
was unwiderruflich ist und von unseren letztlich doch bescheidenen Méglich-



484 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

keiten, thm zu trotzen, da scheint es, als sei der Autor mit den Jahren leiser
geworden.

KLAUS PETRUS

Brad Hooker: Ideal Code, Real World. A Rule-consequentialist Theory of Morality.
Oxford: Clarendon Press 2000. 213 pp. ISBN 0-19-825069-X.

Im Folgenden werden zwei Abkiirzen verwendet: RK steht fiir Regelkonse-
quentialismus; HK fir Handlungskonsequentialismus. — Obwohl das Buch
von Hooker relativ knapp ist, enthilt es nahezu enzyklopidische Literatur-
hinweise auf eine Spezialliteratur, die in der deutschsprachigen Welt wenig be-
kannt ist. Hooker kann in gewisser Weise aus dem Vollen schopfen, nimlich
aus der Diskussion um den sog. Regelutilitarismus. Er beansprucht entspre-
chend keine Originalitit fiir seine Position, die jener von Richard Brandt nahe
steht, sondern legt den Akzent auf die neue Kombination von Argumenten.
Der Ausdruck «Konsequentialismus» an Stelle von «Utilitarismus» ist aller-
dings neutraler und liBt sowohl eine Erweiterung der Wertgrundlage Gber den
Hedonismus und die Interessentheorie hinaus (Wertpluralismus) zu als auch
die Verknipfung mit Fairnessriicksichten auf die Gruppe der am stirksten Be-
nachteiligten — eine Theorienvariante, die inzwischen auch als Gerechtig-
keitsutilitarismus bekannt geworden ist.

Im ersten, einleitenden Kapitel werden Fragen der Methodologie genannt.
Hooker ist nicht bereit, auf eine unparteiische Theorie zu verzichten und sich
einfach dem moralischen common sense zu tberlassen, denn es soll Aufgabe
der Theorie sein, Uneinigkeiten (vielleicht nicht alle, aber doch einige) auf un-
parteiische Weise zu bereinigen. Hooker ist wie sonst selten ein Autor explizit
und transparent in Bezug auf die Anforderungen an moralische Theorien (vgl.
S. 4). RK erfindet die moralischen Regeln nicht neu, sondern kniipft an iiber-
zeugende allgemeinen Auffassungen der Alltagsmoral an und versucht diese
intern konsistent und in Ubereinstimmung mit jenen moralischen Uberzeu-
gungen in Bezug auf einfache, unumstrittene Fille zu formulieren, die wir
nach sorgfiltiger Uberlegung beibehalten. Dabei konfrontiert er sie mit der
entscheidenden Testfrage: Was wiren die zu erwartenden Konsequenzen,
wenn sich jedermann frei fihlte, dies zu tun? (vgl. S. 5). Die Ndhe zum Kohi-
rentismus und zu Rawls’ Uberlegungsgleichgewicht ist uniibersehbar. Die
Doppelaufgabe der Theorie besteht sodann darin, die Richtigkeit dieser mora-
lischen Uberzeugungen zu erkliren und sie von einem unparteiischen Stand-
punkt aus zu rechtfertigen. SchlieBlich sollte uns die Moraltheorie helfen, ei-
nige besonders umstrittene und schwierige Fille zu l6sen. Die hier aufgezihl-
ten Punkte dienen als Kriterien des Theorienvergleichs; sie erlauben es uns,
die Leistungsfahigkeit konkurrierender Moraltheorien zu evaluieren. Hooker
glaubt zeigen zu kénnen, dal der RK in allen Punkten entweder besser oder
nicht schlechter abschneidet als die theoretischen Alternativen des HK, der
Vertragstheorien oder des Rossschen Regelintuitionismus. Inhaltlich kann der
1930 von David William Ross formulierte Katalog von Prima-facie-Regeln als



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 485

Einstieg dienen, enthilt er doch den inhaltlichen Kern einer Moraltheorie —
die Forderungen, Versprechen zu halten, andere nicht zu schidigen, ithnen zu
helfen etc.

Das zweite Kapitel beginnt mit einem Portrait des RK und schlieBt mit ei-
nem sehr zuriickhaltenden Plidoyer fiir einen Gerechtigkeits-Konsequentia-
lismus gegeniiber einem puren Regelutilitarismus. Dabei geht es um ein Prin-
zip der Prioritit der Verbesserung des Wohls der am schlechtest Gestellten
(vgl. S. 45 und 55-59). Die tieferen Meinungsverschiedenheiten zwischen bei-
den Varianten betreffen allerdings empirische Fragen — z.B. die Wirksamkeit
von Anreizen (vgl. S. 55 und 65). Man kénnte z.B. sagen, wer den Armsten
hilft, gibt ithnen keinen Anreiz, ihre Situation selber zu verbessern. Zur Beur-
teilung dieser Frage steht natirlich die Art und Weise der Hilfe zur Debatte,
insbesondere die Frage, wie Hilfe in Anreize zur Selbsthilfe miinden kann.
Abmachungen und Vertrige haben keinen intrinsischen Wert, sondern sie bil-
den wichtige Mittel zu anderen Zwecken, z.B. als Scharniere von Kooperation.
(Die Auffassung der «Heiligkeit» von Vertrigen wiirde uns absurderweise dazu
verpflichten, moglichst viel Vertrige abzuschlieBen ; vgl. S. 34) Zur Fairness
bei Vertrigen, die als implizite Versprechen verstanden werden konnen, geho-
ren vier Bedingungen, die sorgfiltig und mit nutzlichen Literaturhinweisen
dargelegt werden (vgl. S. 53f.). Es gibt zwei unabhingige Dimensionen von
Fairness, nimlich die Anerkennung von Abmachungen unter verniinftigen
Personen und die Aussicht auf leistungsproportionale Verdienste. Beide Di-
mensionen konnen vom RK erklirt werden. Abmachungen sind besonders
verbindlich, wenn sich andere bereits daran gehalten haben, und der Lei-
stungslohn dient als wichtiger Anreiz zur Produktivitit. Da das Zentrum eines
Systems von Anreizen die Erwartung ist, daB Abmachungen honoriert werden
— man erinnere sich hier an Benthams Prinzip der Nicht-Enttiuschung ver-
ninftiger Erwartungen! —, so miiBten Abmachungen, die sich iber das Prinzip
der Verdienste hinwegsetzen, innerhalb gewisser Grenzen trotzdem verbind-
lich sein. Dies ist nur ein Beispiel fiir den Nachweis, dal der Regelutilitaris-
mus mit dem Standpunkt der moralischen Intuition ibereinstimmen kann
(vgl. S. 54f.). Fir eine freie ockonomische Konkurrenz scheinen ein Plus an
Freiheit und ein Plus an Anreiz zu sprechen. Im Unterschied zum Kontrak-
tualismus ist der RK bereit, allen empfindungsfihigen Wesen — also auch
manchen Tieren — einen moralischen Status zuzugestehen (vgl. S. 66-70).

Das dritte Kapite! ist der Ausformulierung des RK gewidmet. Zur Debatte
steht der verniinftigerweise erwartete Nutzen, nicht der oft schwer voraussag-
bare tatsichlich eintretende Nutzen. Damit begegnet Hooker klassischen Ein-
winden gegen die Voraussehbarkeit von Handlungsfolgen und anderer kinfti-
ger Ereignisse — Einwinde, die fir gewisse Kritiker bereits als hinreichend
gelten fiir den Nachweis der Unhaltbarkeit und Unbrauchbarkeit des Konse-
quentialismus. Im Zentrum des RK steht nicht die Befolgung (compliance),
sondern die Annahme (acceptance) und Verinnerlichung von Regeln. Die
Tragweite dieser Unterscheidung wurde bereits von Richard Brandt (Toward a
Credible Form of Utilitarianism, 1963) erkannt. Das angemessene Verstindnis
der Anforderung an Verinnerlichung von Regeln — diese sollen zu festen Be-



486 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

standteilen des Charakters einer Person werden — verdeutlicht die Eigenstin-
digkeit und Stabilitit des RK. Ist eine Regel einmal verinnerlicht, so ist eine
Person nicht mehr bereit, diese Regel leichtsinnig zu ignorieren oder durch ei-
nen Rekurs auf den allgemeinen Nutzen abzuwerten. Deshalb glauben Auto-
ren wie Brandt und Hooker fest daran, daBl auch im Falle von Regelkonflikten
keine Gefahr besteht, daB der RK in einen Handlungskonsequentialismus
(HK) zuriickfillt. Eine instabile Mischung von HK und RK wird dagegen von
Hare und an einigen Stellen auch von Mill und ausnahmesweise sogar von
Brandt empfohlen.

Das von David Lyons (Forms and Limits of Utilitarianism, 1965) formulierte
Argument des Kollapses von RK in HK wird in den Kapiteln 4 und 7 weiter
untersucht und zuriickgewiesen. Die Details dieser Argumentation sollen hier
nicht wiederholt werden. Die Widerlegung des Kollaps-Einwandes ruht auf
zwei Siulen: Zum einen muBl man sich von der Vorstellung befreien, der RK
sei aus dem HK logisch abgeleitet. Es trifft nicht zu, daB der Konsequentia-
lismus auf einer Pflicht, das Gute zu maximieren, basiert, oder dal} eine solche
angebliche Pflicht als letztes Kriterium von Richtig und Falsch akzeptiert wer-
den muB. Die moralischen Regeln sind deshalb auch nicht bloB Mittel oder
Strategien fir die beste Realisierung eines solchen Kriteriums. Das beste Ar-
gument fiir RK ist also nicht eine Deduktion aus dem HK, sondern der Er-
klirungswert des RK zur Vereinheitlichung unserer moralischen Uberzeugung
und deren Bewihrung im Theotienvergleich. Zum anderen ist der RK, der
sich gegen die Versuchungen eines direkten Rekurses auf die Grundnorm ei-
nes HK abschottet, keineswegs verdammt zur Verwisserung des Konsequen-
tialismus durch einen Regelfetischismus. Dieses Dilemma laBt sich vermeiden,
indem dem Regelkanon eine Regel zur Vermeidung von Katastrophen hinzu-
gefiigt wird. Lassen sich echte Katastrophen nur durch Verletzung morali-
scher Regeln verhiiten, so hat diese Regel Prioritit. Diese Regel wird wie alle
anderen Regeln ebenfalls zu einem festen Bestandteil der Motivation morali-
scher Akteure («a motivation to prevent disaster» S. 98, «a rule to prevent dis-
aster» S. 131, 133f. 135, 165, 169).

Die Kapitel 7 und 8 sind bemiiht, die Annahme einer Pflicht zur Maximie-
rung des Guten weder als Fundament des HK noch als eine Prima-facie-Regel
unter anderen (wie das Ross tut) zuzulassen. Wie aus den Arbeiten von Peter
Singer, Peter Unger und Shelley Kagan hervorgeht, erweist sich der HK (je-
denfalls aus der Sicht der Alltagsmoral) als tbertrieben anspruchsvoll (vgl. S.
149ff)). Einmal mehr bewihrt sich der RK darin, eine wohlerwogene morali-
sche Uberzeugung zu bestitigen, die besagt, daBl unsere Pflicht, anderen zu
helfen, Grenzen kennt, und zwar Grenzen, die — jedenfalls unter normalen
Umstinden — nicht mit der totalen Erschopfung oder dem Lebensopfer von
Personen zusammenfallen. Rein theoretisch und aus der Optik eines HK be-
trachtet, sind diese Grenzen gar nicht zu ziehen. Und auch in der Realitit haf-
tet einer prinzipiellen Beschrinkung der Pflicht zu helfen das Pudendum der
Willkiir, wenn nicht der egoistischen Selbstgefilligkeit an. Man halte sich je-
doch nochmals vor Augen, daB es fiir den RK nur darum geht, wie viel jeder-
mann frei stehen sollte. Nattrlich steht es jedermann frei, sich bis zur Anni-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 487

herung an das Elend der Elendsten fiir diese zu engagieren. Doch sollte sich
niemand frei fithlen, weniger zu tun? Sollten alle, die sich nicht permanent
aufopfern, ein schlechtes Gewissen haben? Hier besteht die eigentliche Crux
einer Theorie, welche nur den Nutzen fiir die Notleidenden im Visier hat,
ohne die Sanktionskosten der allgemeinen Durchsetzung und Verinnerlichung
moralischer Gebotsnormen zu bedenken. Diese Sanktionskosten erstrecken
sich sowohl auf die Fortsetzung und Aufrechterhaltung der Internalisierung
eines Standards innerhalb einer Generation (ongoing costs) als auch auf die in
jeder Generation und gegen die evolutionire Pridisposition zum Egoismus ar-
beitende Umerziehung (transition costs, vgl. S. 141) Der HK neigt nicht nur
dazu, diese Kosten zu vernachlissigen, sondern er fordert generell groBte Op-
fer, wenn immer das allgemeine Wohl auch nur um ein wenig vergroBert wer-
den kann. Er kennt keine plausiblen Schwellenwerte, welche einen Spielraum
fur gute, aber optionale Handlungen (supererogation, unvollkommene Pflich-
ten) freihalten. Der HK fordert auch unkoordinierte und iterative Opfer, d.h.
Leistungen, was auch immer die anderen tun, oder Leistungen, die ich voran-
gegangenen Leistungen immer noch beliebig hinzufiigen kénnte. Gegen die
Forderung einseitiger Opfer spricht die enorme Bedeutung, die auch der RK
der Reziprozitit zur Begrenzung maBloser moralischer Forderungen zumiBt
(vgl. S. 125, 162). Die von Hooker empfohlene Regel lautet: Die Pflicht zu
helfen umfaBt eine von der iberwiegenden Mehrheit zu akzeptierende Pflicht
zur progressiven Reichtumsabgabe zwischen 1 und 10 Prozent des eigenen
Vorrats an Reichtum und Zeit (vgl. S. 163f). Auch Arme haben, wenn sie nur
Gelegenheit und Zeit haben, eine Pflicht zu helfen, etwa um einen ertrinken-
den Krosus zu retten.

Das neunte und letzte Kapitel formuliert einige Regeln in Bezug auf die Eu-
thanasie. Es zeigt auch auf, wie sehr die Idee einer moralischen und einer juri-
stischen Gesetzgebung zusammenriicken konnen, auch wenn der begriffliche
und reale Unterschied zwischen Recht und Moral beachtet wird. Nur die frei-
willige (aktive oder passive) Euthanasie hat eine Chance, unter geeigneten
VorsichtsmaBnahmen zu einer Praxis zu werden, welche sowohl dem Prinzip
der Verhiitung von Leiden als auch dem Respekt vor Autonomie geniige tut.

Nun zu den kritischen Einwinden. Der RK stellt eine kluge Synthese zwi-
schen Deontologie und purem Konsequentialismus dar (vgl. S. 111). Den
Vertretern beider Lager wird er jedoch als inkohirenter Verrat erscheinen.
Der schlechte Ruf bei den Deontologen ist gewil3 leichter zu verkraften, denn
die moralischen Regeln fallen nicht fertig vom Himmel und missen einer
Deutung und theoretischen Durcharbeitung unterzogen werden. Der schlech-
te Ruf bei den Konsequentialisten dagegen ist schwerer zu ertragen, versteht
sich doch der RK als eine Unterart des Konsequentialismus. Pure Konsequen-
tialisten werden sich nicht oder wenig um die Stimme der Alltagsmoral kiim-
mern, die unter anderem auch die Stimme der Ahnen und ihrer Vorurteile und
Konfusionen darstellt. Pure Konsequentialisten werden sich weigern, zur Dis-
kussion stehende Regeln anders als ausschlieBlich durch Folgeniiberlegungen
zu begriinden. Sie werden die besonders bescheidene Variante des RK, die
Hooker als «wary rule-consequentialism» (S. 114) empfiehlt, als unzulissige



488 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Verwisserung ablehnen. Nur ein Beispiel: Sanktionskosten sollen ernst genom-
men werden, doch die Bekehrungskosten fiir Rassisten oder Sexisten zihlen
wie andere sogenannte externe Priferenzen nicht (vgl. S. 116, 62, 80)! Ich kann
diesem Argument nicht folgen: Entweder werden Sanktionskosten (z.B. die
Leiden und neurotisierenden Effekte von Repression, Uberwachung und Um-
erziehung Erwachsener) zu Buch gefiihrt, oder der RK verliert seine wichtig-
ste Stitze zur Abgrenzung vom HK.

Die Anziehungskraft des RK besteht darin, daB er die Mingel des HK
kompensiert. Doch die Bezugnahme auf Regeln stoBt auf Grenzen. Die er-
wihnte Regel zur Vermeidung von Katastrophen ist ein Beispiel. Wer beur-
teilt, was als Katastrophe oder Ausnahme zu gelten hat? Fir gewisse Politiker
und Teile der Bevolkerung sind z.B. 10 Prozent Arbeitslose bereits ein ein
Notstand. Oft dreht sich der Streit in der Politik um die Definition des Aus-
nahmezustandes, wie bereits Carl Schmitt konstatiert hat. Angesichts solcher
Kontroversen kann man sich fragen, wie hilfreich die neue Regel ist. Mit glei-
chem Recht konnte man sie auch als diskutable Ausnahme der moralischen
Regeln betrachten.

Einen weiteren Angriffspunkt bietet die geforderte Anpassung an morali-
sche Intuitionen, insbesondere an solche der Gerechtigkeit. Es gibt keine klar
umrissenen und homogenen moralische Intuitionen zur Gerechtigkeit. So halt
sich z.B. der Gutsbesitzer im Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg in Mt
20, 1-16 an die gleiche Abmachung mit allen Arbeitern, obwohl nicht alle
gleich lang arbeiten. Arbeiter, die linger gearbeitet haben und vielleicht auch
einige unbeteiligte Betrachter werden diese Entscheidung ungerecht finden,
andere — sogenannte Legalisten — nicht. Der kritische Punkt besteht darin, daf3
moralische Intuitionen nicht notwendigerweise bestimmt und ibereinstim-
mend sind. Mit welchen Intuitionen soll man ibereinstimmen, mit jenen der
Legalisten, der Anhinger eines strikten Leistungslohns oder mit den Uberzeu-
gungen der Befiirworter eines Stundenlohns? Es ist nicht klar, mit welchen
Intuitionen die Theorie ubereinstimmen oder wie sie die verschiedenen Ge-
sichtspunkte gewichten soll. Soviel sei kritisch angemerkt gegen Hooker, der
glaubt, seine Theorie haben den Test bestanden.

Die Studie von Hooker ist alles andere als eine Propagandaschrift fir den
RK. Sie steht in einer Tradition von kritischen Untersuchungen, die gegen
Ende des 19. Jahrhunderts durch Sidgwicks Methods of Ethics erdffnet wurden.
Der RK ist frei vom Glamour sog. neuer Ethiken. Sein Profil, seine Vorzige,
aber auch seine Liicken werden durchsichtig gemacht. Im Unterschied zu Sidg-
wick wird der Egoismus jedoch nicht ernsthaft als eine Theorie der Rationa-
litait und als eine echte Rivalin unparteilicher Moraltheorien in Erwigung ge-
zogen. Trotzdem wird die Anpassung des unbegrenzten Altruismus an die All-
tagsmoral de facto zu einer Anpassung an den von Mackie charakterisierten
unausrottbaren und evolutionir stabilisierten Egoismus der menschlichen Na-
tur (vgl. S. 137). Ich glaube, daB Hooker viel zu umstindlich argumentiert; er
macht, einfach gesagt, Zugestindnisse an den Egoismus. Dieser kann als ra-
tionale Position nicht zum vornherein diskreditiert werden. Warum sollte es
irrational sein, das eigene Wohl im Auge zu behalten? Egoismus und Elitis-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 489

mus, besonders die Orientierung an den iberlegenen Talenten einiger Indivi-
duen (die Position von Nietzsche, auf die auf S. 61 angespielt wird), sind und
bleiben hartnickige Hindernisse fiir Moraltheorien, die sich auf unparteiische
oder neutrale Griinde zu stiitzen meinen. Der Egoismus bildet den Schatten
der philosophischen Ethik; es ist nicht damit getan, den Egoismus als ratio-
nale Methode in eine FuBnote zu verbannen (vgl. S. 110, Anmerkung 24).

JEAN-CLAUDE WOLF

Peter Koslowski: Philosophien der Offenbarung. Antiker Gnostizismus, Franz
von Baader, Schelling. Paderborn et al.: Ferdinand Schoéningh 2001. XXXIII+
918 S. ISBN 3-506-74795-9.

Was Peter Koslowski seit den 80er Jahren in Aufsitzen und Monographien er-
arbeitet hat, das schaut er in seinem groBen Werk Philosophien der Offenbarung
zusammen. Das macht auch die Grundlichkeit aus, mit der Koslowski die
Thematik bemeistert und gut nachvollziehbare Einblicke in Genese und Sy-
stematik des Gnostizismus, Franz von Baaders und Friedrich Schellings gibt.
Es bringt aber auch Redundanzen hervor, die mitbedingt haben, dafl Kos-
lowskis Arbeit schlieBlich diesen Umfang erreicht hat. Die Schrift ist in vier
Biicher unterteilt, in denen die durchlaufenden 44 Einzelkapitel entfalten wer-
den.

Im Ersten Buch (Gnostizismus und theosophische Gnosis als Theorien der Ge-
samtwirklichkeit, 15-274) wird als der wesentliche Grundzug des Gnostizismus
sein Monismus herausgestellt, was sich an dem zeigt, was Koslowski als den
«Kern der gnostischen Heterodoxie» (13) und zugleich als Systementscheidung
fur jedes Gottdenken ausweist: die Interpretation des Bosen. Gelesen wird es
im Gnostizismus ausschlieBlich als Selbstprozel des Absoluten, das damit not-
wendigerweise verzeitlicht und verweltlicht wird. Wie bei Valentinianus baut
sich somit eine «tragische ProzeBontologie» (62) auf, die aufgrund des durch
die Verzeitlichung erzwungenen Gedankens einer Abfolge von Gottheiten
(106) sowie der Vergottlichung des erkennenden Menschen als «Allmensch»
(119) eine schillernde «Zwischenstellung des Gnostizismus zwischen Mono-
theismus und Polytheismus» (70) einnimmt. Gnostizismus denkt dabei diesen
ProzeB als notwendiges Geschick. Deshalb mutiert in all dem ein wnfreiwillig
werdendes und leidendes Géttliches. So anonym wie dies Geschick zeigt sich
auch die Sprache des Gnostizismus: In ihm sind die Namen erloschen. An
ihre Stelle wird das «Allgemeine des Begriffs» (96) gesetzt, freilich mit drama-
tischen Bogen. Koslowski urteilt: «Das System des werdenden und leidenden
Gottes ist die <Meistererzihlung und Metaphysik des tragischen BewuBtseins»
(79). Dem hilt Koslowski hier wie auch spiter den christlichen Gedanken der
Vollendung Gottes sowie der Einheit von Schopfer- und Erlosergott aufgrund
des Trinititsdogmas entgegen (109f.). DaBl Koslowski von hier aus eine «Nihe
des Judentums zum Gnostizismus des die Welt erleidenden Gottes» (142) auf-
grund des betonten jidischen Monotheismus aufwirft, gehort vielleicht zu den
krassesten Fehleinschitzung dieser Schrift. Das 1aBt sich nur denken, wenn es



490 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

ohne Ricksicht auf die fundamentale Wesensdifferenz von Gott und Welt
ausgesagt wird; gerade diese wird durch den £abod, die Bilderlosigkeit, die Na-
menlosigkeit des biblischen Gottes immer wieder eingeschirft. — Nach dieser
Motiverhellung des Gnostizismus faBt ihn Koslowski schlieBlich in einer biin-
digen und treffenden Grundbestimmung zusammen: «Der Gnostizismus ist ...
eine Denkweise und Moglichkeit des Geistes, eine dynamisch-genetische Theo-
rie der Totalitit zu schaffen, in der die Erkenntnis der Totalitit, die Erkennt-
nis des Absoluten und die Etkenntnis des Menschen verwoben sind in die Et-
kenntnis der Genese der Totalitit als eines Prozesses, der als ein Drama der
Gnosis, der Erkenntnis, durch Selbstformation, Fall und Reintegration det
Gottheit bestimmt ist und in diesen Momenten, die wiederum als Stadien der
Entwicklung des Geistes gefaBt werden, die Prinzipien seiner Bewegung fin-
det» (154). Dem gegentiber findet die sog. theosophische Gnosis eine klar an-
dere, eine christliche Grundorientierung: In ihr sind wie bei Bohme Mensch
und Natur Schopfung und die Natur nicht «die Natur des Absoluten» (232);
der ProzeBl Gottes mit der gefallenen Schopfung ist kein SelbstprozeB Gottes,
sondern gilt der «Restauration» (229) der Schépfung. Erst in einem solchen
Ansatz wird nach Koslowski Geschichtlichkeit gedacht, «weil es gleichzeitig
eine Gibergeschichtliche Welt des Ungrundes gibt und kiinftig eine ungeschicht-
liche Welt des vollendeten Pleroma geben wird» (246). Theosophische Gnosis
verteidigt also Schopfung und Gott. Deshalb auch hat sie sich genau in dem
Moment entwickelt, als «die historische Aufklirung anti-theologisch geworden
war» (270).

Im Zweiten Buch (Die Philosophie Baaders als offenbarende Philosophie und
Philosophie der Offenbarung, 275-562) gelangt Koslowski in die thematische Mit-
te seiner Arbeit. Das zeigt sich zum einen daran, daB Koslowski Baaders Den-
ken weithin immanent entwickelt und die gute Balance von AuBlen- und In-
nensicht des Ersten Buches aufgibt; zum anderen aber wird an diesem Buch
deutlich, daB schon Koslowskis Lektiire des Gnostizismus Baadersches Ge-
prige trug; ganz Ahnliches gilt fiir die Entfaltung und Kritik Schellings im
Dritten Buch sowie die Erarbeitung des Vierten Buches. — Baader, ein radika-
ler «Anti-Cartesianer» (281), liBBt Philosophie generell mit dem cogitor, ergo sum
(318) beginnen, weil kein Mensch sich selbst setzt, sondern geschaffen, also
nicht goéttlich ist, was Baader auch zur Verneinung menschlicher Autonomie
gefihrt hat (343). Dem cogitor entsprechen in seiner Philosophie «Grundan-
nahmen» (296), von denen nach Baader das Christentum die entscheidenden
bietet, weil sie in Konkordanz mit der Geschichte, dem spekulativen Vermo-
gen, der Reflexion von Natur und Gesellschaft sowie der Dogmatik gedacht
und gleichzeitig gegen die negative Dialektik als «Sucht der menschlichen In-
telligenz, die diese zur vollstindigen Entgriindung und zum grundlosen Ent-
sinken fiihrt» (384), gekehrt werden konnen. Dabei haben Baader und Kos-
lowski hier und auch spiter immer wieder einen Gegner im Auge: Hegel. Als
sinnhafte Grundannahme, als Axiom der Axiome, gilt Gott, der selbstbewuBt,
weil absolut von sich und fir sich sein muB3, «ewiger Anfang und ewige Folge
aus sich» (312). Von ihm kann aufgrund der menschlichen Analogien das Ent-
scheidende gewuBlt werden — in aller Grundunterscheidung, die Koslowski



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 491

nach Baader immer wieder zwischen Gott und Schopfung aufmacht. Diese
Analogien tragen auch noch postlapsarisch. Denn die Folgen des Siindenfalls
haben nicht alles Vermégen ausgeloscht, weil sie nicht voll eingetreten sind.
Gott wollte nach Baader den Menschen durch die Versuchung in seinem Da-
sein befestigen; indem dieser aber gefallen ist durch die «Imitatio» (430), also
durch die falsche Ermichtigung, als wire er Gott, tendierte alles auf Entma-
terialisierung, d.h. nach Baader aufs Anorganische, auf das Tote (449). Gott
aber erhielt die lebendige Materie und rdumte ihr noch Weile ein. Geblieben
aber ist die «Doppeltendenz des Hoffahrtsgeistes und des Niedertrichtig-
keitsgeistes» (474). Gleichwohl ist der Mensch Analogie fiir Gott, und zwar als
Bild Gottes (489f.), dessen wahre Gotteserkenntnis als «prisentische Anglei-
chung an das Bild Gottes im Erkennen Gottes» (375; dhnlich auch 528) ge-
dacht wird. DaB8 das nicht als gnostizistisches Motiv interpretiert wird bei
Koslowski, liBt sich daraus verstehen, daBB Baaders These der Angleichung auf
der Basis der Vollendung Gottes und der (sindigen) Abstindigkeit des Men-
schen aufruht und es also zu keiner Identititssetzung zwischen beiden kommt.
Einer Identitit steht ja faktisch der Siindenfall entgegen, der Gottes Wesen
nicht trifft, sondern nur das Geschaffene. Hier aber fand er nach Baader zwei-
fach statt: als Siindenfall der Engelwelt, dann als Stindenfall der Menschen-
welt, in der das Bose nicht gesetzt, sondern fortgesetzt wurde (532) und sich
an der Zweiheit der Kreatur bos spiegelt (427). Aufgabe des Menschen war es,
den ersten Siindenfall zu heilen. Weil der Mensch das aber verraten hat, dar-
um kommt nach Baader Gott durch seinen freiwilligen «Descensus» (436) in
die Zeit. Baader versteht das nach Koslowski als «Opfer Gottes, das Gott der
Welt bringt» (405). Auf diesem Weg geraten Baader und Koslowski in eine
Opfertheorie, die eher nach einer Aufnahme hymnologischer Elemente als
nach spekulativer Durchdringung aussieht und generell darauf hinweist, dal
Koslowski, wenn er christlich-dogmatische Gehalte in die Diskussionen seines
Buches einbringt, das spekulative Niveau der sonstigen Erarbeitung nicht im-
mer halt (bes. 20; 133; 138; 142; 320; 401; 581; 654; 755; 759; 789; 794-797;
802f.). — Angezielt wird die Vermittlung der These der Freiheit Gottes ange-
sichts der siindigen Welt gegen Ende des Zweiten Buches: «Gott erleidet nicht
das Leiden, sondern er nimmt das Leiden freiwillig auf sich» (538). Das bildet
zwar die StoBrichtung gegen Schelling, vorbereitet durch die Darstellung von
Baaders Widerspruch gegen Hegels Identitit von AuBerung und EntiuBerung,
Endlichem und Unendlichem, auch gegen Hegels Doketismus, Monismus und
gegen sein «Moglichkeitssystem» (558) ohne wirklicher Geschichte; doch man
fragt sich, wozu ein solches Opfer gut sein soll. Warum diese (erneuerten)
Denkwege, die wie ein gnostizistischer Schatten in der sog. theosophischen
Gnosis witken? Zeigt sich da nicht auch in der theosophischen Gnosis eine
Grenze der Spekulation an, die widerspriichliche Ergebnisse erzielt, wird sie
tberschritten?

Im Dritten Buch (Schellings Philosophie der Offenbarung als vollendeter Gnosti-
zismus; 563-733) nimmt Koslowski wieder seine kritische Sichtung auf und tut
dies wie im Ersten Buch in einem guten Verhiltnis von Innenansicht und Aus-
sensicht. Dabei verfolgt er den Weg Schellings von 1810 bis in seine Alters-



492 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

philosophie. Uber die Entdeckung in Die Weltalter, Philosophie sei «erzihlen-
de Philosophie» (575), kam Schelling an die Grundmotive positiver Philoso-
phie heran, die ihren Anfang in der «iberschwengliche(n) Freiheit Gottes»
(606) nimmt, dann aber durch die Temporalisierung des Goéttlichen eine kom-
plizierte Theogonie ersinnt, in deren Mitte vom Heidentum her Dionysos mit
seinen notwendigen Leiden und vom Christentum her Christus als die vom
Vater, dem vollen Gott (623), unabhingig gewordene Person (630) stehen.
Wenn Schelling das als positive Philosophie kennzeichnet, so deshalb, weil das
von ihm Erdachte Offenbarungserfahrungen voraussetzt, die nicht apriori
ausgemacht werden kénnen. Gleichwohl sieht Koslowski, da sich Schelling
das Christentum nicht zum MaBstab nimmt, sondern seinem eigenen Denken
unterordnet (587). Da taucht dann die Konstruktion auf, dal der verschlosse-
ne Wille des Vaters sich am Menschen als dem «Band der géttlichen Einheit»
(611) auftun soll, der Mensch als «SchluBBgeschopf» (626) direkt im Selbstpro-
zeB Gottes lebt, aber diesen durch seinen Fall tragisch wendet. Daher erdenkt
dann Schelling den Sohn, der unabhingig vom Vater werden mul}, um das (ge-
fallene) AuBer-sich-Sein Gottes aufzuheben. Ist der Stndenfall nun Voraus-
setzung fiir Gottes Personlichwerden, dann liegt Schellings Gedanke nahe, Sa-
tan sei der ilterer Bruder Jesu, der ins Gottesgeschehen hinein gehdre (683).
Dem hilt Koslowski wiederum den an Baader entwickelten Gedanken des frei-
willigen Opfers Gottes in Menschwerdung und Tod Jesu entgegen (679). So
zeigt sich fiir Koslowski, daB Schelling den alten Gnostizismus auf neue Weise
wieder gebracht (711) und durchgedacht hat in einem philosophischen Ge-
samtsystem (692), das er zugleich als Aufgabe der Deutschen Nation verstan-
den hat. Damit stellte sich bei Schelling auch die Abwertung des Judentums
und seines Gottesbekenntnisses ein (677).

Im Vierten Buch (Die Philosophie Baaders, der Deutsche Idealismus und die
Moderne; 735-860) werden zunichst nochmals Baader und Schelling zusam-
mengefalit, wobei auch hier Baader leitend bleibt, weil er die unverzichtbare
«Analogia hominis» (750) eingebracht und so durchgedacht hat, dal Gottes
Freiheit als Ubergeschichtlichkeit plausibel und die Gefahr eines absoluten
Wissens abgewiesen wird. An dessen Stelle tritt die Glaubwiirdigkeit (760) mit
der ihr eigenen «Logik der Wandlung» (773), die Geschichte, Freiheit, Tat und
Singularitit aufnimmt, dadurch offen wird und so rationaler bleibt als Schel-
lings «groBes Poem des Absoluten» (767). Abermals zielt Koslowski von hier
aus auf das «Selbstopfer Gottes in Christus», das «die erste Wandlung der ge-
fallenen in die verklirte Natur und die Vorwegnahme des kiinftigen status glo-
riae» (793) darstellt. — Im letzten Gang blickt Koslowski auf die Moderne. Statt
des modernen Machers sieht er von Baader her die Dringlichkeit der Poiesis,
die der Philosophie nicht mehr untergeordnet oder in Identitit eingeordnet
wird wie in Hegels «Idee eines monistischen Devolutionssystems» (830), das
nicht zu freier Dichtung, sondern nur zum totalitiren Weltgedicht gefunden
hat. In diesen totalitiren Meistererzahlungen fand nach Koslowski «die Inver-
sion der gnostischen Weltverachtung und Weltfremdheit in Weltvergottung»
(841) statt. In ithrem Sog wurde Arbeit als Weltbewiltigung vergotzt, die Au-
tonomie zum abstrakten Selbstverstindnis gemacht und die Angst des Men-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 493

schen, der als Menschengott iber seinen Verhiltnissen lebt, zum disteren
Schatten. Hitten sich nicht die Identititsgedichte, sondern Baader durchge-
setzt, wire die heutige (post-)moderne Kritik an den Systemen gar nicht not-
wendig geworden, weil, so Koslowski, «die Philosophie Baaders zu Beginn der
Moderne schon dort war, wo sich die Postmoderne heute hinbewegt» (853).
Koslowskis Arbeit bietet im Ganzen eine treffende Darstellung, Analyse
und Aufficherung des gnostizistischen Denkens, seiner monistischen Grund-
konzeption, seiner geistesgeschichtlichen Fortwirkungen im Deutschen Idea-
lismus und seiner Bestreitung durch Baader. DaB} zeitgleich die Tubinger
Theologische Schule um S. v. Drey und die Wiener Theologische Schule um
A. Ginther die Gnostizismen protestantischer Denker bestritten, dies aber
von Koslowski nicht einmal erwihnt wird, hebt Baader in eine Sonderstellung
hinein, die ihm nicht ganz entspricht, aber Koslowskis opus magnum formt. So
1iBt es sich denn auch lesen als eine Apologie eines weithin vergessenen Den-
kers. In klarer Sprache und gut nachvollziehbaren Gedankengingen, in pro-
funder Analyse von Denkgestalten und Epochen kénnen schlieBlich auch die
Redundanzen zu einem Denkexerzitium werden, das bedeutende Bezlge der
spekulativen Christentumsgeschichte wieder neu zu bedenken hilft.

WOLFGANG KLAGHOFER

Ulrich G. Leinsle: Studium im Kloster. Das philosophisch-theologische Haus-
studium des Stiftes Schligl 1633-1783. Averbode (Praemonstratensia vzw)
2000. XXXV +455 S. (Bibliotheca Analectorum Praemonstratensium fasc. 20).
ISBN 90-76817-03-0.

Am Beispiel des oberosterreichischen Primonstratenserstifts Schligl vermit-
telt uns das juingste Werk des Regensburger Philosophiehistorikers aus intimer
Kenntnis einen Einblick in die Weltabgeschiedenheit eines Klosterstudiums
der Barockzeit. GroBtenteils auf Archivalien gestiitzt werden, nach einer Dar-
legung der institutionellen Rahmenbedingungen, Lehrinhalte (Philosophie,
Theologie, Kirchenrecht) und Studienbetrieb der .Academia Plagensis vorge-
stellt. Untersucht werden die Einflisse, die sich daraus ergaben, da3 der Schlig-
ler Nachwuchs zum Studium nach Prag, Salzburg, Olmitz, Innsbruck, Rom,
Breslau, Graz, Ingolstadt und Wien geschickt wurde. Ebenso wird die ordens-
intetne Ausstrahlung des Schligler Studiums in Richtung Bayern und Bohmen
verfolgt. Beides bildet den Hintergrund fiir den aus Votlesungsmanuskripten,
Disputationsthesen und bibliotheksgeschichtlich rekonstruierten Kurs, wel-
chen der Lehrbetrieb in Schligl selber genommen hat. Wihrend fir die herr-
schende Geistesgeschichtsschreibung «die Epoche der katholischen Schulphi-
losophie und Theologie zwischen Tridentinum und Aufklirung als eine ver-
nachlissigenswerte Zeit scholastischer Erstarrung» (S. 1) gilt, wihrend iht
nichts natlrlicher vorkommt, als daBl die Scholastik im 18. Jahrhundert ver-
endet, verfolgt der Vf., wie eine typische Griindung des posttridentinischen
Akademisierungsschubs seit 1750 vom absolutistischen Staat zunehmend ver-
schult, gleichgeschaltet und schlieBlich unter Joseph II. mit Wirkung vom



494 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

1. November 1783 liquidiert wurde. Durch die vorbildliche Aufteilung zwi-
schen Text und FuBnotenteil ist fiir einen fliissig lesbaren Text gesorgt, ohne
daB dies auf Kosten der Gelehrsamkeit ginge. Im Anhang sind eine Reihe la-
teinischer Aktenstiicke des 17. Jahrhunderts ediert, auBerdem enthilt er chro-
nologische Tafeln und drei Register. Abgesehen von den bisweilen (S. 83, 166
-169, 173) gehauft auftretenden Druckfehlern bei Jahreszahlen entspricht auch
das sorgfiltige AuBere dem Anspruch eines so grundgelehrten Werkes.

Das Objekt, das sich der Vf. ausgesucht hat, ist kein besonders dankbares.
Es vereint eine Reithe von Nachteilen. Vor allem fehlt den Primonstratensern,
im Unterschied zu den Dominikanern, Franziskanern und Jesuiten, schola-
stisch ein eigenes Ordensprofil, sowohl philosophisch (S. 94) als auch, was in
der Epoche der Gnadenstreitigkeiten schwer ins Gewicht fiel, in der Theolo-
gie. Verglichen damit, was an den florierenden Jesuitenkollegien vor sich ging,
blieb das Klosterstudium an einer kleinen Anstalt auf dem flachen Land na-
turgemill bescheiden. Es baute immer hart am Rande der Seelsorge; den Pro-
fessoren selber winkte am Ende eine Pfarrpfriinde. Der Philosophiekurs war
auf zwei Jahre angelegt, ein Jahr weniger als bei den Jesuiten. Wihrend die
spanischen Ordensschulen es sich leisten konnten, in den groBen Verlagshiu-
sern Lyons oder Antwerpens einen Folioband nach dem andern zu publizie-
ren, muBl man schon froh sein, wenn sich in dem ausgebluteten Mitteleuropa
Einzelblitter mit Disputationsthesen erhalten haben. Schligls literarische Hin-
terlassenschaft hilt den Vergleich mit der spanischen Scholastik daher nicht
aus (S. 254).

Fir den Historiker folgt daraus, daBl er sich hauptsichlich auf scholasti-
sche Quellentexte einer Literaturgattung verwiesen sieht, fir welche gilt: «Auf
Begriindungen wird weitgehend verzichtet» (S. 273). Der Vf. verhehlt sich die-
se Schwierigkeit auch nicht: «Die Thesenform 1i8t eben nicht erkennen, wie
differenziert und tiefgehend die Argumentation im Lehrvortrag und in der
Disputation erfolgte» (S. 328). Aber er stuft die Schwierigkeit doch nicht so
hoch ein, daB er deswegen darauf verzichtet hitte, am Leitfaden solcher The-
senlisten einzelne Personlichkeiten philosophisch und theologisch zu charak-
terisieren. Bei Lichte besehen wird kaum eine der Thesen, die der V{. in dieser
Absicht referiert, geistiges Eigentum des betreffenden Professors gewesen
sein. So war es freilich auch nicht gemeint. Die Konklusionen waren im Grun-
de vorgegeben, sei es dogmatisch, sei es durch den Text der Summa theologica,
sei es durch besondere Schultraditionen. Der Ehrgeiz des einzelnen war dar-
auf gerichtet, sich durch die eigene Argumentation eine moglichst groBe An-
zahl von Gegnern zu machen und deren Kritik in der Regel durch Distinktion
zu erledigen. Thesenlisten fiir sich genommen sind wenig aussagekriftig. Es
sind eher Inhaltsverzeichnisse als das Pendant zu jenen Listen institutioneller
Lehrverurteilungen, die der Historiker der frihneuzeitlichen Scholastik mit
groBem Gewinn konsultiert, weil sie in der Welt der philosophischen und
theologischen Lehrmeinungen auf vermintes Gelinde aufmerksam machen.

Die Zusammenhanglosigkeit und eine mitunter auch nur scheinbare
Harmlosigkeit der Thesen erschwert ihre richtige Einordnung. Nicht klug zu
werden ist z.B. aus den Thesen, die der Vf. zu dem die Philosophen des 17.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 495

Jahrhunderts so sehr beschiftigenden Problem der Zusammensetzung des
Kontinuums referiert. Von dem einen Autor werden unendlich teilbare Teile
abgelehnt — «sie wiren nur aufgeblasene Punkte» (S. 279). Von einem anderen
Autor heiBt es, ihm zufolge bestehe das Kontinuum «ganz aristotelisch aus
aktual distinkten, endlichen, nicht unendlich teilbaren Teilen» (S. 321). Nun ist
weder einzusehen, was die unendliche Teilbarkeit mit puncta inflata zu tun ha-
ben sollte, noch war Aristoteles Atomist. Dall das Kontinuum aus einer end-
lichen Menge von Punkten zusammengesetzt sei, ist vielmehr der im 14. Jahs-
hundert von Walter Chatton und spiter wieder von spanischen Jesuiten, na-
mentlich Juan de Lugo (} 1660), vertretene Zenonismus). Bezogen auf das
materielle Kontinuum fiithrte das, erfihrt man immerhin schon aus Pierre Bay-
les Dictionnaire («<Lugo» E), zu der Hypothese der puncta inflata, woraus dann
bei dem beriihmten Boscovich ( 1787) die Hypothese der Kraftpunkte wur-
de. Bei dem V. figuriert Lugo in der Kategorie «gemiBigte Jesuiten» (S. 259,
318, 370). Was sind das?

AufschluBreich ist hingegen die griindliche Auswertung der offenbar un-
geplinderten Stiftsbibliothek. An den Besitzvermerken und dem darauf ge-
stutzten Verlaufsprofil der Anschaffungspolitik hat der Vf. eine vorziigliche
Quelle zur Bestimmung des geistigen Lebens in Schligl erschlossen (S. 129-
147). Uberzeugend gelingt der Nachweis, dal man es trotz der angespannten
Finanzlage verstanden hat, in der Literaturversorgung auf der Hohe der Zeit
zu bleiben (S. 139). Alle drei groBen Ordensschulen des 17. Jahrhunderts sind
durch ansehnliche philosophische Werke vertreten: der Thomismus durch den
Kurs der Karmeliter von Alcala (1624-28), durch Ioannes a S. Thoma (} 1644)
und Ludwig Babenstuber (1 1726); der Skotismus durch Filippo Fabri (1 1630)
und John Punch (1 1660); die Jesuiten durch den Kurs von Coimbra (1607),
durch Antonio Ruvio (} 1615), Martin Smiglecki (} 1618), Thomas Compton-
Carleton (1 1666), Rodrigo de Arriaga (T 1667), Antonio Bernaldo de Quirés
(t 1668), Baltasar Tellez (} 1675), Ottavio Cattaneo (1 1679), Silvestro Mauro
(T 1687). Hervorzuheben ist ferner die Existenz der Werke von Descartes und
das Abonnement der Acta Eruditorum. Mit der Genauigkeit, die hier allein am
Platz ist, beschreibt der Vf. auch die Prisenz der scholastischen Theologie
dieses Zeitraums.

Was ist philosophiegeschichtlich der Ertrag? Der Hinweis auf die Exis-
tenz einer Diskursformation, die bestimmte, schon aus der Geographie
Schligls ziemlich genau prognostizierbare Moglichkeiten uber die Zeit in
wechselnden Anteilen kombiniert hat. Schligl bildet den Schnittpunkt aus
Salzburger Thomismus, Prager Skotismus und einer nahezu allgegenwirtigen,
in Prag, Innsbruck, Graz und Ingolstadt konzentrierten Jesuitenscholastik.
Namentlich der Neofericus Arriaga in Prag hat Schlagl seit den 1640er Jahren
durch eifriges Pro und Contra iiber Jahrzehnte in Atem gehalten. Einen
Dammbruch bedeutete ab 1658 das Auftreten des Ignaz Feurstein ( 1678),
der Arriaga, Compton-Carleton, den Skotismus und Juan Caramuel y Lobko-
witz (T 1682), diesen Broadway im Manhattan der Spitscholastik, offenbar so
gekonnt verband (S. 285), daB um 1670 das kuriose Gewichs Caramuelista et
Scotista (S. 345) schon proliferierte. Besonders ist sich Feurstein mit Caramuel



496 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

einig in dem Angriff auf eine zentrale ontologische Kategorie der Schulphilo-
sophie, die Kategorie des Gedankendings (ens rationis), die wir aus Theo Ko-
buschs magistraler Abhandlung von 1987 kennen. Feurstein setzt dem ens ra-
tionis einen massiven Negationenrealismus entgegen, argumentiert aber auch
dialektisch damit, daB die Idolatrie des ens rationis, das es ja gerade ermogli-
chen soll, zwischen Seinsordnung und Zeichenordnung zu unterscheiden, nur
dazu fithrt, daB Nichtseiendes geistig hypostasiert wird. Der Vf. hat gewil}
recht, wenn er Feurstein fir den interessantesten der von ihm uns vorgestell-
ten Scholastiker hilt. Nachhaltiger und weniger eklektisch als in der Philoso-
phie scheint sich die Jesuitenscholastik ab etwa 1690 auf theologischem Ge-
biet durchgesetzt zu haben. Durch Adalbert Landgraf (1 1727), einen Zogling
des Collegio Romano, wurde Schligl zeitweilig geradezu eine Filiale dieser
Anstalt. Hier wiirde man sich gewiinscht haben, daB der Vf. Tilman Ramelows
bahnbrechende Studie zur Theologie des Collegio Romano Theologie heran-
gezogen hitte (vgl. die Besprechung in FZPhTh 44 [1997] 457-60).

Unter den edierten Aktenstiicken finden sich folgende philosophische
Stiicke: von Norbert Bratiz (t 1656) zwei Thesenlisten De natura terminorum
und De nomine et verbo von 1639, von Franz Freisleben (T 1677) eine Verteidi-
gung des Universalienrealismus De unitate formali in Form eines kleinen Isagoge-
Kommentars von 1646 (S. 386387 ist zweimal statt «cohibile» offenbar «con-
trahibile» zu lesen), von Feurstein Thesen zu der aristotelischen Schrift De ge-
neratione et corruptione von 1646 und vermutlich von Andreas Schmidt (1 1684)
eine (gegen Neoterici wie Arriaga, Feurstein u.a. gerichtete) kleine Verteidi-
gung der sog. Objektivprizisionen von 1676. Dieses Stiick schlieBt mit einem
Apergu (paradoxum morale), das scholastische Ontologie und christliche Spiri-
tualitit merkwiirdig verschrinkt: «Der Mensch ist niemals mehr ein Realsei-
endes, als wenn er sich als ein Gedankending erkennt, und niemals mehr ein
Gedankending, als wenn er sich fiir ein Realseiendes hilt.» Hier vernimmt
man, daB an der von Karl Eschweiler vor bald achtzig Jahren geprigten, in
anderer Beziehung gar nicht so einleuchtenden Formel Barockscholastik tat-
sachlich etwas ist. Um sie zu fillen, wird man nicht ohne dieses Buch aus-
kommen.

SVEN K. KNEBEL

Tommaso Campanella: Apologia pro Galileo/ Apologie de Galilée. Texte, tra-
duction et notes de Michel Pierre Lerner. Paris: Les Belles Lettres 2001.
CLXXV+335 pp. (Coll. Science et humanisme) ISBN 2-251-34509-4.

Michel Lerner (M.L.) nous offre une trés belle édition critique et traduction
frangaise de 1’Apologia pro Galileo du dominicain Tommaso Campanella (1568-
1639). Ce texte, publié du vivant de I'auteur (1622), a connu une large diffu-
sion dans les milieux cultivés de son époque et, par la suite, une estimable
fortune éditoriale. On en recense beaucoup d’éditions et de nombreuses tra-
ductions, mais aucune en frangais. C’était donc une lacune considérable qui
est désormais comblée.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 497

Dans son ample introduction dont I’apparat critique est une véritable
mine d’informations, M.L. situe ’ccuvre dans son contexte rédactionnel. Il
met en exergue les principaux enjeux philosophiques, théologiques et scienti-
fiques que cette ceuvre comporte. Dans le premier chapitre, il aborde le pro-
bléme de la date exacte de composition de I’Apologia, question qui a divisé les
spécialistes de Campanella. La date ne pose pas de probléme: c’est bien en
1616, en plein climat de méfiance a I’égard de Galilée, que le moine calabrais
rédige sa défense. Mais est-ce avant ou aprés le 5 mars 1616, date qui marque
la condamnation de I'héliocentrisme comme contraire 2 la doctrine chré-
tienne? Pour répondre a cette question, M.L. s’appuie sur trois critéres: les in-
formations tirées de I’Apologia elle-méme, les éléments de chronologie fournis
par Campanella dans d’autres textes et enfin les données proprement contex-
tuelles. A travers une reconstruction minutieuse des événements et un recou-
pement des informations, M.L. tranche en faveur d’une rédaction de I’Apologia
antérieurement a la condamnation de mars 1616.

L’Apologia est une oeuvre importante, non seulement parce qu’elle se veut
une défense de Galilée dont Campanella se targue d’étre un ami de longue
date, mais aussi et surtout parce qu’elle devient le prétexte pour affirmer haut
et fort la libertas philosophandi, en dépit et contre les théologiens contempo-
rains sclérosés par le modo di filosofare d’Aristote. Lorsque le 3 novembre 1616
Campanella écrit a Galilée pour lui soumettre sa défense, il la présente comme
un examen dans lequel «si prova che il modo di filosofare da lei tenuto é piu
conforme a la divina scrittura che non lo contrario, o almeno assai piu che
non laristotelicon (Letfore, a cura di V. Spampanato, Bari, Laterza 1927, no
XXXV, p. 179). Toute sa these est résumée dans ces quelques mots. La portée
des problemes soulevés et affrontés dans I’Apologia dépasse donc les plans
strictement physique et cosmologique. Ce qui est mis en évidence, c’est la mé-
thode de philosopher (ratio philosophandi). C’est cette méthode, libérée du
joug que fait peser sur les recherches naturelles I’héritage du Stagirite, qui rap-
proche Campanella de Galilée. Mais, comme le dit trés bien M.L., soutenir la
ratio philosophandi de Galilée ou celle de Telesio ne signifie pas, pour Campa-
nella, accepter toutes leurs conclusions scientifiques. De la méme manieére,
condamner comme non conforme aux Ecritures la pensée d’Aristote ne signi-
fie pas rejeter a priori toutes ses théses cosmologiques. Ce qui anime Campa-
nella, depuis sa prime jeunesse, c’est le souci de vérité et, comme verum vero
minime contradicit, il est nécessaire de créer une nouvelle philosophie, dont il se
fait le champion, philosophie qui concilierait nature et Ecritures.

L’Apologia s’insére donc dans une problématique plus vaste, celle d’une
révision intégrale du savoir et d’une réédification de ses fondements. Ces
idées-forces qui sous-tendent 1’4pologia sont déja présentes dans les ceuvres de
jeunesse de Campanella et M.L. réussit, dans les deuxiéme et troisiéme parties
de son introduction, non seulement a les mettre en évidence, mais aussi a
nous faire saisir les étapes principales de la formation de cette nouvelle philo-
sophie.

Apres avoir replacé ’Apologia dans le vaste projet de réforme des sciences
campanellien et de nous avoir rappelé que Campanella se voulait justement ré-



498 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

formateur (dans le sens de donner 4 nouveau forme aux sciences) et non pas
novateur, M.L. continue dans la quatriéme partie de I'introduction avec 1’ana-
lyse de I’Apologia elle-méme. D’abord, il analyse la nature formelle de I'ceuvre,
ensuite il énumeére les theémes principaux et enfin, il s’interroge sur le pro-
bléme central de savoir si Campanella est un copernicien ou non. M.L. tet-
mine sa présentation sur la réception de I’Apologia par ses contemporains et
sur sa fortune postérieure: si 'appréciation de I'ceuvre a été controversée du
vivant de Campanella et mise a I'Index, nous nous rendons compte de son
importance lorsque, deux siécles plus tard, des défenseurs de la nouvelle as-
tronomie et de sa compatibilité avec I’Ecriture mettaient en évidence le texte
campanellien comme estimable soutien a leur combat.

Dans I’Apologia pro Galileo Campanella déploie une érudition considérable.
On ne peut donc que souligner le grand mérite de M.L. d’avoir identifié le
maximum de sources possibles et d’avoir fourni a son lecteur un apparat criti-
que d’une treés grande qualité scientifique. A la fin de I'ouvrage, M.L. dresse
une liste de toutes les ceuvres citées dans I’Apologia, s’efforgant d’indiquer le
plus souvent des éditions du XVlIe siecle, et ce, précise-t-il, pour que l'on
puisse se faire I'idée la plus fidéle possible de la «bibliothéque» que le domini-
cain, emprisonné et donc coupé du monde, a du reconstituer de mémoire pour
défendre son ami Galilée. Campanella citait également les versets bibliques de
mémoire, d’ou souvent leurs imprécisions, leurs références incomplétes, voire
inexactes. La aussi un travail philologique remarquable a été accompli pour
repérer, compléter, et parfois corriger les références des passages bibliques.

Cette édition bilingue (latin/frangais) a ainsi plus d’un mérite: d’abord
celui de proposer la traduction frangaise de 'un des textes-clés de Campanella,
ensuite celui de fournir un large et solide soutien critique, enfin celui de pré-
senter les thémes principaux de la pensée du moine calabrais, en mettant en
exergue le processus de formation et d’établissement de sa nouvelle philoso-
phie dont I’ Apologia se fait un véritable écho.

MARIE-JEANNE ACCIETTO-GUALTIERI

Raimundus Lullus: Arbor Scientiae. Raimundi Lulli opera latina tomus XXIV.
Turnhout: Brepols Publishers 2000, 360 p./830 p./1483 p. (Corpus Christia-
norum continuatio Mediaevalis CLXXX A/B/C). ISBN 2-503-04802-1/2-
50304804-8/2-503-04806-4.

Raimundus Lullus: Opera. Reprint of the Strasbourg 1651 edition. Stuttgart-
Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1996. 663 p./1109 p. (Clavis Pansophiae,
Band 2,1/2,2). ISBN 3-7728-1624-X.

Fruit de dix ans de labeur mené par Pere Villalba Varneda, de I’Universitat
Autonoma de Barcelona, 1a nouvelle édition critique de 1’Arbor Scientiae présente
un ouvrage majeur de la production lullienne qui résume et commente les ul-
times versions de son édifice philosophique.

Dans la Vita Coaetanea, ouvrage biographique dicté vers 1310, Raymond
Lulle décrit la triple résolution programmatique, source de toute son ceuvre:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 499

abandonnant la vie de courtisan pour se consacrer a I’étude (a la suite de vi-
sions répétées et insistantes du Christ en croix), il adopte la triple résolution a)
de convertir les infideéles a la foi chrétienne, b) d’écrire le meilleur livre du
monde, et c) de fonder des colléges pour promouvoir I’étude de I’arabe afin de
précher en terre d’Islam. Le projet d’écrire le meilleur livre prend la forme de
Art qui connait différentes versions (de ’Ars compendiosa inveniendi veritatem
de 1274 a I’Ars brevis de 1308), au gré des nouvelles moutures systématiques
proposées par Lulle. L’ Arbor Scientiae, rédigé en 1295, correspond a la derniére
phase d’élaboration de I’Art lullien. De ce fait, il ne peut étre compris que
dans le contexte systématique de la derniére mouture de I’Art, présentée dans
I’/Ars Brevis. De fagon générale, le systéme lullien repose sur un double renon-
cement: d’une part, 'auteur catalan abandonne les arguments reposant sur les
citations des autorités et, d’autre part, il s’écarte de la voie négative, consistant
a réfuter les croyances des adversaires de la foi, pour adopter une stratégie po-
sitive qui veut démontrer rationnellement les dogmes de la foi chrétienne (en
particulier la Trinité et I'Incarnation, contestés par les juifs et les musulmans)
au moyen des raisons nécessaires («per necessarias rationes»). Pour ce faire,
Lulle adopte des éléments partagés par les trois religions: le monothéisme et
I’héritage grec, qui lui fournissent un accés a des structures conceptuelles
communes. Lulle élabore ainsi le principe des neuf Dignités (ou raisons néces-
saires), caractéres divins qu’aucun chrétien, juif ou musulman ne pourrait nier:
Bonté, Grandeur, Eternité, Pouvoir, Sagesse, Volonté, Vertu, Vérité, Gloire,
également exprimés sous forme abrégée par les lettres BCD EF G HIK. Les
Dignités sont non seulement concordantes, mais elles sont mutuellement con-
vertibles (par exemple la grandeur divine est bonne, sa bonté est éternelle, etc.),
n’impliquant ainsi aucune pluralité dans la substance divine. Elles sont égale-
ment réelles, conférant par la un caractére platonicien a 'univers lullien, mais
aussi actives ad intra (leur activité a 'intérieur de la nature divine explique la
Trinité) et ad extra (au sein de la création, par l'intermédiaire des principes
relatifs: différence/concordance/contrariété; principe/moyen/fin; supériorité
/ égalité/infériorité). L’Art, sous le double aspect d’une ars inveniendi et d’une
ars demonstrativa se présente comme une ontologie dynamique.

La permutation de tous ces éléments (souvent représentée par des ta-
bleaux et des figures composées de cercles concentriques) permet d’établir la
structure conceptuelle correspondant a la structure profonde de la Création,
tout en mettant en évidence le mécanisme qui explique la constitution du
monde.

L’Art propose également une échelle des Créatures composée du monde
spirituel et du monde matériel (le troisieme monde étant le monde incréé de
Dieu, le Créateur): 'univers est ainsi un systéme strictement ordonné et hié-
rarchisé. Reposant sur la structure de la réalité, I’Art est de ce fait une logique
infaillible qui respecte les vraies structures du monde (selon le principe augus-
tinien «ordo et connexio idearum est ordo et connexio rerumy).

L’Arbor Scientiae, quant a lui, fut rédigé a Rome, durant I'automne et
Vhiver 1295 (introductio gemeralis, p. 5*). Pere Villalba Varneda signale qu’une
analyse philologique montre que ’ouvrage fut sans doute écrit d’abord en la-



500 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

tin, puis traduit en catalan (p. 52*). Le séjour romain du philosophe avait pour
but de convaincre le Pape Boniface VIII d’adopter les projets lulliens pour
convertir les Infideles. L’échec de cette entreprise nous est rapporté dans le
Desconort, ouvrage en vers rédigé en catalan durant ’année 1295 (traduit en
frangais et en allemand: «Le Desconort ou le découragementy; Annales du
Midi, 50, Toulouse-Paris, 1938, traduction par Amédée Pages; Lo Desconhort —
Der Desconbort, Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 1998, Ubersetzung und Ein-
fihrung von Johannes und Vittorio Hosle). Lulle y chante sa tristesse, consé-
quence de I'indifférence générale envers son projet prosélyte. Parallélement, le
prologue de I’Arbor Scientiae met en scéne le doctor illuminatus lui-méme, chan-
tant son Desconort sous un arbre pour soulager sa tristesse: vient ensuite un
moine qui tente de le réconforter et, apprenant les raisons du découragement
du philosophe, il préconise une reformulation plus accessible de I’Ars sous la
forme d’une encyclopédie des sciences (p. 5). Lulle décide alors de s’inspirer
de la forme de I’arbre sous lequel il est assis pour représenter son systéme de
fagon plus attrayante.

L’ Arbor Scientiae se présente comme une encyclopédie globale du savoir,
comportant seize arbres thématiques (Arbor Elementalis, Arbor Vegetalis, Arbor
Sensualis, Arbor Imaginalis, Arbor Humanalis, Arbor Moralis, Arbor Imperialis,
Arbor Apostolicalis, Arbor Coelestialis, Arbor Angelicalis, Arbor Aeviternalis, Arbor
Maternalis, Arbor Christianalis, Arbor Divinalis, Arbor Exemplificalis, Arbor Quaes-
tionalis), subdivisés en sept parties chacun: les racines, le tronc, les branches,
les brindilles, les feuilles, les fleurs et les fruits. Nous I’avons souligné, I’ Arbor
Scientiae s’inscrit pleinement dans la démarche systématique de Raymond
Lulle, tout en imprimant un mouvement de simplification et de clarification.
L’arbre est une métaphore de I'organisation du savoir dont il donne une vision
claire et structurée: il permet de ce fait une recherche simplifiée des questions
qui touchent a tous les domaines de la connaissance. L’ Arbor Scientiae refléte
ainsi la structure de ’Art dont il est un commentaire explicatif. En outre, I’Ar-
bor Scientiae reprend Echelle des sujets de ’Art (des éléments jusqu’a Dieu)
ce qui correspond aux quatorze premiers arbres.

L’ Arbor Scientiae présuppose également que 'unité du savoir coincide avec
I'unité du monde (c’est, en somme, une conséquence du principe augustinien
cité plus haut). Cette unité profonde est assurée par les dix-huit racines com-
munes que comptent la plupart des arbres thématiques: ce chiffre correspond
a la somme des neuf principes transcendants (ou dignités) et des neuf princi-
pes relatifs, utilisés tous deux dans I’Art.

Ces explications générales ne rendent toutefois pas compte des mécanis-
mes qui animent U’ Arbor Scientiae: aussi, il serait imprudent de faire I’économie
d’un rapide survol de la forét lullienne, en mentionnant les caractéristiques
importantes de chaque arbre: 1) I’Arbor Elementalis (p. 11) ordonne les créatu-
res du monde sublunaire, composées des quatre éléments 2) ' Arbor Vegetalis
(p- 117), arbre du monde végétal, 3) I'’Arbor Sensualis (p. 131), arbre des cinq
sens et de la nature animale, 4) I’Arbor Imaginalis (p. 175), arbre de 'imagina-
tion et les images mentales, 5) I’Arbor Humanalis (p. 197), arbre de ’'Homme,
6) I’Arbor Moralis (p. 255), des vertus (qui ménent a la gloria) et les vices (qui



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 501

ménent a la pena), 7) I’ Arbor Imperialis (p. 333), atbre de la hiérarchie tempo-
relle dont le sommet est 'empereur, 8) I’Arbor Apostolicalis (p. 377), arbre de la
hiérarchie spirituelle dont le sommet est le Pape, 9) I’ Arbor Coelestialis (p. 485),
arbre des objets celestes, 10) ' Arbor Angelicalis (p. 513), arbre des anges, 11)
V' Arbor Aeviternalis (p. 539), arbre des récompenses et des chatiments éternels,
12) ’Arbor Maternalis (p. 563), arbre de Marie, 13) I’Arbor Christianalis (p. 579),
arbre de Jésus-Christ, 14) I’Arbor Divinalis (p. 645), arbre de la Trinité, 15) I’ Ar-
bor Exemplificalis (p. 709), arbre des exemples, qui présente tout ce que con-
tiennent les arbres précédents, expliqué en allégorie et, enfin, 16) I’ Arbor Quaes-
tionalis (p. 843), arbre des questions posées au sujet de tous les autres arbres,
accompagné de leurs réponses. Il faut souligner la particularité des deux der-
niers arbres, I’Arbor Exemplificalis et V'’ Arbor Quaestionalis, véritables modes
d’emploi de tout I’Arbor Scientiae, facilitant la lecture de la structure arbo-
rescente. ' '

Ce survol ne rend pas compte de la structure complexe qui forme chaque
arbre; ainsi, a titre d’exemple, détaillons brievement I’ Arbor humanalis (p. 197):
son tronc est double (ainsi que toute la structure formelle qui en découle),
I’Homme étant composé d’un corps et d’une ame; ses branches spirituelles
sont les trois puissances de ’ame (memoria, intellectus, voluntas), alors que ses
branches corporelles sont composées des quatre fonctions elementales, vegetales,
sensuales, imaginales; les brindilles spirituelles sont les opérations de I’ame
(amare, intelligere, recolere), les brindilles corporelles correspondant quant a elles
aux opérations des branches corporelles; les feuilles regroupent les neuf acci-
dents (quantitas, qualitas, relatio, actio et passio, habitus, situs, tempus, locus) dont il
faut souligner la particularité qui consiste ici dans le fait que les habitus artifi-
ctales naturales contiennent tous les arts et les sciences; les fleurs corporelles
contiennent les versions instrumentales des quatre branches coporelles (e/e-
mentare, vegetare, senlire, imaginari), alors que la fleur spirituelle n’est autre que
la raison. Le fruit de I’arbre est donc double, guoniam unus est ratione existentiae,
et alius ratione agentiae (p. 252). Cet exemple, qui nécessiterait un commentaire
plus approfondi pour en saisir le fonctionnement profond, montre tout de
meéme ’extréme cohérence structurelle de la démarche lullienne.

Au-dela de 'intérét strictement philosophique de cette nouvelle édition, il
faut souligner le fait que ’Arbor Scientiae ne comptait, jusqu’a ce jour, que
quelques éditions latines (une seule a la fin du XVe siécle, deux autres au
XVle siécle, et une derniére version en 1745). L’ouvrage compte une traduc-
tion au catalan par Salvador Galmeés (qui teprend un manuscrit du XVe siécle),
publiée en trois volumes (Arbre de sciencia, Palma de Majorca, 1917-1923—
1926), sans compter les fragments traduits et commentés dans la deuxiéme
moitié du XXe siécle par Francesc de B. Moll (Arbre Exemplifical, Palma de
Majorca, 1971) et Miquel Batllori (Ramon Liull, Obra Escogida, Madrid, 1981, et
Abntologia filoséfica, Barcelona, 1984), notamment. De méme, mis a part la tra-
duction d’Alonso Zepeda y Adrada en 1664 (publiée a Bruxelles par Frangois
Foppens), seuls quelques extraits sont accessibles en castillan, en particulier
U’ Arbor imaginalis et V' Arbor imperialis présentés dans I’ Antologia de Ramin Liull
(Madrid, 1961), par le méme Miquel Batllori (qui s’inspire de la traduction de



502 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Zepeda). Les éditions frangaises sont, quant a elles, plus que rares: mis a part
une traduction partielle au XVIle siécle, seuls Louis Sala-Molins (dans Lau/le,
Paris, 1967) et Armand Llinares (I’ Arbre des Exemples, Paris, 1986) ont publié
quelques chapitres de cet ouvrage en frangais.

La nouvelle édition critique de Pere Villalba Varneda repose, quant a elle,
sur les dix-sept manuscrits de 1’Arbor Scientiae encore existants, composés en-
tre le XIVe et le XVIe siecle, et adopte un compromis entre les deux familles
de textes postulées par I’éditeur, issues d’exemplaires aujourd’hui perdus (p.
150*-175%; stemma p. 167*). En outre, cette édition propose une mise a jour
de la numérotation des livres et des chapitres, ainsi qu’une orthographe mo-
dernisée (selon la norme utilisée dans les Raimundi Lulli Opera Latina, Palma
de Majorca, 1959-1967) qui facilite la lecture du texte.

Cette édition critique en trois volumes met donc a la disposition des lec-
teurs un ouvrage central de 'ceuvre du Doctor illuminatus, qui compléte et
éclaire 'étude de Art lullien. A ce titre, I'introduction générale qui compte
pres de deux-cents pages s’avere trés utile puisqu’elle permet, entre autre,
d’avoir une vue détaillée des différentes versions manuscrites et imprimées de
I’ Arbor Scientiae, sans oublier les éléments philosophiques et biographiques in-
dispensables a une plus juste compréhension de ’ceuvre. De plus, il faut souli-
gner l'intérét majeur de cette édition critique qui pallie au manque de com-
mentaires fiables sur I’ Arbor Scientiae; cette lacune sera également comblée par
la parution prochaine, chez le méme éditeur, d’un recueil d’analyses complé-
mentaires édité par F. Dominguez Reboiras, P. Villalba Varneda et P. Walter
(Arbor Scientiae. Der Baum des Wissen von Ramon Liull. Instrumenta patristica et
mediaevalia 42, Subsidia lulliana 1. Turnhout: Brepols Publishers, 2001).

Signalons enfin que cette édition est accompagnée de nombreuses illus-
trations, dont la plupart sont tirées de divers ouvrages du XVe et XVIe siécles
(et dont certaines font partie de 'iconographie classique du lullisme), ainsi que
par des ceuvres d’artistes contemporains qui évoquent de différentes fagons
’arbre de la science.

L’Arbor Scientiae, en tant qu’encyclopédie du savoir médiéval, ne concerne pas
uniquement le champ des études lulliennes. Ces trois volumes fournissent éga-
lement une édition de référence fiable pour une étude de la réception de I’ceu-
vre de 'auteur catalan dans les milieux lullistes des XVIe et XVIle sieécles. A
ce titre, la réédition des Opera raimundi lulli de Zetzner est un complément
précieux.

Cet ouvrage en deux volumes propose une réédition de I’anthologie réali-
sée en 1598 (republiée en 1609, 1617 et 1651, cette derniére version étant re-
produite ici) par Lazarus Zetzner, éditeur strasbourgeois qui publia entre 1582
et 1616 bon nombre de textes humanistes et historiques, ainsi que certains
ouvrages médicaux de Paracelse et la fameuse somme alchimique Theatrum
chemicum. L’anthologie lullienne de 1598 inclut des ceuvres importantes de
Lulle (Ars brevis, Duodecim principia philosophiae, Tractatus de venatione medii inter
subjectum et praedicatum, Tractatus de conversione subjecti et praedicati per medium,
Ars magna et ultima Articuli fidei sancrosanctae ac salutiferae legis Christinae) et des
écrits lui étant faussement attribués (Opusculum de auditu kabbalistico, Dialectica



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 503

seu Logica nova, Isagoge in rhetoricam, Oratio exemplaris), accompagnés de com-
mentaires de Giordano Bruno (De /ulliano specierum scrutinio, De lampade combi-
natoria Lulliana, De progressu logicae venationis), Agrippa de Nettesheim (In Ar-
tem brevem Raymundi Lullii commentaria) et Valerio Valier (Opus aureum). Pour
confectionner ce recueil, Zetzner combina les ouvrages issus de I’édition éta-
blie par le franciscain Bernard de Lavinheta (entre 1515 et 1518) et les textes
de I’édition de Gourbin (de 1578), ce dernier s’inspirant du travail réalisé par
les humanistes frangais Lefévre d’Etaples et Charles de Bouvelles au début du
XVle siecle. A ce titre, ’édition de Zetzner fournit un bon résumé du lullisme
de la Renaissance. L’ouvrage connaitra d’ailleurs un grand succés et sera dis-
tribué a travers toute I’Europe. Les raisons de ce succés populaire sont nom-
breuses, mais comme le signale Anthony Bonner dans la préface, «The relatio-
nal and combinatorial nature of Llull’s Art made it an excellent candidate for
expressing the interconnections between different fields of human knowledge,
and thus probably the most important single precursor of Baroque encyclope-
dism. At the same time, such a pansophia, combined with combinatory mecha-
nisms, made it excellent candidate as a foundation for a universal language, in
one sense with Athanasius Kircher, and in another with Leibniz. Finally, with
Giordano Bruno, the spectrum was broadened to inject Lullism into another
field which fascinated the Renaissance, the art of memory» (p. 34). L’intérét
de cette nouvelle édition réside précisément dans le fait qu’elle contient des
textes lulliens et pseudo-lulliens significatifs, accompagnés de leurs commen-
taires, sous une forme qui permet de mieux cerner la réception de la pensée
lullienne aux XVIe et XVIIe si¢cles.

Finalement, les deux ouvrages présentées dans ces lignes, L’ Arbor Scientiae
et 'anthologie de Lazarus Zetzner, révélent les ressorts structurels de la philo-
sophie lullienne, tout en mettant 4 la portée du lecteur des textes et des com-
mentaires importants de 'ceuvre de Raymond Lulle, témoignant de I'intérét
porté a 'ceuvre de I'auteur catalan.

INIGO ATUCHA

Manfred Gerwing: Theologie im Mittelalter. Personen und Stationen theolo-
gisch-spiritueller Suchbewegungen im mittelalterlichen Deutschland. Pader-
born: Schoningh 1999. 279 S. ISBN 3-506-73175-0.

Das Buch, das von der konzeptuellen Anlage, der Argumentation und auch
von der Ausstattung her sich «nicht nur an Theologen aus Profession, sondern
an alle theologisch Interessierten aus Passion» wendet, verlat die iiblichen
hermeneutischen Wege, um die Geschichte und Systematik der ma. Theolo-
gien aufzuarbeiten. Es diirften zwei Punkte sein, die den Stil der vorliegenden
Untersuchung prigen: Der Titel bereits — «Suchbewegungen» — ist ein impli-
zites Zitat aus Psalm 104,4, das seit Augustinus das Anliegen der Theologie
angibt: gwuaerite faciem eius semper. Die Spiritualitit ist die lebende Mitte der
Dogmatik. Aber zugleich auch werden in diesem Buch — das Ludwig Haodl ge-
widmet ist — duBerst detailliert die biographischen, sozialen, politischen, kir-
chengeschichtlichen und philosophischen Rahmenbedingungen diskutiert, die



504 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

far die Theologie den «Sitz im Leben» angeben. Es ist nicht zuletzt diese
Spannung zwischen Spiritualitit und Profanitit, die den Reiz der Lektiire aus-
macht, aber auch zu kritischen Riickfragen einladt.

Die Rekonstruktion der theologischen Wechselbeziehungen begrenzt
Gerwing regional auf «Deutschland» und iibernimmt damit einen Ansatz, den
L. Sturlese (1990) bereits zuvor fiir die ma. Philosophie vorgeschlagen hatte.
Die Untersuchung, die in der Einleitung (7-13) die Probleme dieser Themen-
stellung diskutiert, legt verschiedene, chronologisch und systematisch ange-
setzte Querschnitte durch das MA: I. Karolingischer Auftakt (14-31), II. In-
tensivierung (32-69), IV. Leben aus dem Geist der Geschichte oder: Traditio-
nelle Theologie (70-124), V. Neue Orden, neues Leben, neue theologische
Konzepte (125-188), VI. Spirituelle und praktische Ausrichtung (189-228),
VII. Auf- und Ausblick oder: Nikolaus von Kues (229-238). Die Verzeich-
nisse (239-274) umfassen Quellen, Fachliteratur und Register (275f)). Das
Buch ist mit erlduternden Schemata und einer Auswahl historischer Abbildun-
gen ausgestattet.

In der karolingischen Zeit oder — wie Gerwing pointiert sagt — «in einer
Zeit, in der Europa aus Wildern bestand und ein Buch den Wert eines Bau-
ernhofes hatte» (14) — entwirft der Angelsachse Alkuin eine «politische Theo-
logie» (17), die in der «Bildung» ein Mittel sah, den Frieden und die Einheit
des Reiches zu sichern. Vor diesem Hintergrund stehen die weiteren Themen:
der ost-westliche Bilderstreit (in dessen Nachfolge das Corpus Areopagiticum in
den Westen gelangt), der Adoptionismus (das fi/ioque), Gottschalk (die «dop-
pelte Vorherbestimmung») und ferner — in einem Exkurs — die dionysischen
Lehrstiicke, die Scotus Eriugena verarbeitet. Zu Recht bemerkt Gerwing, dal3
die theologischen Kontroversen an den geographischen Grenzen nicht halt-
machen und von Irland uber Frankreich, Spanien bis Byzanz reichen. Die re-
gionalen Aspekte der Wissenschaft und die wissenschaftlichen Anspriiche die-
ser Kontroversen enthalten eine Asymmetrie, die die Themenstellung dieses
Buches relativiert. AufschluBreich sind die Ausfilhrungen zur Kosmologie des
Macrobius (42ff.). Die Kontroversen der Abendmahlslehre (Berengar), die
neue Verhiltnisbestimmung von Vernunft und Glaube (Anselm von Canter-
bury) und die Geschichtstheologien (Joachim von Fiore) werden in «Exkur-
sen» behandelt (30£f., 56ff., 112ff.), die offensichtlich dazu dienen, gewisse re-
gionale Engfiihrungen auszugleichen. Das ontologische Argument (Anselm)
wird zustimmend interpretiert (66ff.). Die Ausfiihrungen Gber die monastische
Scholastik, den Symbolismus, die exegetischen Verfahren (79f.) und die Dat-
stellungen der Geschichtstheologien (Rupert von Deutz, Honorius, Gerhoch,
Anselm von Havelberg) bewegen sich auf dem gegenwirtigen Stand der Dis-
kussion. Es ist bekannt, daB sich in den Geschichtstheologien des 12. Jahr-
hunderts ein Perspektivenwechsel vollzieht, der in seinen Auswirkungen weit
— eigentlich bis heute — reicht: die tradierte, auf Augustinus zuriickgehende
Konzeption des geschichtlichen Alterns, des mundus senescens wird durch Mo-
delle ablost, die die historische Sinngebung und damit das Ziel der Geschichte
in das Neue, die Zukunft und dann auch — bei Joachim von Fiore — in das
dritte Reich des Geistes verlegen. Die Wirkungsgeschichte dieser Wende ist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 505

bekannt (H. de Lubac). In systematischer Hinsicht interessant, auch pointiert
formuliert, ist der Abschnitt iber die «Drei Koélner Theologen» (131ff.). Es
handelt sich um Albertus Magnus, Thomas von Aquin und Duns Scotus. Die
«Vermittlerrolle» (137f.) Alberts wird skizziert. Der Abschnitt Giber Thomas
von Aquin (141ff) gewinnt seine Attraktivitit nicht zuletzt daraus, daBl Ger-
wing exakt zwischen den Ebenen der Offenbarung und der Natur unterschei-
det und damit die besondere, auf die Welt abgestimmte Art der Heilsvermitt-
lung thematisiert. Im Hintergrund steht die Idee der «theologischen Synthese»
(W. Kluxen), die es erlaubt, das Geschaffene in seiner eigenen Wirde anzuer-
kennen: Auch wenn Gott als Ursache des Seins (esse) der Kreatur «innerlich»
ist (144), tritt er weder in das «Wesen» der Dinge ein, noch ist er das «Sein»
des Geschaffenen. Beeindruckend in der Lektiire des Aquinaten ist immer
wieder, daB die kihnen, scheinbar in das Geheimnis Gottes eingreifenden Be-
griffe prinzipiell abbrechen: gquod ipsam naturam Dei prout in se est, neque catholi-
cus neque paganus cognoscit (S.th. I, 13, 10, ad 5). Fiir Duns Scotus (150£f.) hebt
Gerwing zu Recht den Vorrang der «Praxis» hervor, da die Theologie dazu an-
leitet, Gott zu lieben Intellectus, perfectus habitu theologiae, apprehendit Deum ut
amandus et secundum regulas ex quibus potest elici paxis, ideo est habitus practicus
(Lec. prol. pars 3, n. 164). Es wire nicht uninteressant, die historischen Theo-
logien — bis heute — an diesem sehr einfachen Kriterium zu messen. Dafl Ock-
ham behandelt wird (154ff.), rechtfertigt Gerwing mit den kirchenpolitischen
Kontroversen (Ludwig der Bayer). Die Frage, ob und inwieweit bei Meister
Eckhart eine Mystik oder eine Metaphysik vorliegt, durfte eher zweitrangig
sein, da man weder thematisch noch methodisch und auch nicht von der Be-
griffssprache her das Werk auf diese Alternative reduzieren kann. In den Bi-
belexegesen, den Predigten, den scharfsinnigen begrifflichen Analysen (Analo-
gie, Univozitit, Kategorien) und in den metaphysischen Konzeptionen (Sein,
Wesen, Tranzendentalien) spricht sich durchgehend ein zentraler Gedanke
aus: Es geht um das geistige «Armwerden» des Menschen, der, wenn es thm
gelinge, alles zu «lassen», erfahren wiirde, dag er waere der eingeborne sun, dem
waere eigen, dag da eigen ist dem eingebornen sune (Pr. 12, Quint DW, I, 193, 34f.).
Ubrigens sind die Konjunktive bei Eckhart philosophisch noch nicht reflek-
tiert worden. DaB} die «Geburt» des Wortes in der Seele die praktische «Nach-
folge Christi» (das #ggaan) nach sich zieht, sei ausdricklich vermerkt. Die ge-
inderten, zwischen Nihe und Entzug schwankenden Konzepte der Mystik bei
Tauler (grunf) und bei Seuse (minne) werden von Gerwing gesehen und nach-
gezeichnet. In der Theologia deutsch, die bekanntlich fiir Luther wichtig war, ver-
liert die «Natur» gegeniber der christlichen «Freiheit» an Gewicht. Die Devotio
moderna und die bohmischen Reformbewegungen werden nur kurz behandelt.
Unter dem Gesichtspunkt der spirituell-praktischen Religiositit sieht Gerwing
die mittellalterlichen Frauenbewegungen: Hildegard von Bingen, Elisabeth
von Schoénau, Mechtild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn, Gertrud
die GroBle werden als «Theologinnen» (189ff.) eingefithrt. Leider fehlen in
dieser Ubersicht — weil hier andere, leibliche und nicht untypische Aspekte der
mystischen Erfahrung sichtbar werden — die Briefe der Hadewijch, die man
eigentlich nicht iibergehen diirfte. Auch die Fragestellungen der feministi-



506 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

schen Theologie werden ausgeklammert. Die «Wiener Schule» (H. Trotting
von Opyta, H. Langenstein, Nikolaus von Dinkelsbiihl) bewegt sich zeitge-
schichtlich in einem Interferenzfeld philosophischer, theologisch-dogmati-
scher, kirchenpolitischer und — last not least — auch wirtschaftlicher Tenden-
zen, die sich auf den Stil der Frommigkeit und die Seelsorge auswirken. Dieser
Abschnitt (215ff.) erschlieBt theologiegeschichtliches Neuland, das bisher
kaum beachtet worden ist. Zu Recht spricht- Gerwing von einer «Frommig-
keitstheologie», die von Prag ausgeht und auf die Reformbewegungen wei-
terwirkt (224). Das Buch schlieBt mit Nikolaus von Kues, der in eine «Kir-
chenfrommigkeit» einlagert wird, «die im Spatmittelalter Giberhaupt ein spezi-
fisch deutsches Phinomen gewesen zu sein scheint» (228£f.). Das theologische
Grundkonzept wird in der Konzeption der «Koinzidenz» gesehen. Nicht ohne
Grund hat Cusanus diese Idee stets in Modellen — etwa Bildern, Figuren,
Skizzen, Spielen — exemplifiziert: Nicht mehr die Dinge sind ein Gleichnis des
Schopfers, sondern der «Geist» (wens), der in den eigenen Produkten und Ent-
wirfen das Geheimnis Gottes rational nachprifbar auslegt, aber gerade darin
scheitert und auf die «docta ignorantia» verwiesen wird.

Es fillt auf, daB der Autor als Theologe — weniger als Historiker — nicht
selten von der Simultaneitit des historisch streng zu Unterscheidenden tber-
rascht wird, etwa wenn Gedanken Ruusbroeks in den Gebeten Rahners wie-
derkehren (187, 238). Die historische Darstellung wird konstant von einer
theologischen Reflexion unterlaufen. Die «theologisch-spirituellen Suchbewe-
gungen von einst» scheinen daher tiber sich hinaus in die «Gegenwart» zu ver-
weisen, die ebenso eine «Entscheidung» einfordere (238). Dieser Punkt — iiber
den man geteilter Meinung sein kann — ist fiir die hermeneutische Funktion
der Theologiegeschichte aufschluBreich. Sie ist, wie Gerwing unterstellt, das
«kritische Gewissen der systematischen Theologie» (7). Der Gedanke ist inte-
ressant, aber er miiBte durch dogmatisch-systematische Uberlegungen gerecht-
fertigt werden, die die historischen (und engen regionalen) Grenzen der
Theologie, die das Buch zieht, iberschreiten.

KLAUS HEDWIG

Peter Ehlen: Grundfragen der Philosophie. Einiibung in selbstindiges Denken.
Stuttgart-Berlin-Ko6ln: Kohlhammer 2000. 192 S: ISBN 3-17-016616-6.

Geradezu unscheinbar prisentiert sich dieses Buchlein: weniger als 200 Seiten,
die Anmerkungen diskret in den Anhang verbannt, um den Lese- und Denk-
fluB nicht zu unterbrechen, 19 zum Teil recht kurze Kapitel, auf dem Um-
schlag in hellen Pastellfarben ein «Aquarell iber Bleistift» von Paul Cézanne,
das schemenhaft ein «FluBufer» erahnen liBt. Kénnen auf diese Weise die ge-
wichtigen «Grundfragen der Philosophie» angemessen zur Geltung kommen?
Nun, die Diskrepanz ist nicht groBer als zwischen den naiven Fragen des So-
krates und der aufwendigen Selbstdarstellung der sophistischen Lehrer, die die
Nitzlichkeit der Philosophie preisen und selbst den groBten Nutzen daraus
ziehen, indem sie vom Ertrag ihrer Vorlesungen gut leben. Auch der Verfasser
Peter Ehlen SJ lebt von seinen Vorlesungen tiber Geschichte der Philosophie



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 507

an der Hochschule fiir Philosophie der Jesuiten in Miinchen, doch philoso-
phisch gehdrt er unverkennbar zum Freundeskreis des Sokrates. So stellt er
denn auch an den Anfang den «Rat des Sokrates, statt eines Vorworts»: «Lal}
die beiseite, die sich mit der Philosophie befassen, mogen sie nun tiichtig sein
oder nicht. Prife vielmehr sorgfiltig die Sache selbst» (zit. 8). Einen Nutzen, der
allerdings tber jede Zwecksetzung erhaben ist, verspricht auch Peter Ehlen:
den Weg der je tieferen Selbsterkenntnis. «Was bedeutet das menschliche Le-
ben?» oder «Was ist der Mensch?» ist die Grundfrage der Philosophie (8f., 77
und passim). Diesen Weg zu beschreiten, hat seinen Preis: «Wer nicht durch
duBere Ereignisse zur Frage nach dem Sinn seines Daseins genotigt wird, dem
kann es geschehen, daB die Philosophie ihn in eine Krise stiirzt, welche die bis-
herigen Selbstverstindlichkeiten und Sicherheiten aushéhlt, indem sie durch
kritische Priifung das Begriindete vom nur Vermeintlichen scheidet» (9).

P. Ehlen tut wie Sokrates vieles, um seine Leser und Leserinnen zu pro-
vozieren und sie dadurch von vornherein zu verantwortlichen Gesprichspart-
nern zu machen. Er setzt sie dem Gelichter der thrakischen Magd aus, das
nicht nur den Philosophen Thales traf, als er gedankenversunken zum Himmel
blickend in ein Wasserloch fiel, sondern stets die Geburt der Philosophie be-
gleitet. Er macht darauf aufmerksam, daB es keine «Einfithrung in die Philo-
sophie» gibt, die nicht schon selbst Philosophie wire: «Wer hier anfingt, ist
immer schon mitten drin und mufB selber schwimmen» (11). Er verspricht
nicht einmal klare Antworten, denn «Fragen, die man erschipfend beantworten
kann, sind keine philosophischen» (12). Die Grundbegriffe der Philosophie
«sind und bleiben fragwirdig» (11). Wer philosophiert, ist angewiesen auf die
Sprache, die ohne zwischenmenschliche Verstindigung ihren Sinn verliert —
angewiesen auf die konkrete Zwiesprache, in der wir uns vom anderen im
wahrsten Sinne «in Frage stellen» lassen — angewiesen und hingeordnet auf das .
Ganze, das Sein, das dem denkenden Menschen nicht nur gegeniibersteht, son-
dern an dem er teilhat. Diese Provokation geht einher mit einer je groBeren
VerheiBung, die unter je verschiedenem Aspekt als Freiheit, als Glick, als Un-
sterblichkeit, als Teilnahme am Géttlichen aufleuchtet. Philosophie wird zur
«Tat der Freiheit» (20), die sich nicht mit Vorurteilen, Ideologien und Macht-
strukturen abfindet: Philosophie ist die «Berufungsinstanz der Freibeis» (100).

So sehr versteht es Peter Ehlen, die Sache selbst, um die es der Philoso-
phie geht, zur Geltung zu bringen, dal man im Banne des Mitdenkens ihn als
Autor beinahe Ubersehen koénnte. Gerade diese bescheidene Zuriickhaltung
empfiehlt ithn als weisen Begleiter auf dem Weg zum selbstindigen Denken.
Er weill auf sokratische Weise, dall er nichts weil — mehr noch: Er versteht
die docta ignorantia, die ihm bei Nikolaus von Kues begegnet (vgl. 70), zu leh-
ren, ohne einem Relativismus zu huldigen. Er weil}, daB3 «Philo-Sophie» die
Liebe zur Weisheit ist, nicht die Weisheit selbst (vgl. 8). In dieser Bescheiden-
heit kann er streckenweise den groBen Philosophen der Geschichte die Fiih-
rung uberlassen, ohne die Mahnung des Thomas von Aquin zu vernachlissi-
gen: «Das Studium der Philosophie besteht nicht darin, wissen zu wollen, was
andere gedacht haben, sondern wie es sich mit der Sache selbst verhilt» (zu
Atistoteles, De caelo et mundo, 1,22; zit. 12). So nehmen wir mit Platon am Sym-



508 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

posion teil, um uns iber eine philosophische Phinomenologie des Eros in das
grenzenlose Streben des Menschen nach Schonheit und Erkenntnis in der
spannungsreichen Verbindung von entbehrender Armut und bereits wirksa-
mer Erfiillung einfiihren zu lassen (Kap. 10). So erschlieBt uns Immanuel Kant
den Unterschied zwischen der spekulativen und der praktischen Vernunft
(Kap. 6). So gehen wir mit Descartes den Weg des unbedingten Zweifels und
entdecken dabei, daB neben der wirkungsgeschichtlich dominanten Trennung
von Subjekt und Objekt gerade dieser Denker im cogito ergo sum auf ein Wissen
stoBt, bei dem das GewulBlte und der subjektive Wissensvollzug untrennbar
eins geworden sind (Kap. 9). So eilen wir in grolen Schritten durch die Philo-
sophiegeschichte, um zu sehen, wie etwa die Frage der Wissenschaftlichkeit
der Philosophie sich entwickelt hat (Kap. 9). So lernen wir den feinen, aber
wesentlichen Unterschied zu erspiiren, ob das Staunen als der zu tberwin-
dende AnlaB oder als der Grundvollzug der Philosophie verstanden wird (Kap.
13). Wir werden in die ethisch-praktische Dimension der Philosophie (Kap. 15
und 16) ebenso eingefiihrt wie in die dsthetische (Kap. 17) und die religions-
philosophische (Kap. 18 und 19).

Die bevorzugten Gesprichspartner, mit denen Ehlen uns in einen Aus-
tausch bringt, sind Platon, Kant, Heidegger und Wittgenstein. Hinzu treten
Denker und Dichter, die sich thematisch und wirkungsgeschichtlich nahelegen
oder die offensichtlich dem Autor besonders nahestehen wie etwa (in alpha-
betischer Rethenfolge) Adorno, Cassirer, Goethe, Holderlin, Nikolaus von
Kues sowie nicht zuletzt russische Religionsphilosophen wie Wladimir Solo-
wjow und Simon Frank, an dessen deutscher Werkausgabe Ehlen mitwirkt. Es
ist in diesem Zusammenhang zu bedauern, dal die reich dokumentierten An-
merkungen (165-192) nicht in das Namensverzeichnis einbezogen worden
sind. Ehlen wiirde nicht abstreiten, daBl auch seine Auswahl frag-wirdig bleibt,
insofern er sich iberwiegend der abendlindischen philosophischen Tradition
verpflichtet weill und keine einzige Frau in seinem Personenverzeichnis vor-
kommt. Das philosophische Gesprich, das er eroffnet, gibt Anregungen, ohne
auszuschlieBen. Er legt nicht auf seine Antworten, ja nicht einmal ausschlieB-
lich auf seine Fragen fest, spricht keine Denkverbote aus und wehrt keinen
Widerspruch prinzipiell ab. Auch sehr grundsitzliche und heute durchaus plau-
sibel erscheinende Infragestellungen werden unpolemisch thematisiert, ob-
wohl er sie nicht teilt: so etwa der Verdacht, der «Anspruch der Wahrheit auf
Anerkennung sei ein Herrschaftsanspruch» (76), oder die Auflésung der Moral
zugunsten pragmatischer Urteile, deren Geltung «allein darauf beruht, daB} wir
uns flr sie entscheiden und daB sie unseren Interessen entsprechen» (110).

Ehlen bezieht durchaus Position und macht kein Hehl daraus, daB} er
selbst die Metaphysik keineswegs fiir iberholt hilt. Er kennt und beschreibt
die transzendierende Bewegung des Denkens zu einer Quelle, die dem objek-
tivierenden Begreifen entzogen ist, weil sie dem Erkennen selbst zugrunde
liegt (vgl. 70). Mit dem russischen Denker Simon Frank bindet Ehlen die Er-
kenntnistheorie an die Ontologie, das erkennende Subjekt an das Sein. Die
Analogielehre und die Zusammengehorigkeit des Seins mit dem Einen, dem
Wahren, dem Guten und dem Schénen werden nicht ohne Zustimmung refe-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 509

riert (vgl. 35, 38f.). Einer Diskursethik unter «nachmetaphysischen Bedingun-
gen» steht Ehlen duBerst skeptisch gegeniiber. Der Begriff der Person, deten
Wiirde unbedingt anzuerkennen ist, sei selbst diskursethisch nicht begriindbar,
sondern «eine wertbefrachtete Leihgabe aus dem Fundus der Metaphysik —
ohne daB sie als solche ausgewiesen wird» (111). Bei aller Strenge der Gedan-
kenfithrung ist das logische Argument fiir Ehlen keineswegs der einzige Ort
philosophischen Denkens. Gern und haufig fithrt er literarische Quellen an
und zieht gerade aus der Gegensitzlichkeit der Zeitgenossen Kant und Goe-
the einen Erkenntnisgewinn. Seine Sprache vermeidet jeden unnétigen Ballast
von Fremdwortern und Fachtermini und scheut nicht bildhafte Vergleiche.

Die Philosophie, in die Ehlen einfiihrt, ist offen fir die Phinomene «Of-
fenbarung» und «Religion», ja so offen, daB er geradezu die Frage umkehren
mul: «Kann, was die Religion bietet, nicht auch die Philosophie leisten?»
(138). Der Autor bleibt in seiner Antwort zuriickhaltend und selbstkritisch:
Die gottliche Wirklichkeit, zu der die Philosophie aufgrund ihrer Erkenntnis-
quellen vordringt, ist ohne Namen und Antlitz. Der «Gott», der als «angebo-
rene Idee» postuliert wird, ist nicht der Gott der freien geschichtlichen Selbst-
offenbarung (vgl. 52). Doch auch als offenkundig christlich geprigter Denker
will Ehlen die Verantwortung einer kritisch priifenden Instanz nicht aufgeben.
Die konkrete geschichtliche Offenbarung muB sich ausweisen vor den allge-
meinen Kriterien der philosophischen Vernunft, denn «die menschliche Ver-
nunft kann sich mit der bloBen Faktizitit nicht abfinden» (139). Woher sollen
wir denn wissen, daB das, «was sich «zeigb, das Heilige ist und nicht der dunk-
le Abgrund der eigenen Psyche?» (150f.). Ehlen wagt sich bis aufs duBlerste an
die Grenze dessen heran, was der Philosoph zu sagen vermag. Seine Stellung-
nahme ruft geradezu nach dem Gesprichspartner, der als gliubiger und theo-
logisch nachdenkender Mensch die Vernunft dieses Glaubens und damit die
Vernunft der geschichtlichen «Faktizitit» zu bezeugen vermag.

Es gehort zur GroBe des Werkes, daBB es offen endet. Weitere Einsichten,
die aus der Lektire zu gewinnen sind, wie Lehrsitze zu referieren, wiirde dem
Charakter des Buches widersprechen. Das beste Lob ist die Einladung:
«Nimm und liesl» Den angemessenen Ort findet diese Lektire im Rahmen des
philosophischen Denkens und des philosophischen Gesprichs, dem es seine
Entstehung verdankt — nicht nur unter «Berufsphilosophen», sondern unter
suchenden Menschen, die die philosophische Dimension ihrer Grundfragen
entdecken wollen. Gut geeignet ist das Buch nicht zuletzt fir eine Einiibung
philosophischen Denkens fiir Studierende der Theologie, die den konstrukti-
ven Dialog mit der Philosophie suchen. Wohltuend ist zunichst die Riickwir-
kung auf alle, die im akademischen und auBerakademischen Bereich eine
Lehrtitigkeit ausiiben. Peter Ehlen ermutigt dazu, sich nicht anstecken lassen
von dem Trend zu immer mehr Seiten und FuBBnoten. Statt zu rasch gelehrte
Antworten zu geben, lehrt er wieder, Fragen zu stellen und offen zu halten.
Und statt Letztbegriindungen zu suchen, zeigt er, wie wir uns selbst und un-
sere Welt zu erkennen vermogen als gegriindet in einer ersten Wahrheit, die
weder Philosophie noch Theologie auszuschopfen vermogen.

BARBARA HALLENSLEBEN



510 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Manfred Hauke: Die Firmung. Geschichtliche Entfaltung und theologischer
Sinn. Paderborn: Bonifatius 1999. 524 S. ISBN 3-879190-074-6.

Dieses Werk Uber die Firmung verdient Aufmerksamkeit in dreifacher Hin-
sicht: Einmal erhebt der Autor, seit 1993 Professor fiir Dogmatik an der
Theologischen Fakultit in Lugano, fiir sein Werk einen seht hohen Anspruch
im Rahmen der Sakramentenlehre. Zum anderen steht es vom Ansatz her quer
zu fast allen Beitrigen, die in der jlingsten Vergangenheit im deutschsprachi-
gen Raum zur Sakramententhematik verfaBt worden sind. SchlieBlich wendet
sich der Autor, der als Seelsorger selbst reichlich «praktische Erfahrung ... in
der Firmvotrbereitung» (2) gesammelt hat und auch Gemeindeseelsorger ist,
mit dieser volumindsen Schrift nicht nur an «Fachtheologen und Seelsorger,
die sich mit wissenschaftlicher Redlichkeit Giber das Firmsakrament informie-
ren wollen», sondern dariber hinaus ausdriicklich auch «an alle, die etwa als
Katecheten oder Eltern von Firmbewerbern ihr Wissen aktualisieren und ver-
tiefen mochten» (5).

Ob Nichttheologen sich dieser Miithe unterziehen werden, erscheint —
trotz der Einladung durch den Paderborner Erzbischof Degenhardt im Ge-
leitwort — mehr als fraglich, denn die praktische Ebene ist so gut wie ausge-
blendet. Daran dndern auch die wiederholten Beziige zum Firmritus nichts.
«Fachtheologen und Seelsorger» sollten die Miihe hingegen nicht scheuen,
weil eine breite Diskussion um das «verkommenste aller Sakramente» (M.
Kehl) dringend notwendig ist, wie die Ereignisse in der Di6zese Salzburg im
Mai 2001 symptomatisch deutlich machen: Der dortige Erzbischof Eder sagte
eine Firmfeier kurzfristig ab und mahnte die Gefahr an, da3 die Sakramente
endgiiltig zu reinen «Brauchtumsveranstaltungen» herabsinken konnten.

In der dringend notwendig gewordenen Diskussion spricht Manfred Hau-
ke mit seinem Buch, das «als Frucht von Vorlesungen an den Theologischen
Fakultiten in Augsburg und Lugano» (2) entstanden ist, ein gewichtiges Wort
mit, und dies mit laut vernehmlicher Stimme. Denn zunichst beansprucht er,
eine seit mehr als 30 Jahren klaffende «Licke» zu schlieBen und die damals
von H. Mihlen geforderte «wirkliche Theologie der Firmung» (4f.) erarbeitet
zu haben. Zudem will er den «theologischen Sinn» des Firmsakramentes «frei-
legen», und zwar als «systematischen Hintergrund» flr die Praxis (3). Er ist
iberzeugt: Nicht die praktischen Probleme fithren von sich aus zu einer ver-
tieften dogmatischen Erkenntnis der Firmung, sondern «erst eine griindliche
Reflexion aus dem Gesamtzusammenhang der Firmtheologie versetzt in die
Lage, praktische seelsorgliche Fragen verantwortungsvoll zu lésen» (3£.).

Diese fundamentale Entscheidung tiber das methodische Vorgehen zeigt
thre Konsequenz vor allem in der «Diskussion um das passende Firmalter»
(348-379). Hauke stellt fest: «In der Frage nach dem passenden Firmalter ver-
binden sich eine ganze Fille von seelsorglichen und theologischen Proble-
men». Von seinem theologischen Fundament aus meint er nicht nur «fragwiiz-
dige Argumentationen zuriickweisen» zu konnen (349), sondern zugleich Kri-
terien gefunden zu haben, um die Frage im Sinne einer «salomonische(n) Ent-
scheidung» beantworten zu konnen (363). Diese Entscheidung ist am Ende
des Buches noch einmal prignant, und nicht wie sonst oft unter der Fille von



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 511

Argumenten und Meinungen Dritter verborgen, formuliert: «Die Firmung
kann nicht mit einem bestimmten Lebensalter in Verbindung gebracht wet-
den. Fiir die «erschiedenen Gegebenheiten) des Lebens sind gemi dem II.
Vatikanum weniger die Sakramente zustindig als vielmehr die Sakramentalien
... Bei der Abwigung aller Faktoren missen sich die pastoralen Beweggriinde
nach der theologischen Sinnbestimmung der Firmung richten und nicht um-
gekehrt. Eine Spatfirmung ist von daher hochst problematisch» (462). Diese
Einsicht ist das komprimierte Ergebnis aus einem theologiegeschichtlichen
Lingsschnitt in Ost- und Westkirche, aber auch von breit angelegten Quer-
schnitten in verschiedenen Ortskirchen des Westens, und vor allem aus dem
tiefgriindigen Verstindnis des Thomas von Aquin (164—169). Sie kann fir eine
neue Nachdenklichkeit in der theologischen Diskussion im Hinblick auf not-
wendige praktische Verinderungen in einer schier aussichtslosen Lage sorgen.

Mit der Methodik meldet der Autor — neben mitunter polemischer Kritik
an Einzelaussagen — grundsitzlichen Widerspruch gegentiber der theologi-
schen Begriindung der Sakramente an, wie sie in der jliingsten Vergangenheit
iiblich geworden ist. Bekanntlich werden die Sakramente haufig als ein allge-
meinmenschliches Phinomen aufgefaBt, um von daher die Einzelsakramente
mit Hilfe der Zeichen- bzw. Symboltheorie als kirchlich vermittelte Zuwen-
dung von Erlésung und Heil zu deuten. Hauke entwickelt hingegen keinen ei-
genen «allgemeinen Sakramentsbegriff». Er kniipft vielmehr an die mittelalter-
liche Theologie an: Ein Sakrament ist ein von Christus eingesetztes Heilszei-
chen, «das auf wirksame Weise innere Gnade vermittelt» (228f.). Die schola-
stische Einbettung der Sakramentenlehre in die Schépfungs- und Erlésungs-
lehre tritt in seiner Deutung allerdings zuriick.

Der Autor stellt in das Zentrum seiner «Systematischen Darlegung der
Firmtheologie» (227-347) die drei Glieder der traditionellen «Sakramenten-
formel»: duBeres Zeichen — innere Gnade — Einsetzung durch Jesus Christus,
und dies vor allem in theologiegeschichtlicher Perspektive:

1. Sein Ausgangspunkt fir die Bestimmung der spezifischen Gnade der
Firmung ist das Pfingstgeschehen, das «durch die Handauflegung der Apostel
in Samaria und Ephesus gleichsam erneuert wird» (457; vgl. 288-290). Jede
Firmung 1iBt «die Pfingstgnade in gewisser Weise fortdauern» (457). In diesem
Sinn ist die Firmung sakramentale «Teilhabe an der messianischen Geistsal-
bung Jesu» (458; vgl. 294-297). Die Teilhabe hat einen dynamischen und ei-
nen strukturellen Aspekt. Dynamisch betrachtet, handelt es sich um die Mit-
teilung des Heiligen Geistes selbst — nicht nur seiner Kraft —, der in uns Woh-
nung nimmt und in uns «mannigfache geschaffene Wirkungen» (459) hervor-
bringt (311-317). Diese Gnade ist in ihrer Intensitit flexibel und verlierbar.
Unverlierbar hingegen ist die «bleibende Christusformigkeit». Dieser struktu-
relle Aspekt der Teilhabe wird mit der Lehre vom Charakter, dem -«unaus-
16schlichen Prigemal», das «in besonderer Weise mit Christus und der Kirche»
(458) verbindet, umschrieben (297-311). In diesem Sinn ist Firmung als spezi-
fische Wirkung des Geistes im Menschen «Stirkung, Fiille und Vollendung der
Taufgnade» (318). «Anders ausgedriickt: ohne Firmung bleibt Christsein un-
vollstindig. (Vollendet wird, genaugenommen, nicht die Taufe, sondern der



512 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Getaufte, der in seinem Christsein fortschreiten muB» (319). Die gleiche Voll-
endung im Hinblick auf die Gemeinschaft zeigt sich in der Mitteilung der
Charismen, wihrend sich die Fiille des Heiligen Geistes im Geschenk der «sie-
ben Gaben des Heiligen Geistes» kundtut. Diese gehoren, wie die «Friichte
des Heiligen Geistes» (Gal 5,22f.), zur «stindigen Gnadenausstattung des Chri-
sten, die in der Firmung nicht erstmals mitgeteilt, sondern vollendet wird»
(460; vgl. 319-328).

2. Im Hinblick auf «Struktur und Sinngehalt des duBBeren Zeichens» (240-
286) geht Hauke iiber das problematische Nebeneinander von Handauflegung
und Chrisamsalbung hinaus auch auf die Stirnbezeichnung, die Epiklese und
die Spendeformel ein. Von da aus weitet er die Thematik in Richtung «prakti-
scher Vollzug bzw. konkrete Firmspendung» seit der Liturgiereform Pauls VI.

3. Zur Deutung der Einsetzung des Sakramentes durch Christus entschei-
det sich Hauke fiir die von M. Schmaus vorgeschlagene Losung: «Christus hat
das Kernsymbol bestimmt, das Zeichen in seinem «Grundgedankem, aber
dessen nihere Ausfithrung der Kirche tiberlassen» (235).

Diese Systematik wird erginzt durch die Problematik des Firmalters und
die Frage nach dem «Spender der Firmung» (380-400). Spezifisch «Okumeni-
sche Fragen» (401-442) schlieBen sich an. Der Blick auf die Okumene hat hier
wie im gesamten Werk eine bereichernde, relativierende oder auch profilver-
stirkende Wirkung im Hinblick auf die eigene theologische Position. Beson-
ders bereichernd sind fiir den Leser die hiufigen Beziige zur ostkirchlichen
Theologie und Praxis. Eine weiterfiihrende Diskussion konnte allerdings zei-
gen, daB auch die Ostkirche nicht einfach eine Art Urzustand des Firmsakra-
mentes aufbewahrt hat. Eine ausfiihrliche Zusammenfassung (443-465) und
die Wiirdigung der Firmung im Hinblick auf das Jubeljahr 2000 (465-468) be-
schlieBen das Buch.

Die dreigliedrige Sakramentenformel erhebt Hauke aus der vorgeschalte-
ten «Biblischen Grundlegung» (10-51) und der geschichtlichen Entwicklung.
Der weit ausladende Abschnitt «Das Firmsakrament in seinem geschichtlichen
Werdegang» (52-225) ist eine reichhaltige theologiegeschichtliche Fundgrube.
Das bloBe Anhiufen und Aufeinanderschichten der Fundstiicke in diesem Ar-
beitsgang erschwert indes eine Gewichtung des Materials hinsichtlich seiner
bleibenden Bedeutung. Da der Autor diese notwendige Aufgabe erst im zwei-
ten Arbeitsgang unternimmt, sind hiufige, mitunter mehrfache Wiederholun-
gen unvermeidbar. Dies erschwert es dem Leser, den «roten Faden» zu behal-
ten. Das bleibend Giiltige herauszustellen ist jedoch gerade ein zentrales An-
liegen des Autors. Von der Bibel bis heute gilt: Die Firmung ist ein wahres
und eigentliches Sakrament (DH 1628). Sie steht zwar in einem sehr engen
Zusammenhang mit der Taufe, ist davon jedoch grundsitzlich unterschieden
(291-294). Als Teil der christlichen Initiation ist sie eine «saktamentale Vor-
bereitung auf die Eucharistie» (334). «Der Firmcharakter vollendet den Chris-
ten zur bleibenden Christusihnlichkeit, die thn hinordnet auf das in der MeB3-
feier vergegenwirtigte Heilsmysterium» (319).

Das Buch bietet reichlich Anregung, birgt aber auch Ziindstoff: durch den
vom Autor gewihlten Ansatz, einige Folgerungen fiir die Praxis, leider aber



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 513

auch durch die fast ausschlieBlich verwendete «traditionelle Terminologie».
Mit deren Hilfe konnen zweifellos wichtige theologische Sachverhalte pri-
gnant festgehalten werden. Die Frage bleibt indes, ob die Leser — man erin-
nere sich an die Adressaten — fihig und willens sind, deren Sinngehalt aufzu-
schlieBen und in die eigene Glaubensreflexion und -praxis umzumiinzen. Hier
bleibt noch einmal eine «Ubersetzungsarbeit» zu leisten.

HERMANN-JOSEF ROHRIG



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

