
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Andreas Graeser: Bedeutung, Wert, Wirklichkeit. Positionen und Probleme.
Texte zur Philosophie des 20. Jahrhunderts. Bern: Peter Lang 2000. 386 S.

ISBN: 3-906764-99-0.

Wie es Titel und Untertitel erahnen lassen, umfaßt Bedeutung, Wert, Wirklichkeit

ein weites Feld an philosophischen Positionen und Problemen. Die 22

Kapitel, wovon 17 in Aufsatzform bereits veröffentlicht wurden, beschäftigen
sich mit Fragen, die auf den ersten Blick ziemlich entfernt voneinander liegen.
Von der linguistischen Wende (Kap. 1) zur Vernunft nach Mythos und
Aufklärung (Kap. 2), von Gottlob Freges Bedeutungstheorie (Kap. 2—5) zu den
Problemen der Ästhetik (Kap. 12), von Heideggers hermeneutischem «als»

(Kap. 7) zur Leib-Seele-Problematik (Kap. 19), von Ernst Cassirers Philosophie

der symbolischen Formen (Kap. 6) zur Beziehung zwischen Erfahrung
und Ethik (Kap. 14): Der jeweils zurückgelegte Weg ist ziemlich groß, so groß
jedenfalls, daß er nicht ohne weiteres zu bewältigen sein wird.

Die vorliegenden Texte, hauptsächlich interpretatorischer Art, wurden
offensichtlich in der Zeit zwischen 1980 (Kap. 12) und dem Erscheinungsjahr
des Sammelbandes geschrieben. Sie decken also Themen und Positionen ab,
mit denen sich der Autor in den letzten 20 Jahren beschäftigt hat. Sie beweisen,

daß der Autor, bekannt für seine Kompetenzen im Gebiet der klassischen
Philosophie, über ein außerordentlich weites Spektrum an Kenntnissen
verfügt. Die zahlreichen Fußnoten, in denen oft auf Autoren und Texte
hingewiesen wird, die im Haupttext gar nicht erwähnt wurden, bekräftigen diesen
Eindruck.

Trotz der Vielfalt an besprochenen Problemen und Positionen zieht sich
eine Idee durch den Sammelband hindurch: Es ist die Idee einer «pragmatischen

Orientierung», wie es einem eventuellen Käufer auf der vierten Um-
schlagseite des Bandes mitgeteilt wird. Dabei geht es offensichtlich darum, in
den Positionen einiger Autoren des zwanzigsten Jahrhunderts Probleme
aufzuspüren, die nur, oder am ehesten, durch einen pragmatisch orientierten Ansatz

zu lösen wären.
Da nun die Breite meiner eigenen fachlichen Kompetenzen jener des

Autors des vorliegenden Sammelbandes nicht entspricht und da es, besonders
bei einem so weitreichenden Blick, darauf ankommt, den Ansatz im Detail zu
überprüfen, werde ich mich darauf beschränken, den Zusammenhang
zwischen Bedeutungstheorie und Pragmatismus etwas genauer zu untersuchen.

Graesers allgemeiner Ansatz in diesem Bereich wird in Kapitel 2 (Bedeutung

und Bedeutsamkeit) deutlich. «Im Zuge der sogenannten linguistischen Wende

wurde das Bedeutungsproblem bekanntlich als das Problem der designati-
ven Sprachverwendung aufgefaßt und rings um die Frege'sche Dichotomie
von Sinn und Bedeutung lanciert» (25). Dieser Ansatz sei jedoch unbefriedigend,

da er das «Ideal einer wissenschaftlichen Orientierung» (ibid.) forciere
und damit nicht nur für die Belange von Dichtung und Kunst, sondern für die
natürliche Sprache ganz allgemein und für die Phänomene der Kommunika-



478 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

tion ganz besonders unangebracht sei. Weder in den gängigen Unterscheidungen

zwischen meaning und use und meaning und force noch in dem von Paul
Grice vorgeschlagenen Versuch, Bedeutung auf Intentionen der Sprecher
zurückzuführen, erkennt Graeser eine zufriedenstellende Überwindung der desi-
gnativen Sprachauffassung. Dagegen schlägt er vor, «Bedeutungshaftigkeit als

etwas zu verstehen, was im Bereich sprachlicher Äußerungen oft mit Bedeutsamkeit

verwoben ist und insofern einer komplexeren Analyse bedarf» (27).
Dies ist freilich programmatisch, und man ist auf die Art und Weise gespannt,
wie die angesprochene «komplexere Analyse» dann auch aussehen wird. Die
gleich danach angekündigte Befürchtung, die Frage nach der Verbindung von
Bedeutsamkeit und Bedeutung «im Sinne des traditionellen Verständnisses»
ende «zuguterletzt vielleicht doch in der Aporie» (ibid.), läßt allerdings Schlimmes

ahnen.
Graeser meint, der Gebrauch des Wortes «Bedeutung» lege zweierlei

Verwendungsweisen an den Tag: Die eine betreffe das, was «die Äußerung als

Äußerung verständlich macht», die andere die «Tragweite oder Signifikanz
einer Äußerung» (ibid.), wie etwa bei der Feststellung, daß Arbeitslosigkeit
Verelendung bedeutet. Ob Arbeitslosigkeit nun wirklich Verelendung bedeutet,
darüber läßt sich streiten. Sozialpolitische Debatten lediglich als semantische
Debatten zu konzipieren, das wäre ja verhängnisvoll. So meint auch Graeser, daß

nur die erste Verwendungsweise als semantisch zu betrachten sei, die zweite
hingegen ein «Sammelbecken unterschiedlicher Dinge» (ibid.) darstelle.

Ist dies einmal festgestellt, so fragt sich, welches die Beziehung zwischen
semantischer Bedeutung und Signifikanz ist. Offensichtlich könnte «Arbeitslosigkeit»

nicht Verelendung in seiner Signifikanz haben, wenn das Wort
«Arbeitslosigkeit» nicht Arbeitslosigkeit, sondern, sagen wir, Addition bedeuten
würde. Aber wie hängt die Tatsache, daß «Arbeitslosigkeit» Arbeitslosigkeit
bedeutet, von der Tatsache ab, daß Verelendung zur Signifikanz von
«Arbeitslosigkeit» gehört? Das ist eine interessante Frage, und es wäre nützlich,
eine überzeugende Antwort darauf zu finden.

Graeser geht die Frage nicht direkt an: Er greift auf pragmatische Überlegungen

zurück, um zu suggerieren, daß «die Distanz zwischen [der semantischen

Bedeutung] und [der Signifikanz] tendenziell zu schwinden» (29) scheint.
Ob die Distanz schon dadurch zu schwinden beginnt, daß wir Sprache
verwenden, um Gefühlen Ausdruck zu verleihen (vgl. 28), wage ich zu bezweifeln.

Ist es nicht gerade die in Frage kommende Distanz, die mich dazu

bewegt, den Satz «Du hast mich verletzt» zu äußern, statt zu weinen oder
zuzuschlagen?

Es ist freilich sinnvoll zu fragen, ob die Interpretation eines Sprechers in
einer konkreten Kommunikationssituation durch die gemeinschaftlich
bestimmte Bedeutung der von ihm verwendeten Wörter erschöpft ist. Es könnte
sein, es ist sogar ziemlich oft der Fall, daß der Sprecher seine Wörter
ungeschickt auswählt: Kommunikation gelingt nur dann, wenn wir in der Lage sind
zu erahnen, was unser Gesprächspartner mittels seiner Äußerung sagen wollte.
Pragmatische Zusammenhänge mögen hier hilfreich sein. Das ändert jedoch
nichts an der Tatsache, daß das, was wir (pragmatisch oder nicht) bestimmen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 479

wollen, die «semantische» Bedeutung seiner Wörter ist. So gesehen, ist eben

Bedeutung — und nicht Bedeutsamkeit — der fundamentalere Begriff (vgl. 36).
Bei Bedeutsamkeit, schreibt Graeser, kann es sich um eine «natürliche

Partnerin von Bedeutung handeln», und Bedeutsamkeit dürfte auch das sein,
was in vielen Fällen «das Vorkommnis einer Sprachverwendung bestimmt»
(34). Nur, fahrt der Autor sinnvollerweise fort, «damit ist noch nichts über die
Art der Partnerschaft gesagt» (ibid.). Gerne würde man mehr darüber erfahren.

In einer an dieser Stelle angesetzten Fußnote wird tatsächlich auf Kapitel
11 (Interpretation, Erfahrung und Bedeutung) verwiesen, wo «ein erster Schritt in
diese Richtung» gegangen werden soll (Fußnote 21).

Das angesprochene Kapitel 11 liefert eine Auseinandersetzung mit dem

Begriff der Interpretation und eine willkommene Abrechnung mit dem bereits
im vorhergehenden Kapitel behandelten Interpretationismus, der in seiner
radikalen Variante besagt, daß die «Welt bzw. reale Gegenstände im normalen Sinne

des Wortes unabhängig von irgendeiner Interpretation über keine eigene
Existenz verfügen» (153). In der Wahrnehmung von Interpretation sprechen,
macht Graeser geltend, «hieße unterstellen, daß wir über die Option verfügen,
die Dinge anders wahrzunehmen, als wir sie de facto wahrnehmen, und daß

wir uns dessen auch bewußt sind» (171). Dies sei nicht haltbar, da wir
«normalerweise keine Wahl haben, ein rotes Ding als grünes Ding wahrzunehmen
oder einen Strauch als Baum und umgekehrt» (ibid.).

Das leuchtet zuerst einmal ein. Was aber bringt die Auseinandersetzung
mit dem Begriff der Interpretation in Hinsicht auf die oben aufgeworfene
Frage nach der Beziehung zwischen Bedeutung und Bedeutsamkeit? Es ist
nicht leicht, Graesers Antwort darauf zu bestimmen, da der Bezug zu dieser

Fragestellung im Text nicht explizit formuliert wird.
Kaum jemand wird bestreiten, daß das Verstehen von sprachlichen

Äußerungen auf einer Interpretation fußt. Hier stellt sich eher die Frage, was -
wenn überhaupt etwas - die Interpretation der Sprache von anderen
Interpretationsformen unterscheidet. Graeser behauptet, «Interpretation» sei

«wenigstens als vierstelliger Terminus anzusehen» (168). Verstehe ich ihn richtig,
so meint er, «Interpretation» sei so zu analysieren: B versteht das von A
vorgelegte j als x. Dazu komme nun aber die Bedingung hinzu, «daß die
Betrachtung von x als Interpretation von y die Annahme involviert, y lasse sich
im Prinzip auch anders verstehen» (ibid.). Möchte ich eine Äußerung verstehen,

möchte ich beispielsweise dazu Stellung nehmen, so bleibt mir wohl
nichts anderes übrig, als daß ich mich für eine der vielen Interpretationsmöglichkeiten

entscheide. Wünschenswert wäre es auch, daß ich mich für die vom
Sprecher intendierte entscheide. Wie mache ich das? Welche Hinweise, seien
sie nun pragmatischer oder anderer Art, darf oder soll ich verwenden, um eine

gelungene Interpretation vorzulegen? Wir sind wieder bei unserem Ausgangspunkt:

Welche Beziehung besteht zwischen Bedeutung und Bedeutsamkeit?
Wer bestreiten sollte, daß eine solche Beziehung überhaupt besteht, der

wird durch die Lektüre von Graesers Buch eines Besseren belehrt. Wer aber
die in Frage kommende Beziehung etwas genauer und systematischer in den



480 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Blick bekommen möchte, der muß wohl weiter suchen. Graeser selbst ist
vielleicht doch der Meinung, daß die Frage, so gestellt, in der Aporie endet.

Gianfranco Soldati

Harald Fricke: Gesetz und Freiheit. Eine Philosophie der Kunst. C.H. Beck:
München 2000. 274 S. ISBN 3-406-46514-5.

Während Harald Fricke vor rund zwanzig Jahren noch fragte: «Was ist Poesie?
Und: Was ist gute Poesie? Was für Arten von Poesie gibt es? Wie entwickelt
sie sich im Verlauf der Geschichte? Wie hängt sie mit der Gesellschaft
zusammen - und wie mit dem einzelnen in dieser Gesellschaft?» (Norm und
Abweichung, München 1981, 11) und in Antwort hierauf ein literaturtheoretisches
Modell von Norm und Abweichung entwickelte, versucht er sich nunmehr den

Fragen: «Was ist Kunst? Und: Was ist gute Kunst? Was für Arten der Kunst
gibt es? Wie verändert sie sich im Verlauf der Geschichte? Wie hängt sie mit
der natürlichen, wie mit der gesellschaftlichen Welt zusammen — und wie mit
dem einzelnen in dieser Welt?» (11) anzunähern, indem er die Abweichungstheorie

zu einem Modell von Gesetz und Freiheit erweitert. Drei Anliegen sind
es, um die es Fricke vor allem geht.

Erstens sollen die Grundbegriffe präzisiert werden, aus denen das neue Modell

besteht. In Anlehnung an seine Explikation von «sprachliche Normen»
(Fricke 1981, 64ff.) setzt Fricke beim Begriff «naturgesetzlich bedingte
Verhaltensnormen» an. Naturgesetzlich bedingt sind diese Normen, Richtlinien
oder Regularitäten insofern, als sie konkrete bzw. je spezifische Auswirkungen
auf unser Tun haben. So verlangen uns die Gesetze der Optik gewisse Sehweisen

ab, und jene der Akustik bestimmen unser Hören; die Gesetze der Mechanik

wiederum normieren unsere Bewegungen, und die der Logik zwingen uns
zu bestimmten Sprechweisen (41 ff.). Folgerichtig bezeichnet Fricke vor dem
Hintergrund seiner früheren Auffassung über poetische Abweichungen (Frik-
ke 1981, 84ff.) die «künstlerische Abweichung» jetzt als eine Verletzung solch
naturbedingter Verhaltensgesetze, die vornehmlich dadurch charakterisiert ist,
daß sie eine nachweisbare (sei's interne oder externe) Funktion erfüllt (ebd.).

Zweitens geht es um den Status und die Reichweite, also um den Geltungsanspruch

des neuen Modells. Konkret will Fricke den Einwand entkräften, sein
Ansatz sei für ein Verständnis dessen, was Kunst ist, letztlich zu large;
immerhin, so der Kritiker, lasse sich auch die Architektur oder das Design in
Begriffen von Gesetz und Freiheit explizieren, wiewohl derlei Techniken im
Rahmen der Abweichungstheorie erklärtermaßen nicht als Künste gelten
(48ff.). Zudem wehrt er sich gegen den Vorwurf, das neue Modell sei zu eng
und blende sowohl das Problem der ästhetischen Erfahrung (63 ff.) als auch

jenes der ästhetischen Wertschätzung aus (68ff.). Und schließlich begegnet
Fricke auch jenem Vorbehalt, demzufolge die Abweichungsästhetik vollends
ahistorisch oder aber üppig modernistisch ausgerichtet sei (54ff.).

Drittens geht es um die Anwendung des Modells auf unterschiedliche
Kunstwerke bzw. auf Kunstwerke unterschiedlicher Typen — um «interdiszi-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 481

plinäre Bewährungsproben», wie es heißt. Dieses Unterfangen, das sich auf
Beispiele aus allen Kunstsparten erstreckt (75—217), ist wenigstens dreifach
motiviert. Zunächst möchte Fricke uns vorfuhren, wie selbst eine Allgemeine
Ästhetik mit der Vielfalt der Künste zu Rande kommt; indem nämlich jene
Funktionen, die ästhetische Abweichungen erfüllen, vorab sorgsam auf
einzelne Kunstwerke individiert und erst dann, bestenfalls, zu Spezialtypen
zusammengefaßt werden. Ferner soll gezeigt werden, daß sich Abweichungen
historisch graduieren lassen - und zwar ungeachtet dessen, daß sie im Modell
selbst rigide expliziert sind. Und schließlich geht es darum darzulegen, wie
sich einzelne Kunstwerke — selbst dann, wenn sie nach individuellen Funktionen

sowie nach historischen Abweichungsgraden analysiert werden — Werksorten

oder Genres zuordnen lassen. Alles in allem stellen diese Anwendungen
jene empirischen Befunde bereit, die das erweiterte Abweichungsmodell
bestätigen sollen und ohne die eine solche Philosophie der Kunst, auch in den

Augen des Autors, nichts taugen würde.
Eine Philosophie der Kunst? Warum eigentlich trägt dieses Buch das

Etikett «Philosophie» im Untertitel? Immerhin handelt es nicht von Philosophen
und darüber, welch tiefschürfende Gedanken sie über die Künste angestellt
haben. Weder ist seitenlang vom Erhabenen, vom Schönen, Interessanten,
Grotesken oder Häßlichen als Wesenszug aller Kunst die Rede, noch von der

Kunst als Ausdruck, als Verklärung oder als System; ebenso wenig wird mit
Hegel oder Batteux darüber spekuliert, welches nun die Kunst schlechthin ist,
auf die sich alle anderen Künste letzt- und gänzlich zurückführen lassen. Auch
liefert uns der Autor keine Ästhetik im Sinn einer Kunstphilosophie etwa
analytischer Prägung. Zumindest geht es ihm nicht (oder nur ganz am Rande)
um den ontologischen Status von Kunstwerken, um ihre (syntaktische wie
semantische) Struktur oder ihre Möglichkeiten und Grenzen zu repräsentieren;
und schon gar nicht kümmert sich Fricke um all die subtilen Definitionsprobleme

rund um den (mehr oder minder offenen) Begriff «Kunst», welche sich
Essentialisten, Anti-Essentialisten, Konventionalis ten, Intentionalisten, Insti-
tutionalisten, Interpretationisten und wie sie alle heißen, seit Jahrzehnten
schon um die Köpfe schlagen. Um all dieses geht es also nicht.

Um was dann? In welchem Sinn ist hier von Philosophie die Rede? Im
Sinn der Analytischen Philosophie der ersten Stunde: Philosophie als Werkzeug!

Das ist, bei Fricke, durchaus pathetisch zu nehmen. Philosophie ist
Sprachanalyse — und damit das beste Instrument überhaupt, um begrifflich-logische

Zusammenhänge einzusehen, die auf andere Weise gar nicht erst zu
Tage treten würden. Sie ist ein großangelegtes Unterfangen, das darauf abzielt,
all das, was sich - sei's nun im richtigen Leben oder, wie in diesem Fall, in der
Welt der Kunst — abspielt, als rationalen Prozeß darzustellen, sie ist, wie man
deshalb auch gerne sagt, rationale Rekonstruktion. Als solche darf sie mit den

empirischen Daten nicht unvereinbar sein; in ihr soll nichts Unmögliches oder
Überflüssiges behauptet werden, und ihre Explikationen müssen empirisch
einzulösen sein. Doch untersteht sie, als rationale Rekonstruktion, nicht dem
Diktat von Datenerhebungen, in denen es etwa ästhetische Erfahrungen oder
Urteile nur gibt, wo sie von einem Einzelnen (z.B. introspektiv) tatsächlich



482 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

<erlebt> oder <gehabt> werden. Als rationale Rekonstruktion geht es dieser
Philosophie in ihren Analysen also nicht bloß ums Klare und Deutliche, sondern
vor allem auch «um die jeweils höchste argumentativ erreichbare Allgemeinheit,»
(45, Frickes Hervorhebungen).

So gesehen hat diese Philosophie der Kunst nichts Spezifisches an sich. Es
durfte auch eine Philosophie der Literatur sein (so der Untertitel von Frickes
Buch aus dem Jahre 1981), und es könnte auch eine solche der Biologie sein
oder der Ökonomie oder, weshalb nicht, der Tauromachie. Und doch ist es

diesesmal anders. Denn diesesmal geht es erklärtermaßen um eine Philosophie
der Allgemeinen Ästhetik. Dazu gehört nicht bloß, daß man sich überlegt, ob es

inhaltliche Gemeinsamkeiten zwischen den durchaus ungleichen Künsten gibt
(zum Beispiel eine fundamentale, ihnen allen gemeinsame Funktion; vgl.
219ff.). Zum Projekt einer Allgemeinen Ästhetik gehört insbesondere auch,
daß man in methodischer oder methodologischer Hinsicht nach einer einheitlichen

Vergleichsbasis der unterschiedlichen Künste sucht. Bei Fricke
geschieht dies just dort, wo er sein Modell von Norm und Abweichung zu einem

von Gesetz und Freiheit erweitert. Er schreibt: «Die zentrale Schwierigkeit
einer solchen Übertragung von der poetischen Abweichung auf künstlerische
Abweichung überhaupt ist die folgende: Im Unterschied zum sprachlichen
Material des Dichters sind die Materialien der anderen Künste (wie Farben,
Formen, Bewegungen, Steine, Klänge) auf eine andere Weise beschränkt.
Beschränkt nicht — oder wenigstens nicht in vergleichbar konstitutivem Maße —

durch gesellschaftlich erzeugte Normen; sondern beschränkt durch vor aller
Konvention geltende Naturgesetze — bzw. durch daraus resultierende
Gesetzmäßigkeiten. Von solchen Restriktionen versucht sich auf die eine oder andere
Weise jede Kunst gleichermaßen zu befreien (so wie die Dichtung von den
Restriktionen des sozial normierten Sprechens).» (39, Frickes Hervorhebungen).

Damit ist zumindest nahegelegt, daß im Zusammenhang mit den «Sprechweisen»

(41) (und weiterführend mit Blick auf poetische Abweichungen) von
«Gesetzen der Logik» (ebd.) oder, wie es später heißt, «Gesetzen der Verständigung»

(45) nicht in einem strikten Sinn die Rede ist - wenigstens nicht im
selben Sinne, wie etwa im Zusammenhang mit unseren Bewegungen von den
Gesetzen der Mechanik die Rede ist. Würde es im selben Sinne um Gesetze

gehen, so würde der Bereich unserer Sprechweisen freilich ebenfalls durch die
Gesetze der Mechanik bestimmt (Bewegung der Bauchmuskeln, Betätigung
des Vokaltraktes etc.). Dann allerdings wäre nicht mehr einzusehen, inwiefern
sich die Poesie von den durch eben diese Gesetze auferlegten Restriktionen zu
befreien versuchte, bzw. inwiefern sich poetisches Sprechen davon auf andere
Weise befreien könnte, als normales, alltägliches Sprechen das tut. (Zudem
würde nichts dagegen sprechen, Formen der verschriftlichten Rede — seien sie

nun poetisch oder nicht - als «elementare Abweichungen» zu bezeichnen, und
zwar ganz analog der Idee, die starre Skulptur würde gegen die Ungreifbarkeit
der körperlichen Bewegung opponieren [39]). — Vielmehr scheint es so, als sei

hier das Reden über Gesetze in einem bloß übertragenen Sinne zu nehmen.
Und zwar insofern, als genau genommen immer schon konventionale

Sprechweisen das Thema sind und mithin davon ausgegangen wird, daß



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 483

Konventionen (wie im obigen Zitat nahegelegt) für unser Sprechen konstitutiv
sind. Gewiß, in einem trivialen Sinn sind Konventionen immer involviert,
wenn wir uns sprachlicher Zeichen bedienen - trivial unter anderem deswegen,

weil diese Zeichen ja gerade dadurch charakterisiert sind, daß sie zu einer
Sprache gehören und ihre Bedeutung insoweit arbiträr ist, als es zwischen den
Zeichen und ihrer Bedeutung keinen zwingenden - und sei's bloß
gesetzesartigen — Zusammenhang gibt. Das indes heißt noch lange nicht, daß
Konventionen — um bei diesem Beispiel zu bleiben - bedeutungskonstitutiv sind. Mit
anderen Worten: Wenn in Frickes Modell im Zusammenhang mit jenen
Gesetzen, die uns zu bestimmten Sprechweisen zwingen, stets auch Konventio-
nalität hineinspielt, und wenn damit vorausgesetzt ist, daß Konventionen u.a.
für bedeutungshaftes Sprechen konstitutiv sind, so ist diese Voraussetzung
allererst zu begründen. Weder im neuen Buch noch, was eher zu erwarten
wäre, in jenem aus dem Jahre 1981, findet sich der Ansatz zu einer solchen
Begründung. (Daß Fricke derlei aber tatsächlich voraussetzt, wird allenthalben
sichtbar — so etwa, wo er von den unterschiedlichen Ebenen der poetischen
Abweichung spricht und konsequenterweise auch von Formen der semantischen

Abweichung [Fricke 1981, 40ff.]). Entsprechend sind die Gegner nicht weit.
Ein Griceianer etwa wird geltend machen, daß es letztlich ganz bestimmte
Zwecke oder Absichten sind, die wir mit unserem Reden verfolgen, und die
die Bedeutung unserer «Sprechweisen» bestimmen. Falls er Recht hat (und
m.E. hat er Recht), ist dies für Frickes Unterfangen wenig verheißungsvoll.
Dann nämlich könnte sich herauszustellen, daß poetisches Reden (oder
zumindest Aspekte davon) nicht zwingend in Begriffen der Abweichung von
Konventionen oder Normen zu bestimmen ist, was den Versuch, eine
allgemeine Theorie der Kunst in Analogie zum Konzept der poetischen Abweichung

zu bauen, bereits im Kern problematisch macht. (Es war nun immerzu
von der semantischen Seite der Poesie die Rede, doch scheint mir der Punkt
allgemeiner Art zu sein. Was z.B. die pragmatische Komponente angeht (vgl.
auch Fricke 1981, 43ff.), läßt sich auf Grices Konversationstheorie zurückgreifen

und hier wiederum geltend machen, daß die entsprechenden
Konversationsprinzipien bzw. -maximen gerade nicht gesetzesartigen Charakter
aufweisen (es sind dies keine «Gesetze der Verständigung» [45]. Insbesondere
macht es nicht Sinn zu sagen, Sprecher würden von diesen Maximen abweichen;

vielmehr werden Konversationsmaximen systematisch ausgebeutet. Daß
dieser Unterschied auch sachlich von Belang ist, zeigt sich u.a. im
unterschiedlichen Stellenwert der konversationalen und konventionalen Implikatu-
ren).

Ob es Fricke in methodischer Hinsicht letztlich gelungen ist, sein
Abweichungsmodell zu einer allgemeinen Theorie der Kunst zu erweitern, läßt sich
natürlich nicht anhand von solch oberflächlichen Andeutungen entscheiden,
wie sie im vorigen Abschnitt zu finden sind. So oder so haben wir mit «Gesetz
und Freiheit» ein durchs Band verständliches, gut geschriebenes, gelehrtes,
geistreiches und nicht zuletzt engagiertes Buch zur Hand — ein typisches
Fricke-Buch eben. Typisch? Nicht ganz. Wo vom Tod die Rede ist, von dem,
was unwiderruflich ist und von unseren letztlich doch bescheidenen Möglich-



484 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

keiten, ihm zu trotzen, da scheint es, als sei der Autor mit den Jahren leiser
geworden.

Klaus Petrus

Brad Hooker: Ideal Code, Real World. A Rule-consequentialist Theory ofMorality.
Oxford: Clarendon Press 2000. 213 pp. ISBN 0-19-825069-X.

Im Folgenden werden zwei Abkürzen verwendet: RK steht für Regelkonse-
quentialismus; HK für Handlungskonsequentialismus. - Obwohl das Buch
von Hooker relativ knapp ist, enthält es nahezu enzyklopädische Literaturhinweise

auf eine Spezialliteratur, die in der deutschsprachigen Welt wenig
bekannt ist. Hooker kann in gewisser Weise aus dem Vollen schöpfen, nämlich
aus der Diskussion um den sog. Regelutilitarismus. Er beansprucht entsprechend

keine Originalität für seine Position, die jener von Richard Brandt nahe
steht, sondern legt den Akzent auf die neue Kombination von Argumenten.
Der Ausdruck «Konsequentialismus» an Stelle von «Utilitarismus» ist
allerdings neutraler und läßt sowohl eine Erweiterung der Wertgrundlage über den
Hedonismus und die Interessentheorie hinaus (Wertpluralismus) zu als auch
die Verknüpfung mit Fairnessrücksichten auf die Gruppe der am stärksten
Benachteiligten — eine Theorienvariante, die inzwischen auch als Gerechtig-
keitsutilitarismus bekannt geworden ist.

Im ersten, einleitenden Kapitel werden Fragen der Methodologie genannt.
Hooker ist nicht bereit, auf eine unparteiische Theorie zu verzichten und sich
einfach dem moralischen common sense zu überlassen, denn es soll Aufgabe
der Theorie sein, Uneinigkeiten (vielleicht nicht alle, aber doch einige) auf
unparteiische Weise zu bereinigen. Hooker ist wie sonst selten ein Autor explizit
und transparent in Bezug auf die Anforderungen an moralische Theorien (vgl.
S. 4). RK erfindet die moralischen Regeln nicht neu, sondern knüpft an
überzeugende allgemeinen Auffassungen der Alltagsmoral an und versucht diese
intern konsistent und in Ubereinstimmung mit jenen moralischen Uberzeugungen

in Bezug auf einfache, unumstrittene Fälle zu formulieren, die wir
nach sorgfältiger Überlegung beibehalten. Dabei konfrontiert er sie mit der
entscheidenden Testfrage: Was wären die zu erwartenden Konsequenzen,
wenn sich jedermann frei fühlte, dies zu tun? (vgl. S. 5). Die Nähe zum
Kohärentismus und zu Rawls' Überlegungsgleichgewicht ist unübersehbar. Die
Doppelaufgabe der Theorie besteht sodann darin, die Richtigkeit dieser
moralischen Überzeugungen zu erklären und sie von einem unparteiischen Standpunkt

aus zu rechtfertigen. Schließlich sollte uns die Moraltheorie helfen,
einige besonders umstrittene und schwierige Fälle zu lösen. Die hier aufgezählten

Punkte dienen als Kriterien des Theorienvergleichs; sie erlauben es uns,
die Leistungsfähigkeit konkurrierender Moraltheorien zu evaluieren. Hooker
glaubt zeigen zu können, daß der RK in allen Punkten entweder besser oder
nicht schlechter abschneidet als die theoretischen Alternativen des HK, der
Vertragstheorien oder des Rossschen Regelintuitionismus. Inhaltlich kann der
1930 von David William Ross formulierte Katalog von Prima-facie-Regeln als



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 485

Einstieg dienen, enthält er doch den inhaltlichen Kern einer Moraltheorie -
die Forderungen, Versprechen zu halten, andere nicht zu schädigen, ihnen zu
helfen etc.

Das %n>eite Kapitel beginnt mit einem Portrait des RK und schließt mit
einem sehr zurückhaltenden Plädoyer für einen Gerechtigkeits-Konsequentia-
lismus gegenüber einem puren Regelutilitarismus. Dabei geht es um ein Prinzip

der Priorität der Verbesserung des Wohls der am schlechtest Gestellten
(vgl. S. 45 und 55-59). Die tieferen Meinungsverschiedenheiten zwischen beiden

Varianten betreffen allerdings empirische Fragen — z.B. die Wirksamkeit
von Anreizen (vgl. S. 55 und 65). Man könnte z.B. sagen, wer den Ärmsten
hilft, gibt ihnen keinen Anreiz, ihre Situation selber zu verbessern. Zur
Beurteilung dieser Frage steht natürlich die Art und Weise der Hilfe zur Debatte,
insbesondere die Frage, wie Hilfe in Anreize zur Selbsthilfe münden kann.
Abmachungen und Verträge haben keinen intrinsischen Wert, sondern sie
bilden wichtige Mittel zu anderen Zwecken, z.B. als Scharniere von Kooperation.
(Die Auffassung der «Heiligkeit» von Verträgen würde uns absurderweise dazu

verpflichten, möglichst viel Verträge abzuschließen ; vgl. S. 34) Zur Fairness
bei Verträgen, die als implizite Versprechen verstanden werden können, gehören

vier Bedingungen, die sorgfältig und mit nützlichen Literaturhinweisen
dargelegt werden (vgl. S. 53f.). Es gibt zwei unabhängige Dimensionen von
Fairness, nämlich die Anerkennung von Abmachungen unter vernünftigen
Personen und die Aussicht auf leistungsproportionale Verdienste. Beide
Dimensionen können vom RK erklärt werden. Abmachungen sind besonders
verbindlich, wenn sich andere bereits daran gehalten haben, und der
Leistungslohn dient als wichtiger Anreiz zur Produktivität. Da das Zentrum eines

Systems von Anreizen die Erwartung ist, daß Abmachungen honoriert werden
— man erinnere sich hier an Benthams Prinzip der Nicht-Enttäuschung
vernünftiger Erwartungen! —, so müßten Abmachungen, die sich über das Prinzip
der Verdienste hinwegsetzen, innerhalb gewisser Grenzen trotzdem verbindlich

sein. Dies ist nur ein Beispiel für den Nachweis, daß der Regelutilitarismus

mit dem Standpunkt der moralischen Intuition übereinstimmen kann
(vgl. S. 54f.). Für eine freie ökonomische Konkurrenz scheinen ein Plus an
Freiheit und ein Plus an Anreiz zu sprechen. Im Unterschied zum Kontrak-
tualismus ist der RK bereit, allen empfindungs fähigen Wesen — also auch
manchen Tieren — einen moralischen Status zuzugestehen (vgl. S. 66-70).

Das dritte Kapitel ist der Ausformulierung des RK gewidmet. Zur Debatte
steht der vernünftigerweise erwartete Nutzen, nicht der oft schwer voraussagbare

tatsächlich eintretende Nutzen. Damit begegnet Hooker klassischen
Einwänden gegen die Voraussehbarkeit von Handlungsfolgen und anderer künftiger

Ereignisse - Einwände, die für gewisse Kritiker bereits als hinreichend
gelten für den Nachweis der Unhaltbarkeit und Unbrauchbarkeit des Konse-
quentialismus. Im Zentrum des RK steht nicht die Befolgung (compliance),
sondern die Annahme (acceptance) und Verinnerlichung von Regeln. Die
Tragweite dieser Unterscheidung wurde bereits von Richard Brandt (Toward a
Credible Form of Utilitarianism, 1963) erkannt. Das angemessene Verständnis
der Anforderung an Verinnerlichung von Regeln — diese sollen zu festen Be-



486 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

standteilen des Charakters einer Person werden - verdeutlicht die Eigenständigkeit

und Stabilität des RK. Ist eine Regel einmal verinnerlicht, so ist eine
Person nicht mehr bereit, diese Regel leichtsinnig zu ignorieren oder durch
einen Rekurs auf den allgemeinen Nutzen abzuwerten. Deshalb glauben Autoren

wie Brandt und Hooker fest daran, daß auch im Falle von Regelkonflikten
keine Gefahr besteht, daß der RK in einen Handlungskonsequentialismus
(HK) zurückfällt. Eine instabile Mischung von HK und RK wird dagegen von
Hare und an einigen Stellen auch von Mill und ausnahmesweise sogar von
Brandt empfohlen.

Das von David Lyons (Forms and'Limits of Utilitarianism, 1965) formulierte
Argument des Kollapses von RK in HK wird in den Kapiteln 4 und 7 weiter
untersucht und zurückgewiesen. Die Details dieser Argumentation sollen hier
nicht wiederholt werden. Die Widerlegung des Kollaps-Einwandes ruht auf
zwei Säulen: Zum einen muß man sich von der Vorstellung befreien, der RK
sei aus dem HK logisch abgeleitet. Es trifft nicht zu, daß der Konsequentia-
lismus auf einer Pflicht, das Gute zu maximieren, basiert, oder daß eine solche

angebliche Pflicht als letztes Kriterium von Richtig und Falsch akzeptiert werden

muß. Die moralischen Regeln sind deshalb auch nicht bloß Mittel oder
Strategien für die beste Realisierung eines solchen Kriteriums. Das beste

Argument für RK ist also nicht eine Deduktion aus dem HK, sondern der

Erklärungswert des RK zur Vereinheitlichung unserer moralischen Uberzeugung
und deren Bewährung im Theorienvergleich. Zum anderen ist der RK, der
sich gegen die Versuchungen eines direkten Rekurses auf die Grundnorm
eines HK abschottet, keineswegs verdammt zur Verwässerung des Konsequen-
tialismus durch einen Regelfetischismus. Dieses Dilemma läßt sich vermeiden,
indem dem Regelkanon eine Regel zur Vermeidung von Katastrophen
hinzugefügt wird. Lassen sich echte Katastrophen nur durch Verletzung moralischer

Regeln verhüten, so hat diese Regel Priorität. Diese Regel wird wie alle
anderen Regeln ebenfalls zu einem festen Bestandteil der Motivation moralischer

Akteure («a motivation to prevent disaster» S. 98, «a rule to prevent
disaster» S. 131, 133f. 135, 165,169).

Die Kapitel 7 und 8 sind bemüht, die Annahme einer Pflicht zur Maximie-

rung des Guten weder als Fundament des HK noch als eine Prima-facie-Regel
unter anderen (wie das Ross tut) zuzulassen. Wie aus den Arbeiten von Peter
Singer, Peter Unger und Shelley Kagan hervorgeht, erweist sich der HK
(jedenfalls aus der Sicht der Alltagsmoral) als übertrieben anspruchsvoll (vgl. S.

149ff.). Einmal mehr bewährt sich der RK darin, eine wohlerwogene moralische

Überzeugung zu bestätigen, die besagt, daß unsere Pflicht, anderen zu
helfen, Grenzen kennt, und zwar Grenzen, die — jedenfalls unter normalen
Umständen — nicht mit der totalen Erschöpfung oder dem Lebensopfer von
Personen zusammenfallen. Rein theoretisch und aus der Optik eines HK
betrachtet, sind diese Grenzen gar nicht zu ziehen. Und auch in der Realität haftet

einer prinzipiellen Beschränkung der Pflicht zu helfen das Pudendum der

Willkür, wenn nicht der egoistischen Selbstgefälligkeit an. Man halte sich
jedoch nochmals vor Augen, daß es für den RK nur darum geht, wie viel jedermann

frei stehen sollte. Natürlich steht es jedermann frei, sich bis zur Annä-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 487

herung an das Elend der Elendsten für diese zu engagieren. Doch sollte sich
niemand frei fühlen, weniger zu tun? Sollten alle, die sich nicht permanent
aufopfern, ein schlechtes Gewissen haben? Hier besteht die eigentliche Crux
einer Theorie, welche nur den Nutzen für die Notleidenden im Visier hat,
ohne die Sanktionskosten der allgemeinen Durchsetzung und Verinnerlichung
moralischer Gebotsnormen zu bedenken. Diese Sanktionskosten erstrecken
sich sowohl auf die Fortsetzung und Aufrechterhaltung der Internalisierung
eines Standards innerhalb einer Generation (ongoing costs) als auch auf die in
jeder Generation und gegen die evolutionäre Prädisposition zum Egoismus
arbeitende Umerziehung (transition costs, vgl. S. 141) Der HK neigt nicht nur
dazu, diese Kosten zu vernachlässigen, sondern er fordert generell größte Opfer,

wenn immer das allgemeine Wohl auch nur um ein wenig vergrößert werden

kann. Er kennt keine plausiblen Schwellenwerte, welche einen Spielraum
für gute, aber optionale Handlungen (supererogation, unvollkommene Pflichten)

freihalten. Der HK fordert auch unkoordinierte und iterative Opfer, d.h.
Leistungen, was auch immer die anderen tun, oder Leistungen, die ich
vorangegangenen Leistungen immer noch beliebig hinzufügen könnte. Gegen die
Forderung einseitiger Opfer spricht die enorme Bedeutung, die auch der RK
der Reziprozität zur Begrenzung maßloser moralischer Forderungen zumißt
(vgl. S. 125, 162). Die von Hooker empfohlene Regel lautet: Die Pflicht zu
helfen umfaßt eine von der überwiegenden Mehrheit zu akzeptierende Pflicht
zur progressiven Reichtumsabgabe zwischen 1 und 10 Prozent des eigenen
Vorrats an Reichtum und Zeit (vgl. S. 163f.). Auch Arme haben, wenn sie nur
Gelegenheit und Zeit haben, eine Pflicht zu helfen, etwa um einen ertrinkenden

Krösus zu retten.
Das neunte und letzte Kapitel formuliert einige Regeln in Bezug auf die

Euthanasie. Es zeigt auch auf, wie sehr die Idee einer moralischen und einer
juristischen Gesetzgebung zusammenrücken können, auch wenn der begriffliche
und reale Unterschied zwischen Recht und Moral beachtet wird. Nur die
freiwillige (aktive oder passive) Euthanasie hat eine Chance, unter geeigneten
Vorsichtsmaßnahmen zu einer Praxis zu werden, welche sowohl dem Prinzip
der Verhütung von Leiden als auch dem Respekt vor Autonomie genüge tut.

Nun zu den kritischen Einwänden. Der RK stellt eine kluge Synthese
zwischen Déontologie und purem Konsequentialismus dar (vgl. S. 111). Den
Vertretern beider Lager wird er jedoch als inkohärenter Verrat erscheinen.
Der schlechte Ruf bei den Deontologen ist gewiß leichter zu verkraften, denn
die moraüschen Regeln fallen nicht fertig vom Himmel und müssen einer

Deutung und theoretischen Durcharbeitung unterzogen werden. Der schlechte

Ruf bei den Konsequentialisten dagegen ist schwerer zu ertragen, versteht
sich doch der RK als eine Unterart des Konsequentialismus. Pure Konsequentialisten

werden sich nicht oder wenig um die Stimme der Alltagsmoral
kümmern, die unter anderem auch die Stimme der Ahnen und ihrer Vorurteile und
Konfusionen darstellt. Pure Konsequentiaüsten werden sich weigern, zur
Diskussion stehende Regeln anders als ausschüeßüch durch Folgenüberlegungen
zu begründen. Sie werden die besonders bescheidene Variante des RK, die
Hooker als «wary rule-consequentialism» (S. 114) empfiehlt, als unzulässige



488 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Verwässerung ablehnen. Nur ein Beispiel: Sanktionskosten sollen ernst genommen

werden, doch die Bekehrungskosten für Rassisten oder Sexisten zählen
wie andere sogenannte externe Präferenzen nicht (vgl. S. 116, 62, 80)! Ich kann
diesem Argument nicht folgen: Entweder werden Sanktionskosten (z.B. die
Leiden und neurotisierenden Effekte von Repression, Überwachung und
Umerziehung Erwachsener) zu Buch geführt, oder der RK verliert seine wichtigste

Stütze zur Abgrenzung vom HK.
Die Anziehungskraft des RK besteht darin, daß er die Mängel des HK

kompensiert. Doch die Bezugnahme auf Regeln stößt auf Grenzen. Die
erwähnte Regel zur Vermeidung von Katastrophen ist ein Beispiel. Wer beurteilt,

was als Katastrophe oder Ausnahme zu gelten hat? Für gewisse Politiker
und Teile der Bevölkerung sind z.B. 10 Prozent Arbeitslose bereits ein ein
Notstand. Oft dreht sich der Streit in der Politik um die Definition des

Ausnahmezustandes, wie bereits Carl Schmitt konstatiert hat. Angesichts solcher
Kontroversen kann man sich fragen, wie hilfreich die neue Regel ist. Mit
gleichem Recht könnte man sie auch als diskutable Ausnahme der moralischen
Regeln betrachten.

Einen weiteren Angriffspunkt bietet die geforderte Anpassung an moralische

Intuitionen, insbesondere an solche der Gerechtigkeit. Es gibt keine klar
umrissenen und homogenen moralische Intuitionen zur Gerechtigkeit. So hält
sich z.B. der Gutsbesitzer im Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg in Mt
20, 1—16 an die gleiche Abmachung mit allen Arbeitern, obwohl nicht alle

gleich lang arbeiten. Arbeiter, die länger gearbeitet haben und vielleicht auch
einige unbeteiligte Betrachter werden diese Entscheidung ungerecht finden,
andere — sogenannte Legalisten — nicht. Der kritische Punkt besteht darin, daß
moralische Intuitionen nicht notwendigerweise bestimmt und übereinstimmend

sind. Mit welchen Intuitionen soll man übereinstimmen, mit jenen der
Legalisten, der Anhänger eines strikten Leistungslohns oder mit den Überzeugungen

der Befürworter eines Stundenlohns? Es ist nicht klar, mit welchen
Intuitionen die Theorie übereinstimmen oder wie sie die verschiedenen
Gesichtspunkte gewichten soll. Soviel sei kritisch angemerkt gegen Hooker, der
glaubt, seine Theorie haben den Test bestanden.

Die Studie von Hooker ist alles andere als eine Propagandaschrift für den
RK. Sie steht in einer Tradition von kritischen Untersuchungen, die gegen
Ende des 19. Jahrhunderts durch Sidgwicks Methods of Ethics eröffnet wurden.
Der RK ist frei vom Glamour sog. neuer Ethiken. Sein Profil, seine Vorzüge,
aber auch seine Lücken werden durchsichtig gemacht. Im Unterschied zu Sidg-
wick wird der Egoismus jedoch nicht ernsthaft als eine Theorie der Rationalität

und als eine echte Rivalin unparteilicher Moraltheorien in Erwägung
gezogen. Trotzdem wird die Anpassung des unbegrenzten Altruismus an die
Alltagsmoral de facto zu einer Anpassung an den von Mackie charakterisierten
unausrottbaren und evolutionär stabilisierten Egoismus der menschlichen Natur

(vgl. S. 137). Ich glaube, daß Hooker viel zu umständlich argumentiert; er
macht, einfach gesagt, Zugeständnisse an den Egoismus. Dieser kann als

rationale Position nicht zum vornherein diskreditiert werden. Warum sollte es

irrational sein, das eigene Wohl im Auge zu behalten? Egoismus und Elitis-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 489

mus, besonders die Orientierung an den überlegenen Talenten einiger Individuen

(die Position von Nietzsche, auf die auf S. 61 angespielt wird), sind und
bleiben hartnäckige Hindernisse für Moraltheorien, die sich auf unparteiische
oder neutrale Gründe zu stützen meinen. Der Egoismus bildet den Schatten
der philosophischen Ethik; es ist nicht damit getan, den Egoismus als rationale

Methode in eine Fußnote zu verbannen (vgl. S. 110, Anmerkung 24).

Jean-Claude Wolf

Peter Koslowski: Philosophien der Offenbarung. Antiker Gnostizismus, Franz
von Baader, Schelling. Paderborn et al.: Ferdinand Schöningh 2001. XXXIII+
918 S. ISBN 3-506-74795-9.

Was Peter Koslowski seit den 80er Jahren in Aufsätzen und Monographien
erarbeitet hat, das schaut er in seinem großen Werk Philosophien der Offenbarung
zusammen. Das macht auch die Gründlichkeit aus, mit der Koslowski die
Thematik bemeistert und gut nachvollziehbare Einblicke in Genese und
Systematik des Gnostizismus, Franz von Baaders und Friedrich Schellings gibt.
Es bringt aber auch Redundanzen hervor, die mitbedingt haben, daß Kos-
lowskis Arbeit schließlich diesen Umfang erreicht hat. Die Schrift ist in vier
Bücher unterteilt, in denen die durchlaufenden 44 Einzelkapitel entfalten werden.

Im Ersten Buch (Gnostizismus und theosophische Gnosis als Theorien der
Gesamtwirk lichkeit\ 15-274) wird als der wesentliche Grundzug des Gnostizismus
sein Monismus herausgestellt, was sich an dem zeigt, was Koslowski als den
«Kern der gnostischen Heterodoxie» (13) und zugleich als Systementscheidung
für jedes Gottdenken ausweist: die Interpretation des Bösen. Gelesen wird es

im Gnostizismus ausschließlich als Selbstprozeß des Absoluten, das damit
notwendigerweise verzeitlicht und verweltlicht wird. Wie bei Valentinianus baut
sich somit eine «tragische Prozeßontologie» (62) auf, die aufgrund des durch
die Verzeitlichung erzwungenen Gedankens einer Abfolge von Gottheiten
(106) sowie der Vergöttlichung des erkennenden Menschen als «Allmensch»
(119) eine schillernde «Zwischenstellung des Gnostizismus zwischen
Monotheismus und Polytheismus» (70) einnimmt. Gnostizismus denkt dabei diesen
Prozeß als notwendiges Geschick. Deshalb mutiert in all dem ein unfreiwillig
werdendes und leidendes Göttliches. So anonym wie dies Geschick zeigt sich
auch die Sprache des Gnostizismus: In ihm sind die Namen erloschen. An
ihre Stelle wird das «Allgemeine des Begriffs» (96) gesetzt, freilich mit
dramatischen Bögen. Koslowski urteilt: «Das System des werdenden und leidenden
Gottes ist die <Meistererzählung> und Metaphysik des tragischen Bewußtseins»
(79). Dem hält Koslowski hier wie auch später den christlichen Gedanken der
Vollendung Gottes sowie der Einheit von Schöpfer- und Erlösergott aufgrund
des Trinitätsdogmas entgegen (109f.). Daß Koslowski von hier aus eine «Nähe
des Judentums zum Gnostizismus des die Welt erleidenden Gottes» (142)
aufgrund des betonten jüdischen Monotheismus aufwirft, gehört vielleicht zu den
krassesten Fehleinschätzung dieser Schrift. Das läßt sich nur denken, wenn es



490 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

ohne Rücksicht auf die fundamentale Wesensdifferenz von Gott und Welt
ausgesagt wird; gerade diese wird durch den kabod, die Bilderlosigkeit, die Na-
menlosigkeit des biblischen Gottes immer wieder eingeschärft. — Nach dieser
Motiverhellung des Gnostizismus faßt ihn Koslowski schließlich in einer
bündigen und treffenden Grund be Stimmung zusammen: «Der Gnostizismus ist
eine Denkweise und Möglichkeit des Geistes, eine dynamisch-genetische Theorie

der Totalität zu schaffen, in der die Erkenntnis der Totalität, die Erkenntnis
des Absoluten und die Erkenntnis des Menschen verwoben sind in die

Erkenntnis der Genese der Totalität als eines Prozesses, der als ein Drama der
Gnosis, der Erkenntnis, durch Selbstformation, Fall und Reintegration der
Gottheit bestimmt ist und in diesen Momenten, die wiederum als Stadien der
Entwicklung des Geistes gefaßt werden, die Prinzipien seiner Bewegung
findet» (154). Dem gegenüber findet die sog. theosophische Gnosis eine klar
andere, eine christliche Grundorientierung: In ihr sind wie bei Böhme Mensch
und Natur Schöpfung und die Natur nicht «die Natur des Absoluten» (232);
der Prozeß Gottes mit der gefallenen Schöpfung ist kein Selbstprozeß Gottes,
sondern gilt der «Restauration» (229) der Schöpfung. Erst in einem solchen
Ansatz wird nach Koslowski Geschichtlichkeit gedacht, «weil es gleichzeitig
eine übergeschichtliche Welt des Ungrundes gibt und künftig eine ungeschichtliche

Welt des vollendeten Pleroma geben wird» (246). Theosophische Gnosis
verteidigt also Schöpfung und Gott. Deshalb auch hat sie sich genau in dem
Moment entwickelt, als «die historische Aufklärung anti-theologisch geworden
war» (270).

Im Zweiten Buch (Die Philosophie Baaders als offenbarende Philosophie und

Philosophie der Offenbarung, 275—562) gelangt Koslowski in die thematische Mitte
seiner Arbeit. Das zeigt sich zum einen daran, daß Koslowski Baaders Denken

weithin immanent entwickelt und die gute Balance von Außen- und
Innensicht des Ersten Buches aufgibt; zum anderen aber wird an diesem Buch
deutlich, daß schon Koslowskis Lektüre des Gnostizismus Baadersches
Gepräge trug; ganz Ähnliches gilt für die Entfaltung und Kritik Schellings im
Dritten Buch sowie die Erarbeitung des Vierten Buches. — Baader, ein radikaler

«Anti-Cartesianer» (281), läßt Philosophie generell mit dem cogitor, ergo sum

(318) beginnen, weil kein Mensch sich selbst setzt, sondern geschaffen, also
nicht göttlich ist, was Baader auch zur Verneinung menschlicher Autonomie
geführt hat (343). Dem cogitor entsprechen in seiner Philosophie «Grundannahmen»

(296), von denen nach Baader das Christentum die entscheidenden
bietet, weil sie in Konkordanz mit der Geschichte, dem spekulativen Vermögen,

der Reflexion von Natur und Gesellschaft sowie der Dogmatik gedacht
und gleichzeitig gegen die negative Dialektik als «Sucht der menschlichen
Intelligenz, die diese zur vollständigen Entgründung und zum grundlosen
Entsinken führt» (384), gekehrt werden können. Dabei haben Baader und
Koslowski hier und auch später immer wieder einen Gegner im Auge: Hegel. Als
sinnhafte Grundannahme, als Axiom der Axiome, gilt Gott, der selbstbewußt,
weil absolut von sich und für sich sein muß, «ewiger Anfang und ewige Folge
aus sich» (312). Von ihm kann aufgrund der menschlichen Analogien das
Entscheidende gewußt werden — in aller Grundunterscheidung, die Koslowski



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 491

nach Baader immer wieder zwischen Gott und Schöpfung aufmacht. Diese
Analogien tragen auch noch postlapsarisch. Denn die Folgen des Sündenfalls
haben nicht alles Vermögen ausgelöscht, weil sie nicht voll eingetreten sind.
Gott wollte nach Baader den Menschen durch die Versuchung in seinem
Dasein befestigen; indem dieser aber gefallen ist durch die «Imitatio» (430), also
durch die falsche Ermächtigung, als wäre er Gott, tendierte alles auf
Entmaterialisierung, d.h. nach Baader aufs Anorganische, auf das Tote (449). Gott
aber erhielt die lebendige Materie und räumte ihr noch Weile ein. Geblieben
aber ist die «Doppeltendenz des Hoffahrtsgeistes und des Niederträchtigkeitsgeistes»

(474). Gleichwohl ist der Mensch Analogie für Gott, und zwar als

Bild Gottes (489f.), dessen wahre Gotteserkenntnis als «präsentische Anglei-
chung an das Bild Gottes im Erkennen Gottes» (375; ähnlich auch 528)
gedacht wird. Daß das nicht als gnostizistisches Motiv interpretiert wird bei
Koslowski, läßt sich daraus verstehen, daß Baaders These der Angleichung auf
der Basis der Vollendung Gottes und der (sündigen) Abständigkeit des
Menschen aufruht und es also zu keiner Identitätssetzung zwischen beiden kommt.
Einer Identität steht ja faktisch der Sündenfall entgegen, der Gottes Wesen
nicht trifft, sondern nur das Geschaffene. Hier aber fand er nach Baader zweifach

statt: als Sündenfall der Engelwelt, dann als Sündenfall der Menschenwelt,

in der das Böse nicht gesetzt, sondern fortgesetzt wurde (532) und sich
an der Zweiheit der Kreatur bös spiegelt (427). Aufgabe des Menschen war es,
den ersten Sündenfall zu heilen. Weil der Mensch das aber verraten hat, darum

kommt nach Baader Gott durch seinen freiwilligen «Descensus» (436) in
die Zeit. Baader versteht das nach Koslowski als «Opfer Gottes, das Gott der
Welt bringt» (405). Auf diesem Weg geraten Baader und Koslowski in eine

Opfertheorie, die eher nach einer Aufnahme hymnologischer Elemente als

nach spekulativer Durchdringung aussieht und generell darauf hinweist, daß

Koslowski, wenn er christlich-dogmatische Gehalte in die Diskussionen seines
Buches einbringt, das spekulative Niveau der sonstigen Erarbeitung nicht
immer hält (bes. 20; 133; 138; 142; 320; 401; 581; 654; 755; 759; 789; 794-797;
802f.). — Angezielt wird die Vermittlung der These der Freiheit Gottes
angesichts der sündigen Welt gegen Ende des Zweiten Buches: «Gott erleidet nicht
das Leiden, sondern er nimmt das Leiden freiwillig auf sich» (538). Das bildet
zwar die Stoßrichtung gegen Schelling, vorbereitet durch die Darstellung von
Baaders Widerspruch gegen Hegels Identität von Äußerung und Entäußerung,
Endlichem und Unendlichem, auch gegen Hegels Doketismus, Monismus und

gegen sein «Möglichkeitssystem» (558) ohne wirklicher Geschichte; doch man
fragt sich, wozu ein solches Opfer gut sein soll. Warum diese (erneuerten)
Denkwege, die wie ein gnostizistischer Schatten in der sog. theosophischen
Gnosis wirken? Zeigt sich da nicht auch in der theosophischen Gnosis eine
Grenze der Spekulation an, die widersprüchliche Ergebnisse erzielt, wird sie

überschritten?
Im Dritten Buch (Scbellings Philosophie der Offenbarung als vollendeter Gnosti-

sfsmus; 563-733) nimmt Koslowski wieder seine kritische Sichtung auf und tut
dies wie im Ersten Buch in einem guten Verhältnis von Innenansicht und Aus-
sensicht. Dabei verfolgt er den Weg Schellings von 1810 bis in seine Alters-



492 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

philosophie. Über die Entdeckung in Die Weltalter, Philosophie sei «erzählende

Philosophie» (575), kam Schelling an die Grundmotive positiver Philosophie

heran, die ihren Anfang in der «überschwengliche(n) Freiheit Gottes»
(606) nimmt, dann aber durch die Temporalisierung des Göttlichen eine
komplizierte Theogonie ersinnt, in deren Mitte vom Heidentum her Dionysos mit
seinen notwendigen Leiden und vom Christentum her Christus als die vom
Vater, dem vollen Gott (623), unabhängig gewordene Person (630) stehen.
Wenn Schelling das als positive Philosophie kennzeichnet, so deshalb, weil das

von ihm Erdachte Offenbarungserfahrungen voraussetzt, die nicht apriori
ausgemacht werden können. Gleichwohl sieht Koslowski, daß sich Schelling
das Christentum nicht zum Maßstab nimmt, sondern seinem eigenen Denken
unterordnet (587). Da taucht dann die Konstruktion auf, daß der verschlossene

Wille des Vaters sich am Menschen als dem «Band der göttlichen Einheit»
(611) auftun soll, der Mensch als «Schlußgeschöpf» (626) direkt im Selbstprozeß

Gottes lebt, aber diesen durch seinen Fall tragisch wendet. Daher erdenkt
dann Schelling den Sohn, der unabhängig vom Vater werden muß, um das

(gefallene) Außer-sich-Sein Gottes aufzuheben. Ist der Sündenfall nun Voraussetzung

für Gottes Persönlichwerden, dann hegt Schellings Gedanke nahe,
Satan sei der älterer Bruder Jesu, der ins Gottesgeschehen hinein gehöre (683).
Dem hält Koslowski wiederum den an Baader entwickelten Gedanken des

freiwilligen Opfers Gottes in Menschwerdung und Tod Jesu entgegen (679). So

zeigt sich für Koslowski, daß Schelling den alten Gnostizismus auf neue Weise
wieder gebracht (711) und durchgedacht hat in einem philosophischen
Gesamtsystem (692), das er zugleich als Aufgabe der Deutschen Nation verstanden

hat. Damit stellte sich bei Schelling auch die Abwertung des Judentums
und seines Gottesbekenntnisses ein (677).

Im Vierten Buch (Die Philosophie Baaders, der Deutsche Idealismus und die

Moderne-, 735-860) werden zunächst nochmals Baader und Schelling
zusammengefaßt, wobei auch hier Baader leitend bleibt, weil er die unverzichtbare
«Analogia hominis» (750) eingebracht und so durchgedacht hat, daß Gottes
Freiheit als Übergeschichtlichkeit plausibel und die Gefahr eines absoluten
Wissens abgewiesen wird. An dessen Stelle tritt die Glaubwürdigkeit (760) mit
der ihr eigenen «Logik der Wandlung» (773), die Geschichte, Freiheit, Tat und
Singularität aufnimmt, dadurch offen wird und so rationaler bleibt als Schellings

«großes Poem des Absoluten» (767). Abermals zielt Koslowski von hier
aus auf das «Selbstopfer Gottes in Christus», das «die erste Wandlung der
gefallenen in die verklärte Natur und die Vorwegnahme des künftigen status glo-
riae» (793) darstellt. - Im letzten Gang blickt Koslowski auf die Moderne. Statt
des modernen Machers sieht er von Baader her die Dringlichkeit der Poiesis,
die der Philosophie nicht mehr untergeordnet oder in Identität eingeordnet
wird wie in Hegels «Idee eines monistischen Devolutionssystems» (830), das

nicht zu freier Dichtung, sondern nur zum totalitären Weltgedicht gefunden
hat. In diesen totalitären Meistererzählungen fand nach Koslowski «die Inversion

der gnostischen Weltverachtung und Weltfremdheit in Weltvergottung»
(841) statt. In ihrem Sog wurde Arbeit als Weltbewältigung vergötzt, die
Autonomie zum abstrakten Selbstverständnis gemacht und die Angst des Men-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 493

sehen, der als Menschengott über seinen Verhältnissen lebt, zum düsteren
Schatten. Hätten sich nicht die Identitätsgedichte, sondern Baader durchgesetzt,

wäre die heutige (post-)moderne Kritik an den Systemen gar nicht
notwendig geworden, weil, so Koslowski, «die Philosophie Baaders zu Beginn der
Moderne schon dort war, wo sich die Postmoderne heute hinbewegt» (853).

Koslowskis Arbeit bietet im Ganzen eine treffende Darstellung, Analyse
und Auffächerung des gnostizistischen Denkens, seiner monistischen
Grundkonzeption, seiner geistesgeschichtlichen Fortwirkungen im Deutschen
Idealismus und seiner Bestreitung durch Baader. Daß zeitgleich die Tübinger
Theologische Schule um S. v. Drey und die Wiener Theologische Schule um
A. Günther die Gnostizismen protestantischer Denker bestritten, dies aber
von Koslowski nicht einmal erwähnt wird, hebt Baader in eine Sonderstellung
hinein, die ihm nicht ganz entspricht, aber Koslowskis opus magnum formt. So

läßt es sich denn auch lesen als eine Apologie eines weithin vergessenen Denkers.

In klarer Sprache und gut nachvollziehbaren Gedankengängen, in
profunder Analyse von Denkgestalten und Epochen können schließlich auch die
Redundanzen zu einem Denkexerzitium werden, das bedeutende Bezüge der
spekulativen Christentumsgeschichte wieder neu zu bedenken hilft.

Wolfgang Klaghofer

Ulrich G. Leinsle: Studium im Kloster. Das philosophisch-theologische
Hausstudium des Stiftes Schlägl 1633-1783. Averbode (Praemonstratensia vzw)
2000. XXXV+455 S. (Bibliotheca Analectorum Praemonstratensium fasc. 20).
ISBN 90-76817-03-0.

Am Beispiel des oberösterreichischen Prämonstratenserstifts Schlägl vermittelt

uns das jüngste Werk des Regensburger Philosophiehistorikers aus intimer
Kenntnis einen Einblick in die Weltabgeschiedenheit eines Klosterstudiums
der Barockzeit. Größtenteils auf Archivalien gestützt werden, nach einer
Darlegung der institutionellen Rahmenbedingungen, Lehrinhalte (Philosophie,
Theologie, Kirchenrecht) und Studienbetrieb der Academia Plagensis vorgestellt.

Untersucht werden die Einflüsse, die sich daraus ergaben, daß der Schlägler

Nachwuchs zum Studium nach Prag, Salzburg, Olmütz, Innsbruck, Rom,
Breslau, Graz, Ingolstadt und Wien geschickt wurde. Ebenso wird die ordensinterne

Ausstrahlung des Schlägler Studiums in Richtung Bayern und Böhmen
verfolgt. Beides bildet den Hintergrund für den aus Vorlesungsmanuskripten,
Disputationsthesen und bibliotheksgeschichtlich rekonstruierten Kurs,
welchen der Lehrbetrieb in Schlägl selber genommen hat. Während für die
herrschende Geistesgeschichtsschreibung «die Epoche der katholischen Schulphilosophie

und Theologie zwischen Tridentinum und Aufklärung als eine ver-
nachlässigenswerte Zeit scholastischer Erstarrung» (S. 1) gilt, während ihr
nichts natürlicher vorkommt, als daß die Scholastik im 18. Jahrhundert
verendet, verfolgt der Vf., wie eine typische Gründung des posttridentinischen
Akademisierungsschubs seit 1750 vom absolutistischen Staat zunehmend
verschult, gleichgeschaltet und schließlich unter Joseph II. mit Wirkung vom



494 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

1. November 1783 liquidiert wurde. Durch die vorbildliche Aufteilung
zwischen Text und Fußnotenteil ist für einen flüssig lesbaren Text gesorgt, ohne
daß dies auf Kosten der Gelehrsamkeit ginge. Im Anhang sind eine Reihe
lateinischer Aktenstücke des 17. Jahrhunderts ediert, außerdem enthält er
chronologische Tafeln und drei Register. Abgesehen von den bisweilen (S. 83, 166

—169, 173) gehäuft auftretenden Druckfehlern bei Jahreszahlen entspricht auch
das sorgfältige Außere dem Anspruch eines so grundgelehrten Werkes.

Das Objekt, das sich der Vf. ausgesucht hat, ist kein besonders dankbares.
Es vereint eine Reihe von Nachteilen. Vor allem fehlt den Prämonstratensern,
im Unterschied zu den Dominikanern, Franziskanern und Jesuiten, scholastisch

ein eigenes Ordensprofil, sowohl philosophisch (S. 94) als auch, was in
der Epoche der Gnadenstreitigkeiten schwer ins Gewicht fiel, in der Theologie.

Verglichen damit, was an den florierenden Jesuitenkollegien vor sich ging,
blieb das Klosterstudium an einer kleinen Anstalt auf dem flachen Land
naturgemäß bescheiden. Es baute immer hart am Rande der Seelsorge; den
Professoren selber winkte am Ende eine Pfarrpfründe. Der Philosophiekurs war
auf zwei Jahre angelegt, ein Jahr weniger als bei den Jesuiten. Während die
spanischen Ordensschulen es sich leisten konnten, in den großen Verlagshäusern

Lyons oder Antwerpens einen Folioband nach dem andern zu publizieren,

muß man schon froh sein, wenn sich in dem ausgebluteten Mitteleuropa
Einzelblätter mit Disputationsthesen erhalten haben. Schlägls literarische Hin-
terlassenschaft hält den Vergleich mit der spanischen Scholastik daher nicht
aus (S. 254).

Für den Historiker folgt daraus, daß er sich hauptsächlich auf scholastische

Quellentexte einer Literaturgattung verwiesen sieht, für welche gilt: «Auf
Begründungen wird weitgehend verzichten) (S. 273). Der Vf. verhehlt sich diese

Schwierigkeit auch nicht: «Die Thesenform läßt eben nicht erkennen, wie
differenziert und tiefgehend die Argumentation im Lehrvortrag und in der
Disputation erfolgte» (S. 328). Aber er stuft die Schwierigkeit doch nicht so
hoch ein, daß er deswegen darauf verzichtet hätte, am Leitfaden solcher
Thesenlisten einzelne Persönlichkeiten philosophisch und theologisch zu
charakterisieren. Bei Lichte besehen wird kaum eine der Thesen, die der Vf. in dieser
Absicht referiert, geistiges Eigentum des betreffenden Professors gewesen
sein. So war es freilich auch nicht gemeint. Die Konklusionen waren im Grunde

vorgegeben, sei es dogmatisch, sei es durch den Text der Summa theologica,
sei es durch besondere Schultraditionen. Der Ehrgeiz des einzelnen war darauf

gerichtet, sich durch die eigene Argumentation eine möglichst große
Anzahl von Gegnern zu machen und deren Kritik in der Regel durch Distinktion
zu erledigen. Thesenlisten für sich genommen sind wenig aussagekräftig. Es
sind eher Inhaltsverzeichnisse als das Pendant zu jenen Listen institutioneller
Lehrverurteilungen, die der Historiker der frühneuzeitlichen Scholastik mit
großem Gewinn konsultiert, weil sie in der Welt der philosophischen und
theologischen Lehrmeinungen auf vermintes Gelände aufmerksam machen.

Die Zusammenhanglosigkeit und eine mitunter auch nur scheinbare

Harmlosigkeit der Thesen erschwert ihre richtige Einordnung. Nicht klug zu
werden ist z.B. aus den Thesen, die der Vf. zu dem die Philosophen des 17.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 495

Jahrhunderts so sehr beschäftigenden Problem der Zusammensetzung des

Kontinuums referiert. Von dem einen Autor werden unendlich teilbare Teile
abgelehnt - «sie wären nur aufgeblasene Punkte» (S. 279). Von einem anderen
Autor heißt es, ihm zufolge bestehe das Kontinuum «ganz aristotelisch aus
aktual distinkten, endlichen, nicht unendlich teilbaren Teilen» (S. 321). Nun ist
weder einzusehen, was die unendliche Teilbarkeit mit puncta inflata zu tun
haben sollte, noch war Aristoteles Atomist. Daß das Kontinuum aus einer
endlichen Menge von Punkten zusammengesetzt sei, ist vielmehr der im 14.
Jahrhundert von Walter Chatton und später wieder von spanischen Jesuiten,
namentlich Juan de Lugo (f 1660), vertretene <Zenonismus>. Bezogen auf das

materielle Kontinuum führte das, erfährt man immerhin schon aus Pierre Bay-
les Dictionnaire («Lugo» E), zu der Hypothese der puncta inflata, woraus dann
bei dem berühmten Boscovich (f 1787) die Hypothese der Kraftpunkte wurde.

Bei dem Vf. figuriert Lugo in der Kategorie «gemäßigte Jesuiten» (S. 259,
318, 370). Was sind das?

Aufschlußreich ist hingegen die gründliche Auswertung der offenbar un-
geplünderten Stiftsbibliothek. An den Besitzvermerken und dem darauf
gestützten Verlaufsprofil der Anschaffungspolitik hat der Vf. eine vorzügliche
Quelle zur Bestimmung des geistigen Lebens in Schlägl erschlossen (S. 129—

147). Uberzeugend gelingt der Nachweis, daß man es trotz der angespannten
Finanzlage verstanden hat, in der Literaturversorgung auf der Höhe der Zeit
zu bleiben (S. 139). Alle drei großen Ordensschulen des 17. Jahrhunderts sind
durch ansehnliche philosophische Werke vertreten: der Thomismus durch den
Kurs der Karmeliter von Alcalä (1624—28), durch Ioannes a S. Thoma (f 1644)
und Ludwig Babenstuber (f 1726); der Skotismus durch Filippo Fabri (f 1630)
und John Punch (f 1660); die Jesuiten durch den Kurs von Coimbra (1607),
durch Antonio Ruvio (f 1615), Martin Smiglecki (f 1618), Thomas Compton-
Carleton (f 1666), Rodrigo de Arriaga (f 1667), Antonio Bernaldo de Quirös
(f 1668), Baltasar Tellez (f 1675), Ottavio Cattaneo (f 1679), Silvestro Mauro
(f 1687). Hervorzuheben ist ferner die Existenz der Werke von Descartes und
das Abonnement der Acta Eruditorum. Mit der Genauigkeit, die hier allein am
Platz ist, beschreibt der Vf. auch die Präsenz der scholastischen Theologie
dieses Zeitraums.

Was ist philosophiegeschichtlich der Ertrag? Der Hinweis auf die Existenz

einer Diskurs formation, die bestimmte, schon aus der Geographie
Schlägls ziemlich genau prognostizierbare Möglichkeiten über die Zeit in
wechselnden Anteilen kombiniert hat. Schlägl bildet den Schnittpunkt aus

Salzburger Thomismus, Prager Skotismus und einer nahezu allgegenwärtigen,
in Prag, Innsbruck, Graz und Ingolstadt konzentrierten Jesuitenscholastik.
Namentlich der Neotericus Arriaga in Prag hat Schlägl seit den 1640er Jahren
durch eifriges Pro und Contra über Jahrzehnte in Atem gehalten. Einen
Dammbruch bedeutete ab 1658 das Auftreten des Ignaz Feurstein (f 1678),
der Arriaga, Compton-Carleton, den Skotismus und Juan Caramuel y Lobko-
witz (f 1682), diesen Broadway im Manhattan der Spätscholastik, offenbar so
gekonnt verband (S. 285), daß um 1670 das kuriose Gewächs Caramuelista et

Scotista (S. 345) schon proliferierte. Besonders ist sich Feurstein mit Caramuel



496 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

einig in dem Angriff auf eine zentrale ontologische Kategorie der Schulphilosophie,

die Kategorie des Gedankendings {ens Talionis), die wir aus Theo Ko-
buschs magistraler Abhandlung von 1987 kennen. Feurstein setzt dem ens ra-
tionis einen massiven Negationenrealismus entgegen, argumentiert aber auch
dialektisch damit, daß die Idolatrie des ens rationis, das es ja gerade ermöglichen

soll, zwischen Seinsordnung und Zeichenordnung zu unterscheiden, nur
dazu führt, daß Nichtseiendes geistig hypostasiert wird. Der Vf. hat gewiß
recht, wenn er Feurstein für den interessantesten der von ihm uns vorgestellten

Scholastiker hält. Nachhaltiger und weniger eklektisch als in der Philosophie

scheint sich die Jesuitenscholastik ab etwa 1690 auf theologischem
Gebiet durchgesetzt zu haben. Durch Adalbert Landgraf (f 1727), einen Zögling
des Collegio Romano, wurde Schlägl zeitweilig geradezu eine Filiale dieser
Anstalt. Hier würde man sich gewünscht haben, daß der Vf. Tilman Ramelows
bahnbrechende Studie zur Theologie des Collegio Romano Theologie
herangezogen hätte (vgl. die Besprechung in FZPhTh 44 [1997] 457—60).

Unter den edierten Aktenstücken finden sich folgende philosophische
Stücke: von Norbert Bratiz (f 1656) zwei Thesenlisten De natura terminorum
und De nomine et verbo von 1639, von Franz Freisleben (f 1677) eine Verteidigung

des Universalienrealismus De unitate formali in Form eines kleinen Isagoge-

Kommentars von 1646 (S. 386-387 ist zweimal statt «cohibile» offenbar «con-
trahibile» zu lesen), von Feurstein Thesen zu der aristotelischen Schrift De
generation et corruption von 1646 und vermutlich von Andreas Schmidt (f 1684)
eine (gegen Neoterici wie Arriaga, Feurstein u.a. gerichtete) kleine Verteidigung

der sog. Objektivpräzisionen von 1676. Dieses Stück schließt mit einem
Aperçu (paradoxum morale), das scholastische Ontologie und christliche
Spiritualität merkwürdig verschränkt: «Der Mensch ist niemals mehr ein Realseiendes,

als wenn er sich als ein Gedankending erkennt, und niemals mehr ein
Gedankending, als wenn er sich für ein Realseiendes hält.» Hier vernimmt
man, daß an der von Karl Eschweiler vor bald achtzig Jahren geprägten, in
anderer Beziehung gar nicht so einleuchtenden Formel Barockscholastik
tatsächlich etwas ist. Um sie zu füllen, wird man nicht ohne dieses Buch
auskommen.

Sven K. Knebel

Tommaso Campanella: Apologia pro Galileo/Apologie de Galilée. Texte,
traduction et notes de Michel Pierre Lerner. Paris: Les Belles Lettres 2001.
CLXXV+335 pp. (Coll. Science et humanisme) ISBN 2-251-34509-4.

Michel Lerner (M.L.) nous offre une très belle édition critique et traduction
française de 1 'Apologia pro Galileo du dominicain Tommaso Campanella (1568-
1639). Ce texte, publié du vivant de l'auteur (1622), a connu une large diffusion

dans les milieux cultivés de son époque et, par la suite, une estimable
fortune éditoriale. On en recense beaucoup d'éditions et de nombreuses
traductions, mais aucune en français. C'était donc une lacune considérable qui
est désormais comblée.



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 497

Dans son ample introduction dont l'apparat critique est une véritable
mine d'informations, M.L. situe l'œuvre dans son contexte rédactionnel. Il
met en exergue les principaux enjeux philosophiques, théologiques et scientifiques

que cette œuvre comporte. Dans le premier chapitre, il aborde le
problème de la date exacte de composition de YApologia, question qui a divisé les

spécialistes de Campanella. La date ne pose pas de problème: c'est bien en
1616, en plein climat de méfiance à l'égard de Galilée, que le moine calabrais
rédige sa défense. Mais est-ce avant ou après le 5 mars 1616, date qui marque
la condamnation de l'héliocentrisme comme contraire à la doctrine
chrétienne? Pour répondre à cette question, M.L. s'appuie sur trois critères: les
informations tirées de 1 'Apologia elle-même, les éléments de chronologie fournis
par Campanella dans d'autres textes et enfin les données proprement contextuelles.

A travers une reconstruction minutieuse des événements et un
recoupement des informations, M.L. tranche en faveur d'une rédaction de 1 'Apologia
antérieurement à la condamnation de mars 1616.

L'Apologia est une oeuvre importante, non seulement parce qu'elle se veut
une défense de Galilée dont Campanella se targue d'être un ami de longue
date, mais aussi et surtout parce qu'elle devient le prétexte pour affirmer haut
et fort la libertas philosophandi, en dépit et contre les théologiens contemporains

sclérosés par le modo di ftlosofare d'Aristote. Lorsque le 3 novembre 1616
Campanella écrit à Galilée pour lui soumettre sa défense, il la présente comme
un examen dans lequel «si prova che il modo di filosofare da lei tenuto è più
conforme a la divina scrittura che non lo contrario, o almeno assai più che

non l'aristotelico» (Lettore, a cura di V. Spampanato, Bari, Laterza 1927, no
XXXV, p. 179). Toute sa thèse est résumée dans ces quelques mots. La portée
des problèmes soulevés et affrontés dans 1 'Apologia dépasse donc les plans
strictement physique et cosmologique. Ce qui est mis en évidence, c'est la
méthode de philosopher (ratio philosophandi). C'est cette méthode, libérée du
joug que fait peser sur les recherches naturelles l'héritage du Stagirite, qui
rapproche Campanella de Galilée. Mais, comme le dit très bien M.L., soutenir la
ratio philosophandi de Galilée ou celle de Telesio ne signifie pas, pour Campanella,

accepter toutes leurs conclusions scientifiques. De la même manière,
condamner comme non conforme aux Ecritures la pensée d'Aristote ne signifie

pas rejeter a priori toutes ses thèses cosmologiques. Ce qui anime Campanella,

depuis sa prime jeunesse, c'est le souci de vérité et, comme verum vero

minime contradicit, il est nécessaire de créer une nouvelle philosophie, dont il se

fait le champion, philosophie qui concilierait nature et Ecritures.
L 'Apologia s'insère donc dans une problématique plus vaste, celle d'une

révision intégrale du savoir et d'une réédification de ses fondements. Ces
idées-forces qui sous-tendent YApologia sont déjà présentes dans les œuvres de

jeunesse de Campanella et M.L. réussit, dans les deuxième et troisième parties
de son introduction, non seulement à les mettre en évidence, mais aussi à

nous faire saisir les étapes principales de la formation de cette nouvelle
philosophie.

Après avoir replacé YApologia dans le vaste projet de réforme des sciences

campanellien et de nous avoir rappelé que Campanella se voulait justement ré-



498 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

formateur (dans le sens de donner à nouveau forme aux sciences) et non pas
novateur, M.L. continue dans la quatrième partie de l'introduction avec l'analyse

de 1 'Apologia elle-même. D'abord, il analyse la nature formelle de l'oeuvre,
ensuite il énumère les thèmes principaux et enfin, il s'interroge sur le
problème central de savoir si Campanella est un copernicien ou non. M.L.
termine sa présentation sur la réception de 1 'Apologia par ses contemporains et
sur sa fortune postérieure: si l'appréciation de l'œuvre a été controversée du
vivant de Campanella et mise à l'Index, nous nous rendons compte de son
importance lorsque, deux siècles plus tard, des défenseurs de la nouvelle
astronomie et de sa compatibilité avec l'Ecriture mettaient en évidence le texte
campanellien comme estimable soutien à leur combat.

Dans VApologia pro Galileo Campanella déploie une érudition considérable.
On ne peut donc que souligner le grand mérite de M.L. d'avoir identifié le

maximum de sources possibles et d'avoir fourni à son lecteur un apparat critique

d'une très grande qualité scientifique. A la fin de l'ouvrage, M.L. dresse

une liste de toutes les œuvres citées dans 1 'Apologia, s'efforçant d'indiquer le

plus souvent des éditions du XVIe siècle, et ce, précise-t-il, pour que l'on
puisse se faire l'idée la plus fidèle possible de la «bibliothèque» que le dominicain,

emprisonné et donc coupé du monde, a dû reconstituer de mémoire pour
défendre son ami Galilée. Campanella citait également les versets bibliques de

mémoire, d'où souvent leurs imprécisions, leurs références incomplètes, voire
inexactes. Là aussi un travail philologique remarquable a été accompli pour
repérer, compléter, et parfois corriger les références des passages bibliques.

Cette édition bilingue (latin/ français) a ainsi plus d'un mérite: d'abord
celui de proposer la traduction française de l'un des textes-clés de Campanella,
ensuite celui de fournir un large et solide soutien critique, enfin celui de
présenter les thèmes principaux de la pensée du moine calabrais, en mettant en

exergue le processus de formation et d'établissement de sa nouvelle philosophie

dont 1 'Apologia se fait un véritable écho.

Marie-Jeanne Accietto-Gualtieri

Raimundus Lullus: Arbor Scientiae. Raimundi Lulli opera latina tomus XXIV.
Turnhout: Brepols Publishers 2000, 360 p./830 p./1483 p. (Corpus Christia-
norum continuatio Mediaevalis CLXXX A/B/C). ISBN 2-503-04802-1/2-
50304804-8/2-503-04806-4.
Raimundus Lullus: Opera. Reprint of the Strasbourg 1651 edition. Stuttgart-
Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1996. 663 p./1109 p. (Clavis Pansophiae,
Band 2,1/2,2). ISBN 3-7728-1624-X.

Fruit de dix ans de labeur mené par Pere Villalba Varneda, de 1'Universität
Autonoma de Barcelona, la nouvelle édition critique de YArbor Scientiae présente
un ouvrage majeur de la production lullienne qui résume et commente les
ultimes versions de son édifice philosophique.

Dans la Vita Coaetanea, ouvrage biographique dicté vers 1310, Raymond
Lulle décrit la triple résolution programmatique, source de toute son œuvre:



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 499

abandonnant la vie de courtisan pour se consacrer à l'étude (à la suite de
visions répétées et insistantes du Christ en croix), il adopte la triple résolution a)
de convertir les infidèles à la foi chrétienne, b) d'écrire le meilleur livre du
monde, et c) de fonder des collèges pour promouvoir l'étude de l'arabe afin de

prêcher en terre d'Islam. Le projet d'écrire le meilleur livre prend la forme de

l'Art qui connaît différentes versions (de l'Ars compendiosa inveniendi veritatem
de 1274 à 1 'Ars brevis de 1308), au gré des nouvelles moutures systématiques
proposées par Lulle. L'Arbor Scientiae, rédigé en 1295, correspond à la dernière
phase d'élaboration de l'Art lullien. De ce fait, il ne peut être compris que
dans le contexte systématique de la dernière mouture de l'Art, présentée dans
l'Ars Brevis. De façon générale, le système lullien repose sur un double
renoncement: d'une part, l'auteur catalan abandonne les arguments reposant sur les

citations des autorités et, d'autre part, il s'écarte de la voie négative, consistant
à réfuter les croyances des adversaires de la foi, pour adopter une stratégie
positive qui veut démontrer rationnellement les dogmes de la foi chrétienne (en
particulier la Trinité et l'Incarnation, contestés par les juifs et les musulmans)
au moyen des raisons nécessaires («per necessarias rationes»). Pour ce faire,
Lulle adopte des éléments partagés par les trois religions: le monothéisme et
l'héritage grec, qui lui fournissent un accès à des structures conceptuelles
communes. Lulle élabore ainsi le principe des neuf Dignités (ou raisons
nécessaires), caractères divins qu'aucun chrétien, juif ou musulman ne pourrait nier:
Bonté, Grandeur, Eternité, Pouvoir, Sagesse, Volonté, Vertu, Vérité, Gloire,
également exprimés sous forme abrégée par les lettres BCDEFGHIK. Les

Dignités sont non seulement concordantes, mais elles sont mutuellement
convertibles (par exemple la grandeur divine est bonne, sa bonté est éternelle, etc.),
n'impliquant ainsi aucune pluralité dans la substance divine. Elles sont également

réelles, conférant par là un caractère platonicien à l'univers lullien, mais
aussi actives ad intra (leur activité à l'intérieur de la nature divine explique la

Trinité) et ad extra (au sein de la création, par l'intermédiaire des principes
relatifs: différence/concordance/contrariété; principe/moyen/fin; supériorité
/égalité/infériorité). L'Art, sous le double aspect d'une ars inveniendi et d'une
ars demonstrativa se présente comme une ontologie dynamique.

La permutation de tous ces éléments (souvent représentée par des
tableaux et des figures composées de cercles concentriques) permet d'établir la

structure conceptuelle correspondant à la structure profonde de la Création,
tout en mettant en évidence le mécanisme qui explique la constitution du
monde.

L'Art propose également une échelle des Créatures composée du monde
spirituel et du monde matériel (le troisième monde étant le monde incréé de

Dieu, le Créateur): l'univers est ainsi un système strictement ordonné et
hiérarchisé. Reposant sur la structure de la réalité, l'Art est de ce fait une logique
infaillible qui respecte les vraies structures du monde (selon le principe augus-
tinien «ordo et connexio idearum est ordo et connexio rerum»).

L 'Arbor Scientiae, quant à lui, fut rédigé à Rome, durant l'automne et
l'hiver 1295 (introductio generalis, p. 5*). Pere Villalba Varneda signale qu'une
analyse philologique montre que l'ouvrage fut sans doute écrit d'abord en la-



500 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

tin, puis traduit en catalan (p. 52*). Le séjour romain du philosophe avait pour
but de convaincre le Pape Boniface VIII d'adopter les projets lulliens pour
convertir les Infidèles. L'échec de cette entreprise nous est rapporté dans le
Desconort, ouvrage en vers rédigé en catalan durant l'année 1295 (traduit en
français et en allemand: «Le Desconort ou le découragement»; Annales du

Midi, 50, Toulouse-Paris, 1938, traduction par Amédée Pagès; Lo Desconhort -
Der Desconhort, München, Wilhelm Fink Verlag, 1998, Übersetzung und
Einführung von Johannes und Vittorio Hösle). Lulle y chante sa tristesse,
conséquence de l'indifférence générale envers son projet prosélyte. Parallèlement, le

prologue de YArbor Scientiae met en scène le doctor illuminatus lui-même, chantant

son Desconort sous un arbre pour soulager sa tristesse: vient ensuite un
moine qui tente de le réconforter et, apprenant les raisons du découragement
du philosophe, il préconise une reformulation plus accessible de 1'Ars sous la
forme d'une encyclopédie des sciences (p. 5). Lulle décide alors de s'inspirer
de la forme de l'arbre sous lequel il est assis pour représenter son système de

façon plus attrayante.
L'Arbor Scientiae se présente comme une encyclopédie globale du savoir,

comportant seize arbres thématiques (.Arbor Elementalis, Arbor Vegetalis, Arbor
Sensualis, Arbor Imaginalis, Arbor Humanalis, Arbor Moralis, Arbor Imperialis,
Arbor Apostolicalis, Arbor Coelestialis, Arbor Angelicalis, Arbor Aeviternalis, Arbor
Maternalis, Arbor Christianalis, Arbor Divinalis, Arbor Exemp/ißca/is, Arbor Quaes-

tionalis), subdivisés en sept parties chacun: les racines, le tronc, les branches,
les brindilles, les feuilles, les fleurs et les fruits. Nous l'avons souligné, YArbor
Scientiae s'inscrit pleinement dans la démarche systématique de Raymond
Lulle, tout en imprimant un mouvement de simplification et de clarification.
L'arbre est une métaphore de l'organisation du savoir dont il donne une vision
claire et structurée: il permet de ce fait une recherche simplifiée des questions
qui touchent à tous les domaines de la connaissance. L 'Arbor Scientiae reflète
ainsi la structure de l'Art dont il est un commentaire explicatif. En outre, YAr-
bor Scientiae reprend l'Echelle des sujets de l'Art (des éléments jusqu'à Dieu)
ce qui correspond aux quatorze premiers arbres.

h'Arbor Scientiae présuppose également que l'unité du savoir coïncide avec
l'unité du monde (c'est, en somme, une conséquence du principe augustinien
cité plus haut). Cette unité profonde est assurée par les dix-huit racines
communes que comptent la plupart des arbres thématiques: ce chiffre correspond
à la somme des neuf principes transcendants (ou dignités) et des neuf principes

relatifs, utilisés tous deux dans l'Art.
Ces explications générales ne rendent toutefois pas compte des mécanismes

qui animent YArbor Scientiae: aussi, il serait imprudent de faire l'économie
d'un rapide survol de la forêt lullienne, en mentionnant les caractéristiques
importantes de chaque arbre: 1) YArbor Elementalis (p. 11) ordonne les créatures

du monde sublunaire, composées des quatre éléments 2) YArbor Vegetalis
(p. 117), arbre du monde végétal, 3) YArbor Sensualis (p. 131), arbre des cinq
sens et de la nature animale, 4) YArbor Imaginalis (p. 175), arbre de l'imagination

et les images mentales, 5) YArborHumanalis (p. 197), arbre de l'Homme,
6) YArbor Moralis (p. 255), des vertus (qui mènent à la gloria) et les vices (qui



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 501

mènent à la pena), 7) I'Arbor Imperialis (p. 333), arbre de la hiérarchie temporelle

dont le sommet est l'empereur, 8) 1'Arbor Apostolicalis (p. 377), arbre de la

hiérarchie spirituelle dont le sommet est le Pape, 9) VArbor Coelestialis (p. 485),
arbre des objets celestes, 10) \'Arbor Angelicalis (p. 513), arbre des anges, 11)
1'Arbor Aeviternalis (p. 539), arbre des récompenses et des châtiments éternels,
12) 1'Arbor Maternalis (p. 563), arbre de Marie, 13) 1 'Arbor Christianalis (p. 579),
arbre de Jésus-Christ, 14) 1 'Arbor Divinalis (p. 645), arbre de la Trinité, 15) VArbor

Exemplificalis (p. 709), arbre des exemples, qui présente tout ce que
contiennent les arbres précédents, expliqué en allégorie et, enfin, 16) 1'Arbor Quaes-
tionalis (p. 843), arbre des questions posées au sujet de tous les autres arbres,
accompagné de leurs réponses. Il faut souligner la particularité des deux
derniers arbres, 1'Arbor Exemplificalis et YArbor Quaestionalis, véritables modes

d'emploi de tout YArbor Scientiae, facilitant la lecture de la structure
arborescente.

Ce survol ne rend pas compte de la structure complexe qui forme chaque
arbre; ainsi, à titre d'exemple, détaillons brièvement YArbor humanalis (p. 197):
son tronc est double (ainsi que toute la structure formelle qui en découle),
l'Homme étant composé d'un corps et d'une âme; ses branches spirituelles
sont les trois puissances de l'âme (memoria, intellectus, voluntas), alors que ses
branches corporelles sont composées des quatre fonctions elementales, vegetales,

sensuales, imaginales\ les brindilles spirituelles sont les opérations de l'âme
(amare, intelligere, recolere), les brindilles corporelles correspondant quant à elles

aux opérations des branches corporelles; les feuilles regroupent les neuf
accidents {quantitas, qualitas, relatio, actio etpassio, habitus, situs, tempus, locus) dont il
faut souligner la particularité qui consiste ici dans le fait que les habitus artifi-
ciales naturales contiennent tous les arts et les sciences; les fleurs corporelles
contiennent les versions instrumentales des quatre branches coporelles
(elementare, vegetare, sentire, imaginari), alors que la fleur spirituelle n'est autre que
la raison. Le fruit de l'arbre est donc double, quoniam unus est ratione existentiae,
et alius ratione agentiae (p. 252). Cet exemple, qui nécessiterait un commentaire
plus approfondi pour en saisir le fonctionnement profond, montre tout de
même l'extrême cohérence structurelle de la démarche lullienne.

Au-delà de l'intérêt strictement philosophique de cette nouvelle édition, il
faut souligner le fait que YArbor Scientiae ne comptait, jusqu'à ce jour, que
quelques éditions latines (une seule à la fin du XVe siècle, deux autres au
XVIe siècle, et une dernière version en 1745). L'ouvrage compte une traduction

au catalan par Salvador Galmès (qui reprend un manuscrit du XVe siècle),
publiée en trois volumes (Arbre de sciencia, Palma de Majorca, 1917-1923—
1926), sans compter les fragments traduits et commentés dans la deuxième
moitié du XXe siècle par Francesc de B. Moll {Arbre Exemplifical, Palma de

Majorca, 1971) et Miquel Batllori {Ramon Elull, Obra Escogida, Madrid, 1981, et
Antologta filosôfica, Barcelona, 1984), notamment. De même, mis à part la
traduction d'Alonso Zepeda y Adrada en 1664 (publiée à Bruxelles par François
Foppens), seuls quelques extraits sont accessibles en castillan, en particulier
YArbor imaginalis et YArbor imperialis présentés dans YAntologla de Ramôn Elull
(Madrid, 1961), par le même Miquel Batllori (qui s'inspire de la traduction de



502 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Zepeda). Les éditions françaises sont, quant à elles, plus que rares: mis à part
une traduction partielle au XVIIe siècle, seuls Louis Sala-Molins (dans Lulle,
Paris, 1967) et Armand Llinares (l'Arbre des Exemples, Paris, 1986) ont publié
quelques chapitres de cet ouvrage en français.

La nouvelle édition critique de Pere Villalba Varneda repose, quant à elle,
sur les dix-sept manuscrits de YArbor Scientiae encore existants, composés entre

le XlVe et le XVIe siècle, et adopte un compromis entre les deux familles
de textes postulées par l'éditeur, issues d'exemplaires aujourd'hui perdus (p.
150*—175*; stemma p. 167*). En outre, cette édition propose une mise à jour
de la numérotation des livres et des chapitres, ainsi qu'une orthographe
modernisée (selon la norme utilisée dans les Raimundi Lulli Opera Latina, Palma
de Majorca, 1959-1967) qui facilite la lecture du texte.

Cette édition critique en trois volumes met donc à la disposition des
lecteurs un ouvrage central de l'œuvre du Doctor illuminatus, qui complète et
éclaire l'étude de l'Art lullien. A ce titre, l'introduction générale qui compte
près de deux-cents pages s'avère très utile puisqu'elle permet, entre autre,
d'avoir une vue détaillée des différentes versions manuscrites et imprimées de
1 'Arbor Scientiae, sans oublier les éléments philosophiques et biographiques
indispensables à une plus juste compréhension de l'œuvre. De plus, il faut souligner

l'intérêt majeur de cette édition critique qui pallie au manque de
commentaires fiables sur 1 'Arbor Scientiae-, cette lacune sera également comblée par
la parution prochaine, chez le même éditeur, d'un recueil d'analyses
complémentaires édité par F. Dominguez Reboiras, P. Villalba Varneda et P. Walter
(Arbor Scientiae. Der Baum des Wissen von Ramon Hull. Instrumenta patristica et
mediaevalia 42, Subsidia lulliana 1. Turnhout: Brepols Publishers, 2001).

Signalons enfin que cette édition est accompagnée de nombreuses
illustrations, dont la plupart sont tirées de divers ouvrages du XVe et XVIe siècles

(et dont certaines font partie de l'iconographie classique du lullisme), ainsi que
par des œuvres d'artistes contemporains qui évoquent de différentes façons
l'arbre de la science.

L'Arbor Scientiae, en tant qu'encyclopédie du savoir médiéval, ne concerne pas
uniquement le champ des études lulliennes. Ces trois volumes fournissent
également une édition de référence fiable pour une étude de la réception de l'œuvre

de l'auteur catalan dans les milieux lullistes des XVIe et XVIIe siècles. A
ce titre, la réédition des Opera raimundi lulli de Zetzner est un complément
précieux.

Cet ouvrage en deux volumes propose une réédition de l'anthologie réalisée

en 1598 (republiée en 1609, 1617 et 1651, cette dernière version étant
reproduite ici) par Lazarus Zetzner, éditeur strasbourgeois qui publia entre 1582

et 1616 bon nombre de textes humanistes et historiques, ainsi que certains

ouvrages médicaux de Paracelse et la fameuse somme alchimique Theatrum
chemicum. L'anthologie lullienne de 1598 inclut des œuvres importantes de

Lulle (Ars brevis, Duodecim principia philosophiae, Tractatus de venatione medii inter
subjectum et praedicatum, Tractatus de conversione subjecti et praedicati per medium,
Ars magna et ultima Articuli fidei sancrosanctae ac salutiferae legis Christinae) et des

écrits lui étant faussement attribués (Opusculum de auditu kabbalistico, Dialectica



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 503

sett Logica nova, Isagoge in rhetoricam, Oratio exemplaris), accompagnés de
commentaires de Giordano Bruno (De lulliano specierum scrutinio, De lampade combi-

natoria Lulliana, De progressa logicae venationis), Agrippa de Nettesheim (In Ar-
tem brevem Kaymundi Lullii commentaria) et Valerio Valier (Opus aureum). Pour
confectionner ce recueil, Zetzner combina les ouvrages issus de l'édition
établie par le franciscain Bernard de Lavinheta (entre 1515 et 1518) et les textes
de l'édition de Gourbin (de 1578), ce dernier s'inspirant du travail réalisé par
les humanistes français Lefèvre d'Etaples et Charles de Bouvelles au début du
XVIe siècle. A ce titre, l'édition de Zetzner fournit un bon résumé du lullisme
de la Renaissance. L'ouvrage connaîtra d'ailleurs un grand succès et sera
distribué à travers toute l'Europe. Les raisons de ce succès populaire sont
nombreuses, mais comme le signale Anthony Bonner dans la préface, «The relational

and combinatorial nature of Llull's Art made it an excellent candidate for
expressing the interconnections between different fields of human knowledge,
and thus probably the most important single precursor of Baroque encyclope-
dism. At the same time, such a pansophia, combined with combinatory mechanisms,

made it excellent candidate as a foundation for a universal language, in
one sense with Athanasius Kircher, and in another with Leibniz. Finally, with
Giordano Bruno, the spectrum was broadened to inject Lullism into another
field which fascinated the Renaissance, the art of memory» (p. 34). L'intérêt
de cette nouvelle édition réside précisément dans le fait qu'elle contient des

textes lulliens et pseudo-lulliens significatifs, accompagnés de leurs commentaires,

sous une forme qui permet de mieux cerner la réception de la pensée
lullienne aux XVIe et XVIIe siècles.

Finalement, les deux ouvrages présentées dans ces lignes, UArbor Scientiae

et l'anthologie de Lazarus Zetzner, révèlent les ressorts structurels de la
philosophie lullienne, tout en mettant à la portée du lecteur des textes et des
commentaires importants de l'œuvre de Raymond Lulle, témoignant de l'intérêt
porté à l'œuvre de l'auteur catalan.

Inigo Atucha

Manfred Gerwing: Theologie im Mittelalter. Personen und Stationen
theologisch-spiritueller Suchbewegungen im mittelalterlichen Deutschland. Paderborn:

Schöningh 1999. 279 S. ISBN 3-506-73175-0.

Das Buch, das von der konzeptuellen Anlage, der Argumentation und auch

von der Ausstattung her sich «nicht nur an Theologen aus Profession, sondern
an alle theologisch Interessierten aus Passion» wendet, verläßt die üblichen
hermeneutischen Wege, um die Geschichte und Systematik der ma. Theologien

aufzuarbeiten. Es dürften zwei Punkte sein, die den Stil der vorliegenden
Untersuchung prägen: Der Titel bereits - «Suchbewegungen» - ist ein implizites

Zitat aus Psalm 104,4, das seit Augustinus das Anliegen der Theologie
angibt: quaerite faciem eius semper. Die Spiritualität ist die lebende Mitte der
Dogmatik. Aber zugleich auch werden in diesem Buch - das Ludwig Hödl
gewidmet ist - äußerst detailliert die biographischen, sozialen, poütischen,
kirchengeschichtlichen und philosophischen Rahmenbedingungen diskutiert, die



504 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

für die Theologie den «Sitz im Leben» angeben. Es ist nicht zuletzt diese

Spannung zwischen Spiritualität und Profanität, die den Reiz der Lektüre
ausmacht, aber auch zu kritischen Rückfragen einlädt.

Die Rekonstruktion der theologischen Wechselbeziehungen begrenzt
Gerwing regional auf «Deutschland» und übernimmt damit einen Ansatz, den
L. Sturlese (1990) bereits zuvor für die ma. Philosophie vorgeschlagen hatte.
Die Untersuchung, die in der Einleitung (7-13) die Probleme dieser Themenstellung

diskutiert, legt verschiedene, chronologisch und systematisch
angesetzte Querschnitte durch das MA: I. Karolingischer Auftakt (14-31), II.
Intensivierung (32-69), IV. Leben aus dem Geist der Geschichte oder: Traditionelle

Theologie (70—124), V. Neue Orden, neues Leben, neue theologische
Konzepte (125-188), VI. Spirituelle und praktische Ausrichtung (189-228),
VII. Auf- und Ausblick oder: Nikolaus von Kues (229-238). Die Verzeichnisse

(239—274) umfassen Quellen, Fachliteratur und Register (275f.). Das
Buch ist mit erläuternden Schemata und einer Auswahl historischer Abbildungen

ausgestattet.
In der karolingischen Zeit oder — wie Gerwing pointiert sagt — «in einer

Zeit, in der Europa aus Wäldern bestand und ein Buch den Wert eines
Bauernhofes hatte» (14) — entwirft der Angelsachse Alkuin eine «politische Theologie»

(17), die in der «Bildung» ein Mittel sah, den Frieden und die Einheit
des Reiches zu sichern. Vor diesem Hintergrund stehen die weiteren Themen:
der ost-westliche Bilderstreit (in dessen Nachfolge das Corpus Areopagiticum in
den Westen gelangt), der Adoptionismus (das filioque), Gottschalk (die «doppelte

Vorherbestimmung») und ferner — in einem Exkurs — die dionysischen
Lehrstücke, die Scotus Eriugena verarbeitet. Zu Recht bemerkt Gerwing, daß
die theologischen Kontroversen an den geographischen Grenzen nicht
haltmachen und von Irland über Frankreich, Spanien bis Byzanz reichen. Die
regionalen Aspekte der Wissenschaft und die wissenschaftlichen Ansprüche dieser

Kontroversen enthalten eine Asymmetrie, die die Themenstellung dieses
Buches relativiert. Aufschlußreich sind die Ausführungen zur Kosmologie des

Macrobius (42ff.). Die Kontroversen der Abendmahlslehre (Berengar), die
neue Verhältnisbestimmung von Vernunft und Glaube (Anselm von Canterbury)

und die Geschichtstheologien (Joachim von Fiore) werden in «Exkursen»

behandelt (30ff., 56ff., 112ff.), die offensichtlich dazu dienen, gewisse
regionale Engführungen auszugleichen. Das ontologische Argument (Anselm)
wird zustimmend interpretiert (66ff.). Die Ausführungen über die monastische
Scholastik, den Symbolismus, die exegetischen Verfahren (79f.) und die
Darstellungen der Geschichtstheologien (Rupert von Deutz, Honorius, Gerhoch,
Anselm von Havelberg) bewegen sich auf dem gegenwärtigen Stand der
Diskussion. Es ist bekannt, daß sich in den Geschichtstheologien des 12.
Jahrhunderts ein Perspektivenwechsel vollzieht, der in seinen Auswirkungen weit

- eigentlich bis heute - reicht: die tradierte, auf Augustinus zurückgehende
Konzeption des geschichtlichen Alterns, des mundus senescens wird durch
Modelle ablöst, die die historische Sinngebung und damit das Ziel der Geschichte
in das Neue, die Zukunft und dann auch - bei Joachim von Fiore — in das

dritte Reich des Geistes verlegen. Die Wirkungsgeschichte dieser Wende ist



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 505

bekannt (H. de Lubac). In systematischer Hinsicht interessant, auch pointiert
formuliert, ist der Abschnitt über die «Drei Kölner Theologen» (131 ff.). Es
handelt sich um Albertus Magnus, Thomas von Aquin und Duns Scotus. Die
«Vermittlerrolle» (137f.) Alberts wird skizziert. Der Abschnitt über Thomas
von Aquin (141 ff.) gewinnt seine Attraktivität nicht zuletzt daraus, daß Ger-
wing exakt zwischen den Ebenen der Offenbarung und der Natur unterscheidet

und damit die besondere, auf die Welt abgestimmte Art der Heilsvermittlung

thematisiert. Im Hintergrund steht die Idee der «theologischen Synthese»
(W. Kluxen), die es erlaubt, das Geschaffene in seiner eigenen Würde
anzuerkennen: Auch wenn Gott als Ursache des Seins (esse) der Kreatur «innerlich»
ist (144), tritt er weder in das «Wesen» der Dinge ein, noch ist er das «Sein»
des Geschaffenen. Beeindruckend in der Lektüre des Aquinaten ist immer
wieder, daß die kühnen, scheinbar in das Geheimnis Gottes eingreifenden
Begriffe prinzipiell abbrechen: quod ipsam naturam Dei prout in se est, neque catholi-

cus neque paganus cognoscit (S.th. I, 13, 10, ad 5). Für Duns Scotus (150ff.) hebt
Gerwing zu Recht den Vorrang der «Praxis» hervor, da die Theologie dazu
anleitet, Gott zu lieben Intellectus, perfectus habitu theologiae, apprehendit Deum ut
amandus et secundum régulas ex quibus potest elici paxis, ideo est habitus practicus
(Lec. prol. pars 3, n. 164). Es wäre nicht uninteressant, die historischen Theologien

— bis heute - an diesem sehr einfachen Kriterium zu messen. Daß Ock-
ham behandelt wird (154ff.), rechtfertigt Gerwing mit den kirchenpolitischen
Kontroversen (Ludwig der Bayer). Die Frage, ob und inwieweit bei Meister
Eckhart eine Mystik oder eine Metaphysik vorliegt, dürfte eher zweitrangig
sein, da man weder thematisch noch methodisch und auch nicht von der
Begriffssprache her das Werk auf diese Alternative reduzieren kann. In den
Bibelexegesen, den Predigten, den scharfsinnigen begrifflichen Analysen (Analogie,

Univozität, Kategorien) und in den metaphysischen Konzeptionen (Sein,
Wesen, Tranzendentalien) spricht sich durchgehend ein zentraler Gedanke
aus: Es geht um das geistige «Armwerden» des Menschen, der, wenn es ihm
gelänge, alles zu «lassen», erfahren würde, da%_ er waere der eingeborne sun, dem

waere eigen, da\ dà eigen ist dem eingebornen sune (Pr. 12, Quint DW, I, 193, 34f.).
Übrigens sind die Konjunktive bei Eckhart philosophisch noch nicht reflektiert

worden. Daß die «Geburt» des Wortes in der Seele die praktische «Nachfolge

Christi» (das uygaan) nach sich zieht, sei ausdrücklich vermerkt. Die
geänderten, zwischen Nähe und Entzug schwankenden Konzepte der Mystik bei
Tauler (grünt) und bei Seuse (minne) werden von Gerwing gesehen und
nachgezeichnet. In der Theologia deutsch, die bekanntlich für Luther wichtig war,
verliert die «Natur» gegenüber der christlichen «Freiheit» an Gewicht. Die Devotio
moderna und die böhmischen Reformbewegungen werden nur kurz behandelt.
Unter dem Gesichtspunkt der spirituell-praktischen Religiosität sieht Gerwing
die mittellalterlichen Frauenbewegungen: Hildegard von Bingen, Elisabeth
von Schönau, Mechtild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn, Gertrud
die Große werden als «Theologinnen» (189ff.) eingeführt. Leider fehlen in
dieser Übersicht - weil hier andere, leibliche und nicht untypische Aspekte der
mystischen Erfahrung sichtbar werden — die Briefe der Hadewijch, die man
eigentlich nicht übergehen dürfte. Auch die Fragestellungen der feministi-



506 Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus

sehen Theologie werden ausgeklammert. Die «Wiener Schule» (H. Trotting
von Oyta, H. Langenstein, Nikolaus von Dinkelsbühl) bewegt sich
zeitgeschichtlich in einem Interferenzfeld philosophischer, theologisch-dogmatischer,

kirchenpolitischer und - last not least — auch wirtschaftlicher Tendenzen,

die sich auf den Stil der Frömmigkeit und die Seelsorge auswirken. Dieser
Abschnitt (215ff.) erschließt theologiegeschichtliches Neuland, das bisher
kaum beachtet worden ist. Zu Recht spricht Gerwing von einer
«Frömmigkeitstheologie», die von Prag ausgeht und auf die Reformbewegungen
weiterwirkt (224). Das Buch schließt mit Nikolaus von Kues, der in eine
«Kirchenfrömmigkeit» einlagert wird, «die im Spätmittelalter überhaupt ein spezifisch

deutsches Phänomen gewesen zu sein scheint» (228ff.). Das theologische
Grundkonzept wird in der Konzeption der «Koinzidenz» gesehen. Nicht ohne
Grund hat Cusanus diese Idee stets in Modellen — etwa Bildern, Figuren,
Skizzen, Spielen - exemplifiziert: Nicht mehr die Dinge sind ein Gleichnis des

Schöpfers, sondern der «Geist» (mens), der in den eigenen Produkten und
Entwürfen das Geheimnis Gottes rational nachprüfbar auslegt, aber gerade darin
scheitert und auf die «docta ignorantia» verwiesen wird.

Es fällt auf, daß der Autor als Theologe — weniger als Historiker - nicht
selten von der Simultaneität des historisch streng zu Unterscheidenden
überrascht wird, etwa wenn Gedanken Ruusbroeks in den Gebeten Rahners
wiederkehren (187, 238). Die historische Darstellung wird konstant von einer
theologischen Reflexion unterlaufen. Die «theologisch-spirituellen Suchbewegungen

von einst» scheinen daher über sich hinaus in die «Gegenwart» zu
verweisen, die ebenso eine «Entscheidung» einfordere (238). Dieser Punkt — über
den man geteilter Meinung sein kann — ist für die hermeneutische Funktion
der Theologiegeschichte aufschlußreich. Sie ist, wie Gerwing unterstellt, das

«kritische Gewissen der systematischen Theologie» (7). Der Gedanke ist
interessant, aber er müßte durch dogmatisch-systematische Überlegungen gerechtfertigt

werden, die die historischen (und engen regionalen) Grenzen der
Theologie, die das Buch zieht, überschreiten.

Klaus Hedwig

Peter Ehlen: Grundfragen der Philosophie. Einübung in selbständiges Denken.
Stuttgart-Berlin-Köln: Kohlhammer 2000. 192 S: ISBN 3-17-016616-6.

Geradezu unscheinbar präsentiert sich dieses Büchlein: weniger als 200 Seiten,
die Anmerkungen diskret in den Anhang verbannt, um den Lese- und Denkfluß

nicht zu unterbrechen, 19 zum Teil recht kurze Kapitel, auf dem
Umschlag in hellen Pastellfarben ein «Aquarell über Bleistift» von Paul Cézanne,
das schemenhaft ein «Flußufer» erahnen läßt. Können auf diese Weise die
gewichtigen «Grundfragen der Philosophie» angemessen zur Geltung kommen?
Nun, die Diskrepanz ist nicht größer als zwischen den naiven Fragen des So-
krates und der aufwendigen Selbstdarstellung der sophistischen Lehrer, die die
Nützlichkeit der Philosophie preisen und selbst den größten Nutzen daraus
ziehen, indem sie vom Ertrag ihrer Vorlesungen gut leben. Auch der Verfasser
Peter Ehlen SJ lebt von seinen Vorlesungen über Geschichte der Philosophie



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 507

an der Hochschule für Philosophie der Jesuiten in München, doch philosophisch

gehört er unverkennbar zum Freundeskreis des Sokrates. So stellt er
denn auch an den Anfang den «Rat des Sokrates, statt eines Vorworts»: «Laß
die beiseite, die sich mit der Philosophie befassen, mögen sie nun tüchtig sein
oder nicht. Prüfe vielmehr sorgfaltig die Sache selbst» (zit. 8). Einen Nutzen, der
allerdings über jede Zwecksetzung erhaben ist, verspricht auch Peter Ehlen:
den Weg der je tieferen Selbsterkenntnis. «Was bedeutet das menschliche
Leben?» oder «Was ist der Mensch?» ist die Grundfrage der Philosophie (8f., 77
und passim). Diesen Weg zu beschreiten, hat seinen Preis: «Wer nicht durch
äußere Ereignisse zur Frage nach dem Sinn seines Daseins genötigt wird, dem
kann es geschehen, daß die Philosophie ihn in eine Krise stürzt, welche die
bisherigen Selbstverständlichkeiten und Sicherheiten aushöhlt, indem sie durch
kritische Prüfüng das Begründete vom nur Vermeintlichen scheidet» (9).

P. Ehlen tut wie Sokrates vieles, um seine Leser und Leserinnen zu
provozieren und sie dadurch von vornherein zu verantwortlichen Gesprächspartnern

zu machen. Er setzt sie dem Gelächter der thrakischen Magd aus, das

nicht nur den Philosophen Thaies traf, als er gedankenversunken zum Himmel
blickend in ein Wasserloch fiel, sondern stets die Geburt der Philosophie
begleitet. Er macht darauf aufmerksam, daß es keine «Einführung in die
Philosophie» gibt, die nicht schon selbst Philosophie wäre: «Wer hier anfängt, ist
immer schon mitten drin und muß selber schwimmen» (11). Er verspricht
nicht einmal klare Antworten, denn «Fragen, die man erschöpfend beantworten
kann, sind keine philosophischen» (12). Die Grundbegriffe der Philosophie
«sind und bleiben fragwürdig) (11). Wer philosophiert, ist angewiesen auf die
Sprache, die ohne zwischenmenschliche Verständigung ihren Sinn verliert —

angewiesen auf die konkrete Zwiesprache, in der wir uns vom anderen im
wahrsten Sinne «in Frage stellen» lassen — angewiesen und hingeordnet auf das

Ganze, das Sein, das dem denkenden Menschen nicht nur gegenübersteht,
sondern an dem er teilhat. Diese Provokation geht einher mit einer je größeren
Verheißung, die unter je verschiedenem Aspekt als Freiheit, als Glück, als

Unsterblichkeit, als Teilnahme am Göttlichen aufleuchtet. Philosophie wird zur
«Tat der Freiheit» (20), die sich nicht mit Vorurteilen, Ideologien und
Machtstrukturen abfindet: Philosophie ist die «Berufungsinstanz der Freiheit» (100).

So sehr versteht es Peter Ehlen, die Sache selbst, um die es der Philosophie

geht, zur Geltung zu bringen, daß man im Banne des Mitdenkens ihn als

Autor beinahe übersehen könnte. Gerade diese bescheidene Zurückhaltung
empfiehlt ihn als weisen Begleiter auf dem Weg zum selbständigen Denken.
Er weiß auf sokratische Weise, daß er nichts weiß — mehr noch: Er versteht
die docta ignorantia, die ihm bei Nikolaus von Kues begegnet (vgl. 70), zu lehren,

ohne einem Relativismus zu huldigen. Er weiß, daß «Philo-Sophie» die
Liebe zur Weisheit ist, nicht die Weisheit selbst (vgl. 8). In dieser Bescheidenheit

kann er streckenweise den großen Philosophen der Geschichte die Führung

überlassen, ohne die Mahnung des Thomas von Aquin zu vernachlässigen:

«Das Studium der Philosophie besteht nicht darin, wissen zu wollen, was
andere gedacht haben, sondern wie es sich mit der Sache selbst verhält» (zu
Aristoteles, De caelo et mundo, 1,22; zit. 12). So nehmen wir mit Piaton am Sjm-



508 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

posion teil, um uns über eine philosophische Phänomenologie des Eros in das

grenzenlose Streben des Menschen nach Schönheit und Erkenntnis in der
spannungsreichen Verbindung von entbehrender Armut und bereits wirksamer

Erfüllung einführen zu lassen (Kap. 10). So erschließt uns Immanuel Kant
den Unterschied zwischen der spekulativen und der praktischen Vernunft
(Kap. 6). So gehen wir mit Descartes den Weg des unbedingten Zweifels und
entdecken dabei, daß neben der wirkungsgeschichtlich dominanten Trennung
von Subjekt und Objekt gerade dieser Denker im cogito ergo sum auf ein Wissen
stößt, bei dem das Gewußte und der subjektive Wissensvollzug untrennbar
eins geworden sind (Kap. 9). So eilen wir in großen Schritten durch die
Philosophiegeschichte, um zu sehen, wie etwa die Frage der Wissenschaftüchkeit
der Philosophie sich entwickelt hat (Kap. 9). So lernen wir den feinen, aber
wesentlichen Unterschied zu erspüren, ob das Staunen als der zu überwindende

Anlaß oder als der Grundvollzug der Philosophie verstanden wird (Kap.
13). Wir werden in die ethisch-praktische Dimension der Philosophie (Kap. 15
und 16) ebenso eingeführt wie in die ästhetische (Kap. 17) und die
religionsphilosophische (Kap. 18 und 19).

Die bevorzugten Gesprächspartner, mit denen Ehlen uns in einen
Austausch bringt, sind Piaton, Kant, Heidegger und Wittgenstein. Hinzu treten
Denker und Dichter, die sich thematisch und wirkungsgeschichtlich nahelegen
oder die offensichtlich dem Autor besonders nahestehen wie etwa (in
alphabetischer Reihenfolge) Adorno, Cassirer, Goethe, Hölderlin, Nikolaus von
Kues sowie nicht zuletzt russische Religionsphilosophen wie Wladimir Solo-
wjow und Simon Frank, an dessen deutscher Werkausgabe Ehlen mitwirkt. Es
ist in diesem Zusammenhang zu bedauern, daß die reich dokumentierten
Anmerkungen (165—192) nicht in das NamensVerzeichnis einbezogen worden
sind. Ehlen würde nicht abstreiten, daß auch seine Auswahl frag-würdig bleibt,
insofern er sich überwiegend der abendländischen philosophischen Tradition
verpflichtet weiß und keine einzige Frau in seinem Personenverzeichnis
vorkommt. Das philosophische Gespräch, das er eröffnet, gibt Anregungen, ohne
auszuschließen. Er legt nicht auf seine Antworten, ja nicht einmal ausschließlich

auf seine Fragen fest, spricht keine Denkverbote aus und wehrt keinen
Widerspruch prinzipiell ab. Auch sehr grundsätzliche und heute durchaus plausibel

erscheinende Infragestellungen werden unpolemisch thematisiert,
obwohl er sie nicht teilt: so etwa der Verdacht, der «Anspruch der Wahrheit auf
Anerkennung sei ein Herrschaftsanspruch» (76), oder die Auflösung der Moral
zugunsten pragmatischer Urteile, deren Geltung «allein darauf beruht, daß wir
uns für sie entscheiden und daß sie unseren Interessen entsprechen» (110).

Ehlen bezieht durchaus Position und macht kein Hehl daraus, daß er
selbst die Metaphysik keineswegs für überholt hält. Er kennt und beschreibt
die transzendierende Bewegung des Denkens zu einer Quelle, die dem
objektivierenden Begreifen entzogen ist, weil sie dem Erkennen selbst zugrunde
liegt (vgl. 70). Mit dem russischen Denker Simon Frank bindet Ehlen die
Erkenntnistheorie an die Ontologie, das erkennende Subjekt an das Sein. Die
Analogielehre und die Zusammengehörigkeit des Seins mit dem Einen, dem
Wahren, dem Guten und dem Schönen werden nicht ohne Zustimmung refe-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 509

riert (vgl. 35, 38f.). Einer Diskursethik unter «nachmetaphysischen Bedingungen»

steht Ehlen äußerst skeptisch gegenüber. Der Begriff der Person, deren
Würde unbedingt anzuerkennen ist, sei selbst diskursethisch nicht begründbar,
sondern «eine wertbefrachtete Leihgabe aus dem Fundus der Metaphysik —

ohne daß sie als solche ausgewiesen wird» (111). Bei aller Strenge der
Gedankenführung ist das logische Argument für Ehlen keineswegs der einzige Ort
philosophischen Denkens. Gern und häufig führt er literarische Quellen an
und zieht gerade aus der Gegensätzlichkeit der Zeitgenossen Kant und Goethe

einen Erkenntnisgewinn. Seine Sprache vermeidet jeden unnötigen Ballast
von Fremdwörtern und Fachtermini und scheut nicht bildhafte Vergleiche.

Die Philosophie, in die Ehlen einführt, ist offen für die Phänomene
«Offenbarung» und «Religion», ja so offen, daß er geradezu die Frage umkehren
muß: «Kann, was die Religion bietet, nicht auch die Philosophie leisten?»

(138). Der Autor bleibt in seiner Antwort zurückhaltend und selbstkritisch:
Die göttliche Wirklichkeit, zu der die Philosophie aufgrund ihrer Erkenntnisquellen

vordringt, ist ohne Namen und Antlitz. Der «Gott», der als «angeborene

Idee» postuliert wird, ist nicht der Gott der freien geschichtlichen
Selbstoffenbarung (vgl. 52). Doch auch als offenkundig christlich geprägter Denker
will Ehlen die Verantwortung einer kritisch prüfenden Instanz nicht aufgeben.
Die konkrete geschichtliche Offenbarung muß sich ausweisen vor den
allgemeinen Kriterien der philosophischen Vernunft, denn «die menschliche
Vernunft kann sich mit der bloßen Faktizität nicht abfinden» (139). Woher sollen
wir denn wissen, daß das, «was sich <zeigt>, das Heilige ist und nicht der dunkle

Abgrund der eigenen Psyche?» (150f.). Ehlen wagt sich bis aufs äußerste an
die Grenze dessen heran, was der Philosoph zu sagen vermag. Seine Stellungnahme

ruft geradezu nach dem Gesprächspartner, der als gläubiger und
theologisch nachdenkender Mensch die Vernunft dieses Glaubens und damit die
Vernunft der geschichtlichen «Faktizität» zu bezeugen vermag.

Es gehört zur Größe des Werkes, daß es offen endet. Weitere Einsichten,
die aus der Lektüre zu gewinnen sind, wie Lehrsätze zu referieren, würde dem
Charakter des Buches widersprechen. Das beste Lob ist die Einladung:
«Nimm und lies!» Den angemessenen Ort findet diese Lektüre im Rahmen des

philosophischen Denkens und des philosophischen Gesprächs, dem es seine

Entstehung verdankt — nicht nur unter «Berufsphilosophen», sondern unter
suchenden Menschen, die die philosophische Dimension ihrer Grundfragen
entdecken wollen. Gut geeignet ist das Buch nicht zuletzt für eine Einübung
philosophischen Denkens für Studierende der Theologie, die den konstruktiven

Dialog mit der Philosophie suchen. Wohltuend ist zunächst die Rückwirkung

auf alle, die im akademischen und außerakademischen Bereich eine

Lehrtätigkeit ausüben. Peter Ehlen ermutigt dazu, sich nicht anstecken lassen

von dem Trend zu immer mehr Seiten und Fußnoten. Statt zu rasch gelehrte
Antworten zu geben, lehrt er wieder, Fragen zu stellen und offen zu halten.
Und statt Letztbegründungen zu suchen, zeigt er, wie wir uns selbst und
unsere Welt zu erkennen vermögen als gegründet in einer ersten Wahrheit, die
weder Philosophie noch Theologie auszuschöpfen vermögen.

Barbara Hallensleben



510 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Manfred Hauke: Die Firmung. Geschichtliche Entfaltung und theologischer
Sinn. Paderborn: Bonifatius 1999. 524 S. ISBN 3-879190-074-6.

Dieses Werk über die Firmung verdient Aufmerksamkeit in dreifacher
Hinsicht: Einmal erhebt der Autor, seit 1993 Professor für Dogmatik an der
Theologischen Fakultät in Lugano, für sein Werk einen sehr hohen Anspruch
im Rahmen der Sakramentenlehre. Zum anderen steht es vom Ansatz her quer
zu fast allen Beiträgen, die in der jüngsten Vergangenheit im deutschsprachigen

Raum zur Sakramententhematik verfaßt worden sind. Schließlich wendet
sich der Autor, der als Seelsorger selbst reichlich «praktische Erfahrung in
der Firmvorbereitung» (2) gesammelt hat und auch Gemeindeseelsorger ist,
mit dieser voluminösen Schrift nicht nur an «Fachtheologen und Seelsorger,
die sich mit wissenschaftlicher Redlichkeit über das Firmsakrament informieren

wollen», sondern darüber hinaus ausdrücklich auch «an alle, die etwa als

Katecheten oder Eltern von Firmbewerbern ihr Wissen aktualisieren und
vertiefen möchten» (5).

Ob Nichttheologen sich dieser Mühe unterziehen werden, erscheint -
trotz der Einladung durch den Paderborner Erzbischof Degenhardt im
Geleitwort - mehr als fraglich, denn die praktische Ebene ist so gut wie
ausgeblendet. Daran ändern auch die wiederholten Bezüge zum Firmritus nichts.
«Fachtheologen und Seelsorger» sollten die Mühe hingegen nicht scheuen,
weil eine breite Diskussion um das «verkommenste aller Sakramente» (M.
Kehl) dringend notwendig ist, wie die Ereignisse in der Diözese Salzburg im
Mai 2001 symptomatisch deutlich machen: Der dortige Erzbischof Eder sagte
eine Firmfeier kurzfristig ab und mahnte die Gefahr an, daß die Sakramente
endgültig zu reinen «Brauchtumsveranstaltungen» herabsinken könnten.

In der dringend notwendig gewordenen Diskussion spricht Manfred Hauke

mit seinem Buch, das «als Frucht von Vorlesungen an den Theologischen
Fakultäten in Augsburg und Lugano» (2) entstanden ist, ein gewichtiges Wort
mit, und dies mit laut vernehmlicher Stimme. Denn zunächst beansprucht er,
eine seit mehr als 30 Jahren klaffende «Lücke» zu schließen und die damals

von H. Mühlen geforderte «wirkliche Theologie der Firmung» (4f.) erarbeitet
zu haben. Zudem will er den «theologischen Sinn» des Firmsakramentes
«freilegen», und zwar als «systematischen Hintergrund» für die Praxis (3). Er ist
überzeugt: Nicht die praktischen Probleme führen von sich aus zu einer
vertieften dogmatischen Erkenntnis der Firmung, sondern «erst eine gründliche
Reflexion aus dem Gesamtzusammenhang der Firmtheologie versetzt in die
Lage, praktische seelsorgliche Fragen verantwortungsvoll zu lösen» (3f.).

Diese fundamentale Entscheidung über das methodische Vorgehen zeigt
ihre Konsequenz vor allem in der «Diskussion um das passende Firmalter»
(348-379). Hauke stellt fest: «In der Frage nach dem passenden Firmalter
verbinden sich eine ganze Fülle von seelsorglichen und theologischen Problemen».

Von seinem theologischen Fundament aus meint er nicht nur «fragwürdige

Argumentationen zurückweisen» zu können (349), sondern zugleich
Kriterien gefunden zu haben, um die Frage im Sinne einer «salomonische(n)
Entscheidung» beantworten zu können (363). Diese Entscheidung ist am Ende
des Buches noch einmal prägnant, und nicht wie sonst oft unter der Fülle von



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 511

Argumenten und Meinungen Dritter verborgen, formuliert: «Die Firmung
kann nicht mit einem bestimmten Lebensalter in Verbindung gebracht werden.

Für die (verschiedenen Gegebenheiten) des Lebens sind gemäß dem II.
Vatikanum weniger die Sakramente zuständig als vielmehr die Sakramentalien

Bei der Abwägung aller Faktoren müssen sich die pastoralen Beweggründe
nach der theologischen Sinnbestimmung der Firmung richten und nicht
umgekehrt. Eine <Spätfirmung> ist von daher höchst problematisch» (462). Diese
Einsicht ist das komprimierte Ergebnis aus einem theologiegeschichtlichen
Längsschnitt in Ost- und Westkirche, aber auch von breit angelegten
Querschnitten in verschiedenen Ortskirchen des Westens, und vor allem aus dem
tiefgründigen Verständnis des Thomas von Aquin (164—169). Sie kann für eine

neue Nachdenklichkeit in der theologischen Diskussion im Hinblick auf
notwendige praktische Veränderungen in einer schier aussichtslosen Lage sorgen.

Mit der Methodik meldet der Autor - neben mitunter polemischer Kridk
an Einzelaussagen - grundsätzlichen Widerspruch gegenüber der theologischen

Begründung der Sakramente an, wie sie in der jüngsten Vergangenheit
üblich geworden ist. Bekanntlich werden die Sakramente häufig als ein
allgemeinmenschliches Phänomen aufgefaßt, um von daher die Einzelsakramente
mit Hilfe der Zeichen- bzw. Symboltheorie als kirchlich vermittelte Zuwendung

von Erlösung und Heil zu deuten. Hauke entwickelt hingegen keinen

eigenen «allgemeinen Sakramentsbegrifß). Er knüpft vielmehr an die mittelalterliche

Theologie an: Ein Sakrament ist ein von Christus eingesetztes Heilszeichen,

«das auf wirksame Weise innere Gnade vermittelt» (228f.). Die scholastische

Einbettung der Sakramentenlehre in die Schöpfungs- und Erlösungslehre

tritt in seiner Deutung allerdings zurück.
Der Autor stellt in das Zentrum seiner «Systematischen Darlegung der

Firmtheologie» (227-347) die drei Glieder der traditionellen «Sakramentenformel»:

äußeres Zeichen — innere Gnade — Einsetzung durch Jesus Christus,
und dies vor allem in theologiegeschichtlicher Perspektive:

1. Sein Ausgangspunkt für die Bestimmung der spezifischen Gnade der
Firmung ist das Pfingstgeschehen, das «durch die Handauflegung der Apostel
in Samaria und Ephesus gleichsam erneuert wird» (457; vgl. 288—290). Jede
Firmung läßt «die Pfingstgnade in gewisser Weise fortdauern» (457). In diesem
Sinn ist die Firmung sakramentale «Teilhabe an der messianischen
Geistsalbungjesu» (458; vgl. 294—297). Die Teilhabe hat einen dynamischen und
einen strukturellen Aspekt. Dynamisch betrachtet, handelt es sich um die
Mitteilung des Heiligen Geistes selbst - nicht nur seiner Kraft -, der in uns Wohnung

nimmt und in uns «mannigfache geschaffene Wirkungen» (459) hervorbringt

(311-317). Diese Gnade ist in ihrer Intensität flexibel und verlierbar.
Unverlierbar hingegen ist die «bleibende Christusförmigkeit». Dieser strukturelle

Aspekt der Teilhabe wird mit der .Lehre vom Charakter, dem
«unauslöschlichen Prägemal», das «in besonderer Weise mit Christus und der Kirche»
(458) verbindet, umschrieben (297—311). In diesem Sinn ist Firmung als spezifische

Wirkung des Geistes im Menschen «Stärkung, Fülle und Vollendung der
Taufgnade» (318). «Anders ausgedrückt: ohne Firmung bleibt Christsein
unvollständig. (Vollenden wird, genaugenommen, nicht die Taufe, sondern der



512 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Getaufte, der in seinem Christsein fortschreiten muß» (319). Die gleiche
Vollendung im Hinblick auf die Gemeinschaft zeigt sich in der Mitteilung der
Charismen, während sich die Fülle des Heiligen Geistes im Geschenk der «sieben

Gaben des Heiligen Geistes» kundtut. Diese gehören, wie die «Früchte
des Heiligen Geistes» (Gal 5,22f.), zur «ständigen Gnadenausstattung des Christen,

die in der Firmung nicht erstmals mitgeteilt, sondern vollendet wird»
(460; vgl. 319-328).

2. Im Hinblick auf «Struktur und Sinngehalt des äußeren Zeichens» (240-
286) geht Hauke über das problematische Nebeneinander von Handauflegung
und Chrisamsalbung hinaus auch auf die Stirnbezeichnung, die Epiklese und
die Spendeformel ein. Von da aus weitet er die Thematik in Richtung «praktischer

Vollzug bzw. konkrete Firmspendung» seit der Liturgiereform Pauls VI.
3. Zur Deutung der Einsetzung des Sakramentes durch Christus entscheidet

sich Hauke für die von M. Schmaus vorgeschlagene Lösung: «Christus hat
das <Kernsymbol> bestimmt, das Zeichen in seinem (Grundgedanken), aber
dessen nähere Ausführung der Kirche überlassen» (235).

Diese Systematik wird ergänzt durch die Problematik des Firmalters und
die Frage nach dem «Spender der Firmung» (380-400). Spezifisch «Ökumenische

Fragen» (401-442) schließen sich an. Der Blick auf die Ökumene hat hier
wie im gesamten Werk eine bereichernde, relativierende oder auch
profilverstärkende Wirkung im Hinblick auf die eigene theologische Position. Besonders

bereichernd sind für den Leser die häufigen Bezüge zur ostkirchlichen
Theologie und Praxis. Eine weiterführende Diskussion könnte allerdings
zeigen, daß auch die Ostkirche nicht einfach eine Art Urzustand des Firmsakramentes

aufbewahrt hat. Eine ausführliche Zusammenfassung (443-465) und
die Würdigung der Firmung im Hinblick auf das Jubeljahr 2000 (465-468)
beschließen das Buch.

Die dreigliedrige Sakramentenformel erhebt Hauke aus der vorgeschalteten
«Biblischen Grundlegung» (10-51) und der geschichtlichen Entwicklung.

Der weit ausladende Abschnitt «Das Firmsakrament in seinem geschichtlichen
Werdegang» (52—225) ist eine reichhaltige theologiegeschichtliche Fundgrube.
Das bloße Anhäufen und Aufeinanderschichten der Fundstücke in diesem
Arbeitsgang erschwert indes eine Gewichtung des Materials hinsichtlich seiner
bleibenden Bedeutung. Da der Autor diese notwendige Aufgabe erst im zweiten

Arbeitsgang unternimmt, sind häufige, mitunter mehrfache Wiederholungen

unvermeidbar. Dies erschwert es dem Leser, den «roten Faden» zu behalten.

Das bleibend Gültige herauszustellen ist jedoch gerade ein zentrales
Anliegen des Autors. Von der Bibel bis heute gilt: Die Firmung ist ein wahres
und eigentliches Sakrament (DH 1628). Sie steht zwar in einem sehr engen
Zusammenhang mit der Taufe, ist davon jedoch grundsätzlich unterschieden
(291-294). Als Teil der christlichen Initiation ist sie eine «sakramentale
Vorbereitung auf die Eucharistie» (334). «Der Firmcharakter vollendet den Christen

zur bleibenden Christusähnlichkeit, die ihn hinordnet auf das in der Meßfeier

vergegenwärtigte Heilsmysterium» (319).
Das Buch bietet reichüch Anregung, birgt aber auch Zündstoff: durch den

vom Autor gewählten Ansatz, einige Folgerungen für die Praxis, leider aber



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 513

auch durch die fast ausschließlich verwendete «traditionelle Terminologie».
Mit deren Hilfe können zweifellos wichtige theologische Sachverhalte
prägnant festgehalten werden. Die Frage bleibt indes, ob die Leser - man erinnere

sich an die Adressaten — fähig und willens sind, deren Sinngehalt
aufzuschließen und in die eigene Glaubensreflexion und -praxis umzumünzen. Hier
bleibt noch einmal eine «Übersetzungsarbeit» zu leisten.

Hermann-Josef Röhrig


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

