
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Ockham und die Prophetie : Beobachtungen zur Selbstwahrnehmung
eines philosophischen Theologen

Autor: Leppin, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volker Leppin

Ockham und die Prophétie

Beobachtungen zur Selbstwahrnehmung eines

philosophischen Theologen

«Durch diese (die Päpstlichen) bin ich zusammen mit anderen Verehrern
Christi ungerechterweise nach Patmos verbannt worden»1: München, die Stadt
Ludwigs des Bayern, war dem Franziskaner Wilhelm von Ockham zu jener Insel

geworden, auf der der Autor der Johannesapokalypse seine Visionen erfahren

haben will. Eine solche prophetische Selbstlokalisierung will in das Bild,
das üblicherweise von Wilhelm von Ockham gezeichnet wird, nicht recht passen:

Ockham erscheint gemeinhin eher als Rationalist und Erneuerer.2 Und
doch soll im folgenden behauptet werden, daß auch Ockham sich gelegentlich
und mit Ernst als eine Art von Prophet, freilich unter den besonderen
Bedingungen für Prophétie, die seine Zeit stellte, verstanden hat.

I. Prophetische Selbststilisierungen in Ockhams Werk

Das Werk Ockhams zerfällt nach der gängigen Einteilung in zwei Teile: ein
akademisches bis 1324 und ein «politisches» oder publizistisches nach 1328,
also nach seiner Flucht aus Avignon.3 Hinweise auf ein prophetisches Selbst-

1 Die folgenden Ausführungen gehen zurück auf einen Vortrag, den ich am 15. Mai
2001 im kirchenhistorischen Oberseminar von Berndt Hamm, Erlangen, halten durfte.

- OCKHAM, William, Opera Politica IV, hrsg. von Hilary S. OFFLER, Oxford 1997,
15,25f. (Auetores Britannici Medii Aevi XIV).

2 Klassisch ist hierfür — neben dem Ausstellungsband AICHER, Otl u.a. (Hgg.),
Wilhelm von Ockham. Das Risiko, modern zu denken, München 1986 - der «Name
der Rose» von Umberto Eco; vgl. zu Ecos Ockham-Bild MlETHKE, Jürgen, Der Philosoph

als Detektiv. William von Baskerville, Zeichendeuter und Spurensucher, und sein
<alter Freund) Wilhelm von Ockham in Umberto Ecos Roman <Der Name der Rose>,

in: KERNER, Max (Hg.), « eine finstere und fast unglaubliche Geschichte»? Mediävistische

Notizen zu Umberto Ecos Mönchsroman <Der Name der Rose>, Darmstadt
1987, 115-127.

3 Daß beide Phasen in Ockhams Werk trotz aller Unterscheidungen nicht
auseinandergerissen werden dürfen, hat MlETHKE, Jürgen, Ockhams Weg zur Sozialphilosophie,

Berlin 1969, eindrücklich gezeigt. Vor diesem Hintergrund ist es bedauerlich, daß

auch jüngere philosophisch oder theologisch orientierte Gesamtdarstellungen
Ockhams der politischen Phase oft nur wenig (BECKMANN, Jan P., Wilhelm von Ockham,



Ockham und die Prophétie 471

Verständnis oder eine prophetische Selbststilisierung finden sich nur in dem

späteren Teil dieses Werkes, also in der Münchner Phase.
Hier sind es vor allem zwei Kontexte, die zu beachten sind. Der erste ist

die Vorrede zum Compendium errorum Joannis XXII. von 1337, aus der das

eingangs angeführte Zitat stammt. In diesem Werk sammelt Ockham noch einmal

all jene Irrtümer, derer sich in seinen Augen der drei Jahre zuvor verstorbene

Papst Johannes XXII. schuldig gemacht hatte: von der falschen Armutslehre

bis zur falschen Lehre von der seligen Schau der Verstorbenen. In diesen

Text mag eine gewisse Resignation und Schärfe hineingekommen sein,
weil Ockham sah, daß es unter dem Nachfolger des Johannes, Benedikt XII.,
keineswegs zu einer Kurskorrektur gekommen war. Der Papstwechsel 1334
hatte keinerlei Entspannung für seine Situation gebracht, im Gegenteil die

Hoffnung vernichtet, daß er, inzwischen immerhin wohl Anfang fünfzig,
jemals seine englische Heimat oder überhaupt eine andere Gegend Europas als

die von Ludwig beherrschte wiedersehen würde.
Es mag also eine solche resignative Haltung sein, die das Patmos-Zitat

erklärt und auch die Rahmung, in der es im Vorwort des Compendiums steht.
Ockham erklärt von zwei Bibelstellen, sie seien nun erfüllt: 2 Tim 4,3—4 und
Dan 13,5. Die Stelle aus dem zweiten Timotheusbrief steht in einer Mahnung
an Timotheus, standhaft das Evangelium zu predigen, und Ockham bezieht
die Zeitansage und die Mahnung offenkundig auf sich selbst: Er ist derjenige,
der die Zeit erlebt, in der die Wahrheit beiseite geschoben wird, der gleichsam
ins Leere, in die Verstockung hinein zu predigen beauftragt ist.

Interessanter und zugleich komplexer ist die Erwähnung von Dan 13,5.
Es handelt sich hier um eine der apokryphen bzw. deuterokanonischen Stellen
des Danielbuches. Inhalt ist die Geschichte von Susanna im Bade, die von
zwei angesehenen Richtern bedrängt und unschuldig verklagt wird. Ockham
nun erklärt, der Vers 5 («Egressa est iniquitas de Babylone a senioribus iudici-
bus, qui videbantur regere populum») sei jetzt erfüllt, versteht diese Passagen
also nicht als historischen Bericht, sondern als Prophétie.4 Bei dieser Anwendung

auf die Gegenwart Ockhams sind die Ältesten und Richter leicht
aufschlüsselbar: Nach dem Kontext im Vorwort sind damit die Kardinäle
gemeint, die Benedikt umgeben. Ist einmal dieser Weg zu einer prophetischen
Deutung des novellesken Erzählstoffes aus Dan 13 beschritten, so zeigen sich
noch zusätzüche Assoziationsräume: Babylon war bekanntlich schon im
Neuen Testament eine Chiffre für das negativ gewertete Rom, zugleich aber -
gerade in Gleichsetzung mit Rom - auch eine apokalyptische Größe (Apk 17-
19).5 Ohnehin legt der Kontext des Danielbuches eine solche apokalyptische

München 1995, 157-171) oder gar keinen Raum geben (so BlARD, Joël, Guillaume
d'Ockham et la théologie, Paris 1999).

4 OCKHAM, Opera Politica IV, 15,24f. (s. Anm. 1).
5 An die vor allem in nationalistisch gesonnenen italienischen Kreisen später

üblich werdende Rede von der «Babylonischen Gefangenschaft der Kirche» im Blick auf
Avignon (s. hierzu SCHIMMELPFENNIG, Bernhard, Das Papsttum. Von der Antike bis



472 Ockham und die Prophétie

Konnotation nahe, die denn auch anderweitig auf Dan 13 angewandt worden
ist.6 Im Kontext der Patmos-Stelle und der Behauptung der Erfüllung von
II Tim 4 bildet sich hier also sogar ein zwar nicht im strengen Sinne apokalyptisches,

aber doch mit apokalyptischem Material spielendes Szenario. Diese
biblischen Anspielungen tragen gewiß nicht die Behauptung, Ockham selbst habe
sich am Ende der Zeiten gesehen, aber sie unterstreichen, daß Ockham sich bei
seinem Hinweis auf den Apokalyptiker Johannes keineswegs zufällig und
isoliert auf das Terrain prophetischer Texte bewegt, sondern dies bewußt getan
hat.

Auffällig ist nun, daß diese Stelle nicht die einzige in Ockhams spätem
Werk ist, in der er sich mit einem biblischen Propheten wenn nicht identifiziert,

so doch vergleicht: Das persönlichste erhaltene Dokument aus seiner
Feder ist ein Brief, den er 1334 an das Generalkapitel seines Ordens in Assisi
geschrieben hat, um sein Verhalten, insbesondere sein Abweichen von der
päpstlichen Kirche zu legitimieren. Und in diesem Schreiben nun nennt er als

Vorbild für seine eigene, vereinsamte Situation in München nicht den Johannes

auf Patmos, sondern Elia. Und es ist diese Identifikation mit Elia, die eine
Rekonstruktion dessen erlaubt, wie Ockham ein den Propheten Elia und
Johannes analoges Reden in seiner Gegenwart verstand.

II. Der ekklesiologische Hintergrund: die Restkirche

Das Elia-Zitat aus dem Brief an die Brüder in Assisi lautet im vollen Wortlaut:
«Ante enim quam omnes praedictos errores compossibiles fidei reputa-
rem, totam fidem Christianam omnesque promissiones Christi de fide
catholica usque ad finem saeculi duratura ac totam ecclesiam Dei in pau-
cis, immo in uno, posse salvari putarem, et omnes alios Christianos contra
fidem errare catholicam arbiträrer: ad instar Eliae prophetae, qui licet pu-
tasset se solum deicolam fuisse relictum, tarnen fidem veram minime de-

reliquit; quamvis modo non ambigam multa milia virorum et mulierum
genua fidei suae coram Baal nullatenus incurvasse.» — «Bevor ich nämlich
all die genannten Irrtümer [d.h. die Irrtümer der Päpste] für vereinbar mit
dem Glauben hielte, wollte ich eher glauben, daß der ganze christüche
Glaube und alle Verheißungen Christi vom Erhalt des katholischen Glaubens

bis ans Ende der Welt wie auch die ganze Kirche Gottes in wenigen
Menschen, ja in einem einzigen Bestand haben könnten; und ich wollte
meinen, daß alle anderen Christen gegen den katholischen Glauben irrten.
Ein Beispiel dafür ist der Prophet Elia; wiewohl er glaubte, daß er als

einziger Gottesverehrer übrig geblieben war, hat er doch den wahren Glauben

nicht im mindesten verlassen. Allerdings mag ich doch auch jetzt kei-

zur Renaissance, Darmstadt 31988, 224) ist bei diesem frühen Beleg eines Engländers
wohl noch nicht zu denken.

6 Zur Verbindung der Susanna-Szene mit dem Weltgericht in einer Armenbibel s.

SCHLOSSER, H., Art. «Susanna», in: Lexikon der christlichen Ikonographie. Bd. 4,

Freiburg u.a. 1972, 228-231, 231.



Ockham und die Prophétie 473

nen Zweifel daran hegen, daß viele tausend Männer und Frauen in keiner
Weise die Knie ihres Glaubens vor Baal gebeugt haben.»7

Mit diesen scharfen Aussagen kann Ockham durchaus an eine umfassende ka-
nonistische Diskussion zur Frage der sogenannten Restkirche anknüpfen.8
Dabei war es vor allem darum gegangen, unter dem Gesichtspunkt, daß es ja
immerhin möglich sei, daß Papst und Konzil und auch alle Kleriker irrten, zu
klären, was in einer solchen Situation mit der Kirche geschehen könne und
müsse. Hierzu hatte man die Theorie entwickelt, daß Kirche auch dann noch
Bestand habe, wenn sie nur in Laien, auch nur in ganz wenigen präsent sei.

Was bei den Juristen eine allgemeine, abstrakte Frage war, gewinnt nun
bei Ockham einen ganz anderen Horizont9: Durch seine Situation des offenen
Konfliktes mit dem Papst und seine absolute Gewißheit, hierin Recht zu
haben, gewinnen die Überlegungen zur Frage der Möglichkeit einer Restkirche
eine unüberbietbare Brisanz. Und so ist es kein Zufall, daß sich bei ihm auch
die extremste Zuspitzung findet: Gottes Allmacht, so erklärte Ockham unter
Rückgriff auf die für sein theoretisches Denken konstitutive Unterscheidung
von potentia Dei absoluta und ordinata, stehe es auch frei, die gesamte Kirche in
nur einem Menschen zu erhalten.10 Und eben dieser von Juristen durchaus
angedachte Notstand ist nun eingetreten: Ockham erklärt zwar nicht, er sei der

neue Elia, aber er sieht sich in einer Situation wie Elia. Dieser wird ihm zum
Vorbild der Standhaftigkeit - einer Standhaftigkeit, die sich freilich in etwas
anderer Form äußerst als im grandiosen Gottesurteil auf dem Karmel: «quam-
diu manum, cartam, calamum et atramentum habuero» — «Solange ich Hand,
Pergament, Feder und Tinte zur Verfügung habe», will Ockham weiter gegen
den Papst kämpfen.11 Er bleibt also der Intellektuelle, aber eben der, der sein
biblisches Muster in der Prophétie entdeckt. Dabei ist das Tertium compara-
tionis sicher nicht die prophetische Gabe, sondern die Isolierung.12 Aber das

7 Guillelmi de OCKHAM Opera Politica III, hrsg. von Hilary S. OFFLER, Manchester

1956, 15,23—16,4; für die Übersetzung s. Wilhelm von OCKHAM, Texte zu Theologie

und Ethik. Lateinisch/deutsch, hrsg. von Volker LEPPIN/Sigrid MÜLLER, Stuttgart

2000, 283.
8 S. hierzu TlERNEY, Brian, Foundations of the Conciliar Theory; The Contribution

of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955
ebd. 1968). 44f.

9 S. hierzu LEPPIN, Volker, Geglaubte Wahrheit. Das Theologieverständnis
Wilhelms von Ockham, Göttingen 1995, 283-292. 319—324 (Veröffentlichungen zur
Kirchen- und Dogmerigeschichte 63).

10 GOLDAST, Melchior, Monarchia S. Romani Imperii. Bd. 2, Frankfurt 1614
Turin 1959), 429,50-60 (Monumenta Politica Rariora ex optimis editionibus phototy-
pice expressa 1/1).

11 OCKHAM, Opera Politica III, 15,22 (s. Anm. 7); Übersetzung nach OCKHAM,
Texte zu Theologie und Ethik 283 (s. Anm. 7).

12 Dies wird ganz deutlich in OCKHAM, Opera Politica IV, 280,29-35 (s. Anm. 1),

wo sich Ockham mit einer ganzen Reihe von Männern und Frauen der Bibel und der

Kirchengeschichte vergleicht, die unter falscher Anklage standen - und dabei mehrere
Personen (unter anderem Susanna!) nennt, die in keiner Weise prophetisch zu deuten



474 Ockham und die Prophétie

ruft um so mehr die Frage auf, wie Ockham sich so sicher sein kann, gegen
alle anderen im Recht zu sein.

III. Der Grund der (prophetischen) Selbstgewißheit

Die Gründe für seine Sicherheit drückt Ockham in seinem Schreiben an die
Brüder in Assisi provokativ aus:

«Qui igitur me vel alium quemcumque ab oboedientia pseudo-papae et
sibi faventium recedentem voluerit revocare, constitutiones et sermones
eiusdem fundare conetur, et quod cum scripturis divinis concordent, os-
tendat; aut quod papa non potest in haereticam incidere pravitatem vel
quod sciens papam esse notorium haereticum sibi debeat obedire, aucto-
ritatibus sacris vel rationibus manifestis ostendat.» — «Wer also mich oder
irgendeinen anderen, der sich dem Gehorsam gegenüber dem PseudoPapstes

verweigert, wieder dazu zurückrufen möchte, muß sich schon
anheischig machen, dessen Lehrfestlegungen und Predigten zu begründen,
und zeigen, daß sie mit den göttlichen Schriften übereinstimmen. Oder er
soll anhand heiliger Autoritäten oder offensichtlicher Vernunfterwägungen

darlegen, daß der Papst nicht in häretische Verderbnis hineingeraten
kann, oder daß einer, der weiß, daß der Papst ein offenkundiger Häretiker
ist, ihm [dennoch] gehorchen müsse.»13

Klar sind hier mindestens zwei argumentative Stützen genannt, aufgrund
deren Ockham sich überzeugen ließe: Heilige Schriften und - eventuell darin
impliziert oder davon unterschieden — heilige Autoritäten sowie Vernunfterwägungen.

Ockham hat im Zusammenhang seiner Münchner Schriften durchaus

eine Art theologischer Kriteriologie entfaltet, beziehungsweise die in seiner

akademischen Zeit entworfene Kriteriologie weiterentwickelt. Maßgebliche

Kriterien für katholische Wahrheit sind hiernach heilige Schrift, apostolische

Tradition, Faktenmitteilungen in Heiligenviten und Kaiserchroniken
sowie spezielle, durch ein Wunder beglaubigte Offenbarungen.14

Allerdings erklärt Ockham ausdrücklich, ein solcher Fall, also eine spezielle,

durch ein Wunder beglaubigte Offenbarung sei noch nie vorgekommen.
Dennoch zeigen sich hier in seinem Werk immerhin Anhaltspunkte für eine
Theorie der Prophétie, die bislang noch zu wenig ausgewertet worden sind.15

sind (vgl. zu dieser Stelle MlETHKE, Jürgen, De potestate papae, Tübingen 2000, 292f.
[Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 16]).

13 OCKHAM, Opera Politica III, 16,5-10 (s. Anm. 7); Übersetzung nach OCKHAM,
Texte zu Theologie und Ethik 283. 285 [s. Anm. 7]).

14 Zur Autoritätenhierarchie nach Ockham s. LEPPIN, Geglaubte Wahrheit 204—

221 (s. Anm. 9).
15 Einen ersten Ansatz bietet hierzu im Kontext der Ethik Sigrid MÜLLER, Handeln

in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der rechten Vernunft (recta

ratio) bei Wilhelm von Ockham, Tübingen-Basel 2000, 118-122 (Tübinger Studien
zu Theologie und Philosophie 18), die zu dem Ergebnis kommt, daß die im ethischen



Ockham und die Prophétie 475

Leider hat auch er selbst sie nur dürr stehen lassen und läßt den Leser mit der
Frage, wie er sich ein solches Geschehen denn vorstelle, allein.

Für seine Praxis wichtiger sind daher die anderen Kriterien, die er
benennt, und zwar insbesondere die Schrift. In ihr hat er ein Kriterium an der
Hand, mit dem er immer wieder den Papst konfrontieren kann, dem er Häresie

beweisen will. Und er versucht dieses Instrument zu schärfen, indem er
sich viel stärker als in seiner akademischen Zeit darum bemüht, methodische
Richtlinien aufzustellen, nach denen die Schrift ausgelegt werden kann. Das
sind neben der Heranziehung der Heiligen als autoritativen Auslegern der
Schrift und klassischen scholastischen Mitteln der Begriffsdistinktion vor
allem der Verweis auf den Kontext16 — und das Beharren auf dem Wortlaut der
Bibelstelle.17 An solchen Argumentationstechniken merkt man, wie sehr Ockham

daran arbeitet, in seiner Isolierung gegenüber dem Papst die argumentative
Kraft der Schrift zu stärken.
Freilich merkt man noch ein weiteres: Der so argumentiert und so spricht,

ist eben kein Prophet: Er ist Theologe und argumentiert als wissenschaftlich
gebildeter Theologe. Es gibt sogar explizite Hinweise darauf, daß Ockham in
einer Notsituation, wie sie in der Kirche seiner Zeit gegeben scheint, durchaus
nicht nur die Kompetenz der Laien stärken will, sondern auch die der Theologen,

die ja immerhin Kleriker sind18, und daß er dabei auf die Techniken des

akademischen Diskurses mehr vertraut als auf die Eingabe der Prophétie. Es
sei einschränkend hinzugefügt: Ockham denkt hier nicht daran, eine sozial
abgrenzbare Gruppe als neue Autoritätsinstanz zu installieren: Wie alle Kleriker
und Laien sind natürlich auch die Theologen irrtums fähig19, haben ihren Vorzug

also nicht aufgrund eines bestimmten, sie vor Irrtum schützendem Status.
Dem entspricht es, daß Ockham den theologischen doctor auch nicht primär
anhand sozialer Merkmale definiert, sondern einen weiten, unpräzisen Begriff
zugrunde legt, der den doctor-Status an der Kompetenz zur Schrift- bzw.
Autoritätenauslegung festmacht, also selbst nur als Funktion der eigentlichen
Autoritäten begreift.20 Aber es bleibt doch kennzeichnend für seinen Ansatz, daß es

eben diese theologische Kompetenz ist, die beim Kampf gegen den Papst in
besonderer Weise gefragt ist. Und es war ja dieser Kampf gegen den Papst

gewesen, der ihn isoliert auf sein Münchner Patmos geworfen hatte.

Kontext angesprochene persönliche Offenbarung nicht ohne Hilfe der Vernunft und
ihrer Einsichtsmöglichkeiten erfolgt.

16 S. etwa Guillelmi de OCKHAM Opera Politica II, hrsg. v. Jeffrey G. SlKES/
Hilary S. OFFLER, Manchester 1963, 427,155-162; 461,107-462, 143.

17 S. etwa ebd. 487,38-47.
18 GOLDAST, Monarchia II 403,25—40 (s. Anm. 10).
19 Ebd. 432,1-5.
20 Ebd. 455,30ff.



476 Ockham und die Prophétie

IV. Auswertung

Ist also der Prophet doch nur ein verkappter Theologe? Es scheint so: Die
zuletzt gemachten Ausführungen passen wieder zu dem höchst rationalen
Bild, das man sich normalerweise von Ockham macht: Was hier ausgeführt
wird, ist die Begründung kirchenkritischer Haltung mit Hilfe sorgfaltiger
theologischer Bibelauslegung. Das ist bemerkenswert, aber mit Prophétie hat
es zunächst scheinbar nichts zu tun - und dies, obwohl Ockham, wie ausgeführt,

durchaus Möglichkeiten hat, die Prophétie auch kriteriologisch zu
verankern. Um so irritierender bleiben die eingangs angeführten Beispiele
prophetischer Selbststilisierung. Diese prophetischen Selbstidentifikationen - selten

vorgetragen, aber doch unübersehbar — weisen darauf hin, wie unspektakulär

Ockham sich das Wirken des Heiligen Geistes vorstellte: Zum Propheten

wurde man nicht deswegen, weil man in besonderer Weise vom Feuer des

Geistes erfaßt worden wäre. Nein, umgekehrt: Weil das normale Wirken des

Geistes in allen Getauften ausgesetzt war, darum wurde der noch Verbliebene
zum Prophet. Der Prophet ist der einsame Bote Gottes, weil niemand außer
ihm mehr da ist, der sich zu Gott hält, beziehungsweise den Gott in seiner
Gnade hält.

Ockham kann in christlicher Zeit zum Prophet werden, weil die Situation
der vorchristlichen entspricht: Die Welt ist fast ganz von Christus verlassen,
die äußere Kirche ist mit der wahren Kirche nicht mehr identisch. Wer nun
von Gott und aus Gott redet, redet nicht mehr als Christ zu Christen, sondern
er redet gegen eine außerchristliche, ja, letztlich widerchristliche Welt. Daß er
sich als Prophet dann auf objektive Kriterien berufen kann, steht nicht im
Widerspruch zum Gestus der Prophétie, denn die heilsgeschichtliche Situation
ist ja eine andere als die der klassischen Prophétie: Prophétie ist nicht mehr
ein Ankündigen dessen, was allen noch verborgen ist, sondern ein Erinnern an
das und an den, der längst bekannt ist oder sein sollte.

Prophétie wird damit zum Rückruf in die Normalität. In diesem Sinne
kann dann auch ein philosophischer Theologe sich als Prophet verstehen.


	Ockham und die Prophetie : Beobachtungen zur Selbstwahrnehmung eines philosophischen Theologen

