Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Ockham und die Prophetie : Beobachtungen zur Selbstwahrnehmung
eines philosophischen Theologen

Autor: Leppin, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOLKER LEPPIN

Ockham und die Prophetie

Beobachtungen zur Selbstwahrnehmung eines
philosophischen Theologen

«Durch diese (die Pipstlichen) bin ich zusammen mit andeten Verehtern
Christi ungerechterweise nach Patmos verbannt worden»': Minchen, die Stadt
Ludwigs des Bayern, war dem Franziskaner Wilhelm von Ockham zu jener In-
sel geworden, auf der der Autor der Johannesapokalypse seine Visionen erfah-
ren haben will. Eine solche prophetische Selbstlokalisierung will in das Bild,
das ublicherweise von Wilhelm von Ockham gezeichnet wird, nicht recht pas-
sen: Ockham erscheint gemeinhin eher als Rationalist und Erneuerer.? Und
doch soll im folgenden behauptet werden, daBl auch Ockham sich gelegentlich
und mit Ernst als eine Art von Prophet, freilich unter den besonderen Bedin-
gungen fiir Prophetie, die seine Zeit stellte, verstanden hat.

I. Prophetische Selbststilisierungen in Ockbhams Werk

Das Werk Ockhams zerfillt nach der gingigen Einteilung in zwei Teile: ein
akademisches bis 1324 und ein «politisches» oder publizistisches nach 1328,
also nach seiner Flucht aus Avignon.’> Hinweise auf ein prophetisches Selbst-

! Die folgenden Ausfiihrungen gehen zuriick auf einen Vortrag, den ich am 15. Mai
2001 im kirchenhistorischen Oberseminar von Berndt Hamm, Erlangen, halten durfte.
— OCKHAM, William, Opera Politica IV, hrsg. von Hilary S. OFFLER, Oxford 1997,
15,25f. (Auctores Britannici Medii Aevi XIV).

2 Klassisch ist hierfiir — neben dem Ausstellungsband AICHER, Otl u.a. (Hgg.),
Wilhelm von Ockham. Das Risiko, modern zu denken, Miinchen 1986 — der «Name
der Rose» von Umberto Eco; vgl. zu Ecos Ockham-Bild MIETHKE, Jirgen, Der Philo-
soph als Detektiv. William von Baskerville, Zeichendeuter und Spurensucher, und sein
alter Freund> Wilhelm von Ockham in Umberto Ecos Roman (Der Name der Rose),
in: KERNER, Max (Hg.), « ... eine finstere und fast unglaubliche Geschichte»? Mediivi-
stische Notizen zu Umberto Ecos Monchsroman (Der Name der Rose), Darmstadt
1987, 115-127.

3 DaB beide Phasen in Ockhams Werk trotz aller Unterscheidungen nicht ausein-
andergerissen werden diirfen, hat MIETHKE, Jiirgen, Ockhams Weg zur Sozialphiloso-
phie, Berlin 1969, eindriicklich gezeigt. Vor diesem Hintergrund ist es bedauerlich, daB3
auch jlingere philosophisch oder theologisch orientierte Gesamtdarstellungen Ock-
hams der politischen Phase oft nur wenig (BECKMANN, Jan P., Wilhelm von Ockham,



Ockham und die Prophetie 471

verstindnis oder eine prophetische Selbststilisierung finden sich nur in dem
spiteren Teil dieses Werkes, also in der Minchner Phase.

Hier sind es vor allem zwei Kontexte, die zu beachten sind. Der erste ist
die Vorrede zum Compendium errorum Joannis XXII. von 1337, aus der das ein-
gangs angefithrte Zitat stammt. In diesem Werk sammelt Ockham noch ein-
mal all jene Irrtiimer, derer sich in seinen Augen der drei Jahre zuvor verstor-
bene Papst Johannes XXII. schuldig gemacht hatte: von der falschen Armuts-
lehre bis zur falschen Lehre von der seligen Schau der Verstorbenen. In die-
sen Text mag eine gewisse Resignation und Schirfe hineingekommen sein,
weil Ockham sah, dal} es unter dem Nachfolger des Johannes, Benedikt XII.,
keineswegs zu einer Kurskorrektur gekommen war. Der Papstwechsel 1334
hatte keinerlei Entspannung fiir seine Situation gebracht, im Gegenteil die
Hoffnung vernichtet, daB} er, inzwischen immerhin wohl Anfang finfzig, je-
mals seine englische Heimat oder iberhaupt eine andere Gegend Europas als
die von Ludwig beherrschte wiedersehen wiirde.

Es mag also eine solche resignative Haltung sein, die das Patmos-Zitat er-
klirt und auch die Rahmung, in der es im Vorwort des Compendiums steht.
Ockham erklirt von zwei Bibelstellen, sie seien nun erfiillt: 2 Tim 4,3—4 und
Dan 13,5. Die Stelle aus dem zweiten Timotheusbrief steht in einer Mahnung
an Timotheus, standhaft das Evangelium zu predigen, und Ockham bezieht
die Zeitansage und die Mahnung offenkundig auf sich selbst: Er ist derjenige,
der die Zeit erlebt, in der die Wahrheit beiseite geschoben wird, der gleichsam
ins Leere, in die Verstockung hinein zu predigen beauftragt ist.

Interessanter und zugleich komplexer ist die Erwihnung von Dan 13,5.
Es handelt sich hier um eine der apokryphen bzw. deuterokanonischen Stellen
des Danielbuches. Inhalt ist die Geschichte von Susanna im Bade, die von
zwei angesehenen Richtern bedringt und unschuldig verklagt wird. Ockham
nun erklirt, der Vers 5 («Egressa est iniquitas de Babylone a senioribus iudici-
bus, qui videbantur regere populumy) sei jetzt erfiillt, versteht diese Passagen
also nicht als historischen Bericht, sondern als Prophetie.* Bei dieser Anwen-
dung auf die Gegenwart Ockhams sind die Altesten und Richter leicht auf-
schlisselbar: Nach dem Kontext im Vorwort sind damit die Kardinile ge-
meint, die Benedikt umgeben. Ist einmal dieser Weg zu einer prophetischen
Deutung des novellesken Erzahlstoffes aus Dan 13 beschritten, so zeigen sich
noch zusitzliche Assoziationsriume: Babylon war bekanntlich schon im
Neuen Testament eine Chiffre fiir das negativ gewertete Rom, zugleich aber —
gerade in Gleichsetzung mit Rom — auch eine apokalyptische GroBe (Apk 17—
19).5 Ohnehin legt der Kontext des Danielbuches eine solche apokalyptische

Miinchen 1995, 157-171) oder gar keinen Raum geben (so BIARD, Joél, Guillaume
d’Ockham et la théologie, Paris 1999).

4 OCKHAM, Opera Politica IV, 15,24f. (s. Anm. 1).

5 An die vor allem in nationalistisch gesonnenen italienischen Kreisen spiter iib-
lich werdende Rede von der «Babylonischen Gefangenschaft der Kirche» im Blick auf
Avignon (s. hierzu SCHIMMELPFENNIG, Bernhard, Das Papsttum. Von der Antike bis



472 Ockham und die Prophetie

Konnotation nahe, die denn auch anderweitig auf Dan 13 angewandt worden
ist.* Im Kontext der Patmos-Stelle und der Behauptung der Etfilllung von
II Tim 4 bildet sich hier also sogar ein zwar nicht im strengen Sinne apokalyp-
tisches, aber doch mit apokalyptischem Material spielendes Szenario. Diese bib-
lischen Anspielungen tragen gewill nicht die Behauptung, Ockham selbst habe
sich am Ende der Zeiten gesehen, aber sie unterstreichen, da8 Ockham sich bei
seinem Hinweis auf den Apokalyptiker Johannes keineswegs zufillig und iso-
liert auf das Terrain prophetischer Texte bewegt, sondern dies bewuBt getan
hat.

Auffillig ist nun, daB diese Stelle nicht die einzige in Ockhams spitem
Werk ist, in der er sich mit einem biblischen Propheten wenn nicht identifi-
ziert, so doch vergleicht: Das personlichste erhaltene Dokument aus seiner
Feder ist ein Brief, den er 1334 an das Generalkapitel seines Ordens in Assisi
geschrieben hat, um sein Verhalten, insbesondere sein Abweichen von der
papstlichen Kirche zu legitimieren. Und in diesem Schreiben nun nennt er als
Vorbild fir seine eigene, vereinsamte Situation in Miinchen nicht den Johan-
nes auf Patmos, sondern Elia. Und es ist diese Identifikation mit Elia, die eine
Rekonstruktion dessen erlaubt, wie Ockham ein den Propheten Elia und Jo-
hannes analoges Reden in seiner Gegenwart verstand.

II. Der ekklesiologische Hintergrund: die Restkirche

Das Elia-Zitat aus dem Brief an die Briider in Assisi lautet im vollen Wortlaut:
«Ante enim quam omnes praedictos errores compossibiles fidei reputa-
rem, totam fidem Christianam omnesque promissiones Christi de fide
catholica usque ad finem saeculi duratura ac totam ecclesiam Dei in pau-
cis, immo in uno, posse salvari putarem, et omnes alios Christianos contra
fidem errare catholicam arbitrarer: ad instar Eliae prophetae, qui licet pu-
tasset se solum deicolam fuisse relictum, tamen fidem veram minime de-
reliquit; quamvis modo non ambigam multa milia virorum et mulierum
genua fidei suae coram Baal nullatenus incurvasse.» — «Bevor ich nimlich
all die genannten Irrtiimer [d.h. die Irrtimer der Pipste] fiir vereinbar mit
dem Glauben hielte, wollte ich eher glauben, daBl der ganze christliche
Glaube und alle VerheiBungen Christi vom Erhalt des katholischen Glau-
bens bis ans Ende der Welt wie auch die ganze Kirche Gottes in wenigen
Menschen, ja in einem einzigen Bestand haben kénnten; und ich wollte
meinen, daB alle anderen Christen gegen den katholischen Glauben irrten.
Ein Beispiel dafiir ist der Prophet Elia; wiewohl er glaubte, daB er als ein-
ziger Gottesverehrer iibrig geblieben war, hat er doch den wahren Glau-
ben nicht im mindesten verlassen. Allerdings mag ich doch auch jetzt kei-

zur Renaissance, Darmstadt 21988, 224) ist bei diesem frithen Beleg eines Englinders
wohl noch nicht zu denken.

6 Zur Verbindung der Susanna-Szene mit dem Weltgericht in einer Armenbibel s.
SCHLOSSER, H., Art. «Susanna», in: Lexikon der christlichen Ikonographie. Bd. 4,
Freiburg u.a. 1972, 228-231, 231.



Ockham und die Prophetie 473

nen Zweifel daran hegen, da} viele tausend Minner und Frauen in keiner

Weise die Knie ihres Glaubens vor Baal gebeugt haben.»’
Mit diesen scharfen Aussagen kann Ockham durchaus an eine umfassende ka-
nonistische Diskussion zur Frage der sogenannten Restkirche ankniipfen.®
Dabei war es vor allem darum gegangen, unter dem Gesichtspunkt, dal} es ja
immerhin moglich sei, daBB Papst und Konzil und auch alle Kleriker irrten, zu
kliren, was in einer solchen Situation mit der Kirche geschehen kénne und
miisse. Hierzu hatte man die Theorie entwickelt, daB Kirche auch dann noch
Bestand habe, wenn sie nur in Laien, auch nur in ganz wenigen prisent sei.

Was bei den Juristen eine allgemeine, abstrakte Frage war, gewinnt nun
bei Ockham einen ganz anderen Horizont’: Durch seine Situation des offenen
Konfliktes mit dem Papst und seine absolute Gewilheit, hierin Recht zu ha-
ben, gewinnen die Uberlegungen zur Frage der Méglichkeit einer Restkirche
eine unuberbietbare Brisanz. Und so ist es kein Zufall, daB sich bei thm auch
die extremste Zuspitzung findet: Gottes Allmacht, so erklirte Ockham unter
Riickgriff auf die fiir sein theoretisches Denken konstitutive Unterscheidung
von potentia Dei absoluta und ordinata, stehe es auch frei, die gesamte Kirche in
nur einem Menschen zu erhalten.'” Und eben dieser von Juristen durchaus an-
gedachte Notstand ist nun eingetreten: Ockham erklirt zwar nicht, er sei der
neue Elia, aber er sieht sich in einer Situation wie Elia. Dieser wird ithm zum
Vorbild der Standhaftigkeit — einer Standhaftigkeit, die sich freilich in etwas
anderer Form duBerst als im grandiosen Gottesurteil auf dem Karmel: «quam-
diu manum, cartam, calamum et atramentum habuero» — «Solange ich Hand,
Pergament, Feder und Tinte zur Verfugung habe», will Ockham weiter gegen
den Papst kimpfen.'! Er bleibt also der Intellektuelle, aber eben der, der sein
biblisches Muster in der Prophetie entdeckt. Dabei ist das Tertium compara-
tionis sicher nicht die prophetische Gabe, sondetn die Isolierung.'? Aber das

" Guillelmi de OCKHAM Opera Politica 111, hrsg. von Hilary S. OFFLER, Manche-
ster 1956, 15,23-16,4; fiir die Ubersetzung s. Wilhelm von OCKHAM, Texte zu Theo-
logie und Ethik. Lateinisch/deutsch, hrsg. von Volker LEPPIN/Sigrid MULLER, Stutt-
gart 2000, 283.

8 S. hierzu TIERNEY, Brian, Foundations of the Conciliar Theory. The Contribu-
tion of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955 (=
ebd. 1968). 44f.

% S. hierzu LEPPIN, Volker, Geglaubte Wahrheit. Das Theologieverstindnis Wil-
helms von Ockham, Géttingen 1995, 283-292. 319-324 (Veroffentlichungen zur Kir-
chen- und Dogmergeschichte 63).

1 GOLDAST, Melchior, Monarchia S. Romani Imperii. Bd. 2, Frankfurt 1614 (=
Turin 1959), 429,50-60 (Monumenta Politica Rariora ex optimis editionibus phototy-
pice expressa 1/1).

1 OckHAM, Opera Politica III, 15,22 (s. Anm. 7); Ubersetzung nach OCKHAM,
Texte zu Theologie und Ethik 283 (s. Anm. 7).

12 Dies wird ganz deutlich in OCKHAM, Opera Politica IV, 280,29-35 (s. Anm. 1),
wo sich Ockham mit einer ganzen Reihe von Minnern und Frauen der Bibel und der
Kirchengeschichte vergleicht, die unter falscher Anklage standen — und dabei mehrere
Personen (unter anderem Susannal) nennt, die in keiner Weise prophetisch zu deuten



474 Ockham und die Prophetie

ruft um so mehr die Frage auf, wie Ockham sich so sicher sein kann, gegen
alle anderen im Recht zu sein.

III. Der Grund der (prophetischen) Selbstgewifheit

Die Griinde fiir seine Sicherheit driickt Ockham in seinem Schreiben an die
Brider in Assisi provokativ aus:
«Qui igitur me vel alium quemcumque ab oboedientia pseudo-papae et
sibi faventium recedentem voluerit revocare, constitutiones et sermones
eiusdem fundare conetur, et quod cum scripturis divinis concordent, os-
tendat; aut quod papa non potest in haereticam incidere pravitatem vel
quod sciens papam esse notorium haereticum sibi debeat obedire, aucto-
ritatibus sacris vel rationibus manifestis ostendat.» — «Wer also mich oder
irgendeinen anderen, der sich dem Gehorsam gegeniiber dem Pseudo-
Papstes verweigert, wieder dazu zuriickrufen mochte, muB} sich schon an-
heischig machen, dessen Lehrfestlegungen und Predigten zu begriinden,
und zeigen, daB sie mit den gottlichen Schriften tibereinstimmen. Oder er
soll anhand heiliger Autorititen oder offensichtlicher Vernunfterwigun-
gen darlegen, daBl der Papst nicht in hiretische Verderbnis hineingeraten
kann, oder daB einer, der weil}, dal der Papst ein offenkundiger Hiretiker
ist, ihm [dennoch] gehorchen misse.»'?
Klar sind hier mindestens zwei argumentative Stitzen genannt, aufgrund de-
ren Ockham sich Gberzeugen lieBe: Heilige Schriften und — eventuell darin
impliziert oder davon unterschieden — heilige Autorititen sowie Vernunfter-
wigungen. Ockham hat im Zusammenhang seiner Minchner Schriften durch-
aus eine Art theologischer Kriteriologie entfaltet, beziehungsweise die in sei-
ner akademischen Zeit entworfene Kriteriologie weiterentwickelt. MaBgebli-
che Kriterien fiir katholische Wahrheit sind hiernach heilige Schrift, apostoli-
sche Tradition, Faktenmitteilungen in Heiligenviten und Kaiserchroniken so-
wie spezielle, durch ein Wunder beglaubigte Offenbarungen.'

Allerdings erklirt Ockham ausdriicklich, ein solcher Fall, also eine spezi-
elle, durch ein Wunder beglaubigte Offenbarung sei noch nie vorgekommen.
Dennoch zeigen sich hier in seinem Werk immerhin Anhaltspunkte fiir eine
Theorie der Prophetie, die bislang noch zu wenig ausgewertet worden sind.'

sind (vgl. zu dieser Stelle MIETHKE, Jiirgen, De potestate papae, Tiibingen 2000, 292f.
[Spitmittelalter und Reformation. Neue Reihe 16]).

13 OcKkHAM, Opera Politica III, 16,5-10 (s. Anm. 7); Ubersetzung nach OCKHAM,
Texte zu Theologie und Ethik 283. 285 [s. Anm. 7]).

14 Zur Autorititenhierarchie nach Ockham s. LEPPIN, Geglaubte Wahrheit 204—
221 (s. Anm. 9).

!5 Einen ersten Ansatz bietet hierzu im Kontext der Ethik Sigrid MULLER, Han-
deln in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der rechten Vernunft (rec-
ta ratio) bei Wilhelm von Ockham, Tiibingen-Basel 2000, 118-122 (Tiibinger Studien
zu Theologie und Philosophie 18), die zu dem Ergebnis kommt, daB die im ethischen



Ockham und die Prophetie 475

Leider hat auch er selbst sie nur diirr stehen lassen und laBt den Leser mit der
Frage, wie er sich ein solches Geschehen denn vorstelle, allein.

_Fir seine Praxis wichtiger sind daher die anderen Kriterien, die er be-
nennt, und zwar insbesondere die Schrift. In ihr hat er ein Kriterium an der
Hand, mit dem er immer wieder den Papst konfrontieren kann, dem er Hire-
sie beweisen will. Und er versucht dieses Instrument zu schirfen, indem er
sich viel stirker als in seiner akademischen Zeit darum bemiiht, methodische
Richtlinien aufzustellen, nach denen die Schrift ausgelegt werden kann. Das
sind neben der Heranziehung der Heiligen als autoritativen Auslegern der
Schrift und klassischen scholastischen Mitteln der Begriffsdistinktion vor al-
lem der Verweis auf den Kontext'® — und das Beharren auf dem Wortlaut der
Bibelstelle.!” An solchen Argumentationstechniken merkt man, wie sehr Ock-
ham daran arbeitet, in seiner Isolierung gegeniiber dem Papst die argumenta-
tive Kraft der Schrift zu starken.

Freilich merkt man noch ein weiteres: Der so argumentiert und so spricht,
ist eben kein Prophet: Er ist Theologe und argumentiert als wissenschaftlich
gebildeter Theologe. Es gibt sogar explizite Hinweise darauf, daB Ockham in
einer Notsituation, wie sie in der Kirche seiner Zeit gegeben scheint, durchaus
nicht nur die Kompetenz der Laien stirken will, sondern auch die der Theolo-
gen, die ja immerhin Kleriker sind'®, und daB er dabei auf die Techniken des
akademischen Diskurses mehr vertraut als auf die Eingabe der Prophetie. Es
sei einschrinkend hinzugefiigt: Ockham denkt hier nicht daran, eine sozial ab-
grenzbare Gruppe als neue Autorititsinstanz zu installieren: Wie alle Kleriker
und Laien sind natiirlich auch die Theologen irrtumsfihig!®, haben ihren Voz-
zug also nicht aufgrund eines bestimmten, sie vor Irrtum schiitzendem Status.
Dem entspricht es, dal Ockham den theologischen docfor auch nicht primir
anhand sozialer Merkmale definiert, sondern einen weiten, unprizisen Begriff
zugrunde legt, der den doctor-Status an der Kompetenz zur Schrift- bzw. Auto-
rititenauslegung festmacht, also selbst nur als Funktion der eigentlichen Auto-
rititen begreift.?? Aber es bleibt doch kennzeichnend fiir seinen Ansatz, daB es
eben diese theologische Kompetenz ist, die beim Kampf gegen den Papst in
besonderer Weise gefragt ist. Und es war ja dieser Kampf gegen den Papst
gewesen, der ihn isoliert auf sein Miinchner Patmos geworfen hatte.

Kontext angesprochene persénliche Offenbarung nicht ohne Hilfe der Vernunft und
ihrer Einsichtsmoglichkeiten erfolgt.

16'S. etwa Guillelmi de OCKHAM Opera Politica II, hrsg. v. Jeffrey G. SIKES/
Hilary S. OFFLER, Manchester 1963, 427,155-162; 461,107-462, 143.

178, etwa ebd. 487,38—47.

18 GOLDAST, Monarchia IT 403,25-40 (s. Anm. 10).

Y Ebd. 432,1-5.

» Ebd. 455,30ff.



476 Ockham und die Prophetie

IV. Auswertung

Ist also der Prophet doch nur ein verkappter Theologe? Es scheint so: Die
zuletzt gemachten Ausfihrungen passen wieder zu dem hochst rationalen
Bild, das man sich normalerweise von Ockham macht: Was hier ausgefiihrt
wird, ist die Begrindung kirchenkritischer Haltung mit Hilfe sorgfiltiger
theologischer Bibelauslegung. Das ist bemerkenswert, aber mit Prophetie hat
es zunichst scheinbar nichts zu tun — und dies, obwohl Ockham, wie ausge-
fihrt, durchaus Méglichkeiten hat, die Prophetie auch kriteriologisch zu ver-
ankern. Um so irritierender bleiben die eingangs angefiihrten Beispiele pro-
phetischer Selbststilisierung. Diese prophetischen Selbstidentifikationen — sel-
ten vorgetragen, aber doch uniibersehbar — weisen darauf hin, wie unspekta-
kulir Ockham sich das Wirken des Heiligen Geistes vorstellte: Zum Prophe-
ten wurde man nicht deswegen, weil man in besonderer Weise vom Feuer des
Geistes erfaBt worden wire. Nein, umgekehrt: Weil das normale Wirken des
Geistes in allen Getauften ausgesetzt war, darum wurde der noch Verbliebene
zum Prophet. Der Prophet ist der einsame Bote Gottes, weil niemand auBler
ithm mehr da ist, der sich zu Gott hilt, beziehungsweise den Gott in seiner
Gnade hiilt.

Ockham kann in christlicher Zeit zum Prophet werden, weil die Situation
der vorchristlichen entspricht: Die Welt ist fast ganz von Christus verlassen,
die duBere Kirche ist mit der wahren Kirche nicht mehr identisch. Wer nun
von Gott und aus Gott redet, redet nicht mehr als Christ zu Christen, sondern
er redet gegen eine auBlerchristliche, ja, letztlich widerchristliche Welt. DalB} er
sich als Prophet dann auf objektive Kriterien berufen kann, steht nicht im
Widerspruch zum Gestus der Prophetie, denn die heilsgeschichtliche Situation
ist ja eine andere als die der klassischen Prophetie: Prophetie ist nicht mehr
ein Ankiindigen dessen, was allen noch verborgen ist, sondern ein Erinnern an
das und an den, der lingst bekannt ist oder sein sollte.

Prophetie wird damit zum Rickruf in die Normalitit. In diesem Sinne
kann dann auch ein philosophischer Theologe sich als Prophet verstehen.



	Ockham und die Prophetie : Beobachtungen zur Selbstwahrnehmung eines philosophischen Theologen

