
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Noch einmal : worauf sollen wir hören? : Zu Gerhard Beestermöllers
"Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers"

Autor: Gerwing, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Gerwing

Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

Zu Gerhard Beestermöllers
«Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers»

I. Die Kunst %u%uhören

Um es vorweg zu sagen: Im Unterschied zu Gerhard Beestermöller, der
konstatiert, daß er Peter Knauer «sehr viel zu verdanken» habe1, bin ich dem
Frankfurter Fundamentaltheologen bislang noch nie unmittelbar begegnet.
Allerdings kenne ich Knauers theologischen Ansatz; zwar nicht aus seinem
Mund, wohl aber im wahrsten Sinne des Wortes als Kollege, als kritischer Mit-
und Nachlesender seiner zahlreichen Publikationen. Und zweifellos: Knauers
Darlegungen zeichnen sich allesamt durch strenge Methodik aus und faszinieren

durch ihren «ungeheuren geistigen Anspruch und der damit einhergehenden

Herausforderung an jedes Denken»2. Jede und jeder, die oder der heute

Theologie studiert, sollte auch die Fundamentaltheologie Knauers durchgearbeitet

haben; es lohnt sich allemal. Knauers Reflexionen geben in der Tat zu
denken, bieten auch genügend Anlaß zur kritischen Nachfrage, mitunter gar
zum Widerspruch. Mir jedenfalls hat Knauers Fundamentaltheologie schon
manch schlaflose Nacht beschert. Doch vertrete ich die vielleicht ein wenig
altmodisch gewordene Auffassung, daß vor der Rede, zumal der kritischen,
zunächst das Hören steht. Wir kennen es aus der mittelalterlichen Theologie und
Philosophie. Die «disputatio légitima» forderte es: Im wissenschaftlichen
Gespräch war es keinem gestattet, seinem Gesprächspartner unmittelbar zu
antworten. Bevor er seinen Einwand vorbrachte, mußte er sich vorab vergewissern,

ob er das Argument des anderen überhaupt richtig verstanden habe. Er
mußte zunächst das «argumentum contrarii» mit eigenen Worten repetieren
und es sich sodann von seinem Gesprächspartner ausdrücklich bestätigen
lassen. Erst nach dieser ausgesuchten Vergewisserung, daß beide vom Gleichen
sprechen, durfte das Gegenargument artikuliert werden.3 Gerhard Beester-

1 BEESTERMÖLLER, Gerhard, Worauf sollen wir hören? Anmerkungen zur Theologie

Peter Knauers, in: FZPhTh 47 (2000) 246-258, hier 250, Anm. 14 2000).
2 Ebd., 247.
3 GERWING, Manfred, Theologie im Mittelalter. Personen und Stationen

theologisch-spiritueller Suchbewegungen im mittelalterlichen Deutschland. Paderborn, München,

Wien, Zürich 2000, 64f. 2000).



456 Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

möller verzichtete offensichtlich auf dieses zugegebenermaßen etwas
umständliche Procedere. Jedenfalls zeigen seine Anmerkungen zur Theologie Peter

Knauers, publiziert in der Freiburger Zeitschrift 47 (2000), nur recht lük-
kenhafte Kenntnisse des fundamentaltheologischen Konzepts Knauers, sodaß
seine Kritik insgesamt ins Leere läuft.4

2. Drei Belege oder: Worum geht es?

Die ersten drei Belege meiner These, daß Beestermöllers Kritik an Peter
Knauers theologischem Entwurf sachlich verfehlt ist, zeigen zugleich, worum
es Peter Knauer vornehmlich zu tun ist.

Erstens: Beestermöller behauptet auf der ersten Seite seiner Ausfuhrungen,

Knauer beanspruche, «philosophisch Gottes Existenz <im strengen Sinn>

beweisen zu können.»5 Schlägt man aber die zitierte Seite bei Knauer nach, so
erkennt man rasch, daß das genaue Gegenteil der Fall ist: Was Knauer «im

strengen Sinn» beweisen will, ist gerade nicht die Existenz Gottes, sondern die

Geschöpflichkeit der Welt. Ausdrücklich betont Knauer, daß er sich «anstelle
eines angeblichen <Gottesbeweises> [...] mit einem Beweis unserer Geschöpflichkeit»

begnüge.6 Damit steht und fällt ja gerade das Gottesverständnis
Knauers, klar und deutlich dargelegt im ersten Kapitel seines Hauptwerkes.7
Hier wird subtil begründet, daß und warum Gottes Existenz nicht bewiesen
werden kann, daß und warum es uns nicht möglich ist, von der Welt auf Gott
zu schließen. Mit Recht verweist Knauer in diesem Zusammenhang u.a. auf
Anselm von Canterbury, allerdings nicht, um dem sogenannten Gottesbeweis
des Anselm als einem Gottesbeweis das Wort zu reden, sondern um gerade
umgekehrt mit Hilfe des Gottesverständnisses Anselms «Gott» als jene
Wirklichkeit zu artikulieren, worüber hinaus nicht nur «nichts Größeres gedacht
werden kann» (id quod maius cogitari nequit), sondern auch als eine Realität,
die «größer ist als alles, was gedacht werden kann» (quiddam maius quam
cogitari possit).8 Mit diesem Gottesverständnis, von dem Anselm übrigens
behauptet, es werde von «Juden und Heiden» sowie überhaupt von allen
denkenden Menschen geteilt9, soll keineswegs das Undenkbare, das, was nicht unter

unsere Begriffe fällt, sozusagen durch eine Art Taschenspielertrick doch
noch gedacht werden. Vielmehr handelt es sich, wie Knauer ebenfalls richtig
bemerkt, letztlich und eigentlich um eine Aussage über die Welt: «Gott und
Welt zusammen können nicht mehr als Gott sein; dann aber muß die Welt als

4 KNAUER, Peter, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie,

6. neubearb. und erw. Aufl. Freiburg i.Br. 1991 1991).
5 BESTERMÖLLER, 2000, 246.
6 Knauer, 1991, 43.
7 Ebd., 26-83.
8 Ebd., 18. ANSELM VON CANTERBURY, Proslogion 2 und 15. Zu Anselm vgl.

Gerwing, 2000, 56-69.
9 Anselm von Canterbury, Cur deus homo 1,10 und 11,22; Gerwing, 2000, 63f.



Noch einmal: Worauf sollen wir hören? 457

(restloses Bezogensein auf / in restloser Verschiedenheit von ...> verstanden
werden.»10 Mit anderen Worten: Es gibt kein Gott und Welt übergreifendes
Denkprinzip. Wir können nicht von der Welt auf Gott, sondern lediglich auf
ihre Geschöpflichkeit schließen.11

Zweitens behauptet Gerhard Beestermöller ebenfalls zu Beginn seines
Artikels, Knauer vertrete die Ansicht, daß sich «weder im vornhinein noch im
Licht des christlichen Glaubens [...] auf irgendetwas von der christlichen
Botschaft Verschiedenes hinweisen» ließe, «das auf irgendein Interesse Gottes am
Schicksal des Menschen hindeuten würde.»12

Auch hier ist das genaue Gegenteil richtig. Daß Beestermöller das aber
nicht sieht, weist wiederum darauf hin, daß er vor allem den ersten Teil des

Hauptteils von «Der Glaube kommt vom Hören» nicht sorgfaltig genug
rezipiert hat und damit natürlich auch die sich daraus ergebenden Folgerungen
des Knauerschen Ansatzes ins schiefe Licht geraten. Zur Erinnerung: Knauer
betont einerseits, daß man «nicht die eigene Geschöpflichkeit gleichsam nur
als Absprungbrett einer Gotteserkenntnis verstehen» könne, also als ein Ab-
sprungbrett, «das man sozusagen hinter sich lassen kann, sobald man zu Gott
gelangt ist»13. Andererseits unterstreicht er, daß «im Licht des Glaubens» alles

Geschaffene, selbst die «Vögel des Himmels» und die «Lilien des Feldes» (vgl.
Lk 12, 22-32) auf Gott und seine Liebe verweisen und «zum Gleichnis unserer
Gemeinschaft mit Gott» werden.14 Ausdrücklich und ausführlich legt Knauer
dar, daß diese Gemeinschaft mit Gott Liebesgemeinschaft (communio) ist. Es

geht also beileibe nicht nur «um irgendein Interesse Gottes am Schicksal des

Menschen», sondern um seine Liebe zu uns, genauer: um die Liebe des Vaters
zum Sohn, die der Heilige Geist selbst ist.15 Gott nimmt in seiner Liebe nicht
Maß am Geschöpf, sondern an Gott. Deswegen ist seine Liebe bedingungslos,
ewig und absolut. Gott liebt uns nicht, weil wir, wie es in einem Karnevalslied
heißt, «so brav sind», sondern weil er so gut ist. «Im Licht des Wortes Gottes»
nehmen wir wahr, daß wir alle, jeder einzelne und die Schöpfung insgesamt, in
diese ewige Liebe Gottes hineingenommen sind. «Im Licht des Wortes Gottes»,

so Knauer, «wird die ganze Schöpfung als die von Gott geliebte und
damit als (geschaffene Gnade) offenbar. (Himmel und Erde sind erfüllt von deiner

Herrlichkeit.) (Sanctus der Messe).»16

In diesem Zusammenhang vermag schon jetzt — gleichsam en passant —

ein Vorwurf entkräftet zu werden, den Beestermöller wenig später «tentativ»
Knauer machen zu müssen glaubt. Knauers Theologie impliziere den Gedan-

10 Knauer, 1991, 60.
11 KNAUER, 1991, 64 und öfter.
12 Bestermöller, 2000, 247.
13 Knauer, 1991, 65.
14 Ebd., 181.
15 Dazu sehr prägnant KNAUER, Peter, Art.: «Geist, Hl./Pneumatologie. Systema-

tisch», in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe. Bd 2. Hrsg. von Peter EICHER.
München 1984 1984), 44-52.

16 Knauer, 1991,181.



458 Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

ken, so Beestermöller, daß ein Großteil der Menschen vom Heil ausgeschlossen

werde. «Wenn das ganze Heilshandeln Gottes exklusiv in der Christus-
Verkündigung besteht, bedeutet dies, daß die überwältigende Mehrheit der
Menscheit — der amerikanische Kontinent bis 1492 — gänzlich von Gottes Heil
ausgeschlossen bleibt und in der selbst unverschuldeten Hölle leben muß.»17

Doch, wie gezeigt, Knauer formuliert wiederum das genaue Gegenteil: Die
gesamte Schöpfung, die gesamte Menschheit, auch die Ureinwohner Amerikas,
sind von vornherein «in Christus geschaffen» und damit hineingenommen in
die Liebe Gottes.18 Das ist das Heil, das die Kirche verkündet und das die

ganze Welt in all ihren Zeiten und Zonen umfaßt. Und wie steht es dann mit
den nicht-christlichen Religionen? Muß Knauer tatsächlich «von den
nichtchristlichen Religionen, die an eine Zuwendung Gottes zur Welt glauben,
behaupten», wie Beestermöller unterstellt, «daß sie das, was sie zu <sehen> vorgeben,

gar nicht <sehen> können und daß es dieses aber dennoch gibt»?19 Natürlich

nicht! Knauer sieht vielmehr von Christus her den wahren Sinn der
nichtchristlichen, aber wirklichen Religionen ans Licht kommen und universal, d.h.
verständlich zu Wort gebracht.20

Drittens: Bereits auf den ersten beiden Seiten spricht Herr Beestermöller
mehrfach von der «Plausibilität» und der «Plausibilitätsstruktur des christlichen

Glaubens», um die es Knauer zu tun sei, und zwar in einer Art und Weise,

die etwas «Kreuzfahrerisches» habe.21 Auch für diese schon die Grenze des

sachlich-fachlichen Gesprächs überschreitende Kondemnation findet sich in
den Schriften Knauers keinerlei Hinweis. Wiederum ist das genaue Gegenteil
der Fall. Bereits auf den ersten Seiten von «Der Glauben kommt vom Hören»
legt Knauer dar, daß es ihm gerade nicht um die Plausibilität des christlichen
Glaubens gehe. Wie sollte es auch? Definiert er doch Glauben im Sinne der
christlichen Botschaft und im Blick auf Maria als «Erfülltsein vom Heiligen
Geist».22 Auch in diesem Vorwurf Beestermöllers zeigt sich: Wer die Reflexion
des Frankfurter Fundamentaltheologen über die «Bedeutung des Wortes

17 BESTERMÖLLER, 2000, 254.
18 KNAUER, 1991, 169.
19 BESTERMÖLLER, 2000, 254.
20 Ebd., 259—270. Das Verhältnis des christlichen Glaubens zu den Religionen

kommt nach Knauer paradigmatisch in dem Verhältnis von NT und AT zum
Ausdruck. In diesem Zusammenhang kritisiert Knauer, 1991, 267f., mit Recht die

Einheitsübersetzung von 2 Kor 3,13-16. Dort heißt es fälschlich: «[...] liegt die gleiche
Hülle auf dem Alten Bund, wenn daraus vorgelesen wird, und es bleibt verhüllt, daß er
in Christus ein Ende nimmt.» Knauer übersetzt: «[...] liegt die gleiche Hülle auf dem
Lesen des Alten Bundes, und sie wird nicht weggenommen, weil sie (erst) in Christus
zunichte wird.» DERS., «Ein anderer Absolutheitsanspruch ohne exklusive oder inklusive

Intoleranz», in: Hermeneutics of Encounter Essays in Honour of Gerhard
Oberhammer on the Occasion of his 65th Birthday. Hrsg. von Francis X. D'SA/Roque
MESQUITA. Vienna 1994, 153-173. (Publications of the De Nobili Research Library,
Vol. XX).

21 BESTERMÖLLER, 2000, 247.
22 KNAUER, 1984, 46f, 49f.



Noch einmal: Worauf sollen wir hören? 459

(Gott)»23 ausblendet, bekommt das Spezifische des theologischen Ansatzes
von Peter Knauer überhaupt nicht zu Gesicht; denn es geht dem Frankfurter
Jesuiten gerade nicht darum, «die christliche Botschaft vor der Vernunft (plausibel)

zu machen», sondern seine «Methode ist dieser herrschenden Auffas-
sung genau entgegengesetzt». Knauer ist es darum zu tun, «ausgehend von der
Begegnung mit der christlichen Botschaft» darzulegen, daß «ihr Anspruch,
(Wort Gottes) zu sein, sich keineswegs problemlos mit der Bedeutung des Wortes

(Gott) vereinbaren läßt.»24 Beestermöllers ehemaligem Lehrer geht es zwar
entschieden darum, den christlichen Glauben vor der Vernunft zu verantworten,

aber eben nicht darum, den Glauben als «etwas» darzustellen, was «Plausi-
bilitätsstrukturen» aufweist und also «etwas Vernünftiges» wäre. Den Glauben
als «etwas Vernünftiges» darzustellen, würde bedeuten, daß der Glaube Teil
der Vernunft und also Teil eines Größeren, ihn Umfassenden wäre. Ausdrücklich

betont Knauer: «Man erweist dem Glaubensverständnis keinen Dienst,
wenn man den Glauben unter Absehung von seiner Übernatürlichkeit in
allgemeine Plausibilitätsstrukturen einzuordnen versucht. Dadurch wird der
Anschein erweckt, man solle sich den Glauben ähnlich aneignen, wie man sich
auch auf anderen Gebieten auf die Einsicht von Fachleuten verläßt. [...] Es
geht vielmehr in der Verantwortung des Glaubens um die Vernunftgemäßheit
desjenigen Glaubens, der als übernatürlicher alle Vernunft übersteigt».25

Worin aber besteht dann die «Vernunftgemäßheit des Glaubens»? Auch
darauf gibt Knauer klare Antwort: Sie besteht darin, «daß sich Vernunfteinwände

gegen ihn auf ihrem eignen Feld widerlegen lassen.»26 Und genau darin
besteht ja das theologische Grundanüegen Peter Knauers: Klarzumachen, daß
der christliche Glaube als übernatürlicher sich nicht menschlicher Vernunfteinsicht

verdankt, sondern vom Hören auf das inkarnierte Wort Gottes
kommt.27

Wenngleich Herr Beestermöller Knauers theologischen Ansatz nur
unzureichend rezipiert, erkennt er doch klar, daß seine «abstrakt-harmlos»28
erscheinenden Reflexionen Folgen für die Lebensgestaltung zeitigen. Nach
Beestermöllers Einschätzung handelt es sich dabei um sehr schlimme Folgen. Er
bringt ein Beispiel.

23 KNAUER, 1991, 26-83.
24 Ebd., 17f.
25 Ebd., 386.
26 Ebd., 390.
27 KNAUER, Peter, («Neuer Wein in neue Schläuche). Welches neue Vorverständnis

bringt die christliche Botschaft mit sich?», in: Standort und Bedeutung der Hermeneutik
in der gegenwärtigen Theologie. Die Vorträge des Bonner Hermeneutischen

Symposiums 1985 mit Einführung und Nachwort. Hrsg. von Antonius H.J. GUNNEWEG/
Henning SCHRÖER. Bonn 1986, 63-76.

28 BESTERMÖLLER, 2000, 248.



460 Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

3. Ein Beispiel: die Ehe

Um seine These von den «sehr problematischen Konsequenzen» der Theologie

Knauers «für die Lebensgestaltung aus Glauben» zu belegen, wird auf das

Kapitel «Ehe und Ehelosigkeit: im Herrn» verwiesen, das sich in Knauers
Bestseller «Unseren Glauben verstehen» findet.29 Beestermöller behauptet, es

ginge Knauer dabei «um die prinzipielle Gleichrangigkeit beider Lebensformen»30,

also der Ehe und der Ehelosigkeit. Doch tatsächlich ist davon bei
Knauer überhaupt keine Rede. Es ist ihm in diesem Kapitel seines nach wie
vor lesenswerten Glaubensbuches vielmehr um die christliche Ehe zu tun,
genauer: erstens darum, deutlich zu machen, daß und warum es für zwei
Menschen, Mann und Frau, die sich lieben, sinnvoll ist, die Ehe zu schließen, und
zweitens zu erörtern, daß und warum die katholische Kirche die Ehe zu den
Sakramenten zählt.31 Dabei vermeidet Knauer den oft zu beobachtenden Fehler,

Ehe und Ehelosigkeit gegeneinander auszuspielen. Es gelingt dem Autor
vielmehr, beide Lebensformen aufeinander zu beziehen und in ihrer
Bedeutung füreinander überzeugend darzulegen.32

An dieser Stelle nun doch ein persönliches Wort: Da ich selbst inzwischen
über zwanzig Jahre verheiratet bin und mich — zusammen mit meiner Frau -
in mehreren Ehepaar- und Familienkreisen sowie Ehevorbereitungskursen
über Jahre hinweg engagiere, kann ich nur für eine allererst zu entwickelnde
zeitgemäße Ehe- und Familienspiritualität die Erkenntnis Knauers unterstreichen,

daß die drei evangelischen Räte «letztlich nicht eine bloße Sonderberufung»33

darstellen. Das gilt auch — so befremdlich es sich auch zunächst in
einer nahezu pansexualisierten Gesellschaft anhören mag - von dem evangelischen

Rat der freiwilligen Ehelosigkeit! Denn es handelt sich hier, wie Knauer
richtig bemerkt, «um eine Grundhaltung, die das Verständnis auch der christlichen

Ehe prägt.»34 Und Knauer zeigt sich nicht nur als klarer Denker,
sondern auch als verantwortungsbewußter Seelsorger, wenn er den Mut aufbringt,
diese alles andere als bequeme Wahrheit nochmals zu unterstreichen: «Es ist
wichtig, sich dessen bewußt zu werden. Wer christlich <im Herrn) (1 Kor 7,39)
verheiratet ist, ist bereit, dem Gatten oder der Gattin z.B. während einer
Kriegsgefangenschaft oder bei Krankheit die Treue zu wahren. Dies kann
bedeuten, auf lange Zeit wie (freiwillig ehelos> zu leben. Diese Bereitschaft ist in
der christlichen Ehe selbst angelegt und inbegriffen.»35 In der Tat: Die «auf-

29 KNAUER, Peter, Unseren Glauben verstehen. Würzburg 5. Aufl. 1995 1995),
201-207.

30 Bestermöller, 2000, 248.
31 KNAUER, 1995, 201-204.
32 Ebd., 204-207.
33 Ebd., 204f.
34 Ebd., 205.
35 Ebd.



Noch einmal: Worauf sollen wir hören? 461

richtige freiwillige Ehelosigkeit» stellt «einen Wesenszug auch der christlichen
Ehe» dar «und kann für die Eheleute zur Ermutigung dienen.»36

Wer jedoch meint, diese klar und deutlich formulierten ehetheologischen
Reflexionen Knauers seien gar nicht mißzuverstehen, wird durch Beestermöl-
lers Artikel eines anderen belehrt. Obwohl Beestermöller dieses Kapitel kennt,
fragt er, dazu noch im ausdrücklichen Bezug auf die gerade zitierten Passagen,
allen Ernstes, ob «Knauers Konzept nicht darauf» hinauslaufe, «daß im Glauben

jede(r) jede(n) heiraten könnte? Ist nicht eine Ehe, die nicht leiblich
vollzogen werden kann, defizitär und für die Partner leidvoll, während Abstinenz
zur inneren Vollgestalt der Ehelosigkeit gehört?» Daß es sich dabei um rhetorische

Fragen handelt, wird spätestens im Blick auf jene Behauptungen klar,
die sich diesen Fragen unmittelbar anschließen und dabei rücksichtlos die

Schmerzgrenze überschreiten: «In dem Glauben, den Knauer verkündet, wird
die Natur nicht durch die Gnade vollendet, sondern ersetzt. Der Glaube löscht
den Menschen in seiner leiblich-moralischen, weltlichen Identität aus.»37

Wie ist es nur möglich, diese Gedanken Knauers über die christliche Ehe
dermaßen mißzuverstehen? Wo sagt Knauer, daß im christlichen Glauben
«jede^) jed(e) heiraten könnte»? Was ist daran verkehrt, wenn Ehepaare, die auf
Grund widriger Umstände nicht zusammenkommen können, sich dennoch
treu sind und sich eben keine Ersatzbefriedigung suchen? Wer die eheliche
Treue lebt oder andere im Blick auf den gekreuzigt Auferstandenen zu dieser
Haltung ermutigt, muß er sich - womöglich mit Hinweis auf die Erkenntnisse
Eugen Drewermanns38 - inzwischen vorwerfen lassen, er strebe danach, die
Natur nicht durch die Gnade zu vollenden, sondern zu ersetzen, ja, er habe
einen Glauben, der «den Menschen in seiner leiblich-moralischen, weltlichen
Identität» auslösche?39

Wie kommt ein Theologe wie Gerhard Beestermöller zu solch groben
Fehleinschätzungen des theologischen Konzepts eines anderen Kollegen? Der
Grundfehler Beestermöllers scheint mir im konkreten Fall darin zu bestehen:
Beestermöller glaubt Knauer zunächst «Beliebigkeit in der Wahl der Lebensform»40

vorwerfen zu müssen und sucht sodann diese Beliebigkeit als logische
Konsequenz aus Knauers Theologie zu erweisen. Beestermöller geht es also

darum, eine «falsche Lebensgestaltung aus dem Glauben» auf eine «falsche

Theologie» zurückzuführen. Nur: Die von Knauer dargelegte Lebensgestaltung

aus dem Glauben ist nicht falsch. Sie ist goldrichtig. Was falsch ist, ist
die von Gerhard Beestermöller artikulierte Interpretation dieser von Knauer
vorgestellten «Lebensgestaltung aus dem Glauben»; und zwar nachweislich.
Denn nirgendwo spricht Knauer von einer «Beliebigkeit in der Wahl der
Lebensform». Im Gegenteil: Er sagt ausdrücklich, daß sich der Mensch zu einem

36 Ebd., 207.
37 BESTERMÖLLER, 2000, 249.
38 Ebd., 249, Anm. 12.
39 Ebd.
40 Ebd., 248.



462 Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

dieser beiden Wege — Ehe oder Ehelosigkeit - entscheiden muß; und zwar
«mit sachgemäßen Motiven». «Er folgt in beiden Fällen dann einer göttüchen
Berufung, wenn seine Entscheidung aus dem Glauben an die ihm zugesagte
unbedingte Liebe Gottes und mit sachgemäßen Motiven geschieht.»41 Eine
«Entscheidung» aber, getroffen «mit sachgemäßen Motiven», ist doch nicht
mit Beliebigkeit gleichzusetzen! Im Gegenteil: Sie ist das Ernstnehmen der
uns Menschen aufgegebenen Verantwortung, die wiederum aus unserer Berufung

zur Liebe erwächst, zu einer Liebe übrigens, die nicht an der Liebe des

anderen zu mir ihr Maß nimmt, wie Beestermöller meint42, sondern als Liebe
tatsächlich Liebe und also maß- und grenzenlos ist (vgl. 1 Kor 13,8). Genau
für das Ernstnehmen einer solch verantwortlichen Entscheidung spricht sich
Knauer aus. Er will ja gerade nicht, wie Beestermöller unterstellt, den jungen
Menschen dazu anhalten, daß dieser «seine innere natural-personalen Präfigu-
rationen und Inklinationen mit den spezifischen Erfüllungsperspektiven von
Ehe und Zölibat»43 übersieht, sondern dazu befähigen, diese allererst wahrzunehmen

und zu reflektieren. Jeder, der auch nur ein wenig die Szene kennt,
weiß, wie notwendig, wenngleich auch mühselig diese im wahrsten Sinne des

Wortes aufklärerische, die Freiheit des einzelnen fordernde und fördernde
Aufgabe oft ist.44

Doch wie oben bereits dreifach belegt: Beestermöller interpretiert nicht
nur die von Knauer vorgeschlagene «Lebensgestaltung aus dem Glauben»
falsch, sondern darüber hinaus auch noch das theologische Konzept Knauers.
Dabei verheddert Beestermöller sich permanent in Widersprüchen.

4. Widersprüche

Zunächst wiederum eine richtige Feststellung Beestermöllers: «Tragender Pfeiler

der ganzen Theologie Knauers ist sein philosophischer Beweis der Ge-
schöpflichkeit der Welt. Aus diesem Beweis gewinnt er genau jene Beschreibung

der Gottverlassenheit des Menschen in der Welt, aus der ihn Gott durch
sein <Wort> befreit.»45

Doch bereits im nächsten Satz streicht Beestermöller diese richtige
Feststellung mit der falschen Behauptung wieder durch: «Knauer macht sich
anheischig, die Existenz Gottes philosophisch im strengen Sinn beweisen zu
können.»46 Genau das will Knauer gerade nicht. Er negiert ausdrücklich die

41 KNAUER, 1995, 207.
42 BESTERMÖLLER, 2000, 249. Er spricht von der «aneinander maßnehmenden

Liebe», um die die Liebenden Gott bitten.
43 Ebd., 248.
44 Dazu auch KNAUER, Peter, Die (Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen> und

das Zölibatsgesetz, in: StZ 213 (1995) 823-832; DERS., «Wie kann ich Gottes Willen
erkennen?», in: Wie im Himmel so auf Erden. 90. Dèutscher Katholikentag vom 23. bis
27. Mai 1990 in Berlin. Dokumentationsteil II, 1119-1130.

45 BESTERMÖLLER, 2000, 250.
46 Ebd., 250.



Noch einmal: Worauf sollen wir hören? 463

Möglichkeit eines Gottesbeweises. Wie ich oben bereits dargelegt habe (erster
Beleg), geht es ihm um einen Geschöpflichkeitsbeweis der Welt. Ja, so könnte
aber gefragt werden, provoziert denn nicht die Rede von «Schöpfung» auch
die Rede vom «Schöpfen) und damit von Gott, vom «Schöpfer-Gott»?
Antwort Knauers: Die Rede «ja», nicht aber die Existenz Gottes. Was Beester-
möller übersieht, ist, daß Knauer streng differenziert zwischen einem Gottesbegriff,

der mit der Anerkennung unserer eigenen Geschöpflichkeit gegeben
ist, und einem Gottesbeweis, der von der Notwendigkeit der Existenz Gottes
handelt. Da Gott selbst gerade nicht unter unsere Begriffe fällt, kann er auch
nicht «zum Gegenstand eines Schlusses»47 gemacht werden. Mit dieser
Erkenntnis von der Grenze menschlichen Intellekts korrespondiert Knauers in
der Tat komplex-komplizierter, weil gerade die Unbegreiflichkeit Gottes
wahrender Aufweis unserer eigenen Geschöpflichkeit. Der Argumentationsgang
ist aber von vornherein mißverstanden, wenn seine Aussageabsicht nicht
erkannt wird: jeden Versuch, die Wirklichkeit der Welt als nicht geschaffen zu
beschreiben, als Fehlversuch zu entlarven, als einen Versuch, der notwendig
zu logischem Widerspruch führt. Dabei geht Knauer von Sachverhalten aus,
«in denen alle weltliche Wirklichkeit übereinkommt [...]: Veränderung,
Endlichkeit, die Weise unseres Erkennens der Welt und schließlich das Nichtwi-
derspruchsprinzip selbst»48. So stellt Knauer z.B. im Blick auf die Endlichkeit
aller Welt-Wirklichkeit fest, daß es sich hier um das «Zugleich von Sein und
Nichtsein in gegenseitiger Durchdringung» handelt. «Das Sein jeder weltlichen
Wirklichkeit ist innerlich begrenzt. Ein solches Zugleich von Sein und Nichtsein

läßt sich nicht aufspalten in reines Sein, also Sein ohne Nichtsein, und
reines Nichtsein, also Nichtsein ohne Sein. Dementsprechend kommt weltlicher

Wirklichkeit auch weder schlechthinnige Notwendigkeit noch schlecht-
hinnige Nichtnotwendigkeit zu. So stellt die Endlichkeit aller Wirklichkeit in
unserer Welt bereits als solche ein Widerspruchsproblem.»49

Wie aber ist es möglich, Welt-Wirklichkeit ohne logischen Widerspruch
zu beschreiben, also dergestalt, daß die Deskription (nicht Definition!) von
einer falschen und unsinnigen Behauptung zu differenzieren ist? Knauer
antwortet, indem er auf das Nichtwiderspruchsprinzip rekurriert und für das

Zugleich der Gegensätze nach zwei verschiedenen Hinsichten sucht, die sich
nicht wiederum ausschließen. Er findet diese Hinsichten im Geschöpflich-
keitsbegriff: im «restlosen Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit
von...»50 Nicht durch «Gott» wird die Welt erklärt, auch nicht dadurch, daß,
wie Beestermöller meint, «der Wirklichkeit [...] in ihrer ganzen Seinsfülle also
<im Hinblick auf...) Sein und Notwendigkeit» zukommt, «während sie außerhalb

dieses Bezuges durch Nichtsein und Kontingenz gekennzeichnet» sei.51

47 Knauer, 1991, 61.
48 Ebd., 45.
49 Ebd., 46f.
50 Ebd., 51.
51 BESTERMÖLLER, 2000, 251.



464 Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

Vielmehr wird die Welt-Wirklichkeit dadurch ohne logischen Widerspruch
ausgesagt, daß sie in sich selbst ein «restloses Bezogensein auf... / in restloser
Verschiedenheit von...» ist.52 Worin liegt aber dann die natürliche Gotteserkenntnis,

von der das I. Vaticanum im Rekurs auf Rom 1,20 spricht?53 Gibt es
sie überhaupt? Knauer verneint sie keineswegs, betont aber, daß sie «nur
erfassen» läßt, «daß Gott <in unzugänglichem Licht wohnt) und ihn <kein Mensch
gesehen hat noch sehen kann) (1 Tim 6,16)»54.

Beestermöller erkennt richtig, daß «der Beweis der Geschöpflichkeit der
Welt» zu klären erlaubt, «in welcher Weise Aussagen über Gott gemacht werden

dürfen.»55 Knauer selbst erinnert in diesem Zusammenhang mit Recht an
die Lehre von der Einseitigkeit der realen Relation des Geschaffenen auf
Gott, an eine Lehre übrigens, die bereits in der Hochscholastik artikuliert
wurde und, weil heute fast vergessen, neu systematisch reflektiert zu werden
verdient. Jedenfalls unterstreicht diese Lehre, daß wir nur analog von Gott
sprechen können. Entsprechend der Einseitigkeit der realen Relation des
Geschaffenen auf Gott darf dabei aber nicht vergessen werden, daß es sich stets

um eine einseitige Analogie handelt, was besagt, daß die Welt Gott zugleich
ähnlich und unähnlich, aber Gott keineswegs der Welt ähnlich ist.56 Diese
gerade in der Argumentation Knauers entscheidend wichtige Differenzierung
übersieht Beestermöller, wenn er erklärt: «Insofern die Welt nur ist, insofern
sie auf Gott bezogen ist, kommt die positive Seinsfülle der Welt Gott um so
mehr zu (via affirmativa).»57 Damit verfehlt Beestermöller wiederum in
erstaunlicherweise nicht nur das, was Knauer zu diesem Punkt ausführt, sondern
überhaupt ein wichtiges Moment der klassischen Analogieformel, wie sie das

IV. Laterankonzil (1215) artikulierte: «Zwischen Schöpfer und Geschöpf kann
keine noch so große Ähnlichkeit erkannt werden, ohne daß zwischen ihnen
nicht eine je größere Unähnlichkeit festzustellen wäre.»58 Denn die Analogielehre

besagt, daß das Moment der Affirmation gerade darin besteht, daß auf
die Welt-Wirklichkeit geblickt wird, auf das, was positiv ist. Diese positive
Seins fülle der Welt kommt Gott nicht «um so mehr zu»59, wie Beestermöller

52 Knauer, 1991, 52.
53 DH 3004: «Eadem sancta mater Ecclesia tenet et docet, Deum, rerum omnium

principium et finem, naturali humanae rationis lumine et rebus creatis certo cognosci
posse.»

54 KNAUER, 1991, 29. DERS., «Natürliche Gotteserkenntnis»?, in: Verifikationen.
Festschrift für Gerhard EßELING zum 70. Geburtstag. Hrsg. von Eberhard JÜNGEL/
Johannes WALLMANN/Wilfrid WERBICK. Tübingen 1982, 275—294.

55 BESTERMÖLLER, 2000, 251.
56 THOMAS VON AQUINO, STh 1,4,3 ad 4: «[...] quod licet aliquo modo concedatur

quod creatura sit similis Deo, nullo tarnen modo concedandum est quod Deus sit similis

creaturae.»
57 BESTERMÖLLER, 2000, 251.
58 DH 806: «[...] quia inter creatorem et creaturam non potest tanta similitudo no-

tari, quin inter eos maior sit dissimilitudo notanda.»
59 BESTERMÖLLER, 2000, 251.



Noch einmal: Worauf sollen wir hören? 465

fälschlich behauptet, sondern verweist als solche auf die andere, unendlich
größere Seinsfülle Gottes. Auch die «via negativa» ist nicht, wie Beestermöller
wiederum fälschlicherweise meint, allein dadurch signiert, daß die Welt durch
Kontingenz gekennzeichnet ist60, sondern beruht auf der Verschiedenheit der
Welt von Gott in ihrem Bezogensein auf ihn. Sie besteht darin, die Endlichkeit

der Welt nicht auf Gott zu übertragen, sondern in bezug auf ihn alle
Endlichkeit zu verneinen. Und schließlich: auch die «via eminentiae», nicht nur die
beiden ersten Erkenntniswege besitzt hinweisenden Charakter. Auch sie

beruht auf der Anerkennung der Einseitigkeit der Relation der Welt auf Gott
und betont damit ebenfalls die Einseitigkeit der Analogie. Die Welt ist analog
zu Gott, aber Gott ist nicht analog zur Welt.61

5. Wort Gottes

Die Lehre von der Einseitigkeit der realen Relation des Geschaffenen auf
Gott ist nicht neu. Sie war, wie gesagt, in der Hochscholastik communis opinio.

Knauer allerdings reflektiert sie vor allem unter offenbarungstheologischer

Perspektive und legt dabei ihre theologische Brisanz bloß. Dabei geht es

zunächst nicht, wie Beestermöller behauptet, um die «Infragestellung der Rede

von Gottes Liebe zu den Menschen»62, sondern zuerst und vor allem um das

«Wort Gottes» selbst. «<Wort Gottes) scheint ein Angesprochenwerden des

Menschen durch Gott und damit eine reale Beziehung Gottes auf den
Menschen bedeuten zu müssen.» Diese aber erscheint wiederum «vom Begriff der

Geschöpflichkeit als einer restlosen und damit einseitigen Beziehung des

Schopfes auf Gott ausgeschlossen» zu sein.63

Weil Beestermöller aber die Brisanz der Behauptung von der Einseitigkeit
der realen Relation des Geschaffenen auf Gott nicht klar genug erkennt,
versteht er auch nicht recht, in welchem Sinne Knauer sagen kann, daß die Liebe
Gottes an der Wirklichkeit der Welt nicht ohne weiteres abzulesen ist.64 Insofern

ist es nur konsequent, wenn Beestermöller schließlich versucht, folgende
Argumentationskette Knauers aufzulösen: «1) Die Welt ist einseitig relativ auf
Gott. 2) Die Welt kann nicht der determinierende Terminus der Liebe Gottes
sein. 3) Diese Liebe kann nicht an der Wirklichkeit erkannt werden. Meine
These ist, daß sich 3) nicht aus 1) und 2) ergibt.»65

Um die These zu belegen, beginnt Beestermöller zunächst mit Punkt drei.
Er sucht nachzuweisen, daß die Liebe Gottes doch unabhängig vom Glauben
an der Wirklichkeit der Welt zu erkennen sei. Als Beleg wird Knauers eigene

60 Ebd.
61 THOMAS VON Aquino, Quaestiones disputatae, De potentia 7,5 ad 2. DERS.,

STh 1,3,4 ad 2.
62 BESTERMÖLLER, 2000, 252.
63 KNAUER, 1991, 84.
64 BESTERMÖLLER, 2000, 254f.
65 Ebd., 255.



466 Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

Argumentation angeführt. Dieser behaupte nämlich, der Mensch wisse nur
durch das «Wort Gottes» von der Liebe Gottes. Aber genau dies, das «Wort
Gottes», begegne uns doch «immer in Geschöpflichkeit. Sowohl Jesus Christus

in seiner Menschheit als auch die Verkündigung als physikalische Realität
unterhegen der Veränderung, sind endlich, werden von uns erkannt und in
Aussagen gebracht. Insofern sind auch sie geschöpfliche Wirklichkeiten.»66

Beestermöller scheint hier die Bedeutung von «Wort Gottes» und damit
die Wucht der Argumentation Knauers zu verkennen. Knauer ist es ja gerade
um die Schwierigkeit der Rede vom «Wort Gottes» zu tun. Sie ist für ihn alles
andere als problemlos möglich und im platten Sinne selbstverständlich. Erst
das Wort Gottes macht sich als Wort Gottes selbst verständlich. Denn: «Unter
<Wort Gottes> im (eigentlichem Sinn [...] versteht die christliche Botschaft die

Selbstmitteilung Gottes im mitmenschlichen Wort [...]. In diesem (eigentlichen
Wort Gottes> geht es um die Gemeinschaft des Menschen mit Gott (vgl. 1 Joh
13; 2 Kor 13,13), die als solche übernatürlich ist.»67 Wie aber ist diese
Botschaft zu verstehen? Knauer formuliert selbst: «Wie kann eine Selbstmitteilung
Gottes im menschlichen Wort geschehen?» Knauer verweist auf das Geheimnis

der Inkarnation, also auf das Wort Gottes selbst. Dieses macht sich selbst
verständlich! Das Konzil von Chalcedon betont es mittels der Formel von der
Hypostatischen Union. Sie besagt, daß das Gottsein Jesu mit seinem Menschsein

dank seines göttlichen Personseins verbunden ist. Der Mensch Jesus ist in
seiner menschlichen Grund-Selbstpräsenz von Anfang an und für immer
aufgenommen in jene Beziehung der göttlichen Wirklichkeit auf sich selbst, die
wir die zweite göttliche Person, den Sohn, nennen.68

Entsprechend unterscheidet Knauer mit Recht zwischen dem, was die
christliche Botschaft behauptet, und der Wahrheit dieser Behauptung. Genau
das übersieht aber Beestermöller: «Die Tatsache, daß es die christliche
Behauptung gibt und sie eine bestimmte Behauptung aufstellt, ist jedermann auch
ohne Glauben zugänglich. Darin ist sie dem wahren Menschsein Jesu
vergleichbar, das auch ein Pilatus mühelos erkennen konnte. Die Wahrheit der
Behauptung dagegen, nämlich ihre Göttlichkeit, ist erst dem Glauben zugänglich.

Darin entspricht sie dem wahren Gottsein Jesu.»69

Sodann konzentriert sich Beestermöller auf Punkt zwei. Dabei beabsichtigt

er, die These Knauers, «daß man von Gott nur in logischen Endbegriffen
sprechen kann, die keinerlei Konklusionen erlauben»70, mit Knauers
Argumentation selbst zu widerlegen. Knauer depotenziere Gott zum Teil der Welt,
versuche also genau das, was zu tun sich nach Knauer streng verbiete: nämlich

66 Ebd., 255.
67 Knauer, 1991, 89.
68 KNAUER, 1991, 137.
69 KNAUER, 1995, 52.
70 BestermÖLLER, 2000, 255.



Noch einmal: Worauf sollen wir hören? 467

den «innerweltlichen Relationsbegriff auf Gott» anzuwenden und somit
«innerweltliche Schlüsse auf Gott» zu übertragen.71

Doch Knauer spricht in der von Beestermöller herangezogenen Stelle

überhaupt nicht von Gott, sondern vom «Terminus des Bezogenseins», der, im
Blick auf die Welt niemals konstitutiver Terminus einer Relation einer «Gott»
genannten Wirklichkeit zu sein vermöge, weil ansonsten die Welt nicht mehr
als «aus dem Nichts geschaffene» verstanden werden könnte.72 Hier wird
keineswegs von einem dritten, jenseits von Gott und Welt befindlichen Standpunkt

aus, schon gar nicht von einem Gottesbegriff aus, sondern klarerweise
von der Welt aus und auf die Welt hin argumentiert. Die Schlüsse, die daraus

gezogen werden, werden nicht auf Gott übertragen, sondern auf die Welt.
Mit anderen Worten: Ebenso wie Beestermöller fälschlicherweise Knauer

unterstellt, er wolle Gott beweisen, erkennt er nicht, worum es dem Frankfurter

Fundamentaltheologen letztlich und eigentlich zu tun ist: die christliche
Botschaft vom «Bund» Gottes mit den Menschen mit der Anerkennung der
Absolutheit und Transzendenz Gottes zu vereinbaren; und zwar ohne auch

nur im geringsten Abstriche von der Gottheit Gottes vorzunehmen. Mit Recht
besteht Knauer darauf - und hält es auch bei all seinen Reflexionen in geradezu

atemberaubender Weise durch —, daß es, weil und sofern Gott Gott ist,
keine Gott und Welt übergreifende Wirklichkeit geben kann, von der aus wir
gleichsam Gott in die Karten bücken könnten.

Insofern ist es auch falsch, wenn Beestermöller meint, Knauer laste
«ausschließlich Gott allein» alle Übel der Welt an: die «Erlösungsbedürftigkeit» der

gesamten Schöpfung, «das ganze Elend der Menschen, in einer Welt zu leben,
in der es keinerlei Hoffnung gibt» usw.73 Tatsächlich aber lastet Knauer Gott
überhaupt nichts an, weil er, Knauer, erkennt, daß der Mensch über keinerlei
«Standpunkt» oder «Aussichtsturm» verfügt, von dem aus er etwas als von
Gott hergeleitet identifizieren könnte. Der Mensch vermag immer nur von der
Welt-Wirklichkeit auszugehen.

Der mehrfach von Beestermöller erhobene Vorwurf, Knauer mache sich
anheischig, das Theodizeeproblem zu lösen, läuft von daher in die Irre.74 Denn
Knauer will das sogenannte Theodizeeproblem gar nicht «lösen». Er stellt nur
nüchtern fest, wodurch die Theodizeefrage mit Sicherheit nicht beantwortet
werden kann, nämlich dadurch, daß man von der falschen Voraussetzung
ausgeht und so tut, als gäbe es «eine Gott und Welt übergreifende
Wirklichkeit». Solch eine Voraussetzung, so betont Knauer mit Recht, impliziert
letztlich die Negation der Gottheit Gottes. Auch die Theodizeefrage selbst, so
fordert er, müsse daraufhin noch einmal auf ihre Impükationen kritisch
befragt werden.

71 Ebd., 255.
72 Knauer, 1991, 30f.
73 Bestermöller, 2000, 254.
74 Ebd., 247, 254.



468 Noch einmal: Worauf sollen wir hören?

Wer die gegenwärtig diskutierten «Lösungsvorschläge» z.B. seitens der

sogenannten Prozeßtheologie oder der «soul-making theodicy» kennt, kann sich
doch nur kopfschüttelnd über das wundern, was dort alles angeblich von und
über Gott gewußt wird, von dem auch, was er, Gott, kann und was er nicht
kann und dem, was er will und nicht will.75 Wer aber weiterhin — auch und
gerade angesichts des unendlichen Leids in der Welt — Theologie und nicht
Theo<phatitasie betreiben möchte, kann nur dankbar auf Knauers kritische
Einwürfe rekurrieren. «Man kann nicht aus dem christlichen Gottesverständnis
Aussagen darüber ableiten, was in der Welt geschehen kann und was nicht.
Denn Gott fällt gar nicht <unter> unsere Begriffe.»76

Gleichzeitig verweist Knauer aber nachdrücklich und mit Recht auf die
christliche Botschaft. Sie behandelt die Frage nach dem Leid nicht
spekulativtheoretisch, sondern konkret-praktisch. Sie befähigt den Menschen, Leid zu
ertragen und die Angst zu besiegen; denn der Christ weiß sich in der Liebe
Gottes geborgen; und zwar nicht nur dann, wenn die Sonne scheint und es

ihm gut geht, sondern auch wenn er unter dem Kreuz steht. In dem
altehrwürdigen Hymnus auf Maria, dem «Stabat Mater» heißt es: «Präge das, was er
erlitten, ganz tief meinem Herzen ein. Teile mit mir seinen Schmerz. Laß mich
leiden mit dem Mann am Kreuz, laß mich tragen Christi Leiden.» Kommt hier
nicht eine Spiritualität zu Wort, die uns inzwischen völlig fremd geworden ist,
die es aber wiederzuentdecken gilt, zumindest ihrem christologischen Kern
nach? Immerhin diagnostiziert Horst-Eberhard Richter, dem man nun wirklich

nicht eine allzu große Nähe zur Kirche attestieren kann, im Blick auf
unsere Gesellschaft eine Zunahme von Gewalt. Zu den psychologischen Ursachen

der von Richter nachgespürten verschiedenen Gewaltphänomene, er
spricht von einer «Epidemie der Gewalt», nennt er nachdrücklich die «Krankheit,

nicht leiden zu können». «Wer nicht leiden will, muß hassen», so bereits
der Titel eines seiner bedenkenswerten Bücher.77

Knauer erinnert daran: Der Gekreuzigte lädt uns ein, an ihn zu denken.
Sein Tod war ein Skandal, ein himmelschreiendes Unrecht. Er war ohne Schuld,
ohne Sünde. Auch ich werde ungerecht behandelt, falsch verstanden,
totgeschwiegen. Ich schaue auf das Kreuz. Indem ich nicht auf mich, sondern auf
ihn blicke, nimmt Christus mich in sein eigenes Leiden hinein. Jesu Leiden
fordert mich auf, auch das Leiden anderer zu sehen und gegen Ungerechtigkeit,

Gedankenlosigkeit und die Ignoranz der Mächtigen zu protestieren, meine

Angst zu überwinden und mich mit den Leidenden zu solidarisieren. «Der
Glaubende sucht Leid zu lindern; aber wenn er zwischen Solidarität und
Leidfreiheit zu wählen hat, wählt er die Solidarität. Denn weil Gott selbst für
andere dasein will, hat er sich dem Leid, der Ohnmacht und dem Tod ausgesetzt.

75 SCHMIDT-LEUKEL, Perry, Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine Einführung
in die Grundfragen des christlichen Glaubens., München 1999, 111-125.

76 Knauer, 1995,158.
77 RICHTER, Horst-Eberhard, Wer nicht leiden will, muß hassen. Zur Epidemie der

Gewalt, München 1995.



Noch einmal: Worauf sollen wir hören? 469

Der Glaube erkennt das, was für den Unglauben die Ohnmacht Gottes ist, als

die Gegenwart seiner Allmacht.»78
Schließlich kommt Beestermöller noch einmal auf Punkt eins der

Argumentationskette Knauers zu sprechen. Dabei will er nachweisen, daß der Ge-
schöpflichkeitsbeweis seines ehemaligen Lehrers logisch nicht durchzuhalten
sei. Die Erklärungsbedürftigkeit der Welt, resultierend aus dem Problem, wie
man die Welt ohne logischen Widerspruch beschreiben kann, wird erneut ins
Visier genommen. Als Beispiel für die Einheit von Gegensätzen wird jetzt «das

Phänomen der Veränderung»79 genommen. Da die Welt-Wirklichkeit der
Veränderung unterworfen ist, stellt sie, wie Knauer argumentiert, eine Einheit von
Identität und Nichtidentität dar. «Ein und derselbe Mensch ist als ein sich
Verändernder doch nicht schlechthin ein und derselbe; er ist bis in seinen
tiefsten Kern von seiner Veränderung betroffen.»80

Beestermöller verneint, daß hier ein Widerspruchspröblem vorliege. Er
meint darauf hinweisen zu müssen, daß «die Gegensatzeinheit, die Knauer
formuliert», sich nur dann ergebe, «wenn man Bewegung und Veränderung als

Einheit von Dynamik und Statik» denke, womit man aber «der kontinuierlichen

Dynamik dieses Sachverhaltes nicht gerecht» werde. Man müsse «also
nicht auf Gott rekurrieren, um die Wirklichkeit widerspruchsfrei zu beschreiben.

Es reicht völlig, darauf hinzuweisen, daß widerspruchsproblematische
Beschreibungen hinter der Wirklichkeit zurückbleiben.»81

Ja, fragt sich hier die Leserin, der Leser der Fundamentaltheologie Knauers

erstaunt: Geht es Knauer nicht genau um diese Widerspruchsproblematik?
Knauer will doch gerade angeben, warum die widerspruchsproblematische
Beschreibung die Wirklichkeit nur unzureichend artikuliert: weil und sofern sie

die Geschöpflichkeit der Welt-Wirklichkeit im Sinne ihres «restlosen Bezogenseins

auf / in restloser Verschiedenheit von ...» ausblendet. Wo liegt denn
jetzt die Widerlegung der Argumentation Knauers, die Widerlegung vor allem
der Lehre von der Einseitigkeit der realen Relation der Welt auf Gott? Alle
drei Bemerkungen zu den Hauptstationen der Argumentation Knauers zielten
an der Sache vorbei. Und selbst wenn es möglich wäre, den Geschöpflich-
keitsbeweis Knauers aus den Angeln zu heben. Was wäre gewonnen bzw.
verloren? Daß die Geschöpflichkeit der Welt-Wirklichkeit mit der menschlichen
Vernunft nicht zu erkennen ist? Die «Hineingehaltenheit in das Nichts», von
der Martin Heidegger spricht, korrespondiert sie nicht der Ur-Tatsache, um
die auch die christliche Botschaft weiß, daß nämlich alles Geschaffene aus
dem Nichts erschaffen ist? Was will Knauer denn letztlich mit all dem sagen?
Doch offenbar Folgendes: Gott ist der, ohne den nichts ist, ist der, der in
allem mächtig ist. Dieser Gott liebt uns mit einer Liebe, die, Gott sei Dank,
nicht Maß an uns, sondern an Gott selbst nimmt. Auf ihn sollen wir hören.

78 Knauer, 1995, 157f.
79 BESTERMÖLLER, 2000, 256.
80 Knauer, 1995, 31.
81 BESTERMÖLLER, 2000, 257.


	Noch einmal : worauf sollen wir hören? : Zu Gerhard Beestermöllers "Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers"

