Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Sensus communis - ein "Vermoégen"? : Quasi-anthropologische und
hermeneutische Aspekte in John Rawls' Sozialethik

Autor: Wils, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-PIERRE WILS

Sensus communis — ein «Vermogen»?

Quasi-anthropologische und hermeneutische Aspekte
in John Rawls’ Sozialethik™

Die Moralphilosophie John Rawls’ wird oft als eine rein kontraktualisti-
sche und konstruktivistische Theorie der Gerechtigkeit betrachtet. Es ist
auffillig, daB zentrale Aspekte seines Denkens, vor allem die quasi-an-
thropologischen und hermeneutischen Annahmen, nur selten die ithnen
gebiihrende Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Nach einer kurzen Be-
griffsbestimmung des «common sense» (sensus communis) soll die wich-
tige Rolle dieses angeblichen «Vermégens» und des mit ihm verbunde-
nen «sense of justice» in der Theorie-Anlage von Rawls aufgezeigt wer-
den. Im Rahmen des jiingsten Werkes, The Law of Peoples, wird vor allem

auf die hermeneutische Funktion des «common sense» hingewiesen.

L. Zur Rekonstruktion des «sensus communisy

Bereits diese Konzentration auf einen semantischen Kern geht mit er-
heblichen Schwierigkeiten einher, denn es stellt sich sogar die Frage, wor-
auf wir uns hier konzentrieren sollten. M. a. W., die Referenz des Be-
griffs «Gemeinsinn» ist in hohem Mafle unklar. Aus diesem Grund er-
scheint es naheliegend, sich zunichst induktiv und entlang des Leitfa-
dens der Begriffsgeschichte dem Gehalt des Begriffs zu nihern. Vor-
sichtshalber und gleichsam als Raster kénnte man in jedem Falle drei
Bedeutungsschichten unterscheiden: die auf Aristoteles zuriickgehende
erkenntnistheoretisch und wahrnehmungspsychologisch ausgerichtete
Tradition, die argumentationstheoretisch und anti-skeptizistische Tradi-
tion und die soziale und moralische Tradition. Wie wir sehen werden,
lassen sich die Grenzen zwischen diesen verschiedenen Schichten kei-
neswegs sauber ziehen.

* Gastvorlesung im Rahmen des Vorlesungszyklus «Fundamentalethik» an der Uni-
versitit Freiburg Schweiz am 17. 05. 2001.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 433

In der aristotelisch-stoischen Tradition bildet der sensus communis —
einer herkdmmlichen Interpretation zufolge — nimlich ein Vermogen,
worin unterschiedliche Aspekte zusammengefal3t werden. Es ist der Ort
sogenannter «primiren» Einsichten, die den Menschen mit einem gleich-
sam natiirlichen, obzwar nur impliziten und vorreflexiven Wahrheitsbe-
zug ausstatten. Dieses Vermogen hat dariiber hinaus eine sozial-ethische
Komponente: Es gestattet dem Menschen, sowohl soziales Verhalten an
den Tag zu legen als auch ein Wissen dariiber zu entwickeln, was dem
gemeinen Nutzen dienlich ist. Der sensus communis besitzt also eine
motivationale und eine kognitive Seite. Dariiber hinaus reklamiert die
aristotelisch-scholastische Tradition noch eine weitere Bedeutung — den
psychologisch-epistemologischen Aspekt einer Gegenstandskonstitution
durch die Sinne: die «kxowv aicOnoigy als ein «gemeinsames Wahrneh-
mungsvermogen». Der bereits erwihnten herkommlichen Interpretation
zufolge vereinheitlicht oder synthetisiert es die verschiedenen Informa-
tionen, welche von den Sinnen herbeigeschafft werden und vergleicht
deren Gegenstinde.

Die mittelalterliche Seelenlehre lokalisierte den sensus communis im
Gehirn und schrieb dem Vermégen eine Art von Apperzeption zu — die
Fihigkeit, die Einheit des Gegenstandes von seinen sinnlichen Attribu-
ten zu unterscheiden. Unterstellt wird dabei ein implizites «Wissen», ein
BewuBtsein um die Differenz der Attribute von threm «Trigem. Indem
die Attribute miteinander verglichen werden, entsteht das Wissen um
den Gegenstand, dessen Attribute sie sind. Die Titigkeit des Verglei-
chens, basierend auf dem Wissen «um» die Attribute, «konstituiert» ge- -
wissermallen den Gegenstand.! Aber dies alles gehort lediglich zu einer
philosophischen Traditionsbildung, deren Tragfihigkeit alles andere als
gesichert ist.

Im Lichte der vorhin gemachten Bemerkungen hinsichtlich der pro-
blematischen Referenz des Begriffs mull diese kurze Synopsis nimlich
genauer angeschaut und — dies sei bereits vorweggenommen — in etlichen
Punkten problematisiert werden. Entscheidend diirfte die Beantwortung
der Frage sein, inwiefern Aristoteles als autoritativer Bezugspunkt der
genannten Tradition tatsichlich eine sachliche Basis fiir die von ihr be-
haupteten Komponenten des sensus communis darstellt. In seiner groB3-
angelegten Untersuchung tber Aisthesis? hat Wolfgang Welsch nimlich
ernste Bedenken gegen die Auslegungstradition erhoben. '

! Vgl. Jos DECORTE, «Naar Zijn beeld en gelijkenis: de ziel», in: De Mitteleeuwse
ideeénwereld 1000-1300, Ed. M. Stoffers, Heerlen-Hilversum 1994, 201-232, S. 209.

2 Wolfgang WELSCH, Aisthesis. Grundziige und Perspektiven der Aristotelischen
Sinneslehre, Stuttgart 1987.



434 Sensus communis — ein «Vermogen»?

Im Zentrum seiner Abhandlung steht die beriihmte Stelle aus De
anima 11, 6, worin die Rede ist von den «xoivé aicBnté» — den «gemein-
samen Sinnesgegenstinden»® In seinen eindrucksvollen Analysen hat
Welsch meines Erachtens zeigen konnen, daB das «xoivov» lediglich die
Bedeutung eines Gemeinsamen hat, das den verschiedenen Sinnen bei
der Objektwahrnehmung zukommt. Aber dieses Gemeinsame betrifft ei-
ne Objekt-Ontologie. Die genannten Kategorien beziehen sich nimlich
auf Objekte bzw. auf Angaben von Ko6rperverhiltnissen, die von einer
Vielzahl von Sinnen gemeinsam wahrgenommen werden. Was Aristote-
les demnach wirklich thematisiert, ist nicht ein spezifischer, zusitzlicher
Sinn, sondern ein Verhiltnis der Sinne zueinander im Rahmen ihres Ge-
genstandsbezugs. «Kowa sind prinzipiell Kérperverhalte »*

Die Stelle, worauf die Tradition sich vor allem berufen hat, ist De
anima 111 1, 425 a 27. Dort heillt es: «Fiir die gemeinsamen Objekte ha-
ben wir bereits einen gemeinsamen Sinn (aic8nowv xowviv)». Allerdings
fingt der entsprechende Abschnitt bereits mit einem Satz an, der jeder
Interpretation, die auf einen spezifischen Gemeinsinn hinweisen mochte,
vollig entgegensteht: «Es kann jedoch auch kein eigenes Wahrnehmungs-
organ fiir die gemeinsamen Wahrnehmungsobjekte geben, die wir mit je-
dem einzelnen Sinn akzidentell (kot& copPepnxodg) wahrnehmen wie Be-
wegung, Ruhe, Gestalt, Gro8e, Zahl, Eins.»* «Akzidentell» heiBt hier, da83
der einzelne Sinn als solcher zwar auf den ihn betreffenden Wahrneh-
mungsaspekt eines Objekts gerichtet ist, auf die Korperverhiltnisse des
jeweiligen Objekts aber nur «nebenbei» gerichtet ist. Die «Korperver-
halte» oder die «xowd» der Wahrnehmung werden von den einzelnen
Sinnen wahrgenommen, allerdings nur «akzidentell». Gemeinsam mit der
Wahrnehmung der spezifischen Sinne werden die Korperverhalte oder
die «xowvow perzipiert: Die «aio8noig kowvip ist nichts anderes als die mit
den Einzelsinnen, allerdings akzidentell erfolgende Wahrnehmung der
«Korperverhalte», der Wahrnehmungsobjekte.

Die daran anschlieBende Frage, was nun die Sinne daran hindert,
auseinanderzufallen, wird von Aristoteles beantwortet, indem auf eine
«Sinneseinheit» zuriickgegriffen wird, die allerdings nichts mit einem
«Gemeinsinn» zu tun hat. Die «Sinneseinheit» oder die «Einheit der Sin-
nesvermogen» wird bei Aristoteles in De sensu 7, 449a 5—20 abgehandelt.
Von zentraler Wichtigkeit ist hier die Auskunft, daB die gleichzeitige
Wahrnehmung von heterogenen Qualititen wie «stil» und «weiB», die fiir

3 De anima 11 6, 418a, 15-20 (Ubet die Seele, Griech.-Deutsch, Hamburg 1995).
4 WELSCH, Alisthesis, op. cit. (s. Anm. 2), S. 271.
5 De anima 111 1, 425a 14.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 435

sich genommen einem spezifischen Sinn, hier dem Geschmack und dem
Sehen, zugeordnet sind, nur deshalb mdglich ist, weil eine «Einheit des
Sinnesvermdogens» (1o aioBntikov pépog) existiert. Man kann dann schluB3-
folgern, daB} die einzelnen Sinne, wie Welsch sagt, «Funktionsweisen des
einen und selben Sinnesvermdgens»’ sind. Von allergroBter Bedeutung
ist bereits die Auskunft, daB Aristoteles keinen Zusatzsinn kennt, den
man «sensus communis» nennen koénnte, sondern lediglich eine funktio-
nelle Wahrnehmungseinheit.?

Das Ergebnis der erkenntnistheoretischen und wahrnehmungspsy-
chologischen Lektiire des sensus communis ist also in gewisser Hinsicht
enttiuschend. Zumindest findet man keine Bestitigung fiir eine substan-
tielle Vermogenstheorie. Es gibt, wie bereits angedeutet, keinen Zusatz-
sinn. Die Sinne sind offenbar synthetisch-funktional miteinander verwo-
ben. Man konnte also lediglich von einer funktionalen Einheit der Sinne
sprechen, einem intersensorischen Bezug, wodurch die verschiedenen
Wahrnehmungen synthetisiert werden. In diesem Zusammenhang scheint
es mir sinnvoll, einen groBeren zeitlichen Sprung zu machen und uns auf
die Anfinge der argumentationstheoretisch-antiskeptischen und sozial-
ethischen Deutung zu beziehen.

Allerdings sind die sinnestheoretischen Ubetrlegungen nun nicht
ginzlich vergessen. Bezeichnenderweise wird bei Shaftesbury, in der be-
rihmten Abhandlung Sensus communis: Ein Versuch siber die Freibeit von
Wity und Launé® der Gemeinsinn als ein isthetisches Vermdogen einge-
fihrt. Hier ist der Gegner die skeptische Philosophie’, die alles in Zwei-
fel zieht, auch unsere «natiirliche Redlichkeit und Gerechtigkeit» (natural -
Faith and Justice), wobei Shaftesbury dem Eiferer dieser radikalen Auf-
klirung gewissermallen einen performativen Widerspruch attestiert. Denn
weshalb sollte man einen solchen Uberzeugungseifer an den Tag legen,
wenn nicht eine «Sorge um uns» (concern for Us) und ein «natiirliches
Wohlwollen» (natural Affection), also etwas Gemeinsames unterstellt wer-

6 De sensu 7, 449a 8-9 (De sensu and De memoria, ed. G.R.T. Ross, New York
1973, S. 96).

T WELSCH, Aisthesis, op. et. (s. Anm. 2), S. 324,

8 Vgl. Friedo RICKEN, Probleme der Aristotelischen Wahrnehmungslehre, in:
Philosophische Rundschan 1991 (38), Heft 3, S. 209-225. ,

? Anthony ASHLEY COOPER, Earl of Shaftesbury, Sensus communis: An Essay on
the Freedom of Wit and Humor, in: Standard Edition (engl.-deutsch), Aesthetics I, 3,
hrsg. von W. Benda u.a., Stuttgart 1992, S. 14-129.

10 Zur Geschichte des neuzeitlichen Skeptizismus siehe: Richard H. POPKIN, The

History of Scepticism from Erasmus to Spinoza, Berkeley-Los Angeles-London 1984
(1960).



436 Sensus communis — ein «Vermogen»?

den kann." Auch die «skeptische Art des Witzes» wird dadurch zum in-
direkten Beweis dafiir, da} deren Protagonisten «hre Liebe zur Gesell-
schaft» und «Humanitit und Gemeinsinn» nicht wegrisonieren lassen.!?
Aber was /s nun der Gemeinsinn? Er ist «der Sinn fir das 6ffentliche
Wohl und das gemeinsame Interesse; Liebe zum Gemeinwesen oder zur
Gesellschaft, natiirliches Wohlwollen, Menschenliebe, Zuvorkommen-
heit oder jene Art biirgerlicher Gesinnung, welche aus dem rechten Sinn
fir die gemeinsamen Rechte der Menschheit und der naturgegebenen
Gleichheit erwichst, die unter den Geschopfen der gleichen Gattung
anzutreffen ist.»!?

Im wesentlichen ist der «common sense» in dieser Deutung ein so-
zial-ethisches Vermégen egalitirer Ausrichtung, eine Anlage demokrati-
scher Natur. Shaftesbury ist der Meinung, dal} dieses Vermogen bereits
im Naturzustand (the State of Natur) vorhanden gewesen sei — als ur-
springliches «Gefiihl» fiir das Gemeinschaftliche. Dies hat verschiedene
Implikationen. Im Hinblick auf den Status ethischer Urteile gilt, daB die-
se letztlich nicht auf Konvention oder Ubereinkunft gepropft, sondern
natiirlich und «substantiell» (substantial) ausgerichtet sind. Was die Be-
grindung jener Urteile betrifft, hat die Natiirlichkeit ihres Ursprungs zur
Folge, da} es im Zweifelsfall immer sinnvoll ist, am «allgemeinen Men-
schenverstand festzuhalten»!*, Und was die Genese dieser Urteile be-
trifft, sind sie das Resultat einer ethisch-isthetischen Gesinnung, einer
Sensibilitit fur die Orte, wo sie uns gleichsam ad oculos demonstriert
werden: «Das den Dingen innewohnende Venustum, das Honestum, das
Decorum wird sich einen Weg erzwingen.»'®

In der Philosophie von Thomas Reid und der Tradition der Schotti-
schen Realisten gehort die Verteidigung des «common sense» ebenfalls
zur wichtigsten Waffe gegen den Skeptizismus.' Zuriickgegriffen wird in
diesem Zusammenhang auf einen nativistischen epistemischen Input, al-
so auf ein urspringliches Vermogen, worin selbstevidente und unkor-
rumpierbare erste Prinzipien enthalten sind. Elementares Urteilen ist et-

" Sensus communis: An Essay on the Freedom of Wit and Humor, op. . (s.
Anm. 9), S. 59.

12 Ibid. S. 65.

B Ibid. 8. 11.

" Ibid. S. 107.

3 Ibid. 8. 117.

16 In der angelsichsischen Philosophie reicht diese Verteidigung des Common
Sense bis zu George Edward Moore. Vgl. «A Defense of Common Sense», in: Philoso-
phical Papers, London-New York 1959, 32-59; «The Conception of Reality» , in: Phi-
losophical Studies, London 1922, 197-219.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 437

was, worin «every man is a competent judge» und «to judge of first prin-
ciples, requires no more than a sound mind free from prejudice»'’. Was
den ersten Prinzipien widerspricht, ist «not only false but absurd», und
aus diesem Grund ist immer «a proof ad absurdum» méglich.'”® Auch im
Bereich moralischen Urteilens existieren solche Prinzipien, deren Exi-
stenz nicht sinnvoll bezweifelt werden kann. Wenn dies dennoch ge-
schieht, bliebt immer noch die Méglichkeit, an das «Tribunal des com-
mon sense» zu appellieren.!’” SchlieBlich bleibt, wie Reid in seinem Inguzry
into the Human Mind on the Principles of Common Sense betont, nichts ande-
res iibrig: «Philosophy has no other root but the principles of Common
Sense»?.

Reid setzt in moralischen Angelegenheiten also einen Kanon von
evidenten ersten Prinzipien voraus, die keinerlei Deduktion oder Bewei-
ses bediirfen, sondern im Grunde vernunftgegeben und Ausdruck eines
moralischen Vermogens, eines «moral sense» oder eines «Vermdgens»
(faculty) sind.?!

Fiir Kant hat der Gemeinsinn (vor allem) eine dsthetische Funktion.
Wie Josef Friichtl hervorhebt, wird das Gemeinsinn-Konzept Kants auf
exemplarische Art und Weise im Kontext der Moglichkeitsbedingungen
des dsthetischen Urteils entwickelt. Die argumentationstheoretischen, die
erkenntnistheoretischen und vermégenspychologischen sowie die sozial-
ethischen Aspekte kommen hier — Friichtl zufolge — alle zur Geltung.
Argumentationstheoretisch steht vor allem der exemplarische Charakter
eines Kunstwerks im Zentrum: das isthetische Urteil hat immer eine
demonstrative Komponente, weil es sich nicht ohne den Bezug auf ein
musterhaft giltiges Kunstwerk begriinden 1i8t.?2 Die eigentiimliche Mo-
dalitit eines Geschmacksurteils, nimlich seine «Notwendigkeit», hingt
unmittelbar mit dieser Musterhaftigkeit des Gegenstandes zusammen.

Der Gemeinsinn hat aber bei Kant vor allem eine erkenntnistheore-
tische Signatur. In der Kritik der Urteilskraft wird der Gemeinsinn als eine
notwendige Bedingung des Geschmacksurzeils eingefithrt. Denn im Un-

7 Thomas REID, «Essays on the intellectual Powers», in: Tnquiry and Essays, Eds.:
K. LEHRER/R. BEIANBLOSSOM, Indianapolis 1975, 127-295, S. 259.

18 Ibid. 261. «That the thoughts of which I am conscious, are the thoughts of a
being which I call MYSELF, my MIND, my PERSON» (S. 269), ist eines von diesen
Prinzipien.

19 «Essays on the active Powers», in: Inquiry and Essays, gp. cit., 297-368, S. 352.

2 Ibid. 2-125, S. 7.

2 Essays on the active Powers, gp. ait. (s. Anm. 19), S. 322.

2 K ANT, Kritik der Urteilskraft, hrsg. von Karl VORLANDER, Hamburg 1974, § 46
(182), S. 161.



438 Sensus communis — ein «Vermogen»?

terschied zu den Erkenntnisurteilen, die auf einem objektiven Prinzip
beruhen und «unbedingte Notwendigkeit» erheischen, aber auch im Un-
terschied zu dem «Sinnengeschmack», der auf keinerlei Notwendigkeit
Anspruch erheben kann, beruhen Geschmacksurteile gleichsam auf ei-
nem zwischen diesen Polen gelagerten epistemischen Bereich. «Also
miissen sie ein subjektives Prinzip haben, welches nur durch Gefiihl und
nicht durch Begriffe, doch aber allgemeingiiltig bestimme, was gefalle
oder miBfalle. Ein solches Prinzip aber konnte nur als ein Gemeinsinn
angesehen werden.»?

Im Bereich des Erkennens und Urteilens spielt die Mitteilbarkeit —
«samt der Uberzeugung, die sie [die Erkenntnisse und die Urteile; J.-P.
Wils] begleitet» — eine wichtige Rolle, «denn sonst kime ihnen keine
Ubereinstimmung mit dem Objekt zu». Insofern aber isthetische Urteile
lediglich subjektiv sind und auf das «Gefiihl» des wahrnehmenden Sub-
jekts bezogen sind, mul} «die allgemeine Mitteilbarkeit des Gefiihls», so
sie moglich sein sollte, ein besonderes Vermogen voraussetzen — «einen
Gemeinsinny. Allerdings ist die Rede von einem «Vermégen» nicht un-
problematisch. Kant selbst fligt sofort hinzu, daB hier keine «psychologi-
sche(n) Beobachtungen» unterstellt werden, sondern lediglich eine tran-
szendentale Voraussetzung, «die notwendige Bedingung der allgemeinen
Mitteilbarkeit», gemacht werde.

Was nun die Quelle der Geschmacksurteile betrifft, sind diese auf
dem «Gefiihl» gegriindet. Dieses aber kann kein «Privatgefiihl» sein, wie
Kant sagt, denn dann wiren sowohl die Mitteilbarkeit als auch der An-
spruch auf Richtigkeit des dsthetischen Urteils unmoglich. Es handelt
sich also um ein «gemeinschaftliches» Gefiihl. Erneut hebt Kant hertvor,
daB es sich beim Geschmacksurteil nicht um ein empirisches Datum
handelt, sondern um eine «blofB idealische Norm.»?* «Diese unbestimmte
Norm eines Gemeinsinns wird von uns wirklich vorausgesetzt; das be-
weist unsere Anmaflung, Geschmacksurteile zu fillen.»»

Der Gemeinsinn ist also — bis auf weiteres — nichts anderes als eine
Unterstellung im Gefolge der Zumutung, einem Geschmacksurteil zu-
stimmen zu sollen. Ein sensus communis wird also lediglich vorausge-
setzt. Wenn von der «Mitteilbarkeit» des Geschmacksurteils die Rede ist,
wird also ein Kriterium jeder Erkenntnis genannt, das im Falle istheti-
schen Urteilens eine Gefiihlskomponente hat — den sensus communis.
Was aber noch fehlt, ist die Antwort auf die Frage, wie sichergestellt

B Ibid. § 20 (64), S. 79f.
2 Ibid. § 22 (67), S. 81.
B Ibid. § 22 (67-68), S. 82. Hervorhebung von mir, J.-P. Wils.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 439

werden kann, dal3 die Mitteilbarkeit nun auch wirklich eine Kommunika-
tion iiber etwas Gemeinsames darstellt. Wir verfiigen bis jetzt zwar tber
eine Voraussetzung (mit einer unbestimmten Ontologie), iiber ein Kirite-
rium und einen «Bestimmungsgrund»® (Mitteilbarkeit des Gefiihls), iiber
den Gedanken einer normativen Erwartung (idealische Norm), aber
noch nicht iiber eine Einsicht in die Funktionsweise der Genese eines
asthetischen Urteils. Wie sieht also die Praxis sthetischen Urteils aus?

«Unter dem sensus communis aber muB3 man die Idee eines gemeinschaft-
lichen Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermogens verstehen, welches in sei-
ner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes anderen in Gedanken (a priori)
Riicksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein
Urteil zu halten und dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven
Privatbedingungen, welche leicht fiir objektiv gehalten werden konnten,
auf das Urteil nachteiligen EinfluB haben wiirde. Dieses geschieht nun
dadurch, daBl man sein Urteil an andere nicht sowohl wirkliche, als viel-
mehr bloB mogliche Urteile halt und sich in die Stelle jedes anderen ver-
setzt, indem man bloB von den Beschrinkungen, die unserer eigenen Be-
urteilung zufilligerweise anhingen, abstrahiert.»?’

In diesem komplexen Bedeutungshorizont des sensus communis sei des-
halb das Element des «Vergleichens» hervorgehoben, das bereits in der
anfangs erwihnten Tradition eine wichtige Rolle spielt. Der Gemeinsinn
ist offenbar ein Vermogen des Aspekt-Vergleichs, die kognitive Fihigkeit
eines Standpunkt-Wechsels, der die potentielle Fremdheit des Urteils des
Andern zuriickbezieht auf den eigenen Erkenntnisort. Sobald wir diesen
Aspekt des Vergleichens in einen sozial-ethischen Kontext transformie-
ren, worin der sensus communis immer eine prominente Bedeutung be-
sal}, stoBen wir auf das Vermogen der Gegenseitigkeit. Modern ausge-
driickt: Der sensus communis enthilt die Struktur der Reziprozitit.

Auf den (virtuellen) Dialog der Standpunkte geht Kant auch im Zu-
sammenhang mit dem (aus den epistemologischen Gefilden verbannten)
«gemeinen Menschenverstand» ein. Dessen Maximen lauten: «1. Selbst-
denken. 2. An der Stelle jedes Anderen denken. 3. Jederzeit mit sich ein-
stimmig denken.»”® Interessant ist die zweite Maxime, die Kant auch die
Maxime der «erweiterten Denkungsart» nennt. Es handelt sich hier um
die Fihigkeit eines Urteilenden, der «aus einem allgemeinen Standpunkte
(den er nur dadurch bestimmen kann, daB er sich in den Standpunkt an-
derer versetzt) iiber sein eigenes Urteil reflektiert.»® Dies kommt der

% Ibid. § 1 (4), S. 39.

7 Ibid. § 40 (157), S. 144f.
B Ibid. § 40 (158), S. 145.
® Ibid. § 40 (159), S 146.



440 Sensus communis — ein «Vermogen»?

Grundfigur der ethischen Kiriteriologie, nimlich der Verallgemeinerung
der eigenen Maxime, sehr entgegen.

An dieser Stelle 1st nun auch die dritte Komponente — die sozial-
ethische — anschluB3fihig, denn die Mitteilbarkeit als das qualitative Merk-
mal der «erweiterten Denkungsart» hat auch eine moralische Implika-
tion.® «An der Stelle eines jeden Anderen denken» kann immerhin als
eine «Maxime» aufgefaBBt werden, welche dem Kantschen Moralkriterium
— dem der Verallgemeinerbarkeit — duBerst nahe kommt. Allerdings ist
noch ein weiterer moralisch relevanter Aspekt mit dem sensus communis
verbunden: der der Urteilskraft. Allerdings weist Kant immer wieder dar-
auf hin, daf} die Moralphilosophie sich vor einer Kontamination mit Em-
pirie und Erfahrung hiiten solle. Sie wird deshalb nur als «reine» Urteils-
kraft bezeichnet, die — angeblich unabhingig von Erfahrung — das Sitten-
gesetzt selber dargestellt, den «Typus des Sittengesetzes». Im Grunde
wird hier der Test der Verallgemeinerung durch den Verstand lediglich
vollzogen.?!

In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht hatte Kant aber noch
einen anderen Aspekt des «gemeinen Menschenverstandes» hervorge-
hoben, den einer spezifischen Urteilskraft: Menschen, die iber Gemein-
sinn (sensus communis) verfiigen, «sind der Regeln Kundige in Fillen
der Anwendung (in concreto)». Dieser Verstand ist der «gesunde Men-
schenverstand (bon sens)». Kant spricht in diesem Zusammenhang auch
von einem «logischen Takt», «wo die Uberlegung den Gegenstand sich
auf vielerlei Seiten vorstellig macht und ein richtiges Resultat heraus-
bringt.» Freilich handelt es sich hier jeweils nur um einen «Gegenstand
der Erfahrung», wobei die diesbeziiglichen Urteile «durch Versuch und
Erfolg kontinuierlich bewihret werden»2. Hier ist also eine «Urteilskrafty
am Werke — «das Vermogen, das Besondere, sofern es ein Fall dieser Re-
gel ist, aufzufinden»® —, welche empirisch-pragmatische Fortschritte bei
der Gegenstandsbehandlung macht. Man kann auch diese Urteilskraft ei-
ne empirisch-praktische Urteilskraft nennen.

Obzwar sie hier auf die Alltagspraxis eingeschrinkt wird, kann man
ithrer Behandlung einen weiteren wichtigen Hinweis auf die Rolle des
sensus communis entnehmen. Vorsichtig ausgedriickt: Der sensus com-
munis ist ein moralanaloges Vermogen, das bei Kant — je nach Nihe zur

% Josef FRUCHTL, Asthetische Erfahrung und moralisches Urteil Eine
Rehabilitierung, Frankfurt a.M. 1996, S. 454.

3 Kritik der praktischen Vernunft, Ed. VORLANDER, Hamburg 1974 (119), S. 79.

32 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Werkausgabe Bd. XII, Ed. WEI-
SCHEDEL, Frankfurt a.M. 1980, 396-690, S. 423f.

% Ibid. 8. 509.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 441

Transzendentalphilosophie bzw. je nach Ferne zur Erfahrung — unter-
schiedliche isthetische, moralische und alltagspraktische Bestandteile hat.
Was die Moralbezogenheit dieses sensus communis betrifft, gilt Fol-
gendes: Nicht wie in der common-sense-Tradition ist der Gemeinsinn
ein Reservoir transhistorischen ethischen Wissens**, aber immerhin bil-
ligt Kant ithm zu, iiber die Kompetenz der Verallgemeinerungsfihigkeit
quasi-naturaliter zu verfiigen. Aber auch nicht wie in den streng trans-
zendentalphilosophischen Partien der Moralphilosophie wird die prakti-
sche Urteilskraft auf Regeldemonstration restringiert, sondern in ihrer
Verbindung mit dem sensus communis als «gemeinem Menschenver-
stand» wird ihr die Fihigkeit zur anwendungsbezogenen Konkretisierung
des moralischen Gesetzes zugebilligt — zur Applikation.

In unserer Rekonstruktion haben wir mittlerweile zwei Elemente der
Kantschen Moralphilosophie hervorgehoben, die man ebenso in seiner
Thematisierung des Gemeinsinns wiederfindet. Die Fahigkeit zur Verall-
gemeinerung, freilich wesentlich verbunden mit dem Gedanken der «Mit-
teilbarkeity, gehort ebenso zum sensus communis wie die Fihigkeit zur
Regelanwendung. Und ebenso wie Kant neben dem rein moralphiloso-
phischen Test der Verallgemeinerungsfihigkeit der Maxime und der idea-
len Mitteilbarkeit eine dem gemeinen Verstand eigene «erweiterte Den-
kungsart» kennt, hat auch die «praktische Urteilskraft» eine «reine» und
eine erfahrungsbezogene, auf die Situation und den Einzelfall realiter
bezogene Urteilskraft, die an den sensus communis gebunden ist. Man
koénnte es auch so ausdriicken: Der Fall dient hier nicht der apriorischen
Demonstration der Gesetzesallgemeinheit, indem er als «Typus» aufge-
faBt wird, sondern der «erfahrungsgeschirften» Inkarnation des morali-
schen Gesetzes in einem konkreten Anwendungsfall. Freilich gilt auch
hier zu bedenken, daB die Schwankungen zwischen einer reinen Urteils-
kraft und einer empirisch-praktischen Urteilskraft wiederkehren in der
Gegeniiberstellung eines «sensus communis aestheticus» und eines «sen-
sus communis logicus» — und so wire zu erginzen — «sive practicusy.

Riickblickend auf die Geschichte des sensus communis it sich
festhalten: Am schwersten zu verteidigen scheint ausgerechnet jenes
Verstindnis, das in der philosophisch-theologischen Tradition am wirk-
michtigsten war: das eines Zusatzsinnes. Gerade hieraus haben sich auch
all jene Uberlegungen gespeist, die auf ein Vermégen in einem substanti-
ell-anthropologischen Sinne gesetzt haben. Die anti-skeptische Tradition

3 Hans Georg GADAMER spricht zu Recht davon, der Begriff des «sensus com-
munis» habe «einen naturrechtlichen Klang». Vgl. Wahrheit und Methode, Tiibingen
1960, S. 19.



442 Sensus communis — ein «Vermogen»?

etwa hat in ihren naturrechtlich eingefirbten Anliegen auf ein solches
Vermégen zuriickgegriffen. Dennoch lassen sich auch Zusammenhinge
feststellen. Die genuin-aristotelische Funktionseinheit der Sinne kann zu
den wahrnehmungspsychologischen Voraussetzungen des isthetischen
Urteils gerechnet werden. Die argumentationstheoretisch-antiskepkti-
schen Aspekte bilden gleichsam eine naturrechtliche Vorstufe zu den
von Kant epistemologisch und kriteriologisch angeschirften Bedingun-
gen des ethischen Urteils. Aus ihnen gehen die intersubjektivititstheore-
tischen Uberlegungen zu Reziprozitit und Kommunikation, zum Stand-
punktwechsel und zur Urteilskraft als einer applikativen Fihigkeit, All-
gemeines und Situatives im Sinne einer hermeneuntischen Regelanwendung
zu vermitteln, hervor.

Die Redeweise von einem «Vermdgen» ist also nur schwer zu vertei-
digen. Eine solche Auffassung wire — zumal im heutigen moralphiloso-
phischen Diskurs — schwerwiegend und voraussetzungstreich. Thre Be-
grindung im anthropologie-abstinenten Gelinde kontemporiren Den-
kens diirfte kaum moglich sein. Aber die gesamte alteuropiische Tradi-
tion* unterstellte mit groBer Selbstverstindlichkeit, dal die Strukturen
basalen Wissens, sowohl in theoretischer als auch in praktisch-ethischer
Hinsicht, ein quasi-natiirliches und von daher auch geteiltes, humanes —
sprich anthropologisches — Fundament besitzen

Um der Operationabilitit und der analytischen Ergiebigkeit willen
wird es sich aber als angemessener erweisen, statt von Gemeinsinn hiu-
fig von «Gerechtigkeitssinn» zu sprechen. Die alteuropiischen Hypothe-
ken lassen sich dann leichter abtragen. Der Gemeinsinn bzw. der Ge-
rechtigkeitssinn soll demnach nicht in einer riickwirtsgerichteten Bewe-
gung anthropologisiert werden, nachdem ihm analytisch und konzeptio-
nell fiir diesen Anspruch zu wenig abgewonnen werden konnte. An de-
korativen Kategorien fehlt es nicht gerade im moraltheoretischen Dis-
kurs der Gegenwart. Insofern wir aber einige Strukturen am Gemeinsinn
beschreiben konnen, die in gewisser Weise unhintergehbar sind, erlauben
wir uns, das solchermafen abgeschlankte Pridikat «anthropologisch» wei-
terhin zu verwenden. Damit hat sich bereits eine Differenzierung zwi-
schen zwei Konzepten von Gemeinsinn in unsere Betrachtungweise ein-
geschlichen. Nennen wir sie der Einfachkeit halber ein «starkes» und ein
«schwaches» Konzept.

Ein «starkes» Konzept wire ein solches, das eine swbstantielle Auffas-
sung beziglich Kontext und Gehalt von gemeinsinn-orientiertem Ver-

3 Diese Tradition endet in den nach-hegelschen Philosophien, vor allem in der
Philosophie Friedrich Nietzsches.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 443

halten hegt. Der Kontext einer solchen substantiellen Auffassung wird
heute vor allem vor dem Hintergrund eines bestimmten Gesellschafts-
modells oder eines bestimmten politischen Ordnungsmodells gebildet.
Der Gehalt des «starken» Konzepts besteht aus einem Kanon von zen-
tralen Werten, die mit sozialer Bindekraft ausgestattet sind, bzw. aus ei-
nem kleinen Kodex sozialethischer Grundnormen. Das «schwache» Kon-
zept enthalt sich solcher anspruchsvollen Annahmen, ohne dafl dadurch
iiber die Moglichkeit und die Angemessenheit solcher Annahmen im De-
tail bereits entschieden ist.

Das «schwache» Konzept konnte man auch transgendental nennen. Es
bemiiht sich, die Bedingung der Méglichkeit sozial-orientierten Verhal-
tens aus einigen wenigen elementaren «quasi-anthropologischen» Grun-
delementen herzuleiten. Das «schwache» Konzept begibt sich auf die Su-
che nach einigen formalen Merkmalen gemeinsinn-orientierten Handelns.
Statt einer inhaltlichen Durchbuchstabierung des sensus communis wid-
met es sich der Beschreibung der elementaren Struktur des unterstellten
Vermégens im Kontext gehaltvoller Theorien der Gerechtigkeit. Dabet
gehen wir von zwei notwendigen, wenn auch nicht bereits hinreichenden
Bedingungen aus: erstens von dem Strukturdatum des «Gemeinen» bzw.
«Gemeinsamen» und zweitens von der «Titigkeit des Vergleichens» im
Sinne der «Standpunktiibernahmen».

II. «Common sense» und «sense of justicen:
Stationen u einer hermeneutischen Sogialphilosophie

Bereits in der frithen Theorie der Gerechtigkeit hatte Rawls auf ein Vermo-
gen des Menschen rekurriert, das er «Gerechtigkeitssinn» nannte. Man
konnte es identifizieren mit dem «Gemeinsinn» (sensus communis), denn
Rawls stellt es ausdriicklich in die Tradition des «common sense». Ohne
diesen «Gerechtigkeitssinn» besille der ProzeB wohlerwogenen Urteilens
kein lebensweltliches Fundament. Die Theorie der Gerechtigkeit sei so-
gar, so Rawls, «eine Theorie der moralischen Gefiihle [...], sie legt die
Grundsitze dar, denen unsere moralischen Fihigkeiten folgen, oder ge-
nauer: unser Gerechtigkeitssinn.»*® Gleichwohl wird die Analyse des Ge-
rechtigkeitssinns nicht auf die Anthropologie abgewilzt, sondern auf den
Zustand des Uberlegungs-Gleichgewichts bezogen: Wer wissen will, was
der «Sinn fiir Gerechtigkeit» beinhaltet, sollte die Urteile im «Uberle-
gungs-Gleichgewicht» priifen.’’

% Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 1979, S. 70.
37 Ibid. S. 68.



444 Sensus communis — ein «Vermogen»?

Die Praxis der Herstellung dieses Uberlegungs-Gleichgewichts kann
man durchaus auffassen als eine Titigkeit des Vergleichens bzw. der An-
gleichung nicht nur der vorhandenen eigenen Uberzeugungen mit jenen,
die als Grundsitze oder Prinzipien im Verfahren konstruiert werden, son-
dern auch als Vergleich und Angleichung der verschiedenen Standpunkte
der am Verfahren Beteiligten. Ein formales Merkmal des sensus com-
munis ist damit realisiert. Aber was 1Bt sich genauer iiber diesen Ge-
rechtigkeitssinn sagen?

Rawls vermeidet es, den Gerechtigkeitssinn in der anthropologischen
Topologie moralischer Anlagen zu situieren. Der «sense of justice» hat
vielmehr moralpsychologische und somit auch moralgenetische Bedin-
gungen. Dennoch wire es gerechtfertigt, zumindest von einem «quasi-
anthropologischen» Vermdgen zu sprechen. Rawls unterscheidet in die-
sem Zusammenhang zwischen einer «autorititsorientierten», einer «grup-
penorientierten» und einer «grundsatzorientierten Moralitits. Gerechtig-
keitsgrundsitze liegen zwar bereits in einer «gruppenorientierten» Mo-
ralitit vor, denn diese verfiigt schon iiber die Idee der Gleichheit. Aber
erst in einer grundsatzorientierten Moralitit, also dort, wo Grundsitze
(der Gerechtigkeit) zum Habitus der Adressaten geworden sind, kann
von einem «Gerechtigkeitssinny» die Rede sein.

Nicht schon die (gruppenorientierten) «Gemeinschaftsgefiihle»’,
sondern allererst das Verstehen der Gerechtigkeitsprinzipien bewirkt al-
so das Eunistehen eines Gerechtigkeitssinnes. Hermeneutisch betrachtet
hat der Gerechtigkeitssinn eine Genese — er ist das Ergebnis der Exis-
tenz im gehaltvollen moralisch-politischen Horizont einer konkreten
Lebensform. Aber ebenso ist der Sinn fiir Gerechtigkeit auf die kognitive
Internalisierung von Gerechtigkeitsproblemen verwiesen und auf die ko-
gnitive Explikation der zu ihrer Losung anstehenden Prinzipien bezogen.

Es ist also die Erkenntnis der Grundsitze, die, wie Rawls an anderer
Stelle sagt, den «Wunsch»® entstehen liBt, ihnen gemilB zu handeln. Die
Einheit von Erkenntnis und Motiv ist der «sense of justice». Es gibt
demnach zwei Aspekte an ihm, die man unterscheiden sollte: einerseits
die Anlage bzw. das Vermégen des Gerechtigkeitssinns und andererseits
seine primiren AuBerungen bzw. die kognitiven Grundsitze, in denen er
sich spiegelt. Der «Sinn fiir Gerechtigkeit» impliziert aber nicht bloB ein
dispositionelles Vermogen, eine Fihigkeit, sondern auch eine motivatio-
nale Einstellung oder eine Bereitschaft zum gerechten Handeln.* Dar-

38 Tbid. S. 515,
3 Ibid. S. 519.
40 politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. 1998, S. 85f.



Sensus communis — ein «Vermdgen»? 445

uber hinaus hat der o6ffentliche Charakter des «sense of justice» zur
Folge, dal man ihn als ein auf Gleichheit angelegtes Vermégen auffassen
kann. Auch wenn die Grundsitze der Gerechtigkeit durchaus Differen-
zen zwischen Menschen voraussetzen, bzw. die Menschen Differenzen
bis zu einem gewissen Grad sogar aus Griinden der Gerechtigkeit ak-
zeptieren konnen, hat der Gerechtigkeitssinn eine egalitire Innenseite.
Er geht von der Gleichheit aller Biirger aus.

Die primire AuBerung des Gerechtigkeitssinns liegt deshalb in der
«Idee der sozialen Kooperation». In ihr konkretisiert sich die Haltung
der «Reziprozitity: «Alle, die sich beteiligen und ihren Beitrag leisten, so
wie es die Regeln und Verfahren fordern, missen nach MaBgabe einer
geeigneten Vergleichsbasis in angemessener Weise davon profitieren
koénnen.»* Die Reziprozitit als eine «Beziehung zwischen Biirgern» ver-
langt also ein Ordnungskonzept, die Idee einer «wohlgeordneten Gesell-
schaft», worin die Idee der sozialen Kooperation Gestalt bekommt.
Gleichwohl basiert die wohlgeordnete Gesellschaft auf einer Vorausset-
zung, die sie zwar generieren, aber nicht in toto hervorbringen kann —
auf der Voraussetzung, dafBl es einen Gerechtigkeitssinn der Biirger gibt,
den diese gleichsam als Vermoégen der Exploration und der Anerken-
nung von Gerechtigkeitsprinzipien von sich aus einbringen.

Rawls verwendet an verschiedenen Stellen seiner Arbeiten auch den
Begriff des «common sense». Seine Bedeutung ist nicht immer klar: «Ge-
meinsames Wissen»*? wird er oft genannt, wobei hier vor allem an einen
«Vorrat gemeinsamer Grundbegriffe und stillschweigend fiir wahr ge-
haltener Grundsitze» gedacht witd, die im common sense latent vor-
handen sind.** Im Grunde handelt es sich hier um ein durchaus gehalt-
volles Potential moralisch-politischer Ideen und Ideale, um Prinzipien
mit einer sozial-ethischen Signatur. Ohne diese Ressource hitte der Pro-
zel einer kontraktualistisch dimensionierten Festlegung der ersten ele-
mentaren Gerechtigkeitsprinzipien keinerlei Fundament. Erst in zweiter
Instanz, basierend auf dem common sense und als dessen Spezifikation,
kommt der Gerechtigkeitssinn ins Spiel. Dieser kann seinerseits als die
Fihigkeit aufgefallt werden, unter der normativen Bedingung der Rezi-
prozitit und der Toleranz die liberalen Gerechtigkeitprinzipien zu ver-
stehen und sie anzuwenden.

Trotz alledem bleibt Rawls duBlerst zuriickhaltend, sobald eine sub-
stantiellere Deutung der genannten «Vermégen» ansteht. Der Gerechtig-

M Ibid. S. 82.

# (Kantischer Konstruktivismus in der Moraltheorie», in: Die Idee des politischen
Liberalismus. Aufsitze 1978-1989, 80-158, S. 114.

¥ 1bid. S. 84.s



446 Sensus communis — ein «Vermogen»?

keitssinn fungiert, wie Rawls an einer Stelle seiner Studie iiber den «Vor-
rang der Grundfreiheiten» betont, zunichst nur als eine «rein formale
Annahmex»*: Er wird in Korrespondenz zu dem Mafle entwickelt, in dem
auf der Grundlage des common sense, den in einer Gesellschaft vorhan-
denen moralischen Ressourcen, Gerechtigkeitsprinzipien iberhaupt ent-
worfen werden. Der Gerechtigkeitssinn ist demnach keine transhistori-
sche Quelle von moralischem Wissen. Obzwar er ein sozial-ethisches
Wissen durchaus transportiert, ist er vielmehr «das Ergebnis von Ge-
schichte und Kultum®.

Der Gerechtigkeitssinn bildet also eine moraltheoretische Spezifika-
tion des Gemeinsinns. Er wird demnach nur als eine Hintergrundan-
nahme verwendet, die im Verfahren eines politischen Konstruktivismus
einen Bestandteil von dessen Ausgangsbedingungen ausmacht. Kon-
struktivismus heil3t hier: Orientiert an den vorhandenen Ressourcen po-
litischer Moralitit, wird im ProzeB einer Urteilsbildung ein Uberlegungs-
gleichgewicht hergestellt, woraus die Grundsitze der Gerechtigkeit als
Fairness konstruiert werden.* Der sense of justice ist m. a. W. ein Ele-
ment der Konstruktion — dasjenige Verméogen, das im Prozel} der 6ffent-
lichen bzw. politischen Urteilsbildung notwendigerweise vorausgesetzt
werden muB. Der Gerechtigkeitssinn ist deshalb Teil einer politischen
Konzeption der Person.

Er kann demnach nicht als ein moralisches oder anthropologisches
Vermogen verstanden werden, das uns in eine «Gemeinschaft» fithrt. Ei-
ne solche Gemeinschaft, weil sie auf der Zustimmung zu einer wahr-
heitsorientierten «umfassenden Lehre» beruhen wiirde, wird von Rawls
schlicht als «repressiv»*’ bezeichnet. In einem gewissen Sinne wire ein
Gerechtigkeitssinn in ihr sogar fehl am Plaz. Er hitte seine kritisch-dia-
gnostizierende Funktion eingebift, bzw. die Entwicklung dieser Funk-
tion wire uberflissig. Der sense of justice ist dann erforderlich, wenn die
Reziprozitit der Relation der Burger nicht mehr durch eine gemeinsame
Konzeption des guten und gerechten Lebens gesteuert wird. Der Ge-
rechtigkeitssinn ist gewissermallen formalisiert zu einer Urteilskompe-
tenz in politischen oder 6ffentlichen Angelegenheiten auf der Basis eines
Sinnes fur Reziprozitit, aber ohne konsensuelle HintergrundgewiBBheit
beziiglich des Gehaltes dieser Gegenseitigkeit.

# «Der Vorrang der Grundfreiheiten», in: Die Idee des politischen Liberalismus,
op. cit. (s. Anm. 42), 159-254, S. 187.

% Ibid. S. 188.

4 vgl. «Politischer Konstruktivismus», in: Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.
1998, 169-218, S. 169ff.

41 Kantischer Konstruktivismus in der Moraltheorie, gp. ¢t (s. Anm. 42), S. 107.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 447

Dennoch sagt Rawls entscheiden zu viel (bzw. zu wenig), wenn der
Gerechtigkeitssinn gelegentlich zu einer «rein formalen Annahme» zu-
riickgestuft wird. An dieser Stelle sei deshalb die motivationale Seite des
Gerechtigkeitssinns erneut hervorgehoben, denn formale Annahmen (im
Rahmen des Theoriekonzepts) kbnnen die reziproke Handlungsriicksicht
nicht motivieren. Rawls nimmt immerhin mit seiner Auffassung iber
einen sense of justice eine interessante moralphilosophische Position ein.
Die Frage nimlich, was uns motiviert, um unser 6ffentliches Handeln an
Gerechtigkeitsgrundsitzen zu orientieren, kann im Grunde nur im
Hinblick auf bestimmte Interessen oder Wiinsche beantwortet werden.
Um hier einem essentialistisch-anthropologischen Fehlschlul zu
entgehen, mufl auf ein Repertoir anthropologischer Grundbediirfnisse
als Grundlage solcher Wiinsche verzichtet werden.

Rawls selber unterscheidet zwischen drei Arten von Winschen:
1) den «objektabhingigen Wiinschen», 2) den «von Prinzipien abhingi-
gen Wiinschen» und 3) den «von Konzeptionen abhingigen Wiinschen».
Erstere konnte man «Wiinsche erster Ordnungy nennen. Sie sind unmit-
telbar objektbezogen, ohne Vermittlung von moralischen Reflexionen.
Die zweite Art von Wiinschen — die Art der von Prinzipien abhingigen
Wiinschen (wie der Wunsch, gerecht zu handeln) — ist an Grundsitze,
etwa solche der Fairness, gekniipft. Die dritte Art von Wiinschen — die
Art der von Konzeptionen abhingigen Wiinsche — ist bezogen auf iiber-
greifende Ideale oder Selbstkonzepte, wovon die von Prinzipien abhin-
gigen Wiinsche einen wichtigen Bestandteil ausmachen.

Wenn wir nun in Rawls’ Modell einen Gerechtigkeitssinn unterstel-
len, setzen wir gleichsam voraus, daf} es «von Prinzipien abhingige» Wiin-
schen gibt. Wir gehen dabei von einer bestimmten Auffassung iiber Mo-
tive und ihre Wirkungsweise aus. Jedenfalls wird hier unterstellt, daB
Motive nicht unbedingt eine naturalistische Interpretation erforderlich
machen. Sie sind Bestandteil der Griinde selber, die wir in Grundsitzen
zusammenfassen. Dies erklirt, weshalb Rawls schon in der Theorie der
Gerechtigkeit, wie wir gesehen haben, den Gerechtigkeitssinn mit dem
Uberlegungs-Gleichgewicht direkt in Zusammenhang brachte. Insoweit
jede Theorie praktischer Rationalitit Handlungsgriinde sowohl unter
dem Aspekt ihrer Rechtfertigung als auch unter dem Aspekt ihrer Erkli-
rung betrachten muf}, missen nicht nur rechtfertigende Griinde, welche
die Geltung von Grundsitzen nachweisen, sondern auch erklirende
Griinde, welche die Wirksamkeit oder Motivationskraft von Griinden
einsichtig machen, geliefert werden.

Es diirfte deutlich geworden sein, daB Rawls in seiner Konzeption
des Gerechtigkeitssinns die erklirenden Griinde eng an die rechtferti-
genden Griinde zuriickbindet. Nicht das Motiv erklirt die Rechtferti-



448 Sensus communis — ein «Vermogeny»?

gung, sondern die Rechtfertigung — im Zuge eines Verfahrens, das die
elementaren Strukturen des Gerechtigkeitsmodells anhand des Ver-
nunftmodells eines Uberlegungs-Gleichgewichts konstruiert — bildet zu-
gleich das Motiv zu handeln. Im Hinblick auf die Diskussion iiber das
Verhiltnis zwischen Motiven und Rechtfertigung durch Griinde nimmt
Rawls den Standpunkt des Internalismus ein. Dieser besagt, daBl die
Griinde, warum eine Handlung richtig (bzw. gerechtfertigt) ist, dieselben
sind, warum man eine Handlung ausfiihrt. Rechtfertigende Handlungs-
grinde benétigen nicht, wie der Externalismus behauptet, zusitzliche
Motive.*

Nicht jede Rechtfertigung kann demnach auf ein nicht-rationales
Motiv, also auf eine Wunschstruktur, reduziert werden, weshalb dann
rechtfertigende Griinde immer nur einen hypothetischen Charakter hit-
ten. Eine Gerechtigkeitskonzeption, die einen normativen Status hat,
weil sie verlangt, da man nach ihren Grundsitzen handeln soll, dirfte
also nicht auf Motive oder Wiinsche angewiesen sein, die nicht essentiell
mit den rechtfertigenden Griinden — hier mit den Gerechtigkeitsgrund-
sitzen — zusammenhingen wiirden. Rawls vertritt einen Internalismus,
der sich im tbrigen ausschlieBlich an 6ffentlichen Griinden ausrichtet.®
«Von Prinzipien abhingige» Wiinsche sind Wiinsche, die im Verfahren
des «Uberlegungsgleichgewichts» gleichsam rational substantiviert wer-
den und insofern auch motivieren. Entsprechend ist der Gerechtigkeits-
sinn, obzwar anthropologisch postuliert, vor allem ein (notwendiges)
Konstrukt (im Rawlsschen Sinne) in einem Rechtfertigungsdiskurs, der
auf Kohirenzforderungen beruht. Der Diskurs der Rechtfertigung er-
klirt gleichzeitig, weshalb Menschen so und nicht anders handeln
mochten. Anlage und Erkenntis bzw. Motiv und Rechtfertigung sind we-
sentlich verbunden.

Dariiber hinaus hat diese Interpretation von Motiven zur Folge, daf3
der Gerechtigkeitssinn (als politische Spezifikation des Gemeinsinns) ein
«offenes»’ Vermogen darstellt. Die Anzahl seiner Motive ist in einem
gewissen Sinne abhingig von der Anzahl wohlerwogener Griinde, die im

8 Der klassische Text des Internalismus findet sich bei David HUME, Ein Traktat
iiber die menschliche Natur, II, 3, 3 , Hamburg 1978, S. 150ff.: «Die Vernunft ist nur
der Sklave unserer Affekte und soll es sein; sie darf niemals eine andere Funktion be-
anspruchen, als die, denselben zu dienen und zu gehorchen.»

49 Vgl. Stefan GOSEPATH, Motive, Griinde, Zwecke. Theorien praktischer Ratio-
nalitit, Frankfurt a.M. 1999. Der Sprachgebrauch in Sachen «Internalismus» und «Ex-
ternalismus» ist nicht einheitlich und die Problemlage oft uniibersichtlich. Vgl. Jean-
Claude WOLF/Peter SCHABER, Analytische Moralphilosophie, Freiburg-Miinchen 1998,
S. 141£f; Friedo RICKEN, Allgemeine Ethik (3. Aufl), Stuttgart-Berlin-Koln 1998, S. 59f.

% Der Vorrang der Grundfreiheiten, op. 2. (s. Anm. 44), S. 163.



Sensus communis — ein «Vermogen»? - 449

«Uberlegungsgleichgewichty, das seinerseits immer nur ein vorliufiger
Zustand ist, konstruiert werden. Der Gerechtigkeitssinn ist gleichsam
Voraussetzung und Produkt zugleich des Verfahrens eines politischen
Konstruktivismus. Urteilskompetenz und Motivationskompetenz sind in
thm urspriinglich vereint.

II1. «The Law of Peoples» — eine hermenentische Vertiefung

Eine wichtige Erweiterung des Gerechtigkeitskonzepts hat in The Law of
Peoples stattgefunden. Dabei betrifft die Erweiterung nicht bloB das the-
matische Neuland, das hier betreten wird. Rawls tibertrigt hier nimlich
das Konzept einzelstaatlicher Gerechtigkeit als Fairness auf das Volker-
recht (ius gentium). Im Zentrum steht dabei die Frage, wie das volker-
rechtliche Verhiltnis zwischen «constitutional liberal democratic» und
«non-liberal but decent» Regierungen bzw. Volkern auf der Basis einer
Gerechtigkeitskonzeption gedacht werden kann.' In diesem Zusam-
menhang werden jedoch auch die quasi-anthropologischen Vorgaben der
Theorie stirker akzentuiert — vor allem der «sense of justice». In diesem
Zusammenhang erlangen dariiber hinaus jene moralisch-gehaltvollen Vor-
aussetzungen der Gerechtigkeitstheorie — die Angewiesenheit der Theo-
rie auf moralische Ressourcen, die in ihr nicht bloB konstruiert werden
konnen — eine zentralere Bedeutung. Dariiber hinaus bekommt die Idee
der Toleranz im Rahmen des Grundkriteriums der Reziprozitit (recipro-
city>?) erstmals eine deutliche Zuspitzung.

Die volkerrechtliche Ausdehnung des Konzepts liflt Rawls zu einer
kurzen Charakterisierung der Grundannahmen des Konzepts, so wie es
tiir eine einzelne Gesellschaft (the Domestic Case) gedacht war, zuriick-
greifen. Gerade diese Rekapitulation der fritheren Gerechtigkeitstheorie
im Lichte des neuen Aufgabenfeldes lilt durchaus Akzentverschiebun-
gen und Spezifikationen erkennen. So wird der konstruktivistische Cha-
rakter der Theorie weniger akzentuiert. Weil das Volkerrecht eine beste-
hende Einrichtung darstellt, muB3 der «realistische» Charakter des neuen
Unterfangens — die Ausdehnung des Gerechtigkeitskonzepts auf das

3! Wir befassen uns hier nicht mit der Frage nach dem Verhiltnis dieser «well-
ordered peoples» einerseits zu den drei anderen Klassen von Volkern — den «outlaw
states», den «societies burdened by unfavorable conditions» und den Gesellschaften,
die Rawls als «benevolent absolutisms» bezeichnet.

52 (This criterion requires that, when terms are proposed as the most reasonable
terms of fair cooperation, those proposing them must think it at least reasonable for
others to accept them, as free and equal citizens.» The Law of Peoples, Cambridge-
London 1999, S. 14.



450 Sensus communis — ein «Vermogen»?

Volkerrecht — besonders betont werden. Fiir eine realistische Konzep-
tion der Gerechtigkeit gibt es deshalb eine zentrale und unhintergehbare,
gleichsam transzendentale Bedingung: «It must rely on the actual laws of
nature and achieve the kind of stability those laws allow, that 1s, stability
for the right reasons. It takes people as they are (by the laws of nature),
and constitutional and civil laws as they might be.»*

Dariiber hinaus verwendet eine politische Gerechtigkeitskonzeption
vorfindliche Gerechtigkeitsiiberzeugungen — «political (moral) ideals,
principles, and concepts to specify a reasonable and just society». Aus
diesem Grund gehen die gegen Rawls hiufig formulierten Einwinde,
seine Theorie sei ein typisches Beispiel fiir einen puren Prozeduralismus,
ins Leere.>*

Den verschiedenen AuBcrungen von Rawls 148t sich entnehmen, dal3
dieses Konzept nicht nur ein erhebliches Spektrum gehaltvoller morali-
scher Annahmen nicht ausschlieBt, sondern diese geradezu unterstellt.
Er scheut sich nicht zu betonen, daB3 «these liberalisms contain substan-
tive principles of justice, and hence cover more than procedural jus-
tice»®>. Die Gerechtigkeitsprinzipien (der Grundsatz gleicher Grund-
rechte und Freiheiten; die Forderung fairer Chancengleichheit; das Diffe-
renzprinzip) blieben gleichsam ohne Adressaten und somit ohne An-
wendung, wenn ein «sense of justice» nicht vorausgesetzt werden konnte.
Wie bereits erwihnt, ist dieser Gerechtigkeitssinn sowohl quasi-anthro-
pologische Vorbedingung als auch das genetische Resultat einer (politi-
schen) Existenz in verniinftigen Institutionen. Was hier auf den Weg ge-
bracht wird, ist nichts weniger als die hermeneutische Fihigkeit, Ge-
rechtigkeitsfragen zu verstehen und sie als solche zu markieren. Solche
Biirger «will be able to understand the principles and ideals of the politi-
cal conception, to interprete and apply them»3S.

Eingerahmt wird diese Gerechtigkeitshermeneutik allerdings auch
hier durch die limitierende Bedingung einer politischen Konzeption des
sozial Richtigen. Die Vernunftigkeit, die dieser Konzeption des Politi-
schen attestiert wird, hat Konsequenzen fiir die Reichweite dessen, was
in einer Basisfigur von Gerechtigkeitsarrangements iiberhaupt der kon-
traktualistischen Regelung bedarf. Rawls unterscheidet sehr genau zwi-
schen «rationality» und «the reasonable». Letzteres wird in einem gewis-
sen Sinne negativ bestimmt: «The reasonable» ist das, was unter der kri-

53 Ibid. S. 12.

> Ibid. S. 14.

55 Auf das prozeduralistische MiBverstindnis seiner Theorie geht Rawls in der
Anmerkung 6, S. 15 ausfiihrlich ein.

56 Ibid. Hervorhebung von mir.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 451

teriologischen Bedingung und Akzeptanz der Reziprozitit (reciprocity)
von der Konkurrenz um «rationality» iibrigbleibt.’” Wenn die Wahrheit
(rationality) nicht téten soll, dann ist das Verniinftige (the reasonable)
dasjenige, was den Filter der Reziprozitit passiert und als «iibergreifen-
der Konsens» (overlapping consensus) in einer Gesellschaft, die durch
das «Faktum eines verniinftigen Pluralismus» gekennzeichnet wird, Be-
stand haben kann.?

Auch auf diesem Niveau geht die Theorie erneut von der Annahme
aus, dal} ein Volk «a certain moral character» besitzt, vor allem «a sense
of what is reasonable»®. Und auch hier muf} ausgegangen werden von «a
numerous jurisprudential and political (moral) ideas»®. Unter dieser Vor-
aussetzung allerdings bekommt die Idee der Toleranz eine zusitzliche
Virulenz, denn Rawls geht (zu Recht) davon aus, da — im Vergleich zu
einer einzelnen Gesellschaft — eine volkerrechtliche Konstruktion von
einer erheblicheren Anzahl gehaltvoller und umfassender Uberzeugun-
gen (comprehensive doctrines) ausgehen mufl. Erneut wird keineswegs
die Forderung erhoben, diese Uberzeugungen zu ignorieren.

Die Konzeptionen des Guten, die einen substantiellen Teil von die-
sen Uberzeugungen ausmachen, sind aber in einer liberalen Gesellschaft,
insofern diese liberal ist (as a liberal society$!), nicht ausschlaggebend.
Deshalb wird unterstellt, dall das, was wir «a moral nature» nennen, im
Grunde nichts anderes ist als die Verankerung der Moral selber im Profil
einer liberalen Demokratie: «a firm attachment to a political (moral) con-
ception of right and justice»®. Diese politische Konzeption generiert und
selektiert threrseits wiederum jene Griinde, die — aus der Perspektive der
Reziprozitit — akzeptabel sind. Diese sind «appropriate reasons». Sie
werden — wie bereits auf der Ebene der Einzelgesellschaft — unter dem
Schleier des Nicht-Wissens (veil of ignorance) beziiglich der eigenen Po-
sitionierung bestimmt.

Der Gegenstand eines Volkerrechts unter diesen Bedingungen wird
zunichst dadurch bestimmt, daB3 ein vorhandenes Set traditioneller Prin-
zipien der Gerechtigkeit zwischen Vélkern als Ausgangspunkt benutzt
wird. Nur ein Teil von ihnen wird zwischen «liberal-demokratischen»
und «anstindigen» (decent) Gesellschaften als Basisprinzipien Anerken-
nung finden miissen, wihrend sie im Hinblick auf andere Vélker von

7 Ibid. S. 28.

%8 Siehe: Politischer Liberalismus, gp. cit. (s. Anm. 40), S. 231ff.
% The Law of Peoples, gp. at. (s. Anm. 52), S. 25.

6 Ibid. S. 17.

6! Ibid. S. 34.

62 Ibid. S. 24.



452 Sensus communis — ein «Vermogen»?

groBter Wichtigkeit sein werden. Erneut ist es die Reziprozitit, die als
selektierendes Kritertum die Verhandlungen unter dem Schleier des
Nicht-Wissens anleitet. Die verschiedenen, traditionell-volkerrechtlichen
Prinzipien, die Rawls auflistet, sind also nicht Gegenstand einer Kon-
struktion. Sie sind vorfindlich. Aber iiber ihre «Interpretation» besteht
noch keine Einigkeit. Sie miissen unter der Bedingung eines Urzustandes
«zweiter Ebene» expliziert werden: «It is these interpretations, of which
there are many, that are to be debated in the second-level original posi-
tion.»® Die politische Toleranz ist auch hier Ausgangspunkt und Kon-
text jener Verhandlungen, wobei die «verniinftigen Interessen» (reason-
able interests) des jeweiligen Volkes zum Einsatz kommen. Die Zielge-
rade dieser Verhandlungen bildet ein qualifizierter Friede (peace by
satisfaction)®, worin der Gerechtigkeitssinn (sense of justice) abermals
zum Ausdruck kommt. Auch hier 1aBt sich nicht iibersehen, dal Rawls
auf ein moralisches Potential — besser sogar: auf das moralische Kénnen
eines Volkes zuriickgreift. Denn Vélker, die in diese Art von Verhand-
lungen eintreten, verfiigen iiber «a definite moral naturey, vor allem iiber
«a certain proper pride and sense of honom, nicht zuletzt aber tGber «a
sense of justice that inclines them not only to accept but to act upon the
principles of justice.»®

Verlangt wird aber, daB3 die gehaltvolle «moralische Natur» im Modus
ihrer 6ffentlichen Reprisentationen, wo sie mit den durch andere Volker
spezifizierten Auslegungen ihrer moralischen Natur konfrontiert wird,
auf jenes MaB} zuriickgenommen wird, das durch die Idee der Toleranz
und durch das Kriterium der Reziprozitit begrenzt wird. Der sense of
justice erstreckt sich dann auch primir auf die Bestimmung von Gehalt
und Reichweite der basalen Prinzipien eines Volkerrechts, das auf einer
«offentlichen Vernunft» aufruht.% 4

Der konstruktivistische Charakter dieser Sozialphilosophie betrifft
demnach nur jenen Teil der Theorie, der die Differenz zwischen Vélkern
transzendiert. Aber sogar in diesem Bereich bezieht sich die Konstruk-
tion eher auf eine Rekonstruktion vorhandener Einsichten denn auf eine
Ableitung im strengen Sinne des Wortes. Rawls appelliert gewissermaBlen
an das Verstehen dessen, was praktische Rationalitit bedeutet — an das,
was als die Grundeinsichten eines common sense in Angelegenheiten ei-

3 Ibid. S. 42.

 Ibid. S. 47.

6 Ibid. S. 44.

%6 Ibid. S. 55.

67 Vgl. John RAWLS, Lectures on the History of Moral Philosophy, Cambridge-
Massachusetts und London 2000, S. 238f.



Sensus communis — ein «Vermogen»? 453

ner Offentlichen, d. h. politischen Reflexion iiber Gerechtigkeit unter-
stellt werden kann. Rawls lehnt deshalb jede «Deduktion» der Prinzipien
aus einem gehaltvollen Konzept moralischer Vernunft (No Deduction
from Practical Reason) ab. Im Gegenteil — der Gehalt dessen, was die
Idee der praktischen Vernunft impliziert, geht zunichst sogar nur aus ei-
ner analytischen Rekonstruktion elementarer Bedeutungsmerkmale des
Begriffs hervor.

Der «Gehalt» (content) der Idee praktischer Rationalitit, also deren
Ausfiillung, wird zunichst zugunsten einer Feststellung ihrer semanti-
schen Mindestmerkmale (reasonableness, decency, rationality) zuriickge-
stellt. Sie kénnen als normative Markierung gelten, denen jede weitere
Interpretation® geniigen muf}. Aber diese Markierungen stellen ihrerseits
nichts weiter als formale Gesichtspunkte dar, deren Bedeutung im Pro-
zeB einer politischen, also auf die po/is orientierten Reflexion gewonnen
werden muB. Diese hat sich wiederum mit vorfindlichem Material aus-
einanderzusetzen, das in seiner Relevanz «charakterisiert» werden muf3.%

Dies heiBt nichts weniger, als daf die konstruktivistische Theorie auf
einem Set von vorfindlichen Prinzipien aufbaut, die gewissermallen die
Erfahrungsbasis jeder weiteren Bestimmung der fundamentalen Grund-
sitze des Volkerrechts ausmachen. Diese Erfahrungsbasis ist Gegen-
stand einer Auslegung, einer hermeneutischen Explikation jener primi-
ren Dringlichkeiten, die eine prinzipielle Artikulation im Vélkerrecht er-
fordern. Im Grunde existiert lediglich eine zweifache Restriktion dieses
Vorgangs — eine Restriktion, die ihrerseits weniger einer normativen Ab-
leitung entspringt als vielmehr einer im Horizont der Auslegung der
praktischen Vernunft selber gewonnenen Einsicht: «Reziproziit» und
«Toleranz» kennzeichnen als prozeB-immanente Limitierungen den Vor-
gang der Ausarbeitung jener Prinzipien, die als Basis volkerrechtlichen
Handelns fungieren sollen. Man kann sie deshalb als prozeB-immanent
bezeichnen, weil sie ihrerseits moralisch gehaltvolle Gesichtspunkte dar-
stellen, die einer Selbstexplikation der Idee praktischer Vernunft ent-
springen. Sie errichten jenen Raum «gegenseitigen Respekts» (mutual re-

8 Auf eine offenkundige Unterschitzung des hermeneutischen Potentials von
Rawls Gerechtigkeitsphilosophie, motiviert durch eine selektive Lektiire, stoBt man bei
Paul RICOEUR. Siehe: Is a Purely Procedural Theory of Justice Possible? John Rawls’s
Theory of Justice, in: The Just, Chicago-London 2000, 36-57.

% The Law of Peoples, gp. cit. (s. Anm. 52), S. 86.



454 Sensus communis — ein «Vermogen»?

spect)’’, ohne den die Elementarbedingung der Verhandlung, nimlich
«Selbstrespekt», nicht gegeben ist.”!

Sowohl der «sense of justice» als auch die Idee der «Toleranz» kon-
nen als Grundelemente einer hermeneutischen Sozialphilosophie aufge-
faBt werden. Die komplexe Rekonstruktion des Gerechtigkeitssinns hat
gezeigt, daBB dieser als ein hermeneutisches Grundvermégen konzipiert
werden kann. Er ist genetisch in der moralisch-politischen Lebenswelt
verankert und transportiert — als Element eines «common sense» — das
umfassende Reservoir gehaltvoller Ideen und Ideale der praktischen
Vernunft. Und ebenso ist er als Urteilskompetenz in Angelegenheiten
der Konstruktion und der Applikation der Gerechtigkeitsprinzipien auf-
zufassen. Im Lichte einer volkerrechtlichen Spezifikation von «Gerech-
tigkeit als Fairness» erwies sich die Toleranz-Idee als eine politisch-nor-
mative Vorgabe, die ihrerseits der Interpretation und der Anwendung
durch den Gerechtigkeitssinn bedarf.

0 Ibid. S. 122.

" Vgl. Avishai MARGALIT, Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung,
Berlin1997; Axel HONNETH, Kampf um Anerkennung, Frankfurt a.M. 1994; DERS.,
Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie, Frankfurt a.M.
2000.



	Sensus communis - ein "Vermögen"? : Quasi-anthropologische und hermeneutische Aspekte in John Rawls' Sozialethik

