
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Sensus communis - ein "Vermögen"? : Quasi-anthropologische und
hermeneutische Aspekte in John Rawls' Sozialethik

Autor: Wils, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Wils

Sensus communis - ein «Vermögen»?

Quasi-anthropologische und hermeneutische Aspekte
in John Rawls' Sozialethik*

Die Moralphilosophie John Rawls' wird oft als eine rein kontraktualisti-
sche und konstruktivistische Theorie der Gerechtigkeit betrachtet. Es ist
auffällig, daß zentrale Aspekte seines Denkens, vor allem die quasi-an-
thropologischen und hermeneutischen Annahmen, nur selten die ihnen
gebührende Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Nach einer kurzen
Begriffsbestimmung des «common sense» (sensus communis) soll die wichtige

Rolle dieses angeblichen «Vermögens» und des mit ihm verbundenen

«sense of justice» in der Theorie-Anlage von Rawls aufgezeigt werden.

Im Rahmen des jüngsten Werkes, The Taw ofPeoples, wird vor allem
auf die hermeneutische Funktion des «common sense» hingewiesen.

I. Zur Rekonstruktion des «sensus communis»

Bereits diese Konzentration auf einen semantischen Kern geht mit
erheblichen Schwierigkeiten einher, denn es stellt sich sogar die Frage, worauf

wir uns hier konzentrieren sollten. M. a. W., die Referenz des

Begriffs «Gemeinsinn» ist in hohem Maße unklar. Aus diesem Grund
erscheint es naheliegend, sich zunächst induktiv und entlang des Leitfadens

der Begriffsgeschichte dem Gehalt des Begriffs zu nähern.
Vorsichtshalber und gleichsam als Raster könnte man in jedem Falle drei
Bedeutungsschichten unterscheiden: die auf Aristoteles zurückgehende
erkenntnistheoretisch und wahrnehmungspsychologisch ausgerichtete
Tradition, die argumentationstheoretisch und anti-skeptizistische Tradition

und die soziale und moralische Tradition. Wie wir sehen werden,
lassen sich die Grenzen zwischen diesen verschiedenen Schichten

keineswegs sauber ziehen.

*
Gastvorlesung im Rahmen des Vorlesungszyklus «Fundamentalethik» an der

Universität Freiburg Schweiz am 17. 05. 2001.



Sensus communis - ein «Vermögen»? 433

In der aristotelisch-stoischen Tradition bildet der sensus communis -
einer herkömmlichen Interpretation zufolge — nämlich ein Vermögen,
worin unterschiedliche Aspekte zusammengefaßt werden. Es ist der Ort
sogenannter «primären) Einsichten, die den Menschen mit einem gleichsam

natürlichen, obzwar nur impliziten und vorreflexiven Wahrheitsbezug

ausstatten. Dieses Vermögen hat darüber hinaus eine sozial-ethische
Komponente: Es gestattet dem Menschen, sowohl soziales Verhalten an
den Tag zu legen als auch ein Wissen darüber zu entwickeln, was dem
gemeinen Nutzen dienlich ist. Der sensus communis besitzt also eine
motivationale und eine kognitive Seite. Darüber hinaus reklamiert die
aristotelisch-scholastische Tradition noch eine weitere Bedeutung - den

psychologisch-epistemologischen Aspekt einer Gegenstandskonstitution
durch die Sinne: die «xoivà aïaGriaiç» als ein «gemeinsames
Wahrnehmungsvermögen». Der bereits erwähnten herkömmlichen Interpretation
zufolge vereinheitlicht oder synthetisiert es die verschiedenen Informationen,

welche von den Sinnen herbeigeschafft werden und vergleicht
deren Gegenstände.

Die mittelalterliche Seelenlehre lokalisierte den sensus communis im
Gehirn und schrieb dem Vermögen eine Art von Apperzeption zu - die

Fähigkeit, die Einheit des Gegenstandes von seinen sinnlichen Attributen

zu unterscheiden. Unterstellt wird dabei ein implizites «Wissen», ein
Bewußtsein um die Differenz der Attribute von ihrem «Trägen). Indem
die Attribute miteinander verglichen werden, entsteht das Wissen um
den Gegenstand, dessen Attribute sie sind. Die Tätigkeit des Vergleichens,

basierend auf dem Wissen «um» die Attribute, «konstituiert»
gewissermaßen den Gegenstand.1 Aber dies alles gehört lediglich zu einer
philosophischen Traditionsbildung, deren Tragfähigkeit alles andere als

gesichert ist.
Im Lichte der vorhin gemachten Bemerkungen hinsichtlich der

problematischen Referenz des Begriffs muß diese kurze Synopsis nämlich

genauer angeschaut und — dies sei bereits vorweggenommen — in etlichen
Punkten problematisiert werden. Entscheidend dürfte die Beantwortung
der Frage sein, inwiefern Aristoteles als autoritativer Bezugspunkt der

genannten Tradition tatsächlich eine sachliche Basis für die von ihr
behaupteten Komponenten des sensus communis darstellt. In seiner
großangelegten Untersuchung über Aisthesis2 hat Wolfgang Welsch nämlich
ernste Bedenken gegen die Auslegungstradition erhoben.

1

Vgl. Jos DECORTE, «Naar Zijn beeld en gelijkenis: de ziel», in: De Mitteleeuwse
ideeënwereld 1000-1300, Ed. M. Stoffers, Heerlen-Hilversum 1994, 201—232, S. 209.

2 Wolfgang WELSCH, Aisthesis. Grundzüge und Perspektiven der Aristotelischen
Sinneslehre, Stuttgart 1987.



434 Sensus communis - ein «Vermögen»?

Im Zentrum seiner Abhandlung steht die berühmte Stelle aus De
anima II, 6, worin die Rede ist von den «koivù aia0iycù» — den «gemeinsamen

Sinnesgegenständen.»3 In seinen eindrucksvollen Analysen hat
Welsch meines Erachtens zeigen können, daß das «koivov» lediglich die

Bedeutung eines Gemeinsamen hat, das den verschiedenen Sinnen bei
der Objektwahrnehmung zukommt. Aber dieses Gemeinsame betrifft eine

Objekt-Ontologie. Die genannten Kategorien beziehen sich nämlich
auf Objekte bzw. auf Angaben von Körperverhältnissen, die von einer
Vielzahl von Sinnen gemeinsam wahrgenommen werden. Was Aristoteles

demnach wirklich thematisiert, ist nicht ein spezifischer, zusätzlicher
Sinn, sondern ein Verhältnis der Sinne zueinander im Rahmen ihres
Gegenstandsbezugs. «Koivà sind prinzipiell Körperverhalte.»4

Die Stelle, worauf die Tradition sich vor allem berufen hat, ist De
anima III 1, 425 a 27. Dort heißt es: «Für die gemeinsamen Objekte
haben wir bereits einen gemeinsamen Sinn (aïo9t|aiv koivt|v)». Allerdings
fängt der entsprechende Abschnitt bereits mit einem Satz an, der jeder
Interpretation, die auf einen spezifischen Gemeinsinn hinweisen möchte,
völlig entgegensteht: «Es kann jedoch auch kein eigenes Wahrnehmungsorgan

für die gemeinsamen Wahrnehmungsobjekte geben, die wir mit
jedem einzelnen Sinn akzidentell (Kara crugßeßiiKcx;) wahrnehmen wie

Bewegung, Ruhe, Gestalt, Größe, Zahl, Eins.»5 «Akzidentell» heißt hier, daß

der einzelne Sinn als solcher zwar auf den ihn betreffenden
Wahrnehmungsaspekt eines Objekts gerichtet ist, auf die Körperverhältnisse des

jeweiligen Objekts aber nur «nebenbei» gerichtet ist. Die «Körperverhalte»

oder die «koivù» der Wahrnehmung werden von den einzelnen
Sinnen wahrgenommen, allerdings nur «akzidentell». Gemeinsam mit der
Wahrnehmung der spezifischen Sinne werden die Körperverhalte oder
die «Koivà» perzipiert: Die «aïa0T|aiç Koivf|» ist nichts anderes als die mit
den Einzelsinnen, allerdings akzidentell erfolgende Wahrnehmung der
«Körperverhalte», der Wahrnehmungsobjekte.

Die daran anschließende Frage, was nun die Sinne daran hindert,
auseinanderzufallen, wird von Aristoteles beantwortet, indem auf eine
«Sinneseinheit» zurückgegriffen wird, die allerdings nichts mit einem
«Gemeinsinn» zu tun hat. Die «Sinneseinheit» oder die «Einheit der
Sinnesvermögen» wird bei Aristoteles in De sensu 7, 449a 5—20 abgehandelt.
Von zentraler Wichtigkeit ist hier die Auskunft, daß die gleichzeitige
Wahrnehmung von heterogenen Qualitäten wie «süß» und «weiß», die für

3 De anima II 6, 418a, 15-20 (Über die Seele, Griech.-Deutsch, Hamburg 1995).
4 WELSCH, Aisthesis, op. cit. (s. Anm. 2), S. 271.
5 De anima III 1, 425a 14.



Sensus communis - ein «Vermögen»? 435

sich genommen einem spe2ifischen Sinn, hier dem Geschmack und dem
Sehen, zugeordnet sind, nur deshalb möglich ist, weil eine «Einheit des

Sinnesvermögens» (xo odaGiyrtKov pèpoç) existiert.6 Man kann dann
schlußfolgern, daß die einzelnen Sinne, wie Welsch sagt, «Funktionsweisen des

einen und selben Sinnesvermögens»7 sind. Von allergrößter Bedeutung
ist bereits die Auskunft, daß Aristoteles keinen Zusatzsinn kennt, den

man «sensus communis» nennen könnte, sondern lediglich eine funktionelle

Wahrnehmungseinheit.8
Das Ergebnis der erkenntnistheoretischen und wahrnehmungspsychologischen

Lektüre des sensus communis ist also in gewisser Hinsicht
enttäuschend. Zumindest findet man keine Bestätigung für eine substantielle

Vermögenstheorie. Es gibt, wie bereits angedeutet, keinen Zusatzsinn.

Die Sinne sind offenbar synthetisch-funktional miteinander verwoben.

Man könnte also lediglich von einer funktionalen Einheit der Sinne

sprechen, einem intersensorischen Bezug, wodurch die verschiedenen
Wahrnehmungen synthetisiert werden. In diesem Zusammenhang scheint
es mir sinnvoll, einen größeren zeitlichen Sprung zu machen und uns auf
die Anfänge der argumentationstheoretisch-antiskeptischen und
sozialethischen Deutung zu beziehen.

Allerdings sind die sinnestheoretischen Überlegungen nun nicht
gänzlich vergessen. Bezeichnenderweise wird bei Shaftesbury, in der
berühmten Abhandlung Sensus communis: Ein Versuch über die Freiheit von

Wit% und Eaune'' der Gemeinsinn als ein ästhetisches Vermögen eingeführt.

Hier ist der Gegner die skeptische Philosophie10, die alles in Zweifel

zieht, auch unsere «natürliche Redlichkeit und Gerechtigkeit» (natural
Faith and Justice), wobei Shaftesbury dem Eiferer dieser radikalen
Aufklärung gewissermaßen einen performativen Widerspruch attestiert. Denn
weshalb sollte man einen solchen Überzeugungseifer an den Tag legen,
wenn nicht eine «Sorge um uns» (concern for Us) und ein «natürliches
Wohlwollen» (natural Affection), also etwas Gemeinsames unterstellt wer-

6 De sensu 7, 449a 8-9 (De sensu and De memoria, ed. G.R.T. Ross, New York
1973, S. 96).

7 WELSCH, Aisthesis, op. cit. (s. Anm. 2), S. 324.
8 Vgl. Friedo RICKEN, Probleme der Aristotelischen Wahrnehmungslehre, in:

Philosophische Kundschau 1991 (38), Heft 3, S. 209—225.
9 Anthony ASHLEY COOPER, Earl of Shaftesbury, Sensus communis: An Essay on

the Freedom of Wit and Humor, in: Standard Edition (engl.-deutsch), Aesthetics I, 3,

hrsg. von W. Benda u.a., Stuttgart 1992, S. 14-129.
10 Zur Geschichte des neuzeitlichen Skeptizismus siehe: Richard H. POPKIN, The

History of Scepticism from Erasmus to Spinoza, Berkeley-Los Angeles-London 1984

(1960).



436 Sensus communis - ein «Vermögen»?

den kann.11 Auch die «skeptische Art des Witzes» wird dadurch zum
indirekten Beweis dafür, daß deren Protagonisten «ihre Liebe zur
Gesellschaft» und «Humanität und Gemeinsinn» nicht wegräsonieren lassen.12

Aber was ist nun der Gemeinsinn? Er ist «der Sinn für das öffentliche
Wohl und das gemeinsame Interesse; Liebe zum Gemeinwesen oder zur
Gesellschaft, natürliches Wohlwollen, Menschenhebe, Zuvorkommenheit

oder jene Art bürgerlicher Gesinnung, welche aus dem rechten Sinn
für die gemeinsamen Rechte der Menschheit und der naturgegebenen
Gleichheit erwächst, die unter den Geschöpfen der gleichen Gattung
anzutreffen ist.»13

Im wesentlichen ist der «common sense» in dieser Deutung ein
sozial-ethisches Vermögen egalitärer Ausrichtung, eine Anlage demokratischer

Natur. Shaftesbury ist der Meinung, daß dieses Vermögen bereits
im Naturzustand (the State of Natur) vorhanden gewesen sei — als

ursprüngliches «Gefühl» für das Gemeinschaftliche. Dies hat verschiedene

Implikationen. Im Hinblick auf den Status ethischer Urteile gilt, daß diese

letztlich nicht auf Konvention oder Übereinkunft gepropft, sondern
natürlich und «substantiell» (substantial) ausgerichtet sind. Was die

Begründung jener Urteile betrifft, hat die Natürlichkeit ihres Ursprungs zur
Folge, daß es im Zweifelsfall immer sinnvoll ist, am «allgemeinen
Menschenverstand festzuhalten»14. Und was die Genese dieser Urteile
betrifft, sind sie das Resultat einer ethisch-ästhetischen Gesinnung, einer
Sensibilität für die Orte, wo sie uns gleichsam ad oculos demonstriert
werden: «Das den Dingen innewohnende Venustum, das Honestum, das

Decorum wird sich einen Weg erzwingen.»15
In der Philosophie von Thomas Reid und der Tradition der Schottischen

Realisten gehört die Verteidigung des «common sense» ebenfalls

zur wichtigsten Waffe gegen den Skeptizismus.16 Zurückgegriffen wird in
diesem Zusammenhang auf einen nativistischen epistemischen Input, also

auf ein ursprüngliches Vermögen, worin selbstevidente und unkor-
rumpierbare erste Prinzipien enthalten sind. Elementares Urteilen ist et-

11 Sensus communis: An Essay on the Freedom of Wit and Humor, op. cit. (s.
Anm. 9), S. 59.

12 Ibid. S. 65.
13 Ibid. S. 71.
14 Ibid. S. 107.
15 Ibid. S. 117.
16 In der angelsächsischen Philosophie reicht diese Verteidigung des Common

Sense bis zu George Edward Moore. Vgl. «A Defense of Common Sense», in: Philosophical

Papers, London-New York 1959, 32—59; «The Conception of Reality» in:
Philosophical Studies, London 1922, 197-219.



Sensus communis — ein «Vermögen»? 437

was, worin «every man is a competent judge» und «to judge of first
principles, requires no more than a sound mind free from prejudice»17. Was
den ersten Prinzipien widerspricht, ist «not only false but absurd», und
aus diesem Grund ist immer «a proof ad absurdum» möghch.18 Auch im
Bereich moralischen Urteilens existieren solche Prinzipien, deren
Existenz nicht sinnvoll bezweifelt werden kann. Wenn dies dennoch
geschieht, bliebt immer noch die Möglichkeit, an das «Tribunal des common

sense» zu appellieren.19 Schließlich bleibt, wie Reid in seinem Inquiry
into the Human Mind on the Principles of Common Sense betont, nichts anderes

übrig: «Philosophy has no other root but the principles of Common
Sense»20.

Reid setzt in moralischen Angelegenheiten also einen Kanon von
evidenten ersten Prinzipien voraus, die keinerlei Deduktion oder Beweises

bedürfen, sondern im Grunde vernunftgegeben und Ausdruck eines

moralischen Vermögens, eines «moral sense» oder eines «Vermögens»
(faculty) sind.21

Für Kant hat der Gemeinsinn (vor allem) eine ästhetische Funktion.
Wie Josef Früchd hervorhebt, wird das Gemeinsinn-Konzept Kants auf
exemplarische Art und Weise im Kontext der Möglichkeitsbedingungen
des ästhetischen Urteils entwickelt. Die argumentationstheoretischen, die
erkenntnistheoretischen und vermögenspychologischen sowie die
sozialethischen Aspekte kommen hier — Früchtl zufolge — alle zur Geltung.
Argumentationstheoretisch steht vor allem der exemplarische Charakter
eines Kunstwerks im Zentrum: das ästhetische Urteil hat immer eine
demonstrative Komponente, weil es sich nicht ohne den Bezug auf ein
musterhaft gültiges Kunstwerk begründen läßt.22 Die eigentümliche
Modalität eines Geschmacksurteils, nämlich seine «Notwendigkeit», hängt
unmittelbar mit dieser Musterhaftigkeit des Gegenstandes zusammen.

Der Gemeinsinn hat aber bei Kant vor allem eine erkenntnistheoretische

Signatur. In der Kritik der Urteilskraft wird der Gemeinsinn als eine

notwendige Bedingung des Geschmacksw/e/Zr eingeführt. Denn im Un-

17 Thomas REID, «Essays on the intellectual Powers», in: Inquiry and Essays, Eds.:
K. Lehrer/R. BeianblosSOM, Indianapolis 1975, 127-295, S. 259.

18 Ibid. 261. «That the thoughts of which I am conscious, are the thoughts of a

being which I call MYSELF, my MIND, my PERSON» (S. 269), ist eines von diesen

Prinzipien.
19 «Essays on the active Powers», in: Inquiry and Essays, op. cit., 297—368, S. 352.
20 Ibid. 2-125, S. 7.
21 Essays on the active Powers, op. cit. (s. Anm. 19), S. 322.
22 KANT, Kritik der Urteilskraft, hrsg. von Karl VORLÄNDER, Hamburg 1974, § 46

(182), S. 161.



438 Sensus communis - ein «Vermögen»?

terschied zu den Erkenntnisurteilen, die auf einem objektiven Prinzip
beruhen und «unbedingte Notwendigkeit» erheischen, aber auch im
Unterschied zu dem «Sinnengeschmack», der auf keinerlei Notwendigkeit
Anspruch erheben kann, beruhen Geschmacksurteile gleichsam auf
einem zwischen diesen Polen gelagerten epistemischen Bereich. «Also
müssen sie ein subjektives Prinzip haben, welches nur durch Gefühl und
nicht durch Begriffe, doch aber allgemeingültig bestimme, was gefalle
oder mißfalle. Ein solches Prinzip aber könnte nur als ein Gemeinsinn
angesehen werden.»23

Im Bereich des Erkennens und Urteilens spielt die Mitteilbarkeit —

«samt der Überzeugung, die sie [die Erkenntnisse und die Urteile; J.-P.
Wils] begleitet» — eine wichtige Rolle, «denn sonst käme ihnen keine
Übereinstimmung mit dem Objekt zu». Insofern aber ästhetische Urteile
lediglich subjektiv sind und auf das «Gefühl» des wahrnehmenden
Subjekts bezogen sind, muß «die allgemeine Mitteilbarkeit des Gefühls», so
sie möglich sein sollte, ein besonderes Vermögen voraussetzen — «einen
Gemeinsinn». Allerdings ist die Rede von einem «Vermögen» nicht
unproblematisch. Kant selbst fügt sofort hinzu, daß hier keine «psychologische^)

Beobachtungen» unterstellt werden, sondern lediglich eine
transzendentale Voraussetzung, «die notwendige Bedingung der allgemeinen
Mitteilbarkeit», gemacht werde.

Was nun die Quelle der Geschmacksurteile betrifft, sind diese auf
dem «Gefühl» gegründet. Dieses aber kann kein «Privatgefühl» sein, wie
Kant sagt, denn dann wären sowohl die Mitteilbarkeit als auch der
Anspruch auf Richtigkeit des ästhetischen Urteils unmöglich. Es handelt
sich also um ein «gemeinschaftliches» Gefühl. Erneut hebt Kant hervor,
daß es sich beim Geschmacksurteil nicht um ein empirisches Datum
handelt, sondern um eine «bloß idealische Norm.»24 «Diese unbestimmte
Norm eines Gemeinsinns wird von uns wirklich vorausgesetzt; das
beweist unsere Anmaßung, Geschmacksurteile zu fällen.»25

Der Gemeinsinn ist also — bis auf weiteres — nichts anderes als eine

Unterstellung im Gefolge der Zumutung, einem Geschmacksurteil
zustimmen zu sollen. Ein sensus communis wird also lediglich vorausgesetzt.

Wenn von der «Mitteilbarkeit» des Geschmacksurteils die Rede ist,
wird also ein Kriterium jeder Erkenntnis genannt, das im Falle ästhetischen

Urteilens eine Gefühlskomponente hat — den sensus communis.
Was aber noch fehlt, ist die Antwort auf die Frage, wie sichergestellt

23 Ibid. § 20 (64), S. 79f.
24 Ibid. § 22 (67), S. 81.
25 Ibid. § 22 (67-68), S. 82. Hervorhebung von mir, J.-P. Wils.



Sensus communis - ein «Vermögen»? 439

werden kann, daß die Mitteilbarkeit nun auch wirklich eine Kommunikation

über etwas Gemeinsames darstellt. Wir verfügen bis jetzt zwar über
eine Voraussetzung (mit einer unbestimmten Ontologie), über ein Kriterium

und einen «Bestimmungsgrund»26 (Mitteilbarkeit des Gefühls), über
den Gedanken einer normativen Erwartung (idealische Norm), aber
noch nicht über eine Einsicht in die Funktionsweise der Genese eines
ästhetischen Urteils. Wie sieht also die Praxis ästhetischen Urteils aus?

«Unter dem sensus communis aber muß man die Idee eines gemeinschaftlichen

Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermögens verstehen, welches in seiner

Reflexion auf die Vorstellungsart jedes anderen in Gedanken (a priori)
Rücksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein
Urteil zu halten und dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven
Privatbedingungen, welche leicht für objektiv gehalten werden könnten,
auf das Urteil nachteiligen Einfluß haben würde. Dieses geschieht nun
dadurch, daß man sein Urteil an andere nicht sowohl wirkliche, als
vielmehr bloß mögliche Urteile hält und sich in die Stelle jedes anderen
versetzt, indem man bloß von den Beschränkungen, die unserer eigenen
Beurteilung zufälligerweise anhängen, abstrahiert.»27

In diesem komplexen Bedeutungshorizont des sensus communis sei
deshalb das Element des «Vergleichens» hervorgehoben, das bereits in der

anfangs erwähnten Tradidon eine wichüge Rolle spielt. Der Gemeinsinn
ist offenbar ein Vermögen des Aspekt-Vergleichs, die kognitive Fähigkeit
eines Standpunkt-Wechsels, der die potentielle Fremdheit des Urteils des

Andern zurückbezieht auf den eigenen Erkenntnisort. Sobald wir diesen

Aspekt des Vergleichens in einen sozial-ethischen Kontext transformieren,

worin der sensus communis immer eine prominente Bedeutung
besaß, stoßen wir auf das Vermögen der Gegenseitigkeit. Modern
ausgedrückt: Der sensus communis enthält die Struktur der Reziprozität.

Auf den (virtuellen) Dialog der Standpunkte geht Kant auch im
Zusammenhang mit dem (aus den epistemologischen Gefilden verbannten)
«gemeinen Menschenverstand» ein. Dessen Maximen lauten: «1.
Selbstdenken. 2. An der Stelle jedes Anderen denken. 3. Jederzeit mit sich
einstimmig denken.»28 Interessant ist die zweite Maxime, die Kant auch die
Maxime der «erweiterten Denkungsart» nennt. Es handelt sich hier um
die Fähigkeit eines Urteilenden, der «aus einem allgemeinen Standpunkte
(den er nur dadurch bestimmen kann, daß er sich in den Standpunkt
anderer versetzt) über sein eigenes Urteil reflektiert.»29 Dies kommt der

26 Ibid. § 1 (4), S. 39.
27 Ibid. § 40 (157), S. 144f.
28 Ibid. § 40 (158), S. 145.
29 Ibid. § 40 (159), S 146.



440 Sensus communis — ein «Vermögen»?

Grundfigur der ethischen Kriteriologie, nämlich der Verallgemeinerung
der eigenen Maxime, sehr entgegen.

An dieser Stelle ist nun auch die dritte Komponente — die
sozialethische - anschlußfähig, denn die Mitteilbarkeit als das qualitative Merkmal

der «erweiterten Denkungsart» hat auch eine moralische Implikation.30

«An der Stelle eines jeden Anderen denken» kann immerhin als

eine «Maxime» aufgefaßt werden, welche dem Kantschen Moralkriterium
— dem der Verallgemeinerbarkeit — äußerst nahe kommt. Allerdings ist
noch ein weiterer moralisch relevanter Aspekt mit dem sensus communis
verbunden: der der Urteilskraft. Allerdings weist Kant immer wieder darauf

hin, daß die Moralphilosophie sich vor einer Kontamination mit
Empirie und Erfahrung hüten solle. Sie wird deshalb nur als «reine» Urteilskraft

bezeichnet, die — angeblich unabhängig von Erfahrung — das

Sittengesetzt selber dargestellt, den «Typus des Sittengesetzes». Im Grunde
wird hier der Test der Verallgemeinerung durch den Verstand lediglich
vollzogen.31

In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht hatte Kant aber noch
einen anderen Aspekt des «gemeinen Menschenverstandes» hervorgehoben,

den einer spezifischen Urteilskraft: Menschen, die über Gemeinsinn

(sensus communis) verfügen, «sind der Regeln Kundige in Fällen
der Anwendung (in concreto)». Dieser Verstand ist der «gesunde
Menschenverstand (bon sens)». Kant spricht in diesem Zusammenhang auch

von einem «logischen Takt», «wo die Überlegung den Gegenstand sich
auf vielerlei Seiten vorstellig macht und ein richtiges Resultat
herausbringt.» Freilich handelt es sich hier jeweils nur um einen «Gegenstand
der Erfahrung», wobei die diesbezüglichen Urteile «durch Versuch und
Erfolg kontinuierlich bewähret werden»32. Hier ist also eine «Urteilskraft»
am Werke - «das Vermögen, das Besondere, sofern es ein Fall dieser Regel

ist, aufzufinden»33 —, welche empirisch-pragmatische Fortschritte bei
der Gegenstandsbehandlung macht. Man kann auch diese Urteilskraft eine

empirisch-praktische Urteilskraft nennen.
Obzwar sie hier auf die Alltagspraxis eingeschränkt wird, kann man

ihrer Behandlung einen weiteren wichtigen Hinweis auf die Rolle des

sensus communis entnehmen. Vorsichtig ausgedrückt: Der sensus
communis ist ein moralanaloges Vermögen, das bei Kant — je nach Nähe zur

30 Josef FRÜCHTL, Ästhetische Erfahrung und moralisches Urteil. Eine
Rehabilitierung, Frankfurt a.M. 1996, S. 454.

31 Kritik der praktischen Vernunft, Ed. VORLÄNDER, Hamburg 1974 (119), S. 79.
32 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Werkausgabe Bd. XII, Ed. WEI-

SCHEDEL, Frankfurt a.M. 1980, 396-690, S. 423f.
33 Ibid. S. 509.



Sensus communis - ein «Vermögen»? 441

Trans2endentalphilosophie bzw. je nach Feme zur Erfahrung —

unterschiedliche ästhetische, moralische und alltagspraktische Bestandteile hat.

Was die Moralbezogenheit dieses sensus communis betrifft, gilt
Folgendes: Nicht wie in der common-sense-Tradition ist der Gemeinsinn
ein Reservoir transhistorischen ethischen Wissens34, aber immerhin billigt

Kant ihm zu, über die Kompetenz der Verallgemeinerungsfähigkeit
quasi-naturaliter zu verfügen. Aber auch nicht wie in den streng
transzendentalphilosophischen Partien der Moralphilosophie wird die praktische

Urteilskraft auf Regeldemonstration restringiert, sondern in ihrer
Verbindung mit dem sensus communis als «gemeinem Menschenverstand»

wird ihr die Fähigkeit zur anwendungsbezogenen Konkretisierung
des moralischen Gesetzes zugebilligt - zur Applikation.

In unserer Rekonstruktion haben wir mittlerweile zwei Elemente der
Kantschen Moralphilosophie hervorgehoben, die man ebenso in seiner

Thematisierung des Gemeinsinns wiederfindet. Die Fähigkeit zur
Verallgemeinerung, freilich wesentlich verbunden mit dem Gedanken der
«Mitteilbarkeit», gehört ebenso zum sensus communis wie die Fähigkeit zur
Regelanwendung. Und ebenso wie Kant neben dem rein moralphilosophischen

Test der Verallgemeinerungsfähigkeit der Maxime und der idealen

Mitteilbarkeit eine dem gemeinen Verstand eigene «erweiterte Den-
kungsart» kennt, hat auch die «praktische Urteilskraft» eine «reine» und
eine erfahrungsbezogene, auf die Situation und den Einzelfall realiter
bezogene Urteilskraft, die an den sensus communis gebunden ist. Man
könnte es auch so ausdrücken: Der Fall dient hier nicht der apriorischen
Demonstration der Gesetzesallgemeinheit, indem er als «Typus» aufgefaßt

wird, sondern der «erfahrungsgeschärften» Inkarnation des moralischen

Gesetzes in einem konkreten Anwendungsfall. Freilich gilt auch
hier zu bedenken, daß die Schwankungen zwischen einer reinen Urteilskraft

und einer empirisch-praktischen Urteilskraft wiederkehren in der

Gegenüberstellung eines «sensus communis aestheticus» und eines «sensus

communis logicus» — und so wäre zu ergänzen — «sive practicus».
Rückblickend auf die Geschichte des sensus communis läßt sich

festhalten: Am schwersten zu verteidigen scheint ausgerechnet jenes
Verständnis, das in der philosophisch-theologischen Tradition am
wirkmächtigsten war: das eines Zusatzsinnes. Gerade hieraus haben sich auch
all jene Überlegungen gespeist, die auf ein Vermögen in einem
substantiell-anthropologischen Sinne gesetzt haben. Die anti-skeptische Tradition

34 Hans Georg GADAMER spricht zu Recht davon, der Begriff des «sensus
communis» habe «einen naturrechtlichen Klang». Vgl. Wahrheit und Methode, Tübingen
1960, S. 19.



442 Sensus communis - ein «Vermögen»?

etwa hat in ihren naturrechtlich eingefärbten Anliegen auf ein solches

Vermögen zurückgegriffen. Dennoch lassen sich auch Zusammenhänge
feststellen. Die genuin-aristotelische Funktionseinheit der Sinne kann zu
den wahrnehmungspsychologischen Voraussetzungen des ästhetischen
Urteils gerechnet werden. Die argumentationstheoretisch-antiskepkti-
schen Aspekte bilden gleichsam eine naturrechtliche Vorstufe zu den

von Kant epistemologisch und kriteriologisch angeschärften Bedingungen

des ethischen Urteils. Aus ihnen gehen die intersubjektivitätstheore-
tischen Überlegungen zu Reziprozität und Kommunikation, zum
Standpunktwechsel und zur Urteilskraft als einer applikativen Fähigkeit,
Allgemeines und Situatives im Sinne einer hermetieutischen Regelanwendung
zu vermitteln, hervor.

Die Redeweise von einem «Vermögen» ist also nur schwer zu verteidigen.

Eine solche Auffassung wäre - zumal im heutigen moralphilosophischen

Diskurs — schwerwiegend und voraussetzungsreich. Ihre
Begründung im anthropologie-abstinenten Gelände kontemporären Denkens

dürfte kaum möglich sein. Aber die gesamte alteuropäische Tradition35

unterstellte mit großer Selbstverständlichkeit, daß die Strukturen
basalen Wissens, sowohl in theoretischer als auch in praktisch-ethischer
Hinsicht, ein quasi-natürliches und von daher auch geteiltes, humanes —

sprich anthropologisches - Fundament besitzen
Um der Operationabilität und der analytischen Ergiebigkeit willen

wird es sich aber als angemessener erweisen, statt von Gemeinsinn häufig

von «Gerechtigkeitssinn» zu sprechen. Die alteuropäischen Hypotheken

lassen sich dann leichter abtragen. Der Gemeinsinn bzw. der
Gerechtigkeitssinn soll demnach nicht in einer rückwärtsgerichteten Bewegung

anthropologisiert werden, nachdem ihm analytisch und konzeptionell
für diesen Anspruch zu wenig abgewonnen werden konnte. An

dekorativen Kategorien fehlt es nicht gerade im moraltheoretischen Diskurs

der Gegenwart. Insofern wir aber einige Strukturen am Gemeinsinn
beschreiben können, die in gewisser Weise unhintergehbar sind, erlauben
wir uns, das solchermaßen abgeschlankte Prädikat «anthropologisch»
weiterhin zu verwenden. Damit hat sich bereits eine Differenzierung
zwischen zwei Konzepten von Gemeinsinn in unsere Betrachtungweise
eingeschlichen. Nennen wir sie der Einfachkeit halber ein «starkes» und ein
«schwaches» Konzept.

Ein «starkes» Konzept wäre ein solches, das eine substantielle Auffassung

bezüglich Kontext und Gehalt von gemeinsinn-orientiertem Ver-

35 Diese Tradition endet in den nach-hegelschen Philosophien, vor allem in der
Philosophie Friedrich Nietzsches.



Sensus communis — ein «Vermögen»? 443

halten hegt. Der Kontext einer solchen substantiellen Auffassung wird
heute vor allem vor dem Hintergrund eines bestimmten Gesellschaftsmodells

oder eines bestimmten politischen Ordnungsmodells gebildet.
Der Gehalt des «starken» Konzepts besteht aus einem Kanon von
zentralen Werten, die mit sozialer Bindekraft ausgestattet sind, bzw. aus

einem kleinen Kodex sozialethischer Grundnormen. Das «schwache» Konzept

enthält sich solcher anspruchsvollen Annahmen, ohne daß dadurch
über die Möglichkeit und die Angemessenheit solcher Annahmen im Detail

bereits entschieden ist.
Das «schwache» Konzept könnte man auch transzendental nennen. Es

bemüht sich, die Bedingung der Möglichkeit sozial-orientierten Verhaltens

aus einigen wenigen elementaren «quasi-anthropologischen»
Grundelementen herzuleiten. Das «schwache» Konzept begibt sich auf die
Suche nach einigen formalen Merkmalen gemeinsinn-orientierten Handelns.
Statt einer inhaltlichen Durchbuchstabierung des sensus communis widmet

es sich der Beschreibung der elementaren Struktur des unterstellten
Vermögens im Kontext gehaltvoller Theorien der Gerechtigkeit. Dabei
gehen wir von zwei notwendigen, wenn auch nicht bereits hinreichenden
Bedingungen aus: erstens von dem Strukturdatum des «Gemeinen» bzw.
«Gemeinsamen» und zweitens von der «Tätigkeit des Vergleichens» im
Sinne der «Standpunktübernahme».

II. «Common sense» und «sense ofjustice»:
Stationen %u einer hermeneutischen So zjalphilosophie

Bereits in der frühen Theorie der Gerechtigkeit hatte Rawls auf ein Vermögen

des Menschen rekurriert, das er «Gerechtigkeitssinn» nannte. Man
könnte es identifizieren mit dem «Gemeinsinn» (sensus communis), denn
Rawls stellt es ausdrücklich in die Tradition des «common sense». Ohne
diesen «Gerechtigkeitssinn» besäße der Prozeß wohlerwogenen Urteilens
kein lebensweltliches Fundament. Die Theorie der Gerechtigkeit sei

sogar, so Rawls, «eine Theorie der moralischen Gefühle [...], sie legt die
Grundsätze dar, denen unsere moralischen Fähigkeiten folgen, oder
genauer: unser Gerechtigkeitssinn.»36 Gleichwohl wird die Analyse des

Gerechtigkeitssinns nicht auf die Anthropologie abgewälzt, sondern auf den
Zustand des Überlegungs-Gleichgewichts bezogen: Wer wissen will, was
der «Sinn für Gerechtigkeit» beinhaltet, sollte die Urteile im
«Überlegungs-Gleichgewicht» prüfen.37

36 Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 1979, S. 70.
37 Ibid. S. 68.



444 Sensus communis - ein «Vermögen»?

Die Praxis der Herstellung dieses Überlegungs-Gleichgewichts kann
man durchaus auffassen als eine Tätigkeit des Vergleichens bzw. der An-
gleichung nicht nur der vorhandenen eigenen Überzeugungen mit jenen,
die als Grundsätze oder Prinzipien im Verfahren konstruiert werden,
sondern auch als Vergleich und Angleichung der verschiedenen Standpunkte
der am Verfahren Beteiligten. Ein formales Merkmal des sensus
communis ist damit realisiert. Aber was läßt sich genauer über diesen

Gerechtigkeitssinn sagen?
Rawls vermeidet es, den Gerechtigkeitssinn in der anthropologischen

Topologie moralischer Anlagen zu situieren. Der «sense of justice» hat
vielmehr moralpsychologische und somit auch moralgenetische
Bedingungen. Dennoch wäre es gerechtfertigt, zumindest von einem
«quasianthropologischen» Vermögen zu sprechen. Rawls unterscheidet in
diesem Zusammenhang zwischen einer «autoritätsorientierten», einer
«gruppenorientierten» und einer «grundsatzorientierten Moralität».
Gerechtigkeitsgrundsätze hegen zwar bereits in einer «gruppenorientierten»
Moralität vor, denn diese verfügt schon über die Idee der Gleichheit. Aber
erst in einer grundsatzorientierten Moralität, also dort, wo Grundsätze
(der Gerechtigkeit) zum Habitus der Adressaten geworden sind, kann

von einem «Gerechtigkeitssinn» die Rede sein.

Nicht schon die (gruppenorientierten) «Gemeinschaftsgefühle»38,
sondern allererst das Verstehen der Gerechtigkeitsprinzipien bewirkt also

das Entstehen eines Gerechtigkeitssinnes. Hermeneutisch betrachtet
hat der Gerechtigkeitssinn eine Genese — er ist das Ergebnis der Existenz

im gehaltvollen moralisch-politischen Horizont einer konkreten
Lebensform. Aber ebenso ist der Sinn für Gerechtigkeit auf die kognitive
Internalisierung von Gerechtigkeitsproblemen verwiesen und auf die
kognitive Explikation der zu ihrer Lösung anstehenden Prinzipien bezogen.

Es ist also die Erkenntnis der Grundsätze, die, wie Rawls an anderer
Stelle sagt, den «Wunsch»39 entstehen läßt, ihnen gemäß zu handeln. Die
Einheit von Erkenntnis und Motiv ist der «sense of justice». Es gibt
demnach zwei Aspekte an ihm, die man unterscheiden sollte: einerseits
die Anlage bzw. das Vermögen des Gerechtigkeitssinns und andererseits
seine primären Äußerungen bzw. die kognitiven Grundsätze, in denen er
sich spiegelt. Der «Sinn für Gerechtigkeit» impliziert aber nicht bloß ein

dispositionelles Vermögen, eine Fähigkeit, sondern auch eine motivatio-
nale Einstellung oder eine Bereitschaft zum gerechten Handeln.40 Dar-

38 Ibid. S. 515.
39 Ibid. S. 519.
40 Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. 1998, S. 85f.



Sensus communis — ein «Vermögen»? 445

über hinaus hat der öffentliche Charakter des «sense of justice» zur
Folge, daß man ihn als ein auf Gleichheit angelegtes Vermögen auffassen
kann. Auch wenn die Grundsätze der Gerechtigkeit durchaus Differenzen

zwischen Menschen voraussetzen, bzw. die Menschen Differenzen
bis zu einem gewissen Grad sogar aus Gründen der Gerechtigkeit
akzeptieren können, hat der Gerechtigkeitssinn eine egalitäre Innenseite.
Er geht von der Gleichheit aller Bürger aus.

Die primäre Äußerung des Gerechtigkeitssinns hegt deshalb in der
«Idee der sozialen Kooperation». In ihr konkretisiert sich die Haltung
der «Reziprozität»: «Alle, die sich beteiligen und ihren Beitrag leisten, so
wie es die Regeln und Verfahren fordern, müssen nach Maßgabe einer
geeigneten Vergleichsbasis in angemessener Weise davon profitieren
können.»41 Die Reziprozität als eine «Beziehung zwischen Bürgern»
verlangt also ein Ordnungskonzept, die Idee einer «wohlgeordneten
Gesellschaft», worin die Idee der sozialen Kooperation Gestalt bekommt.
Gleichwohl basiert die wohlgeordnete Gesellschaft auf einer Voraussetzung,

die sie zwar generieren, aber nicht in toto hervorbringen kann -
auf der Voraussetzung, daß es einen Gerechtigkeitssinn der Bürger gibt,
den diese gleichsam als Vermögen der Exploration und der Anerkennung

von Gerechtigkeitsprinzipien von sich aus einbringen.
Rawls verwendet an verschiedenen Stellen seiner Arbeiten auch den

Begriff des «common sense». Seine Bedeutung ist nicht immer klar:
«Gemeinsames Wissen»42 wird er oft genannt, wobei hier vor allem an einen
«Vorrat gemeinsamer Grundbegriffe und stillschweigend für wahr
gehaltener Grundsätze» gedacht wird, die im common sense latent
vorhanden sind.43 Im Grunde handelt es sich hier um ein durchaus gehaltvolles

Potential moralisch-politischer Ideen und Ideale, um Prinzipien
mit einer sozial-ethischen Signatur. Ohne diese Ressource hätte der Prozeß

einer kontraktualistisch dimensionierten Festlegung der ersten
elementaren Gerechtigkeitsprinzipien keinerlei Fundament. Erst in zweiter
Instanz, basierend auf dem common sense und als dessen Spezifikation,
kommt der Gerechtigkeitssinn ins Spiel. Dieser kann seinerseits als die

Fähigkeit aufgefaßt werden, unter der normativen Bedingung der
Reziprozität und der Toleranz die liberalen Gerechtigkeitprinzipien zu
verstehen und sie anzuwenden.

Trotz alledem bleibt Rawls äußerst zurückhaltend, sobald eine
substantiellere Deutung der genannten «Vermögen» ansteht. Der Gerechtig-

41 Ibid. S. 82.
42 «Kantischer Konstruktivismus in der Moraltheorie», in: Die Idee des politischen

Liberalismus. Aufsätze 1978-1989, 80-158, S. 114.
43 Ibid. S. 84.s



446 Sensus communis - ein «Vermögen»?

keitssinn fungiert, wie Rawls an einer Stelle seiner Studie über den «Vorrang

der Grundfreiheiten» betont, zunächst nur als eine «rein formale
Annahme»44: Er wird in Korrespondenz zu dem Maße entwickelt, in dem
auf der Grundlage des common sense, den in einer Gesellschaft vorhandenen

moralischen Ressourcen, Gerechtigkeitsprinzipien überhaupt
entworfen werden. Der Gerechtigkeitssinn ist demnach keine transhistorische

Quelle von moralischem Wissen. Obzwar er ein sozial-ethisches
Wissen durchaus transportiert, ist er vielmehr «das Ergebnis von
Geschichte und Kultur»45.

Der Gerechtigkeitssinn bildet also eine moraltheoretische Spezifikation

des Gemeinsinns. Er wird demnach nur als eine Hintergrundannahme

verwendet, die im Verfahren eines politischen Konstruktivismus
einen Bestandteil von dessen Ausgangsbedingungen ausmacht.
Konstruktivismus heißt hier: Orientiert an den vorhandenen Ressourcen
politischer Moralität, wird im Prozeß einer Urteilsbildung ein
Überlegungsgleichgewicht hergestellt, woraus die Grundsätze der Gerechtigkeit als

Fairness konstmiert werden.46 Der sense of justice ist m. a. W. ein
Element der Konstruktion — dasjenige Vermögen, das im Prozeß der öffentlichen

bzw. politischen Urteilsbildung notwendigerweise vorausgesetzt
werden muß. Der Gerechtigkeitssinn ist deshalb Teil einer politischen

Konzeption der Person.
Er kann demnach nicht als ein moralisches oder anthropologisches

Vermögen verstanden werden, das uns in eine «Gemeinschaft» führt. Eine

solche Gemeinschaft, weil sie auf der Zustimmung zu einer wahr-
heitsorientierten «umfassenden Lehre» beruhen würde, wird von Rawls
schlicht als «repressiv»47 bezeichnet. In einem gewissen Sinne wäre ein

Gerechtigkeitssinn in ihr sogar fehl am Plaz. Er hätte seine kritisch-dia-
gnostizierende Funktion eingebüßt, bzw. die Entwicklung dieser Funktion

wäre überflüssig. Der sense of justice ist dann erforderlich, wenn die

Reziprozität der Relation der Bürger nicht mehr durch eine gemeinsame
Konzeption des guten und gerechten Lebens gesteuert wird. Der
Gerechtigkeitssinn ist gewissermaßen formalisiert zu einer Urteilskompetenz

in politischen oder öffentlichen Angelegenheiten auf der Basis eines
Sinnes für Reziprozität, aber ohne konsensuelle Hintergrundgewißheit
bezüglich des Gehaltes dieser Gegenseitigkeit.

44 «Der Vorrang der Grundfreiheiten», in: Die Idee des politischen Liberalismus,
op. cit. (s. Anm. 42), 159-254, S. 187.

45 Ibid. S. 188.
46 Vgl. «Politischer Konstruktivismus», in: Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.

1998, 169-218, S. 169ff.
47 Kantischer Konstruktivismus in der Moraltheorie, op. cit. (s. Anm. 42), S. 107.



Sensus communis — ein «Vermögen»? 447

Dennoch sagt Rawls entscheiden zu viel (bzw. zu wenig), wenn der
Gerechtigkeitssinn gelegentlich zu einer «rein formalen Annahme»
zurückgestuft wird. An dieser Stelle sei deshalb die motivationale Seite des

Gerechtigkeitssinns erneut hervorgehoben, denn formale Annahmen (im
Rahmen des Theoriekonzepts) können die reziproke Handlungsrücksicht
nicht motivieren. Rawls nimmt immerhin mit seiner Auffassung über
einen sense of justice eine interessante moralphilosophische Position ein.
Die Frage nämlich, was uns motiviert, um unser öffentliches Handeln an
Gerechtigkeitsgrundsätzen zu orientieren, kann im Grunde nur im
Hinblick auf bestimmte Interessen oder Wünsche beantwortet werden.
Um hier einem essentialistisch-anthropologischen Fehlschluß zu
entgehen, muß auf ein Repertoir anthropologischer Grundbedürfnisse
als Grundlage solcher Wünsche verzichtet werden.

Rawls selber unterscheidet zwischen drei Arten von Wünschen:
1) den «objektabhängigen Wünschen», 2) den «von Prinzipien abhängigen

Wünschen» und 3) den «von Konzeptionen abhängigen Wünschen».
Erstere könnte man «Wünsche erster Ordnung» nennen. Sie sind unmittelbar

objektbezogen, ohne Vermittlung von moralischen Reflexionen.
Die zweite Art von Wünschen — die Art der von Prinzipien abhängigen
Wünschen (wie der Wunsch, gerecht zu handeln) — ist an Grundsätze,
etwa solche der Fairness, geknüpft. Die dritte Art von Wünschen — die

Art der von Konzeptionen abhängigen Wünsche - ist bezogen auf
übergreifende Ideale oder Selbstkonzepte, wovon die von Prinzipien abhängigen

Wünsche einen wichtigen Bestandteil ausmachen.
Wenn wir nun in Rawls' Modell einen Gerechtigkeitssinn unterstellen,

setzen wir gleichsam voraus, daß es «von Prinzipien abhängige»
Wünschen gibt. Wir gehen dabei von einer bestimmten Auffassung über Motive

und ihre Wirkungsweise aus. Jedenfalls wird hier unterstellt, daß

Motive nicht unbedingt eine naturalistische Interpretation erforderlich
machen. Sie sind Bestandteil der Gründe selber, die wir in Grundsätzen
zusammenfassen. Dies erklärt, weshalb Rawls schon in der Theorie der

Gerechtigkeit, wie wir gesehen haben, den Gerechtigkeitssinn mit dem
Überlegungs-Gleichgewicht direkt in Zusammenhang brachte. Insoweit
jede Theorie praktischer Rationalität Handlungsgründe sowohl unter
dem Aspekt ihrer Rechtfertigung als auch unter dem Aspekt ihrer Erklärung

betrachten muß, müssen nicht nur rechtfertigende Gründe, welche
die Geltung von Grundsätzen nachweisen, sondern auch erklärende
Gründe, welche die Wirksamkeit oder Motivationskraft von Gründen
einsichtig machen, geliefert werden.

Es dürfte deutlich geworden sein, daß Rawls in seiner Konzeption
des Gerechtigkeitssinns die erklärenden Gründe eng an die rechtfertigenden

Gründe zurückbindet. Nicht das Modv erklärt die Rechtferti-



448 Sensus communis — ein «Vermögen»?

gung, sondern die Rechtfertigung - im Zuge eines Verfahrens, das die
elementaren Strukturen des Gerechtigkeitsmodells anhand des
Vernunftmodells eines Überlegungs-Gleichgewichts konstruiert - bildet
zugleich das Motiv zu handeln. Im Hinblick auf die Diskussion über das

Verhältnis zwischen Motiven und Rechtfertigung durch Gründe nimmt
Rawls den Standpunkt des Internalismus ein. Dieser besagt, daß die

Gründe, warum eine Handlung richtig (bzw. gerechtfertigt) ist, dieselben
sind, warum man eine Handlung ausführt. Rechtfertigende Handlungsgründe

benötigen nicht, wie der Externalismus behauptet, zusätzliche
Motive.48

Nicht jede Rechtfertigung kann demnach auf ein nicht-rationales
Motiv, also auf eine Wunschstruktur, reduziert werden, weshalb dann

rechtfertigende Gründe immer nur einen hypothetischen Charakter hätten.

Eine Gerechtigkeitskonzeption, die einen normativen Status hat,
weil sie verlangt, daß man nach ihren Grundsätzen handeln soll, dürfte
also nicht auf Motive oder Wünsche angewiesen sein, die nicht essentiell
mit den rechtfertigenden Gründen — hier mit den Gerechtigkeitsgrundsätzen

— zusammenhängen würden. Rawls vertritt einen Internalismus,
der sich im übrigen ausschließlich an öffentlichen Gründen ausrichtet.49
«Von Prinzipien abhängige» Wünsche sind Wünsche, die im Verfahren
des «Überlegungsgleichgewichts» gleichsam rational substantiviert werden

und insofern auch motivieren. Entsprechend ist der Gerechtigkeitssinn,

obzwar anthropologisch postuliert, vor allem ein (notwendiges)
Konstrukt (im Rawlsschen Sinne) in einem Rechtfertigungsdiskurs, der
auf Kohärenzforderungen beruht. Der Diskurs der Rechtfertigung
erklärt gleichzeitig, weshalb Menschen so und nicht anders handeln
möchten. Anlage und Erkenntis bzw. Motiv und Rechtfertigung sind
wesentlich verbunden.

Darüber hinaus hat diese Interpretation von Motiven zur Folge, daß
der Gerechtigkeitssinn (als politische Spezifikation des Gemeinsinns) ein
«offenes»50 Vermögen darstellt. Die Anzahl seiner Motive ist in einem
gewissen Sinne abhängig von der Anzahl wohlerwogener Gründe, die im

48 Der klassische Text des Internalismus findet sich bei David HUME, Ein Traktat
über die menschliche Natur, II, 3, 3 Hamburg 1978, S. 150ff.: «Die Vernunft ist nur
der Sklave unserer Affekte und soll es sein; sie darf niemals eine andere Funktion
beanspruchen, als die, denselben zu dienen und zu gehorchen.»

49 Vgl. Stefan GOSEPATH, Motive, Gründe, Zwecke. Theorien praktischer
Rationalität, Frankfurt a.M. 1999. Der Sprachgebrauch in Sachen «Internalismus» und
«Externalismus» ist nicht einheitlich und die Problemlage oft unübersichtlich. Vgl. Jean-
Claude WOLF/Peter SCHABER, Analytische Moralphilosophie, Freiburg-München 1998,
S. 141ff.; Friedo RICKEN, Allgemeine Ethik (3. Aufl.), Stuttgart-Berlin-Köln 1998, S. 59f.

50 Der Vorrang der Grundfreiheiten, op. cit. (s. Anm. 44), S. 163.



Sensus communis — ein «Vermögen»? 449

«Überlegungsgleichgewicht», das seinerseits immer nur ein vorläufiger
Zustand ist, konstruiert werden. Der Gerechtigkeitssinn ist gleichsam
Voraussetzung und Produkt zugleich des Verfahrens eines politischen
Konstruktivismus. Urteilskompetenz und Motivationskompetenz sind in
ihm ursprünglich vereint.

III. «The Taw ofPeoples» — eine hermeneutische Vertiefung

Eine wichtige Erweiterung des Gerechtigkeitskonzepts hat in The Taw of
Peoples stattgefunden. Dabei betrifft die Erweiterung nicht bloß das
thematische Neuland, das hier betreten wird. Rawls überträgt hier nämlich
das Konzept einzelstaatlicher Gerechtigkeit als Fairness auf das Völkerrecht

(ius gentium). Im Zentrum steht dabei die Frage, wie das
völkerrechtliche Verhältnis zwischen «constitutional liberal democratic» und
«non-liberal but decent» Regierungen bzw. Völkern auf der Basis einer
Gerechtigkeitskonzeption gedacht werden kann.51 In diesem
Zusammenhang werden jedoch auch die quasi-anthropologischen Vorgaben der
Theorie stärker akzentuiert — vor allem der «sense of justice». In diesem

Zusammenhang erlangen darüber hinaus jene moralisch-gehaltvollen
Voraussetzungen der Gerechtigkeitstheorie — die Angewiesenheit der Theorie

auf moralische Ressourcen, die in ihr nicht bloß konstruiert werden
können — eine zentralere Bedeutung. Darüber hinaus bekommt die Idee
der Toleranz im Rahmen des Grundkriteriums der Reziprozität (reciprocity52)

erstmals eine deutliche Zuspitzung.
Die völkerrechtliche Ausdehnung des Konzepts läßt Rawls zu einer

kurzen Charakterisierung der Grundannahmen des Konzepts, so wie es

für eine einzelne Gesellschaft (the Domestic Case) gedacht war, zurückgreifen.

Gerade diese Rekapitulation der früheren Gerechtigkeitstheorie
im Lichte des neuen Aufgabenfeldes läßt durchaus Akzentverschiebungen

und Spezifikationen erkennen. So wird der konstruktivistische
Charakter der Theorie weniger akzentuiert. Weil das Völkerrecht eine
bestehende Einrichtung darstellt, muß der «realistische» Charakter des neuen
Unterfangens — die Ausdehnung des Gerechtigkeitskonzepts auf das

51 Wir befassen uns hier nicht mit der Frage nach dem Verhältnis dieser «well-
ordered peoples» einerseits zu den drei anderen Klassen von Völkern — den «outlaw
states», den «societies burdened by unfavorable conditions» und den Gesellschaften,
die Rawls als «benevolent absolutisms» bezeichnet.

52 «This criterion requires that, when terms are proposed as the most reasonable
terms of fair cooperation, those proposing them must think it at least reasonable for
others to äccept them, as free and equal citizens.» The Law of Peoples, Cambridge-
London 1999, S. 14.



450 Sensus communis - ein «Vermögen»?

Völkerrecht — besonders betont werden. Für eine realistische Konzeption

der Gerechtigkeit gibt es deshalb eine zentrale und unhintergehbare,
gleichsam transzendentale Bedingung: «It must rely on the actual laws of
nature and achieve the kind of stability those laws allow, that is, stability
for the right reasons. It takes people as they are (by the laws of nature),
and constitutional and civil laws as they might be.»53

Darüber hinaus verwendet eine politische Gerechtigkeitskonzeption
vorfindhche Gerechtigkeitsüberzeugungen — «political (moral) ideals,

principles, and concepts to specify a reasonable and just society». Aus
diesem Grund gehen die gegen Rawls häufig formulierten Einwände,
seine Theorie sei ein typisches Beispiel für einen puren Prozeduralismus,
ins Leere.54

Den verschiedenen Äußerungen von Rawls läßt sich entnehmen, daß

dieses Konzept nicht nur ein erhebliches Spektrum gehaltvoller moralischer

Annahmen nicht ausschließt, sondern diese geradezu unterstellt.
Er scheut sich nicht zu betonen, daß «these liberalisms contain substantive

principles of justice, and hence cover more than procedural
justice»55. Die Gerechtigkeitsprinzipien (der Grundsatz gleicher Grundrechte

und Freiheiten; die Forderung fairer Chancengleichheit; das

Differenzprinzip) blieben gleichsam ohne Adressaten und somit ohne
Anwendung, wenn ein «sense of justice» nicht vorausgesetzt werden könnte.
Wie bereits erwähnt, ist dieser Gerechtigkeitssinn sowohl quasi-anthro-
pologische Vorbedingung als auch das genetische Resultat einer (politischen)

Existenz in vernünftigen Institutionen. Was hier auf den Weg
gebracht wird, ist nichts weniger als die hermeneutische Fähigkeit,
Gerechtigkeitsfragen zu verstehen und sie als solche zu markieren. Solche

Bürger «will be able to understand the principles and ideals of the political

conception, to interprète and apply them»56.

Eingerahmt wird diese Gerechtigkeitshermeneutik allerdings auch
hier durch die limitierende Bedingung einer politischen Konzeption des

sozial Richtigen. Die Vernünftigkeit, die dieser Konzeption des Politischen

attestiert wird, hat Konsequenzen für die Reichweite dessen, was
in einer Basisfigur von Gerechtigkeitsarrangements überhaupt der kon-
traktualistischen Regelung bedarf. Rawls unterscheidet sehr genau
zwischen «rationality» und «the reasonable». Letzteres wird in einem gewissen

Sinne negativ bestimmt: «The reasonable» ist das, was unter der kri-

53 Ibid. S. 12.
54 Ibid. S. 14.
55 Auf das prozeduralistische Mißverständnis seiner Theorie geht Rawls in der

Anmerkung 6, S. 15 ausführlich ein.
56 Ibid. Hervorhebung von mir.



Sensus communis — ein «Vermögen»? 451

teriologischen Bedingung und Akzeptanz der Reziprozität (reciprocity)
von der Konkurrenz um «rationality» übrigbleibt.57 Wenn die Wahrheit
(rationality) nicht töten soll, dann ist das Vernünftige (the reasonable)
dasjenige, was den Filter der Reziprozität passiert und als «übergreifender

Konsens» (overlapping consensus) in einer Gesellschaft, die durch
das «Faktum eines vernünftigen Pluralismus» gekennzeichnet wird,
Bestand haben kann.58

Auch auf diesem Niveau geht die Theorie erneut von der Annahme
aus, daß ein Volk «a certain moral character» besitzt, vor allem «a sense
of what is reasonable»59. Und auch hier muß ausgegangen werden von «a

numerous jurisprudential and political (moral) ideas»60. Unter dieser

Voraussetzung allerdings bekommt die Idee der Toleranz eine zusätzliche
Virulenz, denn Rawls geht (zu Recht) davon aus, daß — im Vergleich zu
einer einzelnen Gesellschaft — eine völkerrechtliche Konstruktion von
einer erheblicheren Anzahl gehaltvoller und umfassender Überzeugungen

(comprehensive doctrines) ausgehen muß. Erneut wird keineswegs
die Forderung erhoben, diese Überzeugungen zu ignorieren.

Die Konzeptionen des Guten, die einen substantiellen Teil von diesen

Überzeugungen ausmachen, sind aber in einer liberalen Gesellschaft,
insofern diese liberal ist (as a liberal society61), nicht ausschlaggebend.
Deshalb wird unterstellt, daß das, was wir «a moral nature» nennen, im
Grunde nichts anderes ist als die Verankerung der Moral selber im Profil
einer liberalen Demokratie: «a firm attachment to a political (moral)
conception of right and justice»62. Diese politische Konzeption generiert und
selektiert ihrerseits wiederum jene Gründe, die — aus der Perspektive der

Reziprozität — akzeptabel sind. Diese sind «appropriate reasons». Sie

werden — wie bereits auf der Ebene der Einzelgesellschaft — unter dem
Schleier des Nicht-Wissens (veil of ignorance) bezüglich der eigenen
Positionierung bestimmt.

Der Gegenstand eines Völkerrechts unter diesen Bedingungen wird
zunächst dadurch bestimmt, daß ein vorhandenes Set traditioneller
Prinzipien der Gerechtigkeit zwischen Völkern als Ausgangspunkt benutzt
wird. Nur ein Teil von ihnen wird zwischen «liberal-demokratischen»
und «anständigen» (decent) Gesellschaften als Basisprinzipien Anerkennung

finden müssen, während sie im Hinblick auf andere Völker von

57 Ibid. S. 28.
58 Siehe: Politischer Liberalismus, op. cit. (s. Anm. 40), S. 231 ff.
59 The Law of Peoples, op. cit. (s. Anm. 52), S. 25.
60 Ibid. S. 17.
61 Ibid. S. 34.
62 Ibid. S. 24.



452 Sensus communis - ein «Vermögen»?

größter Wichtigkeit sein werden. Erneut ist es die Reziprozität, die als

selektierendes Kriterium die Verhandlungen unter dem Schleier des

Nicht-Wissens anleitet. Die verschiedenen, traditionell-völkerrechtlichen
Prinzipien, die Rawls auflistet, sind also nicht Gegenstand einer
Konstruktion. Sie sind vorfindlich. Aber über ihre «Interpretation» besteht
noch keine Einigkeit. Sie müssen unter der Bedingung eines Urzustandes
«zweiter Ebene» expliziert werden: «It is these interpretations, of which
there are many, that are to be debated in the second-level original
position.»63 Die politische Toleranz ist auch hier Ausgangspunkt und Kontext

jener Verhandlungen, wobei die «vernünftigen Interessen» (reasonable

interests) des jeweiligen Volkes zum Einsatz kommen. Die Zielgerade

dieser Verhandlungen bildet ein qualifizierter Friede (peace by
satisfaction)64, worin der Gerechtigkeitssinn (sense of justice) abermals

zum Ausdruck kommt. Auch hier läßt sich nicht übersehen, daß Rawls
auf ein moralisches Potential — besser sogar: auf das moralische Können
eines Volkes zurückgreift. Denn Völker, die in diese Art von Verhandlungen

eintreten, verfügen über «a definite moral nature», vor allem über
«a certain proper pride and sense of honor», nicht zuletzt aber über «a

sense of justice that inclines them not only to accept but to act upon the

principles of justice.»65

Verlangt wird aber, daß die gehaltvolle «moralische Natur» im Modus
ihrer öffentlichen Repräsentationen, wo sie mit den durch andere Völker
spezifizierten Auslegungen ihrer moralischen Natur konfrontiert wird,
auf jenes Maß zurückgenommen wird, das durch die Idee der Toleranz
und durch das Kriterium der Reziprozität begrenzt wird. Der sense of
justice erstreckt sich dann auch primär auf die Bestimmung von Gehalt
und Reichweite der basalen Prinzipien eines Völkerrechts, das auf einer
«öffentlichen Vernunft» aufruht.66

Der konstruktivistische Charakter dieser Sozialphilosophie betrifft
demnach nur jenen Teil der Theorie, der die Differenz zwischen Völkern
transzendiert.67 Aber sogar in diesem Bereich bezieht sich die Konstruktion

eher auf eine Rekonstruktion vorhandener Einsichten denn auf eine

Ableitung im strengen Sinne des Wortes. Rawls appelliert gewissermaßen
an das Verstehen dessen, was praktische Rationalität bedeutet — an das,

was als die Grundeinsichten eines common sense in Angelegenheiten ei-

63 Ibid. S. 42.
64 Ibid. S. 47.
65 Ibid. S. 44.
66 Ibid. S. 55.
67 Vgl. John RAWLS, Lectures on the History of Moral Philosophy, Cambridge-

Massachusetts und London 2000, S. 238f.



Sensus communis — ein «Vermögen»? 453

ner öffentlichen, d. h. politischen Reflexion über Gerechtigkeit unterstellt

werden kann. Rawls lehnt deshalb jede «Deduktion» der Prinzipien
aus einem gehaltvollen Konzept moralischer Vernunft (No Deduction
from Practical Reason) ab. Im Gegenteil - der Gehalt dessen, was die
Idee der praktischen Vernunft impliziert, geht zunächst sogar nur aus
einer analytischen Rekonstruktion elementarer Bedeutungsmerkmale des

Begriffs hervor.
Der «Gehalt» (content) der Idee praktischer Rationalität, also deren

Ausfüllung, wird zunächst zugunsten einer Feststellung ihrer semantischen

Mindestmerkmale (reasonableness, decency, rationality) zurückgestellt.

Sie können als normative Markierung gelten, denen jede weitere
Interpretation68 genügen muß. Aber diese Markierungen stellen ihrerseits
nichts weiter als formale Gesichtspunkte dar, deren Bedeutung im Prozeß

einer politischen, also auf die polis orientierten Reflexion gewonnen
werden muß. Diese hat sich wiederum mit vorfindhchem Material
auseinanderzusetzen, das in seiner Relevanz «charakterisiert» werden muß.69

Dies heißt nichts weniger, als daß die konstruktivistische Theorie auf
einem Set von vorfindlichen Prinzipien aufbaut, die gewissermaßen die

Erfahrungsbasis jeder weiteren Bestimmung der fundamentalen Grundsätze

des Völkerrechts ausmachen. Diese Erfahrungsbasis ist Gegenstand

einer Auslegung, einer hermeneutischen Explikation jener primären

Dringlichkeiten, die eine prinzipielle Artikulation im Völkerrecht
erfordern. Im Grunde existiert lediglich eine zweifache Restriktion dieses

Vorgangs — eine Restriktion, die ihrerseits weniger einer normativen
Ableitung entspringt als vielmehr einer im Horizont der Auslegung der

praktischen Vernunft selber gewonnenen Einsicht: «Reziproziät» und
«Toleranz» kennzeichnen als prozeß-immanente Limitierungen den
Vorgang der Ausarbeitung jener Prinzipien, die als Basis völkerrechtlichen
Handelns fungieren sollen. Man kann sie deshalb als prozeß-immanent
bezeichnen, weil sie ihrerseits moralisch gehaltvolle Gesichtspunkte
darstellen, die einer Selbstexplikation der Idee praktischer Vernunft
entspringen. Sie errichten jenen Raum «gegenseitigen Respekts» (mutual re-

68 Auf eine offenkundige Unterschätzung des hermeneutischen Potentials von
Rawls Gerechtigkeitsphilosophie, motiviert durch eine selektive Lektüre, stößt man bei
Paul RlCOEUR. Siehe: Is a Purely Procedural Theory of Justice Possible? John Rawls's
Theory ofJustice, in: The Just, Chicago-London 2000, 36-57.

69 The Law of Peoples, op. cit. (s. Anm. 52), S. 86.



454 Sensus communis - ein «Vermögen»?

spect)70, ohne den die Elementarbedingung der Verhandlung, nämlich
«Selbstrespekt», nicht gegeben ist.71

Sowohl der «sense of justice» als auch die Idee der «Toleranz» können

als Grundelemente einer hermeneutischen Sozialphilosophie aufgefaßt

werden. Die komplexe Rekonstruktion des Gerechtigkeitssinns hat
gezeigt, daß dieser als ein hermeneutisches Grundvermögen konzipiert
werden kann. Er ist genetisch in der moralisch-politischen Lebenswelt
verankert und transportiert - als Element eines «common sense» - das

umfassende Reservoir gehaltvoller Ideen und Ideale der praktischen
Vernunft. Und ebenso ist er als Urteilskompetenz in Angelegenheiten
der Konstruktion und der Applikation der Gerechtigkeitsprinzipien
aufzufassen. Im Lichte einer völkerrechtlichen Spezifikation von «Gerechtigkeit

als Fairness» erwies sich die Toleranz-Idee als eine politisch-normative

Vorgabe, die ihrerseits der Interpretation und der Anwendung
durch den Gerechtigkeitssinn bedarf.

70 Ibid. S. 122.
71 Vgl. Avishai MARGALIT, Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung,

Berlinl997; Axel HONNETH, Kampf um Anerkennung, Frankfurt a.M. 1994; DERS.,
Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt a.M.
2000.


	Sensus communis - ein "Vermögen"? : Quasi-anthropologische und hermeneutische Aspekte in John Rawls' Sozialethik

