
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Das Erscheinen des Menschen : Hannah Arendt und Franz
Rosenzweig

Autor: Ahrens, Jörn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jörn Ahrens

Das Erscheinen des Menschen

Hannah Arendt und Franz Rosenzweig

I. Die Bedingtheit des öffentlichen Raumes

Das Denken Hannah Arendts ist geprägt vom Einbruch des Katastrophischen

in die Welt der Menschen. Dem Katastrophischen als

Herrschaftsform, dem Terror, vermag diese Welt nicht standzuhalten. Mit ihr
verschwinden in der Wut des Terrors auch die Menschen selbst. Denn
die Welt, damit sie eine der Menschen ist, muß Arendt zufolge zunächst
eine dem Handeln und dem Urteilen der Vielen offene sein. Unter dem
«eisernen Band des Terrors» aber wird die Welt zusammengepreßt zum
drangsalierten Einen; was stattfindet, ist nichts weniger als die
Entmenschlichung der Menschen. Ziel totalitärer Ideologie ist demnach
«nicht die revolutionäre Neuordnung der gesellschaftlichen Ordnung,
sondern die Transformation der menschlichen Natur selbst, die, so wie
sie ist, sich dauernd dem totalitären Prozeß entgegenstellt»1.

Was Arendt hier mit dem Begriff der «menschlichen Natur»
anspricht, bedeutet für sie den Akt der Menschwerdung schlechthin. Dieser
Akt drückt sich darin aus, daß Menschen sich zusammenfinden können
zum gemeinsamen Tun, wie auch zum Wettstreit der Meinungen. Aus
beidem erwächst ihr die Qualität einer Macht, die auf der Autorität der
Vielen und ihren Gemeinsamkeiten gegründet ist und die dennoch jederzeit

erneuerbar oder modifizierbar bleibt. Wo dies nicht der Fall ist, da
fehlt den Menschen als bloßer Gattung die Qualität in der Welt erscheinender

Menschen. «Terror als der folgsame Vollstrecker natürlicher oder
geschichtlicher Prozesse fabriziert dieses Einssein von Menschen, indem
er den Lebensraum zwischen Menschen, der der Raum der Freiheit ist,
radikal vernichtet Dem Terror gelingt es, Menschen so zu organisieren,

als gäbe es sie gar nicht im Plural, sondern nur im Singular, als gäbe
es nur einen gigantischen Menschen auf der Erde, dessen Bewegungen in

1 Hannah ARENDT: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 1986,
S. 701.



402 Das Erscheinen des Menschen

den Marsch eines automatisch notwendigen Natur- oder Geschichtsprozesses

mit absoluter Sicherheit und Berechenbarkeit einfallen.»2
Zwar stellt Arendt auch fest, daß die totale Herrschaft der antiken

Tyrannei ähnlich sei. Doch übersteigt sie diese noch in ihrer Grausamkeit

und vor allem im Desinteresse an den von ihr Beherrschten. Ein
Interesse hat die qua Terror funküonierende Herrschaft nur an sich
selbst. Daher muß sie, um den Terror nicht erlahmen zu lassen, die

ganze Gesellschaft zu jeder Zeit im Schrecken belassen und sie potentiell
einer halb öffentlichen Vernichtungsmaschine preisgeben, die zwar vorerst

Widersacher und Delinquenten, schließlich aber jeden wahllos zer-
mahlen kann. Die schlechte Ironie besteht darin, daß Arendt zufolge eine

solche, jede Vorstellung von bürgerlicher Freiheit und Sicherheit
negierende Herrschaft auch einzig und allein in der bürgerlichen Gesellschaft

des 20. Jahrhunderts sich herausbilden konnte. «Die Anfälligkeit
für totalitäre Ideologien schließt an die Unübersichtlichkeit des

(irdischorganisch-menschlichen) Geflechts an», das stets ein Gewebe kontingenter
und notwendiger Momente darstelle, heißt es paraphrasierend in

einer Untersuchung zum Totalitarismus-Begriff Arendts.3 Denn es handelt
sich beim Totalitarismus um eine Herrschaftsform, die das originäre
Merkmal des Politischen, die Pluralität, ignoriert und die gleichwohl aus
einer Gesellschaft emporsteigt, wie sie nur der industriellen Massendemokratie

eigen ist.
Arendts Ressentiment dieser modernen Demokratie gegenüber ist

deshalb groß. Nur vor diesem Hintergrund ist letztlich ihr Konzept einer

politischen Öffentlichkeit zu verstehen. Zwar öffnet ihr zufolge die
bürgerliche Gesellschaft den öffentlichen Raum für die Massen, doch nur
um den Preis des Substanzverlusts. Dem Pluralismus der Parteien in der

bürgerlichen Demokratie mißtraut Arendt tief. Er nimmt die Macht
gemeinsamen Handelns fort von den Subjekten und schenkt sie den
Institutionen. Zudem ist es gerade dies politische System, das die soziale
Problematik zum politischen Primat erheben soll, worunter jedoch das Motiv

der menschlichen Freiheit verschwindet. Damit politische Freiheit
sein kann, muß sie für Arendt voraussetzungslos sein, d. h. ungebunden
an die Erfordernisse einer sozialen Emanzipation. Erst wo die sozialen
Probleme bewältigt und die Institute der Notwendigkeit und Selbsterhaltung

so weit befriedigt sind, daß sie das nach Arendt originär Politi-

2 Ibid., S. 714.
3 Roland W. SCHINDLER: Geglückte Zeit - gestundete Zeit, Frankfurt a.M.-New

York 1996, S. 88.



Das Erscheinen des Menschen 403

sehe nicht zu überlagern drohen, kann sich das Politische als Freiheit des

gemeinsamen Handelns wie Urteilens auch verwirklichen.
Diese Vorausset2ung erfüllt die bürgerliche Gesellschaft nicht: «Was

die Verhältnisse in einer Massengesellschaft für alle Beteiligten so schwer
erträglich macht, liegt nicht eigentlich, jedenfalls nicht primär, in der

Massenhaftigkeit selbst; es handelt sich vielmehr darum, daß in ihr die
Welt die Kraft verloren hat, zu versammeln, das heißt, zu trennen und zu
verbinden.»4 In ihrem Schoß, ja bereits bei ihrer Konstituierung gelangen
die ungelösten sozialen Konstellationen — in erster Linie die Armut weiter

Teile der Bevölkerung - zum Primat der politischen Praxis. Durch
diese Ineinssetzung des Sozialen mit dem politischen Bereich aber werde
der öffentliche Raum in einen rein sozialen transformiert, wie auch die
besondere Sphäre des Polidschen mit ihrem eigentlichen Gegenüber, dem
Sozialen, vermengt werde. Arendt leugnet nicht, daß soziale Emanzipation

möglich ist. Sie verortet sie aber auf der bloß materiellen Seite der
Gesellschaft. Um die Armut zu beseitigen, muß Politik sich der reinen
Notwendigkeit annehmen und Freiheit und Gerechtigkeit hintanstellen.
Die Aporie der sozialen Revolution hegt darin, daß die Herrschaft der
Notwendigkeit allzu schnell zur Tyrannis gerät - so in der Schreckensherrschaft

der Französischen Revolution, wie auch unter dem Regime
der russischen Bolschewiki. Das Ergebnis bedeutet zum einen den
Ersatz von Politik durch Administration, zum anderen den Emporstieg
eines «Mobs», welchem wohl zunächst an der Behebung sozialer
Notwendigkeiten, nicht aber an Politik zwischen den Menschen gelegen ist.
Aus diesem Grund können die totale Herrschaft und der ihr eigene Terror

erwachsen.
Vor diesem Hintergrund erstellt Arendt schließlich ihr Modell des

öffentlichen Raumes als Erscheinungsraum. Von seiner ganzen Konzeption

her ist dieser Arendtsche Erscheinungsraum das komplette Gegenstück

zur depravierenden Herrschaft des Terrors. In seinem Ansinnen
übersteigt er sogar noch — an Egalität, Partizipation und Intersubjektivi-
tät - das Modell des Rätesystems, auf das Arendt sich als Praxis stets

emphatisch berufen hat. Es handelt sich bei diesem Erscheinungsraum
um den Gegenentwurf einer freien Menschheit, worin jeder einzelne
durch sein öffentliches Erscheinen die gemeinsame Verwirklichung von
Freiheit handelnd und sprechend mitkonstituiert. Der Erscheinungsraum
kann überall da entstehen, «wo Menschen in gemeinsamem Sprechen
und Handeln zu einem gemeinsamen Zweck zusammenkommen kön-

4 Hannah ARENDT: Vita activa, München 1992, S. 52.



404 Das Erscheinen des Menschen

nen»5. Wenn das Glück als ein Recht der Menschen einen Namen hat,
dann ist es der verwirklichte Erscheinungsraum von aktiv ergriffener Egalität.

Die parlamentarische Demokratie überträfe er weit an Wahrhaftigkeit.

Arendt legt damit ein innerhalb der politischen Philosophie einzigartiges

Modell von Öffentlichkeit und den darin vorherrschenden
Bedingungen subjektiven Erscheinens und gemeinsamen Handelns vor. Dieses
Modell unterscheidet sich gerade in seiner politischen Absicht von anderen

Modellen darin, daß es eine scharfe Abgrenzung des Politischen und
des Öffentlichen gegen das Soziale vornimmt. Die maßgebliche Kategorie

dafür ist die des Erscheinungsraums. Dessen politische Bedeutung
möchte ich hier vor allem aufzeigen. Gleichzeitig vertrete ich die These,
daß der Erscheinungsraum, als die eminente Voraussetzung subjektiven
wie intersubjektiven Handelns bei Arendt, nicht als ein sozial
institutionalisierbares Modell gedacht ist, sondern im Kern transzendent fundiert
bleiben muß. Nur unter dieser Bedingung kann sich verwirklichen, was
Arendt unter einer Pluralität des Handelns versteht, die der Weltlosigkeit
totaler Herrschaft und dem Terror entgegenstehen kann.

Im folgenden werde ich zunächst die Spezifika des Arendtschen
Modells des Erscheinungsraums darstellen. Besondere Berücksichtigung
erfährt in diesem Kontext die für Arendt zentrale Scheidung des Er-
scheinungsraumsvcn der Sphäre des Privaten (II). Daran anschließend
rücke ich die bislang wenig beachtete, utopische Dimension im Denken
Hannah Arendts in den Vordergrund. Diese speist sich vor allem daraus,
daß dem Erscheinungsraum, wiewohl ein genuin politischer Ort, keineswegs

eine materielle Qualität anheftet. Hinter Arendts Primat des

menschlichen Handelns steht auch keine Programmatik (III). Insofern
unterscheidet sich der utopische Gehalt in Arendts Werk auch radikal
von den klassischen Sozialutopien. Hier handelt es sich nicht um eine
weitere Spielart der säkularisierten Erlösungsreligion (IV). Hingegen hat
man es bei Arendt mit einer der Schöpfungsreligion nahestehenden Utopie

der Versöhnung zu tun. Dieser zunächst überraschende Befund
bezüglich einer sonst so agnostischen Denkerin wird um so deutlicher,
wenn man ihr Denken in Bezug zu dem von Franz Rosenzweig und
seiner Philosophie der Offenbarung setzt (V). Insbesondere Hegt das reh-

giöse Potential Arendts in ihrer Betonung der Natahtät sowie des immer
währenden Neu-Beginnens des Handelns, die direkt mit Rosenzweigs
Schöpfungsglauben einher gehen. In diesem Zusammenhang wird noch-

5 Seyla ßENHABIB: Der öffentliche Raum bei Martin Heidegger und Hannah
Arendt, in: Mittelweg 36 (1994), S. 83.



Das Erscheinen des Menschen 405

mais der nicht-materiale Aspekt des Erscheinungsraums deutlich. Indem
dieser wesentlich transzendent gedacht werden muß, wird auch eine

Distanzierung von allen konkret verfahrenden zivilgesellschaftlichen
Lesarten des Arendtschen Entwurfs notwendig (VI). Zuletzt soll auf
Aporien und wesentlich kritische Punkte am Konzept des Erscheinungsraums

bei Hannah Arendt hingewiesen werden, die sich manchmal
gefährlich weit in eine Hypostase des handelnden Menschen begibt (VII).

II. Der Erscheinungsraum bei Hannah Arendt

Im Arendtschen Erscheinungsraum manifestiert sich sowohl die Öffentlichkeit

als auch der Ausdruck einer freien Gesellschaft. Es ist der Raum
der Freien und Gleichen schlechthin. Damit ist Arendt dem Denken
Rousseaus viel näher als sie mag, indem der Erscheinungsraum den

gleichsam libertär vollzogenen Allgemeinwillen vorstellt. Wo Rousseau
den Allgemeinwillen, aus dessen Macht heraus gesellschaftliches Handeln
und Normen gesetzt werden sollen, noch autoritär konstituiert, indem er
seine Subjekte per Zwangsdekret zur Freiheit zwingt, da geschieht dies
bei Arendt frei und als voluntas. Für sie ist die «einzige rein materielle,
unerläßliche Vorbedingung der Machterzeugung das menschliche
Zusammen selbst»6. Diese intersubjektiv aufscheinende Macht ist es, was
laut Arendt die öffentliche Sphäre als politische Sphäre erst herbeiführt
und aufrecht erhält.

Der Erscheinungsraum als öffentlicher Raum bedeutet diejenige
Sphäre, worin die Subjekte sich normativ verwirklichen und soziale
Macht hervorbringen, ohne sie in Herrschaft umschlagen zu lassen.
«Macht ist immer ein Machtpotential, und nicht etwa etwas Unveränderliches,

Meßbares, Verläßliches, wie Kraft oder Stärke Macht aber
besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen, wenn sie

zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zerstreuen.

Wegen dieser Eigentümlichkeit, welche die Macht mit allen Po-
tentialitäten teilt, die zwar aktualisiert, aber nicht materialisiert werden
können, ist ihre Existenz so erstaunlich unabhängig von rein materiellen
Faktoren.»7 Als Forum einer derartigen, je subjektiven und variablen,
niemals geronnenen Macht bedeutet der Erscheinungsraum eine Herr-
schaftslosigkeit, welche die Struktur von Gesellschaftlichkeit gerade
nicht auflöst, sondern sie einlöst als eine Macht der Vielen im politischen
Engagement. «Nur in der Sphäre des Politischen verwirklicht der Mensch

6 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 195.
7 Ibid., S. 194.



406 Das Erscheinen des Menschen

seine <Natur>, d. h. er entzieht sich der Natur und setzt sich in Gegensatz
zu ihr. Nur politisch lebt er wirklich von Grund auf jenen Zug seiner
Existenz, der ihn innerhalb der natürlichen Welt als Menschen
auszeichnet (,..).»8 So gesehen erweist sich Arendt ganz als Aristotelikerin,
der sich die Menschheit als politisch wirkende erschließt. Nur in dem
Bewußtsein, hinter die Politik als Daseinsmodus nicht zurück zu können,
ist ein Interesse für weitere Belange der Menschen denkbar.

Die öffentliche, die politische Sphäre, worin Menschen aufeinandertreffen,

ist es also, die einerseits den Menschen das spezifisch Menschliche

verbürgt und andererseits deren gemeinsame Welt erst gewährleistet.
«Die Welt», schreibt Arendt in ihren Gedanken zu Lessing, «hegt
zwischen den Menschen (,..).»9 Es ist dieser Primat der Öffentlichkeit als

einer Sphäre des politischen, Welt begründenden Daseins und die Sorge
um den neuerlichen Zusammenbruch dieses Bereiches, der Arendt
zufolge allein die Welt als gemeinsame Welt und damit auch als eine freie
Welt garantiert; aus diesem Umstand resultiert Arendts häufig gescholtene

Geringschätzung des Privaten. Die Privatheit bleibt ihr zufolge ein
Bereich der Vereinzelung, am Ende einer der Einsamkeit. In ihr ist die

gemeinsame Welt bestenfalls domestiziert, schlimmstenfalls sogar
verschwunden. Der «privative Charakter des Privaten» hegt für Arendt in
der Vereinzelung des privat Lebenden, in dessen Leben die anderen nur
durch Abwesenheit gekennzeichnet sind. Der Privatmensch tritt mit diesen

anderen nicht in Kontakt, sein Tun bleibt abgekapselt, folgenlos und
sinnlos; es geht nur ihn selbst etwas an, niemanden sonst. Von daher tritt
mit jedem Rückzug ins Private «ein beinahe nachweisbarer Weltverlust
ein; was verloren geht, ist der spezifische und meist unersetzliche
Zwischenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und seinen
Mitmenschen gebildet hätte.»10

Was für Arendt zählt, ist allein die intersubjektive Aktion der
Menschen im «Zwischen» — d. h. das gemeinsame, sich der Welt versichernde
und die Tyrannei des einen oder der Wenigen verhindernde Handeln.
Aus ihm erwächst ein «Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten
das aus den Taten und Worten selbst, aus dem lebendigen Handeln und
Sprechen entsteht.»11 Auf den Primat der privaten Existenz gänzlich
reduziert dagegen sind die Menschen innerhalb der totalen Herrschaft.

8 Paolo FLORES D'ArCAIS: Libertärer Existentialismus. Zur Aktualität der Theorie
von Hannah Arendt, Frankfurt a.M. 1993, S. 16.

9 Hannah ARENDT: «Gedanken zu Lessing», in: DIES.: Menschen in finsteren Zeiten,

München 1989, S. 18.
10 Ibid.
11 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 173.



Das Erscheinen des Menschen 407

Dabei meint Arendt mit dem Privaten gerade nicht einen spezifisch
gesellschaftlichen Ort, wie er oftmals als der der Familie mißverstanden
wird, sondern es ist für sie die Chiffre einer spezifischen Weise des

Seins. Innerhalb ihrer haben die Menschen den Bezug zur Welt, wie auch
deren Gestaltung fahren lassen und sich daher mit einem weltlosen,
interesselosen Dasein zu begnügen.12

Das Politische ist ein Zur-Welt-Sein, während das Private weltlos ist.

Darin hegt eine qualitative Differenz, und deshalb kann für Arendt die

Bedeutung für eine ihrer selbst bewußte Menschheit allein im Politischen
hegen. Eine Existenz im Privaten vermag jede noch so arge Herrschaft
zu gewähren, weil sie ohne jene öffenthchen Bezüge zwischen den
Menschen bleibt. Die so vereinzelten Menschen aber sind weltlose
Menschen; ihre Kraft reicht nicht mehr aus zu einem gemeinsamen Handeln,
das die Herrschaft bräche. Obwohl das Private im Hause ist, ist es nicht
das Haus selbst als Oikos. Das Private bezeichnet die Existenz, die sich
darauf reduziert, mit sich allein zu sein und nicht in Interaktion mit
anderen zu stehen. Diese Existenzform partizipiert nicht an der Welt als

einer Vielheit, die die Wände des Hauses sprengt und welche Welt auch

nur als solch sprengende Vielheit sein kann. «Aber diese Ausweitung des

Privaten, dieser Zauber, den gleichsam ein ganzes Volk über den Alltag

12 Vor allem die feministische Kritik an Arendt übersieht diese politische
Bedeutung des Privaten. Sie läuft deshalb ins Leere, weil Arendt sowohl im Politischen
als auch im Privaten spezifische Seinsweisen in der Welt meint, nicht aber konkrete,
materialisierte Gesellschaftssphären. Seyla Benhabib etwa moniert, ein Konzept wie
das Arendts sei «genderblind», da «<männliche> und <weibliche> Erfahrungen in allen
Bereichen des Lebens» unterschiedlich seien. Die «Intimsphäre», als die sie Arendts
Kategorie des Privaten interpretiert, stelle bezogen auf das Geschlecherverhältnis durchaus

ein Machtverhältnis dar und besitze deshalb auch eminent politische Qualität.
Wenn deshalb die Frauenbewegung die sog. «Privatangelegenheiten», die bisher «als

Fragen des guten Lebens galten, zu öffentlichen Belangen der Gerechtigkeit» (Seyla
BENHABIB: Selbst im Kontext, Frankfurt a.M. 1995, S. 124.) mache, sei das ein
Fortschritt. Das hat seine Richtigkeit, indem es die Kategorien des Privaten und des

Politischem à la lettre nimmt, ihnen den Ort ihrer Alltagsinterpretation zuweist und sie

von dort aus unter feministischen Gesichtspunkten kritisiert. Diese Kritik wird aber
falsch, wenn zu Tage tritt, daß Arendts Kategorien nicht die spezifischen Orte
privaten Lebens und politischer Partizipation meinen. Die sind natürlich nie voraussetzungslos

gegeben, sondern stets durchsetzt von Hierarchien und Asymmetrien. Das
aber weiß Arendt freilich auch; bei ihr sind solche Kategorien deshalb vielmehr als

Chiffren für ein spezifisches Sein zur Welt zu lesen, denn als die Interpretation
konkreter sozialer Orte. Wesentlich inspirierendere Motive weiß hingegen Christina Thür-
mer-Rohr dem Arendtschen Werk abzugewinnen. Sie überführt gerade jenes Modell
eines «agonistischen öffentlichen Raums» in die feministische Theorie (vgl. Christina
ThÜRMER-ROHR: Die Anstößigkeit der Freiheit des Anfangens, in: Freitag, Ausgabe
42/1996).



408 Das Erscheinen des Menschen

gebreitet hat, stellt keinen öffentlichen Raum bereit, sondern bedeutet im
Gegenteil nur, daß das Öffentliche aus dem Leben des Volkes nahezu

vollständig geschwunden ist (...).»13 Wer so gesehen sein Leben aufs
Private beschränkt, gerät gewiß nicht in Konflikt mit der geltenden
Ordnung der Dinge; das Leben des Politischen aber bedeutet den Konflikt
als eine Existenz zwischen den Menschen in ihrer Pluralität. Dieser
permanente Konflikt ist es, der die tendenzielle Gewalt der Herrschaft bändigt,

da er das Handeln der Vielen notwendig macht. Solche Pluralität
und solcher Konflikt benötigt auch Differenz. Die Anerkenntnis von
Differenz allein schafft das Leben der Welt. Nur in ihrem Medium findet
die Gleichheit als politisches Wesen statt, wo jeder Einzelne verschieden
ist und sich verschieden artikuliert.

Das Handlungsmodell Arendts ist, wie Benhabib hervorhebt, narra-
tiv verfaßt, woraus ein konstruktivistischer, kein essentialistischer Ansatz
resultiert. Die Welt wird im Handeln permanent neu hervorgebracht.
Dazu bedarf es der Vielheit und der ungeteilten Öffentlichkeit, die das

Private nicht gewährleistet. «Das narrative Handeln ist allgegenwärtig,
denn es ist der Stoff, aus dem alles soziale Leben der Menschen, jedes
Zusammenleben <in Form des Sprechens und Handelns) gemacht ist.»14

Es ist Benhabibs Verdienst, Arendts Konzeption der Öffentlichkeit
gegen den Vorwurf des Nostalgismus stark gemacht zu haben, wiewohl sie

stets betont hat, Arendts «agonistisches Modell» widerstreite «der sozialen

Realität der Moderne ebenso wie den modernen politischen Kämpfen

um Gerechtigkeit»15. Monika Boll hat auf den antinaturalistischen
Charakter der politischen Theorie Arendts hingewiesen, wonach sich

13 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 51 f.
14 Seyla BENHABIB: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne,

Hamburg 1998, S. 204. Allerdings versucht Benhabib dem Problem des Privaten in
diesem Zusammenhang so beizukommen, als sie eine kategoriale Trennung zwischen
einem phänomenologisch konnotierten Begriff des «Erscheinungsraums» und einem
institutionellen Begriff des «öffentlichen Raums» vornimmt. Indem sie so den
Erscheinungsraum vom öffentlichen Raum abzieht, ist es ihr möglich, ihn noch ins
Private eintreten zu lassen. Nun schreibt Benhabib Arendt mit einer solchen Interpretation

nicht nur radikal um. Trotz ihrer Betonung des Narrativen, die zu unterstützen
ist, bleibt sie so auch in einer material verfahrenden, konkretistischen Lesart des

Erscheinungsraums befangen. Auch wo Hannah Arendt selbst versucht hat, ihr Modell
allzu konkret zu kontextualisieren, waren dessen Grenzen oft schnell erreicht; etwa in
ihrem Aufsatz «Little Rock» (vgl. in Hannah ARENDT: Zur Zeit. Politische Essays,
Berlin 1986). Das bedeutet im übrigen keine Entpolitisierung der politischen
Philosophie Arendts. Im Gegenteil, als dekontextualisierter Entwurf erscheint sie sogar
ungleich radikaler und instruktiver.

15
Seyla BENHABIB: Modelle des öffentlichen Raums: Hannah Arendt, die Überale

Tradition und Jürgen Habermas, in: Soziale Welt M (1991), Heft 2, S. 165.



Das Erscheinen des Menschen 409

Politik und Natur wechselseitig ausschlössen.16 Im Gegensatz zur
humanistischen Tradition geht es Arendt nicht um ein mit seiner Natur
versöhntes Subjekt - auch da nicht, wo sie an einem Denken der Versöhnung

durchaus Teil hat.17 Vielmehr zeichne sich die Welt des politischen
Raumes gerade durch ihre Artefizialität aus. Sie bleibt stets von einem
Unverfügbaren her geschöpft — eine Schöpfung, die allerdings maßgeblich

auf die in ihrem Handeln Welt erschließenden Subjekte zurückgeht.
Nur in dieser Perspektive ist dann auch eine Gleichheit zu denken, die
Freiheit meint und deren Transzendenz einzulösen vermag. Eine aus
einer sittlichen Natur des Menschen heraus entwickelte Freiheit hingegen
erschöpft sich in der dem Leben inhärenten Grenze des Daseins. Für
Arendt ist es unmöglich, Kategorien des Öffentlichen und des Politischen

in solchen der Natur zu denken. Das Private als ein originärer
Raum des Sozialen und der darin situierten Freiheit gehört einer
solchermaßen naturalistischen Konzeption an. Davon aber abstrahiert
Arendt gerade, um es um so präziser fassen zu können.

Allerdings schließt Arendt das Private nicht völlig aus; seiner
Bedeutung ist sie sich ganz bewußt. Denn wenn es nicht das Private, als

einen Ort gäbe, an dem man mit sich selbst allein sein kann, dann wäre
eine Welt, die sich aus der permanenten Interaktion speist, gar nicht
aushaltbar. In ihr wäre zwar die Differenz gefordert, die Distanz aber nicht
möglich. Zwar bleibt das Private für Arendt immer ein ins «Dunkel»
getauchter Ort, doch ist der auch unabdingbar zu einem regenerativen
Zweck. Denn im Erscheinungsraum kann sich niemand dauernd aufhalten,

«weil das überhelle Licht des Öffentlichen die Verborgenheit
vernichtet, welche das Leben der Sterblichen, wie alles Lebendige, gerade
für sein Lebendigsein braucht.»18 Im Gegensatz dazu ist es im Privaten
möglich, mit sich allein, ja verborgen zu sein. Es eröffnet einen Raum
für den Rückzug von der Öffentlichkeit der Welt und ihrem ständigen
Gesehen- und Gehörtwerden; darin hegt das «wesentlich nicht-private
Merkmal des Privaten». Es bleibt also die Existenz des Privaten als

notwendig bestehen, damit es ein politisches «Zwischen» überhaupt geben
kann. Wenn schon keine Dialektik, so besteht zwischen beidem doch
eine unauflösliche Bedingtheit.

Gleichwohl steht darin die Bedeutung des Politischen weiterhin ausser

Frage. Die Existenz im Privaten bedeutet Nicht-Partizipation und

16 Monika BOLL: Zur Kritik des naturalistischen Humanismus. Der Verfall des

Politischen bei Hannah Arendt, Wien 1997, S. 12 (vgl. dort insbes. Kap. I).
17 Als besonders exponiertem Vetreter dieser Richtung gilt Arendts Abneigung

Rousseau.
18 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 192.



410 Das Erscheinen des Menschen

kennzeichnet damit einen «Zustand der Beraubung»19. Beraubt sind die
Menschen darin der Freiheit. Deren Sitz ist, in Anlehnung an die
Philosophen der antiken Polis, im politischen Bereich allein lokalisiert. Flores
d'Arcais kommentiert das mit den Worten, die Politik sei «die Sphäre der
wirklichen Existenz, der exklusive und privilegierte Ort, an dem der
Mensch sich als Mensch realisieren kann. Die Privatsphäre dagegen
bedeutet Enteignung von Authenzität, Wiederholungszwang und
Routine.»20

Diesen Sitz der Freiheit hat die aufkommende bürgerliche Gesellschaft

verschoben, indem sie seinen politischen Charakter mit einem
sozialen Substrat von Gerechtigkeit vermengt hat. Solche Gerechtigkeit
aber siedelt vornehmlich in der Sphäre der Notwendigkeit und des

Privaten. Sie hegt nicht länger in der Beschaffenheit des öffentlichen Raumes

und wirkt somit tendenziell entpolitisierend. Indem das «Dunkel des

Haushalts», das zwar sozial relevant sein mag, aber nie in Intersubjekti-
vität seinen Ausdruck findet, in «das volle Licht des öffentlich politischen

Bereichs»21 hinaustritt, beginnt es die politische Freiheit zu überlagern.

Wenn nun das Private als Faktum des Politischen dominant wird,
droht die Erfahrbarkeit der Welt verloren zu gehen. Denn «das Einzige,
woran wir die Realität der Welt erkennen und messen können, ist, daß
sie uns allen gemeinsam ist (...).»22 Die bürgerliche Massengesellschaft
und ihre politische Protegierung des Privaten kann dies Versprechen des

Politischen als einer gemeinsamen Welt, die sich als Freiheit in actu
manifestiert, nicht mehr einlösen. Die Freiheit des Privaten ist privatistisch,
ihr Individuum erfüllt sich im Akt sozialer Atomisierung. Wo eine
gemeinsame Welt entstehen und politisch werden soll, muß hingegen der
Einzelne, ohne seiner Identität damit Abbruch zu tun, ja um sie erst zu
gewinnen und zu erfahren, sein Privates verlassen und seine Bewährung
im Erscheinungsraum finden. «Was wir heute Gesellschaft nennen, ist
ein Familienkollektiv, das sich ökonomisch als eine gigantische Über-Fa-
milie versteht und dessen politische Organisationsform die Nation
bildet.»23 Damit verweist Arendt kritisch auf die Renaturalisierung des
Politischen im Kontext des überkommenen Nationalstaats. Gesellschaft im
Sinne ihrer Verwirklichung als Erscheinungsraum meint etwas anderes,
nämlich die Restituierung der sozialen Schöpfung als einen Akt
subjektiver Kommunion.

19 Ibid., S. 39.
20 Paolo FLORES D'ARCAIS: Libertärer Existentialismus (s. Anm. 8), S. 15.
21 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 38.
22 Ibid., S. 203.
23 Ibid., S. 32.



Das Erscheinen des Menschen 411

Es sind dieser Begriff einer politischen Freiheit und die daraus
resultierende Skepsis gegenüber der modernen Massendemokratie, die Arendt
den Vorwurf eingetragen haben, ein Bild der antiken Polis zu glorifizieren,

das im 20. Jahrhundert weder einen faktischen noch einen normativen

Realitätsbezug habe.24 Nahezu am schärfsten hat Habermas auf
Arendts Modell der Polis reagiert, indem er ihr vorhielt, diese «zum Wesen

des Politischen überhaupt» zu stilisieren, was sie dazu verleite, in
«starre begriffliche Dichotomien» zu verfallen, «denen sich die moderne
bürgerliche Gesellschaft und der moderne Staat entziehen.»25 Seltsamerweise

gelangt ausgerechnet Habermas in der Folge zu dem Schluß, eine

Theorie, die ausschließlich auf Akte der Kommunikation (Reden und
Handeln) setze, münde in einer «grundbegrifflichen Einengung des
Politischen auf das Praktische.» Er übersieht offensichtlich die genuin
konstituierende Kraft des Erscheinens im politischen Raum. Erst die Aneignung

des Politischen durch die Subjekte der Gesellschaft institutionalisiert

das Politische auch wirklich. Die reine Institution hingegen ergibt
für sich noch keinerlei Garantie auf Freiheit oder Würde. Daher rühren
Arendts latente Idiosynkrasie gegen die soziale Institution sowie ihr
Mißtrauen gegen die verbriefte Verfassung, die die Bewegung einer
republikanischen Schöpfung aussetzt. Habermas überführt Kommunikation in
das Regelwerk der Institution. Sein freier Streit um das bessere Argument

sieht sich einer Ordnung gegenüber, die diesen gewährleistet.
Arendt hingegen läßt die Institutionen immer neu aus einem anarchischen

Miteinander-Reden und Miteinander-Handeln entstehen. Die
Gewichtung erfolgt in beiden Fällen in der Tat strikt entgegengesetzt.
Arendt hegt daher immer, wie Dolf Sternberger betont hat, an einer
aristotelischen Vielheit, welche die Freiheit initiiert. Der Einheit aber, auch
als kommunikativer Institution, entspricht die Herrschaft.26

Wie auch immer, so laden diese Einlassungen dazu ein, mit Arendt
gegen sie zu denken. Sicher ist, daß die Freiheit der Polis ein Privileg von
wenigen auf Kosten der Vielen war. Demgegenüber bezeichnet die bür-

24 Ernst Vollrath etwa legt sehr differenziert auseinander, um welch reichhaltige
Tradition es sich beim Liberalismus handelt - insbesondere hinsichtlich seiner
amerikanischen Institutionalisierung (vgl. Ernst VOLLRATH: «Revolution und Konstitution
als republikanische Grundmotive bei Hannah Arendt», in: Bernward BAULE [Hg.], Hannah

Arendt und die Berliner Republik, Berlin 1996, S. 138; vgl. auch die Beiträge in:
Peter KEMPER [Hg.], Die Zukunft des Politischen. Ausblicke auf Hannah Arendt, Frankfurt

a.M. 1993, die alle auf diese Thematik rekurrieren).
25 Jürgen HABERMAS: «Hannah Arendts Begriff der Macht», in: Adalbert REIF (Hg.),

Hannah Arendt. Materialien zu ihrem Werk, Wien 1979, S. 295.
26 Vgl. Dolf STERNBERGER: «Die versunkene Stadt. Über Hannah Arendts Idee

der Politik», in: Adalbert REIF (Hg.), (s. Anm. 25).



412 Das Erscheinen des Menschen

gerliche Gesellschaft diejenige Sphäre, welche die Trennung von Öffentlichem

und Privatem gänzlich einreißt, die dämit aber auch erst den Weg
frei macht für eine gesichtslose Herrschaft. Gleichzeitig legt sie zuallererst

die Möglichkeit zur Konstituierung eines Erscheinungsraumes frei,
der jenseits der Elite der Polis wahrhaft alle umfaßt und der damit das

menschliche «Zwischen» zu einem All an Welt zu machen in der Lage
wäre. Da, wo die Gesellschaft des Bürgertums die politischen Tugenden
aufzulösen droht, schafft sie gleichzeitig die Voraussetzung dafür, daß
sich die Welt des Erscheinungsraumes ganz wie die topographische Welt
über alle ihre Menschen zu erstrecken vermag. Ihre Tendenz ist letztlich
nicht eindeutig, sondern sie bezeichnet zunächst einen Scheidepunkt. Es
ist nur schwer vorstellbar, daß Arendt in ihrer Vorstellung vom
Erscheinungsraum eine getreue Übertragung der antiken Polis in die Moderne
hinein im Auge hatte, und nicht die Aktualisierung der ihr eigenen politischen

Qualität mit den Mitteln der Moderne. Daß Arendts Begriff des

Erscheinungsraums auf die reichen Müßiggänger eines antiken
Marktplatzes beschränkt sein sollte, ist zweifelhaft.

III. Momente der Utopie

Vielmehr liegt darin, daß der Erscheinungsraum keine topographische,
materiale Qualität, sondern eine zwischen die Menschen eingelassene
Konjunktivität besitzt, eine bislang unterbewertete utopische Dimension
des Arendtschen Denkens. Der Erscheinungsraum «liegt in jeder
Ansammlung von Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell (,..).»27

Das bedeutet, daß darin, daß er sich ereignen kann, es aber nicht muß,
die Möglichkeit des Menschlichen beschlossen hegt. Seine Möglichkeit
ist die immerwährende, immer neu geboren werdende Möglichkeit der
Menschen, Menschheit zu werden, Gattung im ethischen Sinn. Auch wo
der Erscheinungsraum abwesend ist, wo das «Zwischen» der Menschen
durch die Drangsal der Herrschaft abgeschnitten ist, gibt es ihn aktuell
noch als stete Möglichkeit, die auf ihre Verwirklichung wartet. Der
Erscheinungsraum könnte überall gleichsam jederzeit verwirklicht werden.
In diesem utopischen Moment — daß er verwirklicht werden könnte —

bleibt die Vorstellung einer Freiheit und eines durch diese Freiheit
gewährleisteten Glücks bestehen.

Für Arendt besteht die Wirklichkeit des Erscheinungsraums nur als

Potenz, als das unverwirklicht wartende «Zwischen» der Menschen. Dies
wird aber von der modernen Massen- und Konsumgesellschaft überla-

27 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 193.



Das Erscheinen des Menschen 413

gert. Freilich entspricht der Erscheinungsraum auch unter dieser
Prämisse weiterhin einer Vorstellung vom öffentlichen Raum. Aber — auch

wenn die Kategorien sich gleich bleiben — er ist nicht öffentlicher Raum
im klassischen Sinn. Vielmehr übersteigt der Erscheinungsraum den
klassisch öffentlichen Raum in Richtung auf eine Abstreifung des Scheins.
Der Erscheinungsraum selbst — also die Möglichkeit der Individuen,
darin als Subjekt zu erscheinen — meint letztlich nichts weniger als das

Heraustreten des Einzelnen in einen Raum untrügerischer Intersubjek-
tivität. Hier wird Gemeinsamkeit als Soziabilität in einem Raum konstituiert,

der (noch) nicht Sozialität ist, sondern der frei ist von gesellschaftlich

untergelegten Bestimmungen und Zuschreibungen. Der klassische
öffentliche Raum der bürgerlichen Gesellschaft hingegen unterhegt auch
der ihr eigenen Scheinhaftigkeit, die den durch sie erstellten Zustand der
Welt als notwendig begreift und die Artikulationen der Vielen den ihr
eigenen Prämissen unterordnet. Was Arendt im Aufsatz über Lessing
anmerkt — daß es «keineswegs selbstverständlich» sei, «daß ein Mensch in
der Öffentlichkeit überhaupt erscheint, daß die Öffentlichkeit ihn akzeptiert

und bestätigt»28 —, ist die Beschreibung einer klassisch bürgerlichen
Öffentlichkeit. In ihr, so Arendt, wird fraglos nur das Genie akzeptiert,
das behauptet, über dem Gewöhnlichen zu stehen.

Damit verwirft aber gerade die höchste Aufwerfung dieser Öffentlichkeit

im Genie alles Gemeinsame, das laut Arendt das einzig entscheidende

Kriterium einer gelungenen Öffentlichkeit wäre. Denn hinter dem
Schein verschwindet die Wirklichkeit, die aus dem gemeinsamen Handeln

und Sprechen heraus geboren wird. Nur wo dies bewußt und aktiv
geübt wird, ist den Menschen eine Wirklichkeit beschieden, die zu
gestalten ist, und nicht bloß hinzunehmen. In diese Wirklichkeit tritt das

Erscheinen, das sie in Zeit und Raum fortbewegt und das an Kriterien
gebunden ist, die noch weit mehr verlangen, als die Institutionen der
Repräsentation und des Presserechts. «Menschlich und politisch gesprochen,

sind Wirklichkeit und Erscheinung dasselbe, und ein Leben, das

sich außerhalb des Raumes, in dem allein es in Erscheinung treten kann,
vollzieht, ermangelt nicht des Lebensgefühls, wohl aber des

Wirklichkeitsgefühls, das dem Menschen nur dort ersteht, wo die Wirklichkeit der
Welt durch die Gegenwart einer Mitwelt garantiert ist, in der eine und
dieselbe Welt in den verschiedensten Perspektiven erscheint.»29

In dieser Hinsicht birgt der Erscheinungsraum die Utopie eines
gesellschaftlichen und gleichwohl integren Handelns. Was durch ihn und in

28 Hannah ARENDT: Gedanken zu Lessing (s. Anm. 9), S. 17.
29 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 192f.



414 Das Erscheinen des Menschen

ihm geschieht, ist am Ende die Aussöhnung der Individuen mit der
Gesellschaft als sozialem Raum auf der einen und die Abschaffung von
Gesellschaft als Systematik auf der anderen Seite. Wenn Arendt immer wieder

auf dem Bild der antiken Polis insistiert, dann nicht deshalb, weil sie

diese als wiedererweckten Abklatsch in die Gegenwart heraufholen möchte,

sondern weil sie darin eine spezifische Variante dieses Erscheinungsraumes

als verwirklicht ausmacht. Die Polis ist ihr ein Paradigma dafür,
daß, was als Möglichkeit zwischen den Menschen wohnt, auch manifest
werden kann. Folglich werden erst im vollendeten Erscheinungsraum die
Individuen zu Subjekten im eigentlichen Sinne. Zuvor waren sie «Mob»,
«Bourgeois», «Paria», Domestiken gesellschaftlicher Herrschaft. Doch im
die Gesellschaft transzendierenden Erscheinungsraum geraten sie zu
einer Pluralität von Handelnden im Bewußtsein ihrer selbst. Es ist in
diesem Sinne bezeichnend, daß Arendt, gerade wenn sie die Gattung im Auge

hat, fast niemals im Singular spricht. In aller Regel verwendet sie den
Plural und redet von «den Menschen» als einer Vielheit, die sich der
schlichten Homogenität verweigert. Und doch meint sie darin die Gattung

der Menschheit als ganzer. Sie vermeidet geradezu die abstracta
«Subjekt» oder «Individuum». Die Menschen handeln und sprechen, und
indem sie dies tun, entwerfen und schaffen sie die Welt in jedem
Augenblick aufs neue.

Hier hegt auch ein bislang weitgehend übersehener politischer
Aspekt von Arendts Betonung der Natalität. In ihr erblickt Arendt letztlich
die «fundamentale Grundstruktur des Humanen» (H. Saner), Voraussetzung

jeder Freiheit. Der Mensch selbst ist als ein Anfang zu bestimmen,
da er als der Anfang einer Geschichte und eines Handlungsstroms in die
Welt gelangt. «Aber in der Welt ist er das initium, der relative Anfang,
vor dem es anderes, aber nicht Andere gab. In ihm als initium hegt indes

zugleich das Prinzip des Anfangens überhaupt (...).»3° Indem das
politische Handeln dasjenige ist, das genuin dieser Natahtät entspringt, da es

sich in den Erscheinungsraum und das Zwischen-den-Menschen einfügt,
verweist es auch auf den notwendig transzendenten Charakter des Politischen.

Weniger als eine stete, geronnene Materiahtät, ist es ein Raum, der
die Menschen transzendiert auf ein Zwischen hin, worin sich Singularität
und Plurahtät gegenseitig bedingen. Dieses Zwischen hat aber keinen

30 Hans SANER: «Die politische Bedeutung der Natalität bei Hannah Arendt», in:
Daniel GANZFRIED/Sebastian HEFTI (Hgg.), Hannah Arendt. Nach dem Totaütaris-
mus, Hamburg 1997, S. 108.



Das Erscheinen des Menschen 415

essentiellen Ort.31 In jedem menschüchen Tun wird der gesellschaftliche
Diskurs neu aufgepflanzt und modifiziert - noch bevor er sich zum
Dispositiv formen kann. Damit wird der Diskurs schließlich der Trans-
zendentalität beraubt, die ihm dort eigen ist, wo er nicht unmittelbar
Träger eines gemeinsamen menschüchen Tuns ist, sondern Übermittler
eines ortlosen Dispositivs sozialer Herrschaft. Vielmehr gewinnt der
Diskurs, indem er in der Macht gemeinsamen Handelns hegt, als bewußt
intersubjektiver eine ungeheure Transparenz. Diese Transparenz der Macht,
des gemeinsamen, sie konstituierenden Handelns und Sprechens,
verschafft dem verwirküchten Erscheinungsraum die Quaütät einer Gesellschaft

der Freien. Er bezeichnet die freie und versöhnte Gesellschaft.
Es ist daher zunächst festzuhalten, daß der Erscheinungsraum nicht

nur keinen topographisch vorfindbaren Raum meint, sondern daß es sich
nicht einmal, trotz seiner steten Mögüchkeit, um ein ad hoc umsetzbares

Programm handelt.32 Viel zu oft wird der Erscheinungsraum mit einer
Spielart der Zivilgesellschaft verwechselt. Doch zu seiner Erstellung
bedarf es mehr als bloßer Goodwill innerhalb der Bahnen des Bestehenden.
Das nämüch wird im Erscheinungsraum überschritten, ohne daß Arendt,
die ganz in der Tradition der europäischen Aufklärung steht, ein radikal
Anderes wollte. Einer Tradition soziaüstischer Gesellschaftstheorie
beispielsweise steht sie ganz fern; dennoch wäre die Wirküchkeit des

Erscheinungsraumes eine völüg andere als die der bürgerüch-industriellen
Gesellschaften. Es hegt eine Utopie darin, die das Bestehende übersteigt,
ohne es deshalb zu verwerfen. Die von Arendt abgelehnte Verwerfung
bestünde in jener sozialen Utopie, welche sie in allen Revolutionen
ausmacht. Die lehnt sie deshalb ab, weil die Konzentration aufs Soziale, auf
die wenn auch noch so wichtigen Befriedigungen der bloßen Notwendigkeit,

die Idee des Poütischen ihrer Meinung nach sabotieren würde.33

31 Weniger als eine Depotenzierung des Politischen, wie es zunächst scheinen könnte,

liegt hierin eine wesentliche Bemächtigung des Politischen als eines originär Humanen,

das jeder Institutionalisierung widerstreitet.
32 Das macht den entscheidenden Unterschied zu Habermas und seinem Projekt

eines kommunikativen Handelns aus, das in jedem Satz auf seine pragmatische
Anwendbarkeit hin verfaßt ist und sich somit auch dem normativ gefaßten Zustand der
Gesellschaft angleicht. Bekanntlich hat Habermas Arendt dafür kritisiert, daß ihr
Entwurf dem Programm der kommunikativen Diskurstheorie nicht gerecht wird. Seyla
Benhabib hat aber zu Recht darauf verwiesen, daß hier zwei völlig verschiedene
Modelle vorliegen. Für Arendt geht es weniger um die Enthüllung und die stete Präsenz
eines rationalen Kerns im Sprechen, als um eine Dimension der Expressivität und der
Agonalität der Subjekte. Das bedeutet einen weit weniger institutionalisierten Zugang
zum Handeln und Sprechen der Einzelnen als es bei Habermas der Fall ist.

33 Vgl. Hannah ARENDT: Über die Revolution, München 1986, insbes. S. 73ff.;
Karl GRIEWANK: Der neuzeitliche Revolutionsbegriff. Entstehung und Entwicklung,



416 Das Erscheinen des Menschen

Die Konzentration auf rein soziale Umstände beschneidet die Existenz

der gemeinsamen Welt, die damit für alle, die in ihr sind, nur noch
unter diesem einen Aspekt wahrgenommen wird, dem es beizukommen
gilt. Damit wird eine Einebnung der Differenz vollzogen und einer
sozialen Homogenisierung preisgegeben, die soziale Gleichheit bei weitem
überschreitet. Die Pluralität der Welt verschwindet unter diesen
Umständen. Die «Vielfalt der Perspektiven» jedoch, innerhalb derer allein
die gemeinsame Welt existierte, ist eine Realisierung des Politischen,
welches die Pluralität in sich trägt.34 Die Bereinigung der sozialen
Konflikte, auch des Elends, hingegen forciert eine Formierung der öffentlichen

Sphäre. Für Arendt steht fest, «daß die Armut nicht mit politischen
Mitteln besiegt werden kann», sondern «daß jeder Versuch, die soziale

Frage mit politischen Mitteln zu lösen, in den Terror führt und daß es

der Terror ist, der die Revolutionen in ihren Untergang schickt.»35

IV. Gegen soziale Erlösung

Im Grunde bedeutet die neuzeitliche Sozialutopie eine Säkulariserung
des religiösen Erlösungsgedankens. Statt der transzendenten wird eine
innerweltliche Erlösung gedacht, die durch das Tun der Menschen selbst
herbeizuführen wäre. Erlösung wird nicht mehr göttlich gestiftet; sie

wird zum Werk der Vernunft. Dennoch bleibt es in einer auf utopische
Weltverbesserung abzielenden Perspektive dabei, daß die gegenwärtige
Welt von Übel ist. Mögen die Übel auch nicht mehr vom satanischen

Demiurgen oder von der Sünde der Menschen selber herrühren, sondern
profan und materiell in den sozialen Verhältnissen selbst begründet sein,
so ist der gemeinsame Kern des Sehnens von der gnostischen Idee

inHamburg 1992; Kurt SCHILLING: Geschichte der sozialen Ideen. Individuum, Gemeinschaft,

Gesellschaft, Stuttgart 1966.
34 Leroy A. Cooper hat in diesem Sinne darauf hingewiesen, daß Politik ein

autonomes Feld des Handelns darstellen sollte und es die Vielheit der in ihr Erscheinenden
sei, die letztlich Macht konstituiere (vgl. Leroy A. COOPER: «Hannah Arendts politische

Philosophie: eine Deutung», in: Adelbert REIF [Hg.], [s. Anm. 25]). Auch Michael
Th. Greven hat herausgestrichen, daß Arendts Begriff der Pluralität wenig mit dem
Pluralismus der westlichen Demokratien gemein habe, sondern «eine der prä-politi-
schen Existentialien des Politischen» berührt (vgl. Michael Th. GREVEN, «Hannah
Arendt - Pluralität und die Gründung der Freiheit», in: Peter KEMPER [Hg.], [s. Anm.
24], S. 79). Die différente Vielheit der Personalität der Menschen ergibt erst die
Substanz der res publica. In dieser Bestimmung des Politikbegriffs Arendts schwingt schon
dessen, auf eine offenbarende Anrufung der Einzelnen zur Vielheit hin ausgehende
religiöse Terminierung mit.

35 Hannah ARENDT: «Freiheit und Politik», in: DIES.: Zwischen Vergangenheit und
Zukunft, München 1994, S. 249.



Das Erscheinen des Menschen 417

nerweltlicher Erlösung bis hin zu den sozialistischen Utopien doch der,
daß in der Welt, die als schlecht gilt, eine neue geschaffen werden soll,
die das Heil in sich birgt.36 Fichte benennt diese Programmatik, stellvertretend

für die Tendenz einer säkular gefaßten Erlösungshoffnung in der
Aufklärung, klar: «Auch schon in der bloßen Betrachtung der Welt, wie
sie ist, abgesehen vom Gebote, äußert sich in meinem Innern der
Wunsch, das Sehnen - nein, kein bloßes Sehnen - die absolute Forderung

einer besseren Welt.»37 Die bessere Welt, das ist die Frucht einer
Heilserwartung, die nicht länger transzendentale Stiftung, sondern ins
Werk gesetzte menschliche Tat ist.

Daß Arendt mit einem derartigen Utopiebegriff nicht einverstanden

gewesen sein kann, ist bereits angeklungen. Das Übel der Welt, welches
das Leiden schafft, aus dem heraus die Neue Welt sich gebären soll, ist
eben das soziale Leiden schlechthin, der Fluch der Notwendigkeit. Der
muß zwar behoben werden, das wird von Arendt nirgends in Abrede
gestellt, soll aber klar vom politischen Procedere getrennt bleiben. Ansonsten

fällt die politische Freiheit des Tuns der sozialen Freiheit zum Opfer,

die Freiheit vom bloßen Zwang ist. Das ist für Arendt innerhalb der
Moderne überwiegend der Fall, da der traditionelle, politisch gefaßte,
aber von jeher mit sozialen Privilegien verbundene Freiheitsbegriff durch
einen generellen abgelöst wird, der ursächlich mit der sozialen Frage und
insbesondere mit der Armut verknüpft bleibt. Freiheit so verstanden
bleibt immer eine, die lediglich vom Zwang der Verhältnisse befreit; sie

wird aber nicht Freiheit zum Tun und schlägt deshalb wieder in Unfreiheit

um. Damit fällt Freiheit zurück auf eine Angelegenheit technischer
Verwaltung, nicht aber auf ein alle Menschen einschließendes, emanzi-
patives und gemeinsames Handeln.

Die Utopie Arendts bestünde vielmehr darin, das politische Axiom
der Freiheit insgesamt durchzusetzen, ohne daß es an einzelne Privilegien

gebunden bliebe. Denn daß solche Freiheit wenig nutzt, sofern sie

bloß Ausdruck und Ausfluß von Unterdrückung ist, weiß Arendt auch.
Aus diesem Grunde setzt sie als ein a priori zunächst die Lösung der
sozialen Frage an, die aber grundverschieden bleibt von einem politischen
Akt. Die Behebung des Leidens ist eine Form von Sozialtechnik. Die
politische Freiheit aber ist das freie Tun; sie ist virtus im strikten Sinn.

36 Diese ideengeschichtliche Tradition ist reichhaltig untersucht worden; vgl.: Eric
VOEGELIN: Die politischen Religionen, München 1996; Jacob TAUBES: Abendländische

Eschatologie, München 1991; Karl LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen,
Stuttgart u.a. 1990; Hans BLUMENBERG: Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt a.M.
1996.

37 Johann Gottlieb FICHTE: Die Bestimmung des Menschen, Leipzig 1979, S. 96f.



418 Das Erscheinen des Menschen

Von den klassischen Sozialutopien hebt Arendt sich deshalb insoweit ab

- weshalb allein schon der Gedanke, ihr Denken könne utopisch konnotiert

sein, zunächst befremdend wirkt -, als ihre Utopie des

Erscheinungsraums - als einer in sich versöhnten Menschheit - einer innerweltlichen

Erlösung zwar nahe steht, diese aber zunächst einmal nicht auf
der Folie einer verderbten und schlechten Welt vollzieht. Arendt hat sehr

gut verstanden, daß der soziale Umbruch allein noch nicht gleichzusetzen

ist mit Gerechtigkeit; auf Rache läßt sich am Ende keine neue
Gesellschaft aufbauen. Die Welt für Arendt ist nicht an sich schlecht. So
wie sie ist, ist sie gestaltbar durch das Handeln und Sprechen der
Menschen. Schlecht wird die Welt nur, wenn die Menschen das Handeln
aufgeben. Aber auch dann sind es noch zuerst die Menschen selbst, die sich
aus der Welt als einer, die ihnen gemeinsam ist, zurückziehen, die sie

aufgeben und sich weltlos machen. Die schlechte Welt ist auch schon die
im Arendtschen Sinne entschwundene Welt, die kein «Zwischen» mehr
besitzt. Nur in der Welt, die den Menschen nicht gemeinsam zu eigen ist,
kann sich Herrschaft durchsetzen, die ihre Menschen negiert. Im
Erscheinungsraum kommt es deshalb gerade nicht zur Schaffung einer
Neuen Welt, sondern man gelangt darin überhaupt erst zur Welt selbst,
verstanden als Kulturschöpfung, die zuvor verschleiert war.

Dies ist der entscheidende Unterschied zu sämtlichen Sozialutopien.
Nach Arendt soll es nicht länger darum gehen, die Welt zu verbessern
und das Heil in sie hinein zu tragen. Vielmehr handelt es sich darum, sie

überhaupt erst zu ergreifen, zu erschaffen — und dies ist nur als Prozeß
und in Interakdon mit anderen Menschen möglich. Die so geschaffene
Welt ist keine festgefügte, keine die bleibt. Sie ist immer in Bewegung,
ihre Erschaffung dauert an in jedem Tun und in jeder Geburt.38 Micha
Brumlik etwa schreibt mit Blick auf innerweltliche Erlösungsreligionen,
zu denen auch für ihn säkulare, utopische Phantasien zählen: «Polnisches
Handeln im welterlösenden Sinn muß sich allemal auf die Gesamtheit
aller seiner Bedingungen richten, muß unter der Annahme, daß die Welt
schlecht und nur schlecht und gerade deshalb notwendig verbesserungs-
und veränderungsbedürftig ist, genau jene Mittel affirmieren, die es doch
der eigenen Einsicht nach zu verdammen hätte.»39 Davon hebt sich

38 Arendts Idiosynkrasie gegen die Massenbewegungen speist sich auch aus diesem
Motiv. Wie jene muß auch die Welt des Erscheinungsraums einer permanenten Bewegung

unterworfen sein. Die Massenbewegungen, als Ansammlungen weltlos gewordener

Menschen, stellen sozusagen die schlechte Karikatur auf Arendts Erscheinungsraum

dar.
39 Micha BRUMLIK: Die Gnostiker. Der Traum von der Selbsterlösung des

Menschen, Frankfurt a.M. 1992, S. 216.



Das Erscheinen des Menschen 419

Arendts Programmatik sowohl vom Prinzip als auch vom Ergebnis her
diametral ab. Prinzipiell unterscheidet sich Arendt, weil sie nicht die
existierende schlechte durch eine mögliche gute Welt ersetzen will, um
schließlich mit den besten moralischen Motiven doch im Terror zu
enden.

Auch Brumlik konstatiert: «Zu sozialen Katastrophen kam es

regelmäßig dann, wenn der Wunsch nach innerweltlicher Erlösung die Bereiche

der eigenen Innerlichkeit, des Schönen und der Liebe verlassen und
sich auf die Politik gerichtet hat.»40 Vielmehr zielt Arendts Konzeption
auf denjenigen, öffentliches Handeln gewährleistenden Raum, der dafür
Sorge trägt, daß eine intersubjektiv verfaßte Gesellschaftlichkeit dauerhaft

zu ihrem Ausdruck findet. Schließlich soll die Welt darüber nicht
erst in einem das Zwischen der Menschen vernichtenden Sinn böse werden

und womöglich sogar ins Weltlose abkommen. Der Unterschied beider

Modelle hegt darin, daß die klassischen sozialen Utopien sämtlich
Gesellschaft als funktionables System organisieren wollen, als wohlfeiles
Räderwerk, das deutlich die Vision der frühkapitalistischen Manufaktur
trägt. Der Erscheinungsraum hingegen stellt kein diszipliniertes Gefüge
dar; seine Ordnung ist das beständige gemeinsame Tun der Menschen
selbst. Das Chaos des Miteinanders der Vielen setzt Arendt gegen die

Hybris der Herrschaft, deren Anbindung an Technik, Organisation und
Funktionalität in den Terror führt, in den Gulag, in das Konzentrationslager.

V. Die Nähe der Offenbarung

Arendts Utopie des Erscheinungsraums ist weder eine der säkularen
noch der originär religiösen Erlösung, im Sinne eines Schicksals des

Menschen und dessen Befreiung von bösen Gewalten — auch wenn sie

letzterer nahesteht.41 Die Gestalt eines Erlösers spielt für Arendts
intersubjektive Philosophie keine Rolle. Bei ihr handelt es sich vornehmlich
um eine Utopie der Versöhnung, der Aussöhnung. In ihr versöhnen sich
die Menschen miteinander und mit der Welt, welche sie schöpfend in
ihre Obhut nehmen. Im Erscheinungsraum ist das Moment der Utopie
zwiefach vertreten. Zunächst liegt es im Gedanken der Möglichkeit seiner

Realisierung in jedem Augenblick, sofern nur ein gemeinsames, d. h.

anerkenntliches Handeln den Menschen die Welt als Welt erschließt. So-

40 Ibid.
41 Vgl. Friedrich HEILER: Erscheinungsformen und Wesen der Religion, Stuttgart

1961, S. 500f.



420 Das Erscheinen des Menschen

dann kristallisiert sich ein utopisches Potential aus dem Gedanken der

permanenten Neuerschaffung des Erscheinungsraumes qua Geburt.
Wenn aber die besondere Qualität des Erscheinungsraumes das

gemeinsame Handeln ist, d. h. die Welt, die im Tun immer neu erschaffen
wird, dann bewegt sich die so vollkommen unreligiöse Hannah Arendt in
keinen anderen als religiösen Gefilden. Der Erscheinungsraum, so gesehen,

ist ein religiös konnotierter Raum. In ihm sedimentiert sich ein

Schöpfungsglaube ohne Gott. Besonders deutlich werden diese Affinitäten

im Vergleich mit der Religionsphilosophie Franz Rosenzweigs, dem

es im Kern ebenso «um die Idee einer anfänglichen Autonomie des
Menschen»42 zu tun ist. Rosenzweig verhält sich nun dezidiert negativ zum
Moment der Utopie. Das könnte stutzig machen, wurde doch soeben der

utopische Gehalt an Arendts Theorie herausgestrichen. Jedoch habe ich
gezeigt, daß Arendts utopisches Potential sich nicht mit dem klassischen

Begriff der Utopie deckt. Vielmehr beinhaltet es Elemente eines

Erlösungsdenkens, das gerade nicht säkularisiert, sondern dezidiert transzendent

orientiert ist. In diesem Sinne steht Arendts Denken schließlich in
unmittelbarer Verbindung zur Philosophie Rosenzweigs und dessen Sehnen

nach einer Heraufkunft der Erlösung. Diese verweist wiederum auf
das Motiv der Freiheit. Ein Bestandteil der Erlösung wäre dann, daß der
Mensch «sich von Gott als dem absoluten Grund der Freiheit von seiner
Unfreiheit befreien läßt, um dann allerdings von seiner befreiten Freiheit
befreienden Gebrauch zu machen.»43 Solche «befreite Freiheit» tritt ein
in die Möglichkeit des Erscheinungsraums, wo sie handelnd werden kann.
In jedem Fall ist damit die Überwindung von Leid verbunden. Die
Erwartung dessen, was noch nicht eingetreten ist, eint Rosenzweig und
Arendt. Denn, wie Mosès herausgestrichen hat: «Das Erwarten der Erlösung

steht also im Gegensatz zur Utopie und verhält sich zu ihr wie die

Hoffnung, eine ganz neue Welt unvermittelt entstehen zu sehen, zum
langsamen Vorwärtskommen auf der langwierigen Bahn der Zeit.»44 Das
kann man als einen Verweis auf den Erscheinungsraum nehmen, worin
die Einzelnen ein Gewebe zwischen einander flechten, um so eine Soziabilität

jenseits der Institutionen zu erstellen.

42 Renate SCHINDLER: «Gesetz und Gebot in Franz Rosenzweigs <Stern der
Erlösung)», in: Gesine PALMER et al. (Hgg.), Torah - Noraos - lus. Abendländischer Antino-
mismus und der Traum vom herrschaftsfreien Raum, Berlin 1999, S. 285.

43 Kurt KOCH: Befreit von Sünde, Not und Tod! Wie heute redlich an Erlösung
glauben?, in: Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 43 (1996) S. 95.

44 Stéphane MOSÈS: Der Engel der Geschichte. Franz Rosenzweig, Walter Benjamin,

Gershom Sholem, Frankfurt a.M. 1994, S. 72.



Das Erscheinen des Menschen 421

Die Welt, die der Gott Rosenzweigs erschafft, ist selbst ein Raum,
worin die Schöpfung erscheinen kann und der, um seiner Schöpfung willen,

nie zum Abschluß gelangen darf. «Erst der Gedanke der Schöpfung
reißt die Welt aus ihrer elementaren Abgeschlossenheit und Unbewegt-
heit in den Strom des Alls hinein, öffnet ihre bisher ins Innere gekehrten
Augen nach außen, macht ihr Geheimnis offenbar.»45 Diese Schöpfung
als Tat Gottes, die der Welt ihr Geheimnis offenbart und dabei noch ins

Unabgeschlossene hinübergleitet, findet sich als profanisierte Variante
der Schöpfung bei Arendt wieder als ein der Natalität verpflichtetes
Handeln der Pluralität. Man könnte schon hier einwenden, dies sei ein
Unterschied ums Ganze. Denn wo Arendt die Menschen allein aus der
Geburt heraus erscheinen läßt, da geht Rosenzweigs Denken vom Tode

aus, worin er ein Initial der göttlichen Zeit und der Schöpfung erkennt.46
Daß Arendts Programm der Weltsetzung durch ein Handeln aus dem

je individuellen Anfang der menschlichen Natalität heraus, der religiösen
Vorstellung von Schöpfung nahe kommt, ist bereits von Flores d'Arcais
gesehen worden: «Nur im und durch das Handeln entzieht sich der
Mensch zur Gänze der Natur, erlangt er die Freiheit, etwas völlig Neues
und Unvorhersehbares zu beginnen. Die Geschichte ist nicht einfach
zweite Natur. Wörtlich genommen ist sie Schöpfung.»47 Das Wort
«Schöpfung» allerdings vermeidet Arendt. Sie spricht höchstens davon,
daß der Mensch, und damit die Voraussetzung zur Setzung der Welt,
erschaffen wird.48 Das «Prinzip des Anfangs» falle mit der Erschaffung des

Menschen diesem auch zu und werde Gott damit aus der Hand genommen.

Der Anfang als Prinzip gehe somit in die Welt selbst ein, und das

bedeute nichts weniger, «als daß die Erschaffung des Menschen als eines

45 Franz ROSENZWEIG: Der Stern der Erlösung, Frankfurt a.M. 1993, S. 131.
46 Vgl. Hans Martin DOBER: «Lévinas und Rosenzweig. Die Verschärfung der

Totalitätskritik aus den Quellen des Judentums», in: Michael MAYER/Markus HENT-
SCHEL (Hgg.), Parabel Bd. 12: Lévinas, Giessen 1990, S. 146.

47 Paolo FLORES D'ARCAIS: Libertärer Existentialismus (s. Anm. 8), S. 23.
48 Freilich bleibt Arendt beständig radikal diesseitig orientiert. Im Gespräch mit

Hans Jonas formuliert sie auf das deutlichste ihre Skepsis gegenüber jeder Anerkennung

der Transzendenz: «Also, wenn unsere Zukunft von dem abhängen sollte
daß wir ein Letztes bekommen (und dann natürlich ist zu fragen, wer dieses Letzte
anerkennen wird und welches die Regeln für solche Anerkennung sein werden -,
würde ich äußerst pessimistisch sein. Wenn das der Fall ist, dann sind wir verloren»
(Hannah ARENDT: Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, München
1997, S. 85). Die Nähe zum auf das Subjekt übergegangenen Schöpfungsakt bleibt
freilich bestehen, wo Handeln und Geschichte der Selbstmächtigkeit der erscheinenden

Subjekte überlassen sind. Daran ändert auch Arendts Distanzierung nichts, die

gegen dieses religiöse Erbe auf der politischen Intention beharrt.



422 Das Erscheinen des Menschen

Jemand mit der Erschaffung der Freiheit zusammenfällt.»49 Dieser in die
Welt gelangte Anfang, der mit der Geburt eines Menschen gesetzt wird,
gerät Arendt zum Movens, welches Erscheinungsraum und Welt nicht
zur Ruhe kommen läßt, sondern zum Agens des Handelns überhaupt
wird, der eigenen Initiative, etwas Neues zu beginnen: «In diesem
ursprünglichsten und allgemeinsten Sinne ist Handeln und etwas Neues

Anfangen dasselbe (,..).»50 So betrachtet, kann jeder neu geborene
Mensch die Gewähr für eine neu zu schaffende Welt sein, sofern er diese

nur durch die Kreativität seines Handelns gestaltet. Die totalitären
Regierungen etwa, die ihren Status quo zu konservieren suchen, fürchten laut
Arendt nichts so sehr wie das Handeln, das neu in die Welt kommt.

Die Pointe der Schöpfung als Natalität besteht demnach darin, daß

Welt im Grunde nie vollendet, nie abgeschlossen ist. In der unendlichen
Fülle ihrer Möglichkeiten kann sie jederzeit in sich selbst neu geschaffen
werden. Symbol dafür bleibt die einen solchen Anfang in sich bergende
menschliche Geburt. Die zunächst paradox erscheinende Nähe zwischen
Arendts Modell des Erscheinungsraums und Rosenzweigs Schöpfungsdenken

klärt sich unter dem Aspekt, den die Stellung der Welt in beiden
Fällen einnimmt. Für Rosenzweig ist die Verbindung Gottes mit der Welt
schlicht Schöpfung, und im selben Sinne ist die Beziehung zwischen
Gott und dem Menschen Offenbarung.51 Insofern stellt die göttliche
Schöpfung genau diejenige Entität her, worin der Mensch in der Welt
erscheinen und handelnd Gott gemäß tätig werden kann: «Gott hat eben
nicht die Religion, sondern die Welt geschaffen. Und wenn er sich offenbart,

bleibt doch die Welt rings herum stehen, ja ist nachher erst recht
geschaffen.»52 Die Offenbarung ermöglicht auf diese Weise einen
Erscheinungsraum im Sinne Arendts.

Der Erscheinungsraum wiederum kann aus sich heraus ein Geschehen

der Erlösung generieren. «Zwischen Mensch und Welt ist die

Beziehung die der Erlösung»53, lautet die Formel, die Lévinas für Rosenzweig

findet. Auch profanisiert könnte nun Erlösung als ein Leid
überwindendes, auch der Gnade verpflichtetes Heilsgeschehen noch tenden-

49 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 166
50 Ibid.
51 Vgl. Emmanuel LÉVINAS: «(Zwischen zwei Welten). Der Weg Franz

Rosenzweigs», in: Gotthard FUCHS/Hans Hermann HENRIX (Hgg.), Zeitgewinn. Messiani-
sches Denken nach Franz Rosenzweig, Frankfurt a.M. 1987, S. 45.

52 Franz ROSENZWEIG: Zweistromland. Kleinere Schriften zur Religion und
Philosophie, Berlin/Wien 2001, S. 225.

53 Emmanuel LÉVINAS: «Zwischen zwei Welten». Der Weg Franz Rosenzweigs (s.
Anm. 51).



Das Erscheinen des Menschen 423

ziell stattfinden — als ein Geschehen, das zwar aus den Menschen heraus

geschieht, aber grundsätzlich über sie hinausweist. Genau das ist bei
Arendt der Fall, und das verbindet sie in einer radikal politischen Weise
mit dem religiösen Denken.54 «Nicht der Mensch bewohnt diesen Planeten,

sondern Menschen: Die Mehrzahl ist das Gesetz der Erde», führt
Arendt aus.55 Wenig später fährt sie fort: «Doch wir sind von dieser Welt
und nicht bloß in dieser Welt; wir sind selbst Erscheinungen, da wir
ankommen und fortgehen, erscheinen und verschwinden (,..).»56 Schließlich

insistiert gerade auch Rosenzweig auf einem «Pluralismus der
Elemente der Erfahrung» (H.M. Dober). Ein solcher Pluralismus läßt sich

nur durch eine grundsätzliche Offenheit des zugrunde hegenden Systems
gewährleisten, welche den Bezug des Einzelnen zu der Welt, die der
Erlösung noch zugeführt werden soll, frei ermöglicht. «Weil die Erfahrung
selbst durch ihre besonderen Prinzipien zu bestimmen, nicht aber durch
Prinzipien der Allgemeinheit zu antizipieren ist, kann auch ihr
Zusammenhang nur offen sein.»57

Die Urheberschaft an der Welt bleibt für Rosenzweig zwar selbstverständlich

in Gottes Hand, doch auch hier handelt es sich nicht um eine

endgültig geschöpfte Welt, sondern stets um eine des Anfangs. Der
permanente Anfang ist das Zeichen einer Welt der Schöpfung, die in jedem
Augenblick erneut geschaffen, neu belebt werden muß. Stünde sie still,
wäre sie Geschaffenes als Gestalt, reine Willkür eines setzenden Gottes.
Als Schöpfung aber ist sie immer und immer wieder neu beginnendes
Dasein, das als Ensemble der Dinge zwar einen allgemeinen Zusammenhang

repräsentiert, durch den hindurch jedoch die Dinge von der Schöpfung

jäh ergriffen werden. Das göttliche Erfassen des Daseins geschieht
«nicht in der ein für alle Mal stattgehabten Schöpfung, sondern mo-

54 Daß Rosenzweig selbst Erlösung nur und ausschließlich als tranzendentale gelten

läßt, erscheint logisch und tut der Sache keinen Abbruch. Nicht soll hier einer Identität

zwischen ihm und Arendt das Wort geredet werden, sondern einer Analogie der
Weise, wie der Mensch in Bezug zur Welt gesetzt wird.

55 Hannah ARENDT: Vom Leben des Geistes: Das Denken. Das Wollen, München
1998, S. 29.

56 Ibid., S. 32.
57 Hans Martin DOBER: Lévinas und Rosenzweig. Die Verschärfung der Totalitätskritik

aus den Quellen des Judentums (s. Anm. 46), S. 150. Solche Pluralität bei Rosenzweig

ist allerdings stets zweischneidig. Denn da sie notwendigerweise Gott anheim
gestellt ist, ist in ihr auch ein starkes Wirken des Gesetzes auszumachen. Schindler hat
daher zu Recht herausgestrichen, daß gerade die Nächstenliebe nach Rosenzweig ein
Verhältnis der Heteronomie darstellt - auch wenn sie einräumt, daß es ihm so gelingt,
die «abstrakten Sollensforderungen» der kantischen Ethik zu überwinden (Renate
SCHINDLER: Gesetz und Gebot in Franz Rosenzweigs «Stern der Erlösung» [s. Anm.
42], S. 297f.).



424 Das Erscheinen des Menschen

menthaft, als zwar allgemeine, aber in jedem kleinsten besonderen
Augenblick für das ganze Dasein sich erneuernde Vorsehung, derart, daß

Gott <Tag um Tag das Werk des Anfangs erneuert). Diese allmorgendliche

Vorsehung ist so das, was im Gedanken der Kreatur eigentlich
angedeutet ist.»58

Insofern wird man mit Grümme behaupten dürfen, Rosenzweigs
System beruhe auf einem «eschatologischen Einheitsgedanken, der die Einheit

als dynamisches, von Gott geschenktes Gut endzeitlicher Hoffnung
erwartet.»59 Dialogizität ist ein grundierendes Moment von Rosenzweigs
«Neuem Denken». Die Erlösung im Eschaton ist ein Geschehen, das sich

nur im Kontext der Vielheit des Miteinander-Tuns vollziehen kann.
«Zwar nicht fertig ist die Welt im Anfang geschaffen, aber mit der
Bestimmung, fertig werden zu sollen. Die Zukunft ihres Fertigwerdens ist
mit ihr zugleich geschaffen als Zukunft.»60 Das ist ein wesentlicher,
Arendt nahe kommender Punkt. Nur im gemeinsam initiierten, sich über
den Anderen vermittelnden Geschehen hat Erlösung — ebenso wie die
ihr sich annähernde Vollendung der res publica es wäre - ihren Platz:
«Macht entsteht, wann immer sich Menschen zusammentun und gemeinsam

handeln, ihre Legitimität beruht nicht auf den Zielen und Zwecken,
die eine Gruppe sich jeweils setzt; sie stammt aus dem Machtursprung,
der mit der Gründung der Gruppe zusammenfällt.»61 Es sind also in beiden

Fällen die Menschen, die Geschichtlichkeit erst ermöglichen, die die

Wirklichkeit, wie es Casper formuliert, als «diese Sonderwirklichkeit in
der Wirklichkeit», die sie sind, «in eine umfassende Geschichtlichkeit»
hineinreißen.62 Als «metaethische Wesen» sind die Menschen angehalten,
sich zu entscheiden, «und sie entscheiden sich immer schon im Angesicht

des Anderen, d. h. des Nächsten.»63 Auch Mosès definiert Erlösung

58 Franz ROSENZWEIG: Der Stern der Erlösung (s. Anm. 45), S. 135.
59 Bernhard GRÜMME: Was ist der Mensch ohne den Anderen? Überlegungen zur

theologischen Debatte um das Subjekt, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

45 (1998), S. 512.
60 Franz ROSENZWEIG: Der Stern der Erlösung (s. Anm. 45), S. 250.
61 Hannah ARENDT: Macht und Gewalt, München 1987, S. 53.
62 Vgl. Bernhard CASPER: «<Das Gebet stiftet die menschliche Weltordnung). Zum

Verständnis der Erlösung im Werk Franz Rosenzweigs», in: Gotthard FUCHS/Hans
Hermann HENRIX (Hgg.) (s. Anm. 51), S. 130.

63 Ibid., S. 131. Rosenzweigs Nähe zu Lévinas, die hier deutlich wird, ist verschiedentlich

herausgestrichen worden. Wo Arendt Rosenzweig als gedankliches Säkularisat
der Erlösung im Erscheinungsraum gegenübertritt, da vollendet Lévinas dessen im
Ansatz ausgearbeitete sakrale Stiftung einer Ethik des Anderen. Eine solche Ethik könnte
Arendt übrigens durchaus mittragen, da sie sich diametral von dem Standpunkt des

Mitleidens, den Arendt kategorisch ablehnt, unterscheidet.



Das Erscheinen des Menschen 425

nach Rosenzweig als jene «Erfahrung, in der der Mensch sich der Welt
zuwendet»64. Erlösung meint die darin stattfindende Wechselbeziehung.
Das Erscheinen in der Welt ist genau jener Akt, der dieses Verhältnis
ermöglicht und begründet. Es bleibt somit ein transzendenter Akt, der
sich als politisches Motiv in die Welt schlägt. Der Erscheinungsraum
meint ein Geflecht der Beziehungen zwischen den Menschen, das Inter-
subjektivität ermöglicht, ohne sie zu totalisieren oder in eine homogene
Institution zu überführen. Die Politik des Erscheinungsraums nach Hannah

Arendt bleibt in jedem Fall eine Geste der Erlösung der Menschen
in einem Bild der Pluralität und der Natalität. Nur das Gegenüber des

Einzelnen ruft ihn als Menschen in die Welt, ermöglicht das Handeln,
die Geschichtlichkeit und ein — zumindest für Rosenzweig an Gott
gebundenes — Erlösungsgeschehen. Anders aber als auf bloße Intersubjek-
tivität setzt Rosenzweig, wie auch Lévinas, auf Alterität. Die Erkenntnis
des Anderen als Anderen ermöglicht allein das gemeinsame Tun und die
Aufnahme von Verantwortung.65

Das permanente Anfangen, das Rosenzweig als Handeln Gottes
bestimmt, gestaltet die Welt. Der «Weldeib», das Ferment der Gestaltung
durch Gott, «wird zum lebendigen, stets erneuerten Schwall der Erscheinung,

der über den still geöffneten Schoß der Weltseele niedergeht und
sich mit ihr vereinigt zur gestalteten Welt.»66 Gebärender Schoß ist die
Welt auch für Arendt. Aus diesem Schoß heraus erscheinen stetig neue
Individuen in der Welt, die deren Einrichtungen beständig erneuern und
verändern. «Die Zerbechlichkeit der Einrichtungen und Gesetze, mit
denen wir immer wieder versuchen, den Bereich der menschlichen
Angelegenheiten halbwegs zu stabilisieren, ist einzig dem geschuldet, daß

immer neue Menschen in diesen Bereich fluten und in ihm ihren Neuanfang

durch Tat und Wort zur Geltung bringen müssen.»67 Dies Faktum

permanenter Neuankunft in der Welt reißt die Welt in einen Zustand
fortwährender Schöpfung hinein, so wie auch Rosenzweigs Gott seine

Schöpfung permanent neu schöpfen muß, damit sie nicht zum erstarrten
Gegebenen werde. Arendts Prozeß der Schöpfung speist sich aus einer

jeden menschlichen Geburt, die einen weiteren Neubeginn in die Welt

64 Stéphane MOSÈS: «Von der Zeit zur Ewigkeit. Erlösung — eine problematische
Kategorie bei Franz Rosenzweig», in: Gotthard FUCHS/Hans Hermann HENRIX (Hgg.)
(s. Anm. 51), S. 152.

65 Vgl. Emmanuel LÉVINAS: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989;
Bernhard GrÜMME: Was ist der Mensch ohne den Anderen? Überlegungen zur
theologischen Debatte um das Subjekt (s. Anm. 59), S. 515.

66 Franz ROSENZWEIG: Der Stern der Erlösung (s. Anm. 45), S. 51.
67 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 183.



426 Das Erscheinen des Menschen

setzt. Somit liegt der ursprünglichste Schöpfungsakt just in der Geburt
selbst. Alles Handeln danach sucht nur diese Geburt und die Welt, die
sie dadurch setzt, daß sie sich in sie hineinversetzt, zu wiederholen.

Die Welt aber, trotz der immerwährenden Schöpfung, ist je schon
da. Sie muß nicht selbst geschaffen werden, sondern wird als Welt
geschaffen durch die handelnden Menschen, respektive durch den tätigen
Gott. «Die Welt aber ist schon da, so wie Gottes schlafende Physis schon
da war, als der helle Weckruf der göttlichen Freiheit hineinscholl.»68

Genauso tritt auch für Arendt ein Mensch handelnd in die Welt ein, anstatt
sie wahrlich zu erschaffen. Aber geschaffen wird damit und in ihr auch
die menschliche Welt, die Mitteilung, die Aktion und eine allen gemeinsame

Realität. Die Fähigkeit zu sprechen und zu handeln ist für beide
das Charakteristikum der Menschen.

Rosenzweig wie Arendt vertreten damit gleichermaßen ein Denken,
welchem eine Vorstellung des Menschlichen zu eigen ist, wie es sich erst
in der Versöhnung als lebendige Schöpfung oder als Erscheinungsraum
zeigen wird. Die Wirklichkeit, die sie anvisieren, hegt jenseits des profanen

Daseins und kann sich doch in jedem Augenblick verwirklichen. Es
ist eine Realität des Konjunktivs, die für Rosenzweig und Arendt zweifellos

Realität sein könnte und die doch Übermenschliches benötigte, um
sich zu verwirklichen. Die Gewißheit ihrer Existenz resp. ihres Kommens

findet Rosenzweig in den sie vorwegnehmenden religiösen Riten;
Arendt findet sie im Faktum einer die Möglichkeiten der Welt überhaupt
spendenden Natalität.

Wo Rosenzweig den religiösen Bezug zur Hand hat und dadurch

vom metaphysischen Bezug auf Schöpfung und Schöpfer nicht
abkommt, bleibt der säkular orientierten Arendt allein das Gerüst ihrer
Begriffe. Arendts Begriffe, insbesondere der des Erscheinungsraumes, aber
auch der des Privaten, Politischen, Sozialen, sind Wegweiser in eine Welt,
die sein könnte, und sie sind Versuche, das was ist, auf diese Möglichkeit
hin zu transzendieren. Immer aber bleiben sie Chiffren und wollen auch
als solche gelesen werden. Wer sie mit ihren Alltagsbedeutungen
vorschnell in eins setzt, geht innerhalb des Arendtschen Denkens unfehlbar
in die Irre — insbesondere, wenn er politische Probleme der Gegenwart
erörtert.

68 Franz ROSENZWEIG: Der Stern der Erlösung (s. Anm. 45), S. 49.



Das Erscheinen des Menschen 427

VI. Die Transcendent^ des Handelns

Letztlich sollte deutlich geworden sein, daß just die beiden zentralen
Momente im Arendtschen Programm vom Erscheinungsraum: das Neu-
Beginnen als Geburt und das Anfangshandeln, auch ein religiöses
Potential mit sich führen, das sich aus aus einer Nähe zum Schöpfungsglauben

speist. Vom religiösen Credo, wie es Rosenzweig eigen ist, hat
Arendt noch immer eine Ahnung. Indem ihr Modell einer dem

Erscheinungsraum verpflichteten Öffentlichkeit sozial wirksam werden soll,
betont es jenes utopische Moment der Versöhnung; indem es aber einer
strikt transzendenten Begründung unterliegt, bleibt es dem Erlösungsgedanken

doch verpflichtet. Da die Offenbarung Gottes das Erscheinen
der Menschen ermöglicht, setzt sie «also das Werk der Erlösung in Gang,
die dennoch das eigene Werk des Menschen bleibt»69. Wie ein solches
«Werk der Erlösung», so ist auch Arendts Konzept des Erscheinungsraums

balanciert auf jenem schmalen Grat zwischen einem bloßen
Uberlassen an die Transzendenz und der nüchternen Bewertung einer
gemeinsamen Macht der Menschen in ihrer Pluralität. Die Erlösung aber
bleibt beides. Indem sie aus dem transzendenten Raum her kommt, kann
erst sie, und nur sie, das Werk der Subjekte entfachen.

In diesem Sinne, der, will man das Erscheinungsraumkonzept nicht
profanisieren, ernst genommen werden muß, ist das Arendtsche Projekt
transzendent zu lesen. Der Erscheinungsraum ist viel mehr als der idea-
liter gedachte, aus der Topographie der Gestaltungen herausgenommene,
öffentliche Raum. Er ist der Anfang und die Schöpfung der Menschen
selbst, worin diese ihr Dasein als Menschheit finden können. Daß es sich
bei den Kategorien der «Welt» und des «Öffentlichen» in der Anlage um
eine gegen Heidegger gewendete Heideggersche Terminologie handelt,
bleibt eine bedeutungsvolle Anekdote. Wichtig bleibt, daß «Welt existiert
in der einen oder anderen Form, sobald Menschen in Gemeinsamkeit
sprechen und handeln. Aber nur unter bestimmten, ganz spezifischen
Bedingungen, das heißt wenn das gemeinsame Handeln von Individuen
zu einem gemeinsamen Zweck institutionalisiert wird, entsteht ein Raum
des Öffentlichen.»70 Dies Öffentliche manifestiert sich im gemeinsamen
Handeln und Sprechen; es gerinnt in den sozialen Institutionen. Denn-
noch bleibt es in jedem Fall ein diskontinuierliches Zwischen der
Menschen, das diese immer neu auf die transzendente, geschöpfte Herkunft

69 Emmanuel Lévinas: «Zwischen zwei Welten». Der Weg Franz Rosenzweigs (s.

Anm. 51), S. 49.
70 Seyla BENHABIB: Der öffentliche Raum bei Martin Heidegger und Hannah

Arendt (s. Anm. 5), S. 82f.



428 Das Erscheinen des Menschen

ihrer im Handeln gewonnenen Freiheit verpflichtet. Der Erscheinungsraum

ist dasjenige Sein zur Welt, das die Menschen mit dieser Welt
aussöhnt und sie gleichzeitig in Stand setzt, sich in der Welt als Freie zu
artikulieren. So wie sich ihnen darin die Welt offenbart, offenbaren sie sich
der Welt. «Die Offenbarung», so Rosenzweig, «gerade in ihrer unbedingten

Augenblicksentsprungenheit ist so das Mittel, durch welches die

Schöpfung im Gestalthaften befestigt wird.»71 Es ist nicht nur Handeln,
nicht bloßes Sprechen, das den Anfang setzt, sondern darin offenbart
sich eine quasi-religiöse Aura der Weltschöpfung, die die reine Gestalt-
haftigkeit überschreitet, hin auf einen Sinn in der Welt, wie auch auf eine
Dauer über die irdische Existenz hinaus.72

Deshalb ist auch die zivilgesellschaftliche bzw. diskurstheoretische
Lesart falsch, die Arendt häufig angedeiht. In ihr werden Arendts Chiffren

des Öffentlichen, Politischen und Sozialen in trivialisierender Weise
konkret genommen und mit ihren Alltagsbedeutungen in eins gesetzt.73
Dabei bedeuten sie bei Arendt ja nicht einmal etwas vollkommen anderes.

Das Private etwa findet sich zweifellos in der klassischen
Privatsphäre, wie wir sie kennen; und doch ist es etwas anderes als diese, nämlich

ein Sein in der Welt, und kein abgezirkelter, raumhafter Bereich der
eigenen vier Wände. Der Erscheinungsraum wiederum ist viel mehr als

die basisdemokratische Erweiterung einer bürgerlichen Öffentlichkeit.
Leicht übersteigt er diese in Richtung auf eine versöhnte Menschheit und
transportiert damit nicht bloß gestalterische Anregungen, sondern in
erster Linie Gedanken und Hoffnungen, die einer Tradition des Utopischen

zugehören. Wer das übersieht und die Begriffe Arendts gerade
nicht als Chiffren verwendet, muß sich über die daraus resultierenden
Aporien nicht wundern. Denn im Gegensatz zu den Theoremen der
Zivilgesellschaft schwingt bei Arendt an entscheidender Stelle noch immer
ein gut Teil transzendenten Denkens mit. Bei ihr ist auch das metaphysi-

71 Franz ROSENZWEIG: Der Stern der Erlösung (s. Anm. 45), S. 180.
72 Vgl. Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 54.
73 Dies trifft inbesonders zu auf Bernward BAULE (Hg.): Hannah Arendt und die

Berliner Republik (s. Anm. 24), worin die politische Theorie Arendts umstandslos auf
die zeitgeschichtlichen und ideologischen Konstellationen der 1990er Jahre
heruntergebrochen wird. Doch auch Wolfgang Heuer meint das Primat auf die «politische
Humanistin» legen zu müssen. Sein Begriff der «partizipatorischen Gemeinschaft», mit
dem er Arendts Modell des Erscheinens und der Öffentlichkeit belegt, überführt diese
wieder zurück in die konsistenten Institutionen, die Arendts Erscheinen der Menschen
in der Welt gerade verflüssigt — und nur dadurch radikalisiert sie auch das Politische
selbst. Die «zivile Gemeinschaft», von der Heuer spricht, ist nicht das gleiche, wie der
der Offenbarung nahe stehende Erscheinungsraum (vgl. Wolfgang HEUER: Citizen.
Eine Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah Arendts, Berlin 1992).



Das Erscheinen des Menschen 429

sehe Erbe des Idealismus noch ganz lebendig, daß sich die Menschen
selbst ihre Welt schaffen. Das ist nicht in dem Sinne zu verstehen, wie es

z. B. Fichte formuliert hat, daß die Welt an sich ohne den schaffenden
Willen des Menschen gar nicht wäre. Aber die vorhandene Welt wird zur
Welt für die Menschen als Menschen nur durch deren gemeinsames Tun.
Sie ist ihr unabgeschlossen bleibendes Produkt.

Dies und das utopische Moment ihres Denkens setzen Arendt von
der reinen Gegenwartsbezogenheit ab. Auch ein im Nu verwirklichter
Erscheinungsraum repräsentierte nicht mehr diese Gesellschaft, die ihn
doch geboren hätte. Durch die Gebürtlichkeit erscheint das ganz Neue,
und der Erscheinungsraum wäre nicht bloß eine Modifikation, sondern
er wäre schon das ganz Andere. Das Erhoffen der Erlösung, das bei
Arendt einer utopischen Lesart folgt, findet sich unter der Bedingung
des gemeinschaftlichen Handelns der Vielen in der Erwartung eines mes-
sianischen Geschehens — wie auch immer: als Gestalt oder gestaltlos als

das Ereignis eines Anfangs, der das Handeln freiläßt. «Diese messiani-
sche Erkenntnistheorie, die die Wahrheiten wertet nach dem Preis ihrer
Bewährung und dem Band, das sie unter den Menschen stiften, kann
aber nicht hinausführen über die beiden in aller Zeit unversöhnlichen
Messiaserwartungen selber: die des kommenden und die des

wiederkommenden, - über das Und dieser beiden letzten Einsätze um die
Wahrheit.»74 Womöglich erscheint hier dennoch ein tertium datur, da

Erlösung sich im Modell des Erscheinungsraums zwar von der Gestalt des

Erlösers, nicht aber von ihrer transzendenten Bindung abhebt. Bei
Arendt wie auch bei Rosenzweig und bei Walter Benjamin hegt das mes-
sianische in jedem Augenblick verschlossen, und in jedem Augenblick
auch könnte es daraus auch heraus springen.75 Es ist die Möglichkeit
seiner Verwirklichung selbst. Damit ist Arendts Philosophie im Grunde
eine der Hoffnung in nuce — Hoffnung auf die Fähigkeit der Menschen
zu einem gemeinsamen Handeln und Sprechen, das die Welt nicht bloß
schafft, sondern durch dies Erschaffen auch errettet.

VJI. Kritische Stellen

Diese transzendentale Orientierung Arendts, die ihr Programm des

Erscheinungsraumes mit seiner Aura versieht, ist es aber auch, worin sie

sich partiell verfängt. Auf den gesellschaftlichen Raum wendet Arendt

74 Franz ROSENZWEIG: Zweistromland (s. Anm. 52), S. 232.
75 Vgl. Stéphane MOSES: Von der Zeit zur Ewigkeit. Erlösung - eine problematische

Kategorie bei Franz Rosenzweig (s. Anm. 64), S. 157.



430 Das Erscheinen des Menschen

quasi-religiöse Deutungsmuster an, welche sie wieder radikal säkularisiert,

indem sie sie ganz in die Hände der Menschen legt. Darin hegt die
ihr eigene Aporie, denn dies können die Menschen kaum einlösen. In
Arendts Konzept ähneln sie Halbgöttern oder Heroen, selbst dann noch,
wenn sie die Sterblichkeit als das «eigentliche Merkmal menschlicher
Existenz» ausmacht.76 Möglich, daß sie es einmal zum fortwährenden
Institut einer aus dem gemeinsamen Handeln und Sprechen erstehenden

gemeinsamen Welt bringen könnten. Doch dem dahinterliegenden
Versöhnungsgedanken scheint eine allzu emphatische Anthropologie
zugrunde zu hegen.

Nicht minder als in der Versöhnungsproblematik hegt die Aporie
auch in der Verwerfung des Sozialen. Dies weiß Arendt auch und merkt
deshalb an, daß, bevor der Erscheinungsraum erscheinen könne, das
soziale Problem zunächst einer Lösung zugeführt werden müsse. Vielheit
sei nur bei Sattheit möghch, und es sei die spezifische politische Gefahr
der Armut, die Plurahtät zu vernichten.77 Dennoch beharrt sie gleichzeitig

darauf, daß ein Primat des Sozialen politische Emanzipation auf Freiheit

hin sabotiere und zu sozialer Formierung, mithin in den Terror
führe. Mit diesem Dilemma erweist Arendt sich daher einerseits als zu
wenig materialistisch, wenn sie derart den sokratischen Dialog favorisiert;

andererseits aber legt sie den Finger durchaus in die richtige Wunde.

Ihre Analysen der französischen wie auch der russischen Revolution
offenbaren eklatant, wohin eine Emanzipationspolitik führt, deren
Politiken zunächst nur die bloße Notwendigkeit bedienen und die politische
Freiheit zurückstellen. Genau hier hegt die Aporie der bürgerlichen
Utopien, die Soziales und Politisches in der Vereinigung versöhnen möchten.

Auch Arendt steht in dieser Tradition und bezieht sich auf sie, denn
eine andere Utopie als die aus bürgerlichem Geist erwachsene ist bislang
nicht zu haben.

Wenn zudem die Politiksphäre Handeln und Meinungen konstituieren,

nicht aber in die Gesellschaft eingreifen soll, dann katapultiert sie

sich hinaus aus jedem Bereich politischen Handelns, ja sogar hinaus aus

jeglichem Handeln in actu, und sie verbleibt ganz in der Anstrengung der
Reflexion, die zwar wohl auf Erkenntnis setzt, aber gerade nicht aufs
Tun. Denn Handeln, Meinen, Sprechen vollziehen sich nur und
ausschließlich in den Bereichen einer von Menschen bewohnten Gesellschaft.

Ansonsten wäre Politik intentionslos, also sinnlos. Arendt jedoch
spricht zwar von einer Welt, worin sich Handeln vollzieht, doch diese

76 Hannah ARENDT: Vita activa (s. Anm. 4), S. 24.
77 Vgl. Hannah ARENDT: Über die Revolution (s. Anm. 33), S. 120.



Das Erscheinen des Menschen 431

Welt der Menschen ist letetlich die Gesellschaft und die Gesellschaft ist
die Welt. Gerade im gemeinsamen Handeln gibt es weder Trennung
noch Versöhnung; es gibt nur das stetige Tun als Neu-Beginnen. Das
aber beinhaltet bestenfalls eine Hoffnung, nie eine Gewißheit, nie eine

Anleitung.


	Das Erscheinen des Menschen : Hannah Arendt und Franz Rosenzweig

