Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: In der Falle zwischen Jacobi und Hegel : Fichtes Bestimmung des
Menschen (1800)

Autor: Verweyen, Hansjlurgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANSJURGEN VERWEYEN

In der Falle zwischen Jacobi und Hegel
Fichtes Bestimmung des Menschen (1800)

Die fiinfzig Jahre zwischen dem Erscheinen von Kants Kritik der reinen
Vernunft (1781) und dem Tode Hegels (1831) stellen wohl einen der
wichtigsten Abschnitte in der Philosophiegeschichte dar, insbesondere
was das Verhiltnis der Philosophie zur Theologie angeht. In dieser ko-
niglichen Zeit deutscher Philosophie hat Friedrich Heinrich Jacobi so et-
was wie den von allen beachteten und groBenteils auch hoch geachteten
Hofnarren gespielt. Das grofBte Aufsehen erregte er mit seiner Schrift
Uber die Lebre des Spinoza, in Briefen an Moses Mendelssobn (1785). Eine leb-
hafte Diskussion 16ste auch seine Schrift Von Gottlichen Dingen und ihrer
Offenbarung (1811) aus, in der er sich besonders mit Schelling auseinan-
dersetzte. Weniger Beachtung in der Offentlichkeit fand sein Sendschrei-
ben an Fichte (1799), als Stellungnahme vor allem zum sog. Atheismus-
streit konzipiert. Ich méchte im folgenden durch einen niheren Blick auf
den geschichtlichen Kontext, den Inhalt und die unmittelbare Reaktion
auf Fichtes Die Bestimmung des Menschen die These begriinden, dall gerade
jenes Schreiben Jacobis auf den Gang der Philosophie nach 1800 den
groBten EinfluB} ausgeiibt hat.!

L. Zum geschichtlichen Kontext

J.G. Fichtes erstes Werk, Versuch einer Kritik aller Offenbarung von 1792,
war auf Vermittlung Kants, aber — ohne Wissen Kants und Fichtes — zu-
nichst anonym erschienen. Sie hatte den bisher Namenlosen mit einem
Schlag zu einem berithmten Mann gemacht: der Konigsberger Meister
selbst wurde fiir den Autor des Werks gehalten. Die «Gelehrtenrepublik»,
die diese lang erwartete «Vierte Kritik Kants» jubelnd begriilt hatte,

konnte am besten ihr Gesicht wahren, indem sie dem neu aufstrahlenden
Stern 1794 den durch die Umsiedlung K.L. Reinholds nach Kiel freige-

! Vgl. hierzu meine ausfiihrlichere Einleitung zu FICHTE, ].G., Die Bestimmung
des Menschen, Hamburg 2000 (P4B 521).



382 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

wordenen Lehrstuhl in Philosophie anbot. Fiinf Jahre spiter war man
froh, den unbequemen Selbst- und Querdenker dank seines ungeschick-
ten Taktierens im «Atheismusstreit» wieder losgeworden zu sein, ohne
allzuviel an Gesicht verloren zu haben.

Die Situation, in der sich Fichte nun befand, war ungleich schwerer
zu ertragen als die langen, zermirbenden Jahre vor seiner Berufung nach
Jena. Noch unmittelbar vor dem Verlust seines Lehrstuhls konnte er auf
einen nicht nur fiir Jenaer Verhiltnisse ungewohnlich grolen Zuhorer-
kreis rechnen.? Nun kam zu der ungesicherten 6konomischen Lage sei-
ner Familie die an den Kern seiner geistigen Existenz rithrende Frage
hinzu, ob er seinen umwilzenden philosophischen Ansatz iberhaupt
noch weiter in der Offentlichkeit werde vertreten kénnen. Fichte war
schnell beriihmt geworden. Zu einem be/iebten Lehrer zu werden hatte er
keine Veranlagung. So hielten sich die Proteste von Kollegen und Stu-
denten gegen das Vorgehen der Regierung in Weimar in recht engen
Grenzen. Die Schwierigkeiten Fichtes wurden durch den sich anbahnen-
den groBen Umsturz in der allgemeinen politischen Situation nicht un-
wesentlich verschirft.

Aus der GroBen Koalition gegen die Revolutionsmacht war PreuBen
1795 durch den Separatfrieden zu Basel ausgeschert. Hier liegt eine
wichtige Voraussetzung fiir das Aufblithen Weimars (und damit auch der
Universitit Jena) zu einem Zentrum des deutschen Geisteslebens in den
Jahren bis 1805 — aber auch fiir den Siegeszug Napoleons durch fast
ganz Europa, einschlieBlich PreuBlens. Fichtes Entlassung (Ende Mirz
1799) war fast zeitgleich mit dem Beginn des Zweiten Koalitionskriegs
(1799-1802). PreuBBen versprach sich zwar Nutzen aus seiner Abstinenz
von dem Krieg gegen Frankreich. Aber es war weit davon entfernt, zu
diesem Zeitpunkt die Spur Friedrichs des Grofen aufzunehmen und die
Ideale der Franzosischen Aufklirung zum Gegenstand der Bildung zu er-
kliren. Am 16. April 1799 hatte der Kurfiirst von Sachsen dem preuBi-
schen Konig gegeniiber den Wunsch geduBert, sein Vorgehen in Sachen
Fichte «durch dhnliche Maasregeln in andern teutschen Lindern unter-
stiitzt zu sehen». Das Reskript, das der Konig als Antwort darauf tiber-
mitteln lieB, dirfte die allgemeine Ansicht der deutschen Fiirsten (inso-
fern sie iiberhaupt so differenziert zu denken vermochten) recht gut wie-

2 Die Allgemeine Zeitung vermerkt am 21. April 1799: «Fichte hatte diesen Winter
bei seinen Vorlesungen iiber Logik und Metaphysik 290 regelmiBige Zuhérer, und es
kamen noch so viele auBerordentliche hinzu, daB ihrer oft gegen 400 waren» (J.G.
Fichte im Gesprich. Berichte der Zeitgenossen. Hgg.: FUCHS, E./LAUTH, R./SCHIE-
CHE, W., Stuttgart-Bad Cannstatt (im folgenden: Fichte im Gesprich). Bd. 2: 1798-
1800, 1980, 117).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 383

dergeben. Der Konig miBbilligt das aus den Aufsitzen Fichtes und For-
bergs ersichtliche Bestreben, «das Daseyn Gottes als eines selbstindigen
Wesens weg zu raisonnieren, und bedauer[t] die Gribler, die thre Ver-
nunft in dem Grade verlieren, dal3 ihnen der Unerforschliche auch un-
denkbar scheint». Er sei sich aber auch bewuBt, bereits hinlingliche Ein-
richtungen getroffen zu haben, «daB einer Schrift wie dieser, welche so
auffallende, das Wesen der Religion selbst zerstorende Grundsitze ent-
hilt, [..] in seinen Landen das Imprimatur gewiB nicht hitte erteilt wer-
den kénnen»’.

Die tastenden Versuche Fichtes selbst wie auch die Bemiithungen sei-
ner Freunde, thm zu einer Lehrtitigkeit an einer anderen Universitit zu
verhelfen, fiihrten zu keinem Erfolg. Sein EntschluB, sich zunichst ohne
Familie fiir einige Zeit in Berlin niederzulassen, um dort Wege zu einer
Wiedereingliederung ins akademische Leben zu erkunden, sollte sich
hingegen als realistisch und weitsichtig erweisen. In Berlin wird er nach
Vollendung der Bestimmung des Menschen seine ausgereifte Wissenschafts-
lehre entwickeln und bald schon nicht zuletzt in den Kreisen hoher
Staatsbeamter zu hohem Ansehen gelangen. Die erste, uns hier allein be-
schiftigende Wegstrecke dahin aber ist steinig.

Am 1. Juli 1799 reist Fichte von Jena ab.* Es dauert zwar einige Zeit,
bis er sich in Berlin vor polizeilichen MaBnahmen gegen ihn sicher fiihlt5,
aber er findet MuBe genug zum Arbeiten. Schon bald nach seiner An-
kunft scheint er mit der Arbeit an der Bestimmung des Menschen begonnen
zu haben.® Gegen Ende November, kurz vor seiner Riickreise nach Jena,
ist die Schrift vollendet.”

Ein duBlerer, aber gewichtiger Grund fiir die Abfassung der Schrift
waren Fichtes Geldsorgen.® Sie haben wohl insofern den Inhalt des

* Vgl. FICHTE, ].G., Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften. Hgg.: LAUTH, R. u.a., mehrere Binde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1962-2000
(im folgenden: GA). GA II1/4, 105, Anm. 3. In seinem tatsichlichen Verhalten gegen-
tber Fichte wihrend dessen ersten Aufenthalts in Berlin scheint der Konig weit tole-
ranter gewesen zu sein, als das zitierte Reskript vermuten liBt, vgl. den Brief Fichtes
an seine Frau vom 10./11. Oktober 1799, ebd., 105.

4 Vgl. GA 111/3 (s. Anm. 3), 382, Anm. 3.

3 Vgl. etwa die Briefe Fichtes an seine in Jena verbliebene Frau vom 5.-6. Juli (GA
I11/4 [s. Anm. 3], 7f.), 2. August (ebd., 26), 10./11. Oktober (ebd., 105f.).

6 In dem Brief vom 20. Juli an seine Frau heiBit es bereits ohne nihere Erklirung:
«Ich arbeite an der Bestimmung des Menschen» (GA 111/4 [s. Anm. 3], 16).

7 Vgl. Fichtes Brief an seine Frau vom 19. November 1799 (GA I11/4 [s. Anm. 3],
157).

8 Vgl. Fichtes Briefe an seine Frau vom 2., 20. und 30. August, 2. und 19. Novem-
ber 1799 (GA 1I1/4 [s. Anm. 3], 27, 46, 57, 132, 157).



384 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

Werks beeinfluBt, als sie Fichtes Wunsch verstirkten, einer mdoglichst
breiten Leserschaft’ klarzumachen, wie wenig der an ihn gerichtete Vor-
wurf des Atheismus berechtigt war. Entscheidend fiir Aufbau und Inhalt
des Buchs diirfte aber etwas anderes gewesen sein. Seine unmittelbar ge-
gen den Atheismusverdacht verfaBten Verteidigungsschriften konzen-
trierten sich auf die Rechtfertigung bestimmter Ziige seiner Philosophie.
Es muBte thm daran liegen, dariiber hinausgehend seine Gottesvorstel-
lung im Kontext seines philosophischen Gesamtkonzepts prizise her-
auszuarbeiten, um so auch vor der Gelehrtenwelt Klarheit iiber seinen
philosophischen Standort in Sachen Religion zu verschaffen. Hierzu hat-
te er sich nach seinem Versuch einer Kritik aller Offenbarung nur noch spo-
radisch geduBert. Rechts- und Sittenlehre waren bereits «nach den Prinzi-
pien der Wissenschaftslehre» dargestellt. Eine vergleichbare systemati-
sche Behandlung der Religionslehre stand noch aus.!® Unmittelbar nach
Vollendung der Bestimmung des Menschen wollte Fichte diese «Religions-
Philosophie» in Angriff nehmen.! In streng wissenschaftlicher Form ist
dieses Projekt nie durchgefithrt worden.

Nun hatte aber mit Fr. H. Jacobi ein Mann von hochstem Ansehen
unter den fithrenden Ko6pfen des deutschen, ja, europiischen Geistesle-
bens durch sein «Sendschreiben» an Fichte in den Atheismusstreit einge-
griffen, ein Gelehrter, den Fichte — bei aller Divergenz in der Sache —
iiberdies zu seinen bewihrtesten Freunden zihlen durfte. Fichte erhielt
Ende Mirz den zunichst an ihn personlich abgesandten Brief.? Es war
thm klar, daB3 er fir eine griindliche Antwort auf diesen Brief mehr Zeit
brauchte, als thm in seiner damaligen Lage zur Verfiigung stand.”> Aber

? «Das Buch [...] sollte verstindlich seyn fiir alle Leser, die iiberhaupt ein Buch zu
verstehen verméchten» (Vorrede, GA 1/6 [s. Anm. 3], 189).

101801 schreibt Fichte an Schelling: «[...] die hochste Synthesis [...] ist noch nicht
gemacht, die Synthesis der GeisterWelt. Als ich Anstalt machte, diese Synthesis zu ma-
chen, schrie man eben Atheismus» (GA II1/5 [s. Anm. 3], 45).

1 vgl. Fichtes Brief an seine Frau vom 20. August 1799 (GA 1I1/4 [s. Anm. 3], 46).

12 Vgl. Jacobis Brief an Baggesen vom 1. April 1799, in: Fichte im Gesprich (s.
Anm. 2) 2, 104.

3 Vgl. den Brief Fichtes an Jacobi vom 22. April 1799, GA II1/3 (s. Anm. 3), 334—
337. Fichte setzt in der Folgezeit immer wieder zu einer adiquaten Auseinanderset-
zung mit den Argumenten Jacobis an, aber ohne je ganz mit seinen Versuchen zu einer
Antwort zufrieden zu sein, vgl. dazu bes. GA 11/11 (s. Anm. 3), 35-64. Wie zentral fiir
Fichte und auch fiir Jacobi selbst der bereits mit dem ersten Ansatz zur Wissenschafts-
lehre anhebende und danach von ihnen nicht mehr abgebrochene Dialog gewesen ist,
hat die - vor allem durch die Pionierarbeit von R. Lauth angestoBene und dann insbe-
sondere von K. Hammacher weitergefiihrte — Forschung in den letzten Jahrzehnten
deutlich gemacht. Wir miissen uns hier auf den Einflul des Jacobi-Briefs von 1799 auf
Fichtes Bestimmung des Menschen beschrinken. Einen guten Einstieg in den Stand der



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 385

er wullte, daB} beim Erscheinen der Bestimmung des Menschen das «Send-
schreiben» gedruckt vorliegen wiirde. Wenn es thm gelang, in seiner po-
puliren Schrift gleichzeitig eine grofe Ubereinstimmung zwischen seiner
Philosophie und dem durch und durch religiés geprigten Denken Jaco-
bis aufzuweisen, dann hatte Fichte mit dem Buch bereits einen wichtigen
Schritt zu seiner Rehabilitierung vor der Gelehrtenwelt getan.

II. Aufbau und Inhalt der Schrift

Fichte hat das Werk in drei Biicher mit den Titeln «Zweifel», «Wissen»,
«Glaube» unterteilt. Alle drei Titel sind letztlich irrefithrend. In seinem
zentralen Teil enthdlt das Erste Buch eine prizise und zugleich gut ver-
stindliche Zusammenfassung des Wesens eines jeden deterministischen
Systems und der Weise, wie sich das Ich in einem solchen System allein
verstehen kann. Erst indem Fichte diesem in sich geschlossen scheinen-
den Ganzen den davon unbefriedigten Wunsch des Ich nach Selbstin-
digkeit entgegenhilt, wird der Zweifel zum Thema. Die Uberschrift «Wis-
sen» fiir das Zweite Buch ist vollends unbefriedigend. Fichte versucht
hier, das abstrakte System einer transzendental reflektierten theoreti-
schen Vernunft vorzustellen, die sich in sich selbst abrunden moéchte.
Ein solches Konstrukt ist nicht nur Kants Kritik der reinen Vernunft, son-
dern auch Fichtes «Wissenschaftslehre» vollig fremd, so verschieden er
sie auch immer dargestellt haben mag. Indem Fichte hier diesem artifizi-
ellen «Denksystem» den Titel «Wissen» vorbehilt, ergibt sich die Frage,
was denn eigentlich in der «Wissenschaftslehre» entfaltet wird.

Der merkwiirdige Aufbau des Werks 1iBt sich m. E. nur unter Be-
ricksichtigung der von Jacobis Brief ausgelosten strategischen Nebenab-
sicht Fichtes erkliren, seine weitgehende Ubereinstimmung mit Jacobi
vor dem gelehrten Publikum darzutun. Im Ersten Buch konnte Jacobi
sein Urteil Gber den «Spinozismus» bestitigt finden, im zweiten seine
Auffassung von der «Wissenschaftslehre» (die Fichte hier so verkiirzt
ausfiihrt, wie sie sich in den Augen Jacobis darstellte). Erst recht zeigt
sich in der Art und Weise, wie Fichte im Dritten Buch den Glauben als
den Grundakt der menschlichen Vernunft stark macht, das Bemiihen, so

Forschung vermitteln der Beitrag von HAMMACHER, K., Jacobis Brief «An Fichte»
(1799), in: JAESCHKE, W. (Hg.), Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie
(1799-1807), Hamburg 1999 (Philosophisch-literarische Streitsachen 2), 72—-84 [Litera-
tur!] sowie die von K. Hammacher herausgegebenen Essays zum Verhiltnis von Fichte
und Jacobi, in: HAMMACHER, K. (Hg.), Fichte und Jacobi. Tagung der Internationalen
J.-G.-Fichte-Gesellschaft (25./26. Oktober 1996) in Miinchen in der Carl-Friedrich-
von-Siemens-Stiftung, Amsterdam 1998 (Fichte-Studien 14).



386 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

deutlich wie méglich seine Nihe zu Jacobi zu unterstreichen. Es entsteht
aber der Eindruck, daBl er damit um eines Linsengerichts willen!* die
Grundintention preisgibt, die seine frithe mit der spiteren Wissen-
schaftslehre verbindet. Kant, Jacobi und Fichte gemeinsam ist die Ein-
sicht, daB der Mensch nur tber eine positive Entscheidung der prakti-
schen Vernunft Zugang zur Realitit hat und sich seiner Freiheit sicher
werden kann. Die Grundintention des gesamten Fichteschen Philoso-
phierens, durch die er sich von Kant und Jacobi zugleich abbebt, besteht
aber in folgendem: Jene alles entscheidende sittliche Option will er nicht
dezisionistisch auf sich beruhen lassen. Er mochte sie vielmehr als die
einzig konsequente Losung des Problems erweisen, das die Vernunft ins-
gesamt in threm scheinbaren Widerspruch von Einheit und Zerstreuung
in und fiir sich selbst darstellt.!s

Fichte hat in seinen Werken nun allerdings nie lediglich strategische
Ziele verfolgt. Das fithrt zu der Frage: Lassen sich iiber die durch Jaco-
bis Brief in thm ausgeldste «strategische Nebenabsicht» hinaus bereits in
dieser Schrift von 1800 substantielle Einflisse Jacobis auf die Entwick-
lung der spiteren Wissenschaftslehre ausmachen? Hingen dann vielleicht
die neuen Einsichten, von denen Fichte in einem vielzitierten Brief an
seine Frau spricht, mit diesen Einflissen zusammen?!¢ Der folgende
kurze Uberblick kann bestenfalls einige Hinweise zur Beantwortung die-
ser Fragen beitragen und damit vielleicht auch zur weiteren Aufhellung
der herausragenden Rolle, die Jacobi in der Geistesgeschichte des spiten
18. und frithen 19. Jahrhunderts gespielt hat.

4 Ich gebrauche hier diesen Ausdruck, um auf die Reaktion anzuspielen, die Fich-
tes Buch bei Jacobi ausgel6st hat. S. dazu den dritten Abschnitt dieses Beitrags.

15 Vgl. hierzu VERWEYEN, H., Einleitung zu FICHTE, ].G., Das System der Sitten-
lehre nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre (1798), Hamburg 1995 (P4B 485),
XV-XVI; DERS. Einleitung zu FICHTE, J.G., Die Anweisung zum seligen Leben, oder
auch die Religionslehre. Hg. VERWEYEN, H., 4. Aufl.,, Hamburg 1994 (P4B 234), XLIII
—XLIV bes. die Bemerkungen Fichtes: «[Der Standpunkt der Wissenschaft] geht iiber
die Einsicht, daff schlechthin alles Mannigfaltige in dem Einen gegriindet, und auf das-
selbe zurlickzufiihren sei, welche schon die Religion gewihrt, hinaus, zu der Einsicht
des Wie dieses Zusammenhanges: und fiir sie wird genetisch, was fiir die Religion nur
ein absolutes Faktum ist», ebd. 83 (GA 1/9 [s. Anm. 3], 112). Die Aufgabe der Wissen-
schaft besteht darin, die Religion, das innere Auge des wahren Lebens, zu der allseiti-
gen und durchgefiihrten Klarheit zu bringen, die zum Bild und Abdruck Gottes gehort.

16 (Ich habe bei der Ausarbeitung meiner gegenwirtigen Schrift [Dée Bestimmung des
Menschen] einen tieferen Blick in die Religion gethan, als noch je. Bei mir geht die Be-
wegung des Herzens nur aus vollkommener Klarheit hervor; es konnte nicht fehlen,
daB die errungene Klarheit zugleich mein Herz ergriff. [...] Ich glaube nicht, daB ich,
ohne diesen fatalen Streit und ohne die bosen Folgen desselben, jemals zu dieser kla-
ren Einsicht und zu dieser Herzensstimmung gekommen wire.» (Brief vom 5. Novem-
ber 1799, GA I11/4 [s. Anm. 3], 142).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 387

Wichtig ist die Beobachtung, das nicht nur das Dritte, sondern be-
reits das Erste Buch einen ausdriicklichen Hinweis auf den Glauben ent-
hilt: «Nur der iibereinstimmenden Aussage meiner Sinne, nur der be-
stindigen Erfahrung, habe ich Glauben zugestellt [...]» (S. 191).77 Damit
spielt Fichte wohl kaum auf die durch David Hume beeinfluflte Ez-
kenntnistheorie Jacobis an. Es gehort zu seiner Grundiiberzeugung — wie
sie eindrucksvoll etwa in Die Anweisung vom seligen Leben von 1806 in der
Lehre von den finf Weltsichten entfaltet ist'® —, daBl die Auffassung des
Menschen von dem, was wirklich ist, von seiner jeweiligen «Weltansicht»
abhingt und dementsprechend auch die Philosophie ausfillt, die er
«wihlt».?? Fichte hat (in Monologform!) den gréften Teil dieses Ersten
Buchs einer vollig unpolemischen, sorgfiltigen und verstindlichen Dar-
stellung des Wesens deterministischer Systeme und ibrer Erklirung der
AuBerungen menschlicher «Freiheit» gewidmet. Das hat manchen fliich-
tigen Leser zu der (abwegigen) Meinung verleitet, hier Fichtes eigene
Ansicht wiedergegeben zu finden. Da Fichte aber hochst selten einmal
eine Perspektive, die thm selbst v6llig zuwider war, ohne polemische Ak-
zente dargestellt hat, konnte hier doch ein biographisches Moment am
Werke gewesen sein. Fichte hatte lingere Zeit — bis zu seiner Lektiire
von Kants Kritik der praktischen Vernunft — sehr unter dem Zwiespalt ge-
litten, daB thm das spinozistische System, das mit seinen eigenen religio-
sen und moralischen Uberzeugungen unvereinbar war, als rational unan-
fechtbar erschien.? Jetzt fand er erstmals Gelegenheit, unter dem Titel
«Zweifel» seiner damaligen geistigen Situation einen objektiv nachvoll-
ziehbaren Ausdruck zu geben. Da der Zwiespalt zwischen Determinis- -
mus und religids-sittlicher Uberzeugung noch immer viele bedriickt, darf
man dieses Erste Buch auch heute noch zu den fiir eine breitere Leser-
schaft interessantesten Texten Fichtes zihlen. Philosophiegeschichtlich
ist es nicht zuletzt wegen der Rezeption gerade dieser deterministischen
Weltsicht durch Hegel von bleibendem Wert. Ich werde darauf zurick-
kommen.

17 Ich zitiere die Bestimmung des Menschen durch bloBen Seitenverweis auf GA 1/6
(s. Anm. 3) im Text (in Klammern).

'8 Vgl. die Einleitung zu FICHTE, ].G., Die Anweisung zum seligen Leben (s, Anm.
15), XXXVI-XLIV.

1% «Was fiir eine Philosophie man wihle, hingt [...] davon ab, was man fiir ein
Mensch ist [...], Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (erste) Einleitung
(1797): GA 1/4 (s. Anm. 3), 195.

= Vgl. VERWEYEN, H., Einleitung zu J.G. Fichte, Versuch einer Kritik aller Offen-
barung (1792), Hamburg 1998 (P4B 354), XIII-XVI (Literatur!).



388 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

«Bin ich fret und selbstindig, oder bin ich nichts an mir selbst, und
lediglich Erscheinung einer fremden Kraft?» (S. 211). Das Erste Buch
endet mit der Feststellung, daB diese Frage nicht rational, sondern nur
durch eine nicht weiter begriindbare Option fiir die eine oder andere
Sicht der Dinge zu entscheiden sei. Im Unterschied zu den als Monolo-
gen konzipierten Biichern I und III ist das Zweite Buch als Dialog verfaB3t.
Eine «wunderbare Gestalt» schien [!] nichtens den «armen Sterblichen»
anzureden (S. 215). Dieser «Geist» macht sich dann zum Wortfiihrer in
einem langen Gesprich, das Fichtes Intention nach eine allgemeinver-
stindliche Einleitung in die Transzendentalphilosophie sein sollte.?! Wel-
che Funktion hat Fichte diesem «Geist» zugedacht?

Die Anrede durch den Geist stellt sicherlich keine Aufforderung
durch ein anderes geistiges Wesen zu sittlich freiem Handeln dar, wie sie
nach §§ 1-3 der Grundlage des Naturrechts (1796) fir die Konstitution von
SelbstbewuBtsein tiberhaupt notwendig ist.? Er selbst fiithrt sich so ein,
dafB offenbleibt, ob er nicht letztlich jener Liigengeist ist, dessen Annah-
me Descartes in seiner zweiten Meditation in duBBerster Konsequenz des
methodischen Zweifels hypothetisch erwigt.? Aber er teilt dem angere-
deten Ich zugleich das Ergebnis der Cartesischen Reflexion mit: «Ich
kann dich nicht tduschen; [...] und wiirdest du doch getiuscht, so wiir-
dest du es durch dich» (S. 215). Zu Ende des Dialogs sagt er: «Ich wollte
dich von deinem falschen Wissen befreien, keineswegs aber dir das wah-
re beibringen» (S. 252). SchlieBlich geht er jedoch noch einen Schritt dat-
iiber hinaus: «Hast du kein anderes Organ, [wahre Wirklichkeit] zu er-
greifen, so wirst du sie nimmer finden. Aber du hast ein solches Organ.
Belebe es nur, und erwirme es; und du wirst zur vollkommensten Ruhe
gelangen. Ich lasse dich mit dir selbst allein» (S. 252).

Das «Ich» hat also am Ende des Zweiten Buchs noch nicht von je-
nem Organ Gebrauch gemacht, das allein die Begegnung mit wahrer
Wirklichkeit vermittelt. Zu Beginn des Dialogs sagt das Ich zwar: «[Der
Geist] beruft sich auf meinen eignen Verstand [!]. Ich will es darauf wa-

2 Vgl. Fichtes Brief an F.J. Johannsen vom 31. Januar 1801 in: GA III/5, 9f. (s.
Anm. 3): «Ich bin der Meinung, daB, wer das zweite Buch [...] nicht gang leicht faBt,
iibrigens ein verstindiger und talentvoller Mensch seyn mag, aber von der Transcen-
dental=Philosophie laBe er nur hinfithro die Hand».

22 Zu dieser Annahme konnte Fichtes Antwort auf die Frage nach dem «Erstbe-
weger» dieses Interpersonalverhiltnisses verleiten. Wer erzog dann die ersten Men-
schen? «Ein Mensch konnte sie nicht erziehen, da sie die ersten Menschen seyn sollten.
Also ist es nothwendig, daB sie ein anderes verniinftiges Wesen erzogen [...]. Ein Geist
nahm sich ihrer an [...]», vgl. GA 1/3, 347f. (s. Anm. 3).

B Vgl. DESCARTES, R., Meditationes de prima philosophia, deutsch: Meditationen
iiber die Grundlagen der Philosophie (P4B 250a), Hamburg 1992, 43 (AT VII, 25).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 389

gen. Er kann nichts in mich hinein denken; was ich denken soll, das muf}
ich selbst denken [...]» (S. 215). Dieses «Wagnis» ist aber nicht mehr als
ein arbeitshypothetisches Sich-Einlassen auf ein Gedankenexperiment.
Die Situation des Zweifels bleibt grundsitzlich bestehen. Man darf dem
Ausdruck keinesfalls Zige der praktischen Vernunft unterlegen.

Damit ergeben sich jedoch erhebliche Schwierigkeiten fiir das Ver-
stindnis des gesamten Werks. In seinem Versuch einer neuen Darstellung der
Wissenschaftslebre (Zweite Einleitung, 1797) sprach Fichte noch von der
Aufgabe, die intellektuelle Anschauung der Selbstindigkeit des Ich «hrer
Moglichkeit nach zu erkliren, und sie durch diese Erklirung aus dem Sy-
steme der gesammten Vernunft, gegen den Verdacht der Triiglichkeit
und der Tiuschung zu vertheidigen, den sie durch ihren Widerstreit ge-
gen die ebenfalls in der Vernunft gegriindete dogmatische Denkart auf
sich zieht». Fichte will den Glauben an die Realitit dieser Selbstindigkeit
des Ich, «von welchem der transscendentale Idealismus nach unserem ei-
genen ausdriicklichen Gestindnisse allerdings ausgeht, durch etwas noch
hoheres [...] bewihren, und das Interesse selbst, auf welches er sich griin-
det, in der Vernunft nach[...]weisen».?* Dieser Text entspricht der Grund-
konzeption Fichtes: Das Glaubenswagnis geht dem «transscendentalen
Idealismus» voraus. In der Bestimmung des Menschen aber wird der «Glau-
be» dem «Wissen» gleichsam nachgeschoben. Es scheint kein Platz fiir ei-
ne Vernunfttitigkeit zu bleiben, die den «Glauben [...] durch etwas noch
hoheres [...] bewihren» konnte.

Fichte thematisiert unter dem Titel «Wissen» zwar nur den theoreti-
schen Teil der Wissenschaftslehre. Der Darstellung seiner praktischen
Philosophie soll das Dritte Buch dienen.? Dies nachzuvollziehen fillt
angesichts des gegeniiber den beiden ersten Biichern hervorstechenden
Mangels an wissenschaftlicher Prizision aber duBerst schwer. Auf dem
Hintergrund der Entwicklung, die Fichtes Philosophie inzwischen ge-
nommen hatte, verwundert besonders eines. Schon in der Grundlage der
gesammien Wissenschaftslehre von 1794/95 war die theoretische Philosophie
nicht in volliger Abstraktion von der praktischen Vernunft durchgefiihrt.
Dies hitte der wesentlichen Intention Fichtes, die Kantische Trennung
zwischen theoretischer und praktischer Vernunft zu iiberwinden, wider-
sprochen. In der Wissenschaftslehre nova methodo, die Fichte in den Jah-
ren 1796-99 vortrug, hatte er aber sogar die Zweiteilung in einen theo-

% Vgl. GA 1/4 (s. Anm. 3), 219.
5 In einem Brief an Reinhold vom 8. Januar 1800 gibt Fichte seiner Meinung Aus-
druck, durch das Dritte Buch «fiir jeden unbefangenen Denker, mithin fiir Jacobi si-

cher, nun endlich diesen [praktischen] Theil [s]einer Philosophie in ein unverkennbares
Licht gesetzt zu haben», vgl. GA III/4 (s. Anm 3), 180).



390 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

retischen und einen praktischen Teil aufgegeben.? Was bewog Fichte zur
Abfassung des seltsam abstrakten Konstrukts eines rein theoretisch-spe-
kulativen Denkens im Zweiten Buch?

In einem Brief an Reinhold bemerkt Fichte: «So viel scheint mir [...]
schon jetzt klar: [...] DaB3 Jacobi meine Philosophie nur zur Hilfte kennt:
den praktischen Theil derselben nimlich gar nicht.»? Fichte ist im Zwei-
ten Buch offensichtlich bemiiht, den theoretischen Teil der Wissen-
schaftslehre auf das zu reduzieren, was Jacobi unter Transzendentalphi-
losophie iiberhaupt verstand: die reine Wissenschaft an sich, in welcher
der menschliche Geist in allem nur sich selbst sucht, «um sein Selbst-
und in-sich-seyn zu retten, es alleinthitig und mit Freyheit fortzuset-
zen»®. Dieser «Idealismus» gilt Jacobi als «Nihilismus».?

Der «Anniherungsversuch» im Blick auf Jacobi ist kaum rein strate-
gischer Natur. Zunichst wire daran zu erinnern, daB Fichte selbst sich
einmal in einer dhnlichen Situation befand wie das «Ich» am Ende des
Zweiten Buchs — in der kurzen Zeitspanne zwischen seiner Lektiire von
Kants Kritik der reinen Vernunft und der Begegnung mit Kants zweiter
Kritik.* Er hatte an sich selbst ein Denken kennengelernt, dal zwar von
der Vorstellung, bloBes Moment an einem in sich geschlossenen Kausal-
prozeB zu sein, bereits befreit war, aber sein innerstes Wesen als «Be-
stimmung zur Selbstbestimmung» noch nicht zu erblicken vermochte.
Dariiber hinaus diirfte Fichtes Zuriickweisung von Kants «Ding an sich»

2% Vgl. das «NotaBene» am Anfang der Halleschen Kollegnachschrift: In der neuen
Wissenschaftslehre Fichtes «findet aber die bisher gewéhnliche Abtheilung der Phi-
losophie in theoretische und praktische nicht statt. Sondern er trigt Philosophie
sberbaupt vor — theoretische und praktische vereinigt, fingt nach einem weit natiirli-
chern Gange vom praktischen an, oder zieht da wo es zur Deutlichkeit was beitrigt,
das praktische ins theoretische heriiber um aus jenem dieses zu erkliren» (GA IV/2,
17; s. Anm. 3). Vgl. dazu die Einleitung von E. FUCHS zu ]J.G. FICHTE, Wissenschafts-
lehre nova methodo. Kollegnachschrift KRAUSE, K.Chr.Fr. 1798/99 (P4B 336), Ham-
burg 1994, XXI-XXIX, bes. XXVII.

21 GA 111/4 (s. Anm. 3), 180.

2 Vgl. Jacobi an Fichte, GA II1/3 (s. Anm. 3), 231. (Ich zitiere hier und im folgen-
den aus dem Privatschreiben an Fichte, da diesem das gedruckte Sendschreiben bei Ab-
fassung der Bestimmung des Menschen noch nicht vorlag).

? Vgl. ebd., GA 111/3 (s. Anm. 3), 245. Dazu die Bemerkung von G. Zéller: «Das
eindrucksvollste Portrit des selbstannihilierenden egoistischen Idealismus findet sich
ironischerweise bei Fichte, im Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen» («Das Ele-
ment aller GewiBBheit» — Jacobi, Kant und Fichte iiber den Glauben, in: Fichte-Studien,
Bd. 14 [s. Anm. 13], 21-41, hier 24, Anm. 8).

3 Vgl. dazu die Aphorismen iiber Religion und Deismus, die gleichsam eine Moment-
aufnahme des Fichteschen Denkens zwischen dem Studium der beiden ersten Kritiken
Kants darstellen, in: GA II/1 (s. Anm. 3), 283-291 und seine Briefe aus jener Zeit, in:
GA III/1, 163-195.



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 391

— also der letzten Verbindung der Transzendentalphilosophie mit der
Annahme einer an sich bestehenden Sinnenwelt — auf eine Anregung Ja-
cobis zuriickgehen.?!

Aber bislang konnte es den Anschein haben, als ob wenigstens die
apodiktische GewiBheit tiber sich selbst, die das Ich im Cartesischen Re-
flexionsverfahren gewinnt, Fichte zufolge eine unanfechtbare Realitits-
gewiBheit verbiirge. Diesen Anschein hebt Fichte zu Ende des Zweiten
Buches im Einklang mit Jacobi nun in aller Entschiedenheit auf. Unter
Anleitung des «Geistes» erkennt das Ich, daf} es innerhalb der Sphire des
bloBen Wissens nicht einmal seiner eigenen Wirklichkeit gewil} sein kann
(S. 247-252). Der deswegen als «ruchlos» gescholtene Geist (S. 251)%
faBt zusammen: «Was durch das Wissen, und aus dem Wissen entsteht,
ist nur ein Wissen. Alles Wissen aber ist nur Abbildung, und es wird in
ihm immer etwas gefo[r]dert, das dem Bilde entspreche. Diese Folr]-
derung kann durch kein Wissen befriedigt werden; und ein System des
Wissens ist nothwendig ein System bloBer Bilder, ohne alle Realitit, Be-
deutung und Zweck» (S. 252).3

Sieht man genauer hin, so kommen also in den Reden des «Geistes»
im Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen zwei «Stimmen» zu Wort,
die Entscheidendes zur Klirung der Philosophie Fichtes beigetragen ha-
ben: Kant und Jacobi. Die «Stimme», die das gesamte Dritte Buch domi-
niert, ist zwar die innerste Stimme des Gewissens. Aber auch sie spricht
weitgehend die Sprache Jacobis. Die versuchte Anpassung an Jacobis
Terminologie des Glaubens* ist vor allem zu Beginn des Dritten Buchs
so unverkennbar, daB sie schon damals bei den Eingeweihten Kopf-
schiitteln erregte.

31 Vgl. dazu HAMMACHER, K., Jacobis Brief «An Fichte» (1799) (s. Anm. 13), 73f,;
FucHs, E., Texte zu Jacobi und Fichte im Brinkmann-Archiv, in: Fichte-Studien, Bd.
1, hrsg. von HAMMACHER, K.,/SCHOTTKY, R./SCHRADER, W.H., Amsterdam-Atlanta
1990, 205-227, hier 206, und die dort zitierten Aufsitze R. Lauths zum Verhiltnis zwi-
schen Fichte und Jacobi in: LAUTH, R., Transzendentale Entwicklungslinien, Hamburg
1989.

32 Erst im Dritten Buch, als das Ich, wieder mit sich allein im Gesprich, im
Glauben das Organ zur Erkenntnis wahrer Realitit gefunden hat, wird derselbe Geist
als «erhaben» bezeichnet (S. 257).

3 Vgl. Jacobi an Fichte: «Psyche wei nun das Geheimni}, das ihre Neugier so
lange unertriglich folterte; sie weill nun, die See/ige! Alles auBler ihr ist Nichts, und sie
selbst nur ein Gespenst; ein Gespenst, nicht einmal von Etwas; sondern, ein Gespenst AN
SICH: ein reales Nichts; ein Nichts der Realitit.» GA III/3 (s. Anm. 3, 238).

3 Die Ausnahmestellung, die Die Bestimmung des Menschen in ihrem geradezu infla-
tioniren Gebrauch des Begriffs «Glauben» im Fichteschen Werk einnimmt, hat G. ZOL-
LER sorgfiltig in seinem Essay «Das Element aller GewiBheit — Jacobi, Kant und
Fichte iiber den Glauben» (s. Anm. 29) herausgearbeitet, vgl. hier bes. S. 37.



392 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

Einem Brief Fichtes an Schelling vom 27. Dezember 1800 zufolge
finden sich im Dritten Buch der Bestimmung des Menschen «die deutlich-
sten Winke» hinsichtlich einer (von thm selbst noch nicht wissenschaft-
lich bearbeiteten) «wweitere[n] Ausdehnung der TransscendentalPhilosophie,
selbst in ibren Principien, [...] zu welcher ohnedies das Zeitbediirfni} uns
dringendst auffo[r]dert»®. Wo lassen sich diese Winke finden, und: ist
auch in dieser systematischen Hinsicht ein Einflul} Jacobis auszumachen?

Jacobi hatte sich in seinem Brief von 1799 weit intensiver mit dem
praktischen Teil der Wissenschaftslehre, zumindest mit dessen Prinzi-
pien, auseinandergesetzt, als Fichte um 1800 wahrzunehmen imstande
war. Bereits die knappen Bemerkungen Fichtes iiber seine Neufassung
der Kantischen Postulatenlehre’ in der ersten seiner Vorlesungen iiber die
Bestimmung des Gelebrten aus dem Jahre 1794 hatten Jacobi begeistert.
Nun betont Jacobi, daB3 auch ihm «das Kantische Sittengesetz nie etwas
anderes, als der nothwendige Trieb der Uebereinstimmung mit uns selbst
[...] gewesen ist»*®.

Die im Blick auf Fichtes Ethikansatz wohl wichtigste Passage in Ja-
cobis Brief lautet jedoch: «Aber- will ich denn daB keine allgemeine,
streng erwiesene Pflichtenlebre aufgestellt werde, welches nur IN und
UBER einem reinen Vernunfisystem geschehen kann? [...] Oder bestreite ich
die Wahrheit und Erhabenheit des Grundsatzes, von dem die Sittenlehre
der reinen Vernunft ausgeht? Keinesweges! Das Moral-Princip der Ver-
nunft: Einstimmigkeit des Menschen mit sich selbst; STETE Einbeit — ist das

3 GA 111/4 (s. Anm. 3), 406. In einem spiteren Brief an Schelling (31. Mai-7. Au-
gust 1801) will Fichte allerdings nichts mehr davon wissen, «dall gewisse Fragen durch
die bisherigen Principien noch nicht erledigt wiren. [...] Es fehlt der Wissenschafts-
lehre durchaus nicht in den Principien, wohl aber fehlt es ihr an Vollendung; die h6ch-
ste Synthesis nemlich ist noch nicht gemacht, die Synthesis der GeisterWelt», GA 1I1/5
(s- Anm. 3), 45. Vgl. dazu die Antwort Schellings in seinem Brief an Fichte vom 3. Ok-
tober 1801, GA III/5 (s. Anm. 3), 83f.

3% «Die vollkommene Uebereinstimmung des Menschen mit sich selbst, und — da-
mit er mit sich selbst iibereinstimmen konne — die Uebereinstimmung aller Dinge aus-
ser ihm mit seinen nothwendigen praktischen Begriffen von ihnen, — den Begriffen,
welche bestimmen, wie sie seyn sollen, — ist das lezte hochste Ziel des Menschen. Diese
Uebereinstimmung iiberhaupt ist, daB ich in die Terminologie der kritischen Philoso-
phie eingreife, dasjenige, was Kant das hichste Gut nennt: welches héchste Gut an sich
[...] gar nicht zwei Theile hat, sondern vollig einfach ist: es ist — die vollkommene Ueber-
einstimmung eines verninftigen Wesens mit sich selbstv, GA 1/3 (s. Anm. 3), 31f. Es ist in-
teressant, daf3 diese erste Vorlesung — wie Die Bestimmung des Menschen an ein breiteres
Publikum gerichtet — bereits einen dhnlichen Titel trug wie die Schrift von 1800: Die
Bestimmung des Menschen an sich.

37 Vgl. Jacobi an Fichte, GA 111/3 (s. Anm. 3), 244.

38 Vgl. ebd.



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 393

Hochste im Begriffe; denn es ist diese Einheit die absolute, unverinderli-
che Bedingung des verniinftigen Daseyns #berbaupt; folglich auch alles
verniinftigen und freyen Handelns: IN ihr und MIT ihr allein hat der
Mensch Wahrheit und héheres Leben. Aber diese Einheit selbst 57 nicht
das Wesen, ist nicht das Wabre. So kann thr Gesetz auch nie das Herg des
Menschen werden, und ihn iiber sich selbst wahrhaft erheben. [...] Dieses
Herz soll Transcentalphilosophie mir nicht aus der Brust reilen, und ei-
nen reinen Trieb allein der Ichheit an die Stelle setzen; ich lale mich nicht
befreyen von der Abhingigkeit der Lzebe [...].»¥

Jacobis Feststellung, daB3 diese Einheit die absolute, unverinderliche
Bedingung des verniinftigen Daseyns tberhaupt, aber selbst nicht das
Wesen, das Wahre sei, faBt im Kern recht gut den entscheidenden Schritt
zusammen, der Fichtes spitere Wissenschaftslehre von der fritheren un-
terscheidet. Insbesondere Fichtes Anweisung sum seligen Leben von 1806
beweist, wie sehr die zitierte Passage in ithm weitergewirkt hat.** Lassen
sich Spuren dieses Einflusses auch schon in der Bestimmung des Menschen
ausmachen? Aufs Ganze gesehen: nur in schwachen Umrissen!

Zu einer klareren Darstellung der Grundgedanken des Dritten Buchs
findet Fichte erst am Ende, in Abschnitt IV, wo er im Riickblick auf das
Ganze fragt: «Was ist denn nun dies fiir ein Gesetz der geistigen Welt,
das ich denke? — Ich will mir nemlich diesen Begriff, der nun da steht,
fest und gebildet, und welchem ich nichts hinzuthun kann oder darf, nur
erkliren, und aus einander setzen» (S. 291). Im Rahmen des gesamten
Dritten Buchs, in dem es um die Verabschiedung des «Wissens» durch
den «Glauben» zu gehen scheint, fillt zunichst der zweite Satz auf. Der
(in der Evidenz des Sollens griindende) Glaube an ein «Gesetz der geisti-
gen Welt» ist das einzige Organ zur Erfassung wahrer Wirklichkeit — dies
bleibt bestehen. Aber dariiber hinaus macht Fichte nun doch ein Be-

¥ Ebd., GA 111/3 (s. Anm. 3), 242f.

4 Vor allem die merkwiirdige Zusammenfassung von Legalitit und «niederer Mo-
ralitit» und der despektierliche Riickblick Fichtes auf Kants Kritik der praktischen Ver-
nunft wie auch seine eigene Sitfenlehre von 1798, durch die sich die Beschreibung der
«zweiten Weltansicht» (von fiinf Standpunkten) in der Anweisung zum seligen Leben von
vergleichbaren Darstellungen in anderen Werken Fichtes abhebt, diirften nur im Riick-
blick auf Jacobis Brief an Fichte von 1799 verstindlich werden. Vgl. hierzu die Ein-
leitung zu J.G. FICHTE, Die Anweisung zum seligen Leben (s. Anm. 15), XXXVIII-
XLII, und die Bemerkung in einem Brief Fichtes an Jacobi vom 8. Mai 1806: «Sit-
tenlehre kann eben nicht anders ausfallen, als sie bei Kant und mir ausgefallen ist; aber
die Sittenlehre selbst ist etwas sehr Beschrinktes und Untergeordnetes; anders habe
ich es nie genommen, und wenigstens als Kritiker der Urtheilskraft, des Gipfels der
Kantischen Spekulation, nimmt auch Kant es nicht anders», GA III/5 (s. Anm. 3),
355f.



394 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

durfnis geltend: sich den in sich selbst ruhenden «Begriff» «erkliren und
auseinanderzusetzen», ein Bediirnis also nach einem iiber den Glauben
hinausgehenden Wissen. Ebendies ist die Aufgabe der Wissenschafts-
lehre: nicht die Grundevidenz der praktischen Vernunft hervorzubrin-
gen, aber sie als Evidenz einer in sich konsistenten Vernunft einsichtig
zu machen.

Das Gesetz der tbersinnlichen Welt ist, so stellt Fichte heraus, ein
Wille, «der absolut durch sich selbst zugleich That ist, und Produkt, des-
sen Wollen Geschehen, dessen Gebieten Hinstellen 1st; in welchem so-
nach die Forderung der Vernunft, absolut frei, und selbstthitig zu seyn,
dargestellt ist» (S. 291f.). Interessant ist, daBB Fichte damit seine Ausfiih-
rungen uber die «Tathandlung» zu Beginn der Wissenschaftslehre von
1794 aufnimmt, zugleich aber modifiziert. Der Urakt des «absoluten Ich»
ist nun nicht mehr aus der Perspektive des zur Freiheit aufgerufenen
menschlichen Ich anvisiert, sondern im Blick auf die Frage nach Go#.
Wie aber 148t sich dann das Verhiltnis jenes absoluten (gottlichen) Wil-
lens zur menschlichen Freiheit so bestimmen, da3 nicht doch wieder der
Riickfall in eine heteronome Forderung an den Menschen die letzte Kon-
sequenz ist? Eine klare Antwort auf diese Frage bleibt Fichte in diesem
Werk schuldig.

Verhingnisvoll fiir die Fichte-Rezeption ab 1800 ist vor allem ein ge-
radezu gnostisch anmutender Dualismus gewesen, der als Unterton das
ganze Dritte Buch durchzieht: «Ich ergreife durch jenen Entschluf} [sc.
fir die durch den Glauben bereits in dieser Sinnenwelt offenbare iiber-
sinnliche Welt] die Ewigkeit, und streife das Leben im Staube und alle
andere sinnliche Leben, die mir noch bevorstehen kénnen, ab, und ver-
setze mich hoch tber sie» (S. 285). Erst ab 1804 findet Fichte in seinen
Darstellungen der Wissenschaftslehre zu einer Sicht des Verhiltnisses
zwischen dem absoluten Sein und seiner Erscheinung, die einen solchen
Dualismus prinzipiell iiberwindet. Aber nicht diese reife Form seiner
wissenschaftlichen Philosophie wird publiziert. Die Offentlichkeit wird
nur mit weiteren populiren Darstellungen seines Denkens konfrontiert,
in denen sich immer wieder Anklinge an eine dualistische Weltsicht fin-
den, die dann das einmal beschlossene Urteil iber Fichte als einen ver-
worrenen Mystiker weiter zu legitimieren schienen.

II1. Zur Rezeption des Werks

Das Echo der Gelehrtenwelt auf Die Bestimmung des Menschen ist, aufs
Ganze gesehen, geradezu verheerend gewesen. Das negativste Urteil fallt
der Mann, dem Fichte mit dieser Schrift am meisten gerecht zu werden
suchte. In einem vertraulichen Brief vom 13. Februar 1800 an Jean Paul



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 395

Richter schreibt Jacobi: «Aber nun im 3ten Buche, wo sich dieser kalte
Geist warm macht, gliht, predigt, singt und betet, und sogar das Evan-
gellum lehrt — da war es aus bei mir mit dem Lachen; mir wurde iibel
und weh [...].»* F. Schleiermacher verfallt eine Rezension*?, die wohl am
treffendsten von A.W. Schlegel in einem Brief an Schleiermacher vom
20. August 1800 charakterisiert wurde: «Das iiber die Bestimmung ist [...]
ein Meisterstiick von Feinheit in Ironie, Parodie und schonender re-
spectueuser Architeufeley.»®

Fiir die weitere Rezeptionsgeschichte der Fichteschen Philosophie
insgesamt entscheidend wurde die Aufnahme der Bestimmung des Menschen
durch Schelling und Hegel. Wie Sche//ing die Schrift in sein Verstindnis
der Wissenschaftslehre einbezogen hat, geht recht klar aus seinem Brief
an Fichte vom 3. Oktober 1801* hervor, der zugleich den zwischen bei-
den im Grunde bereits vollzogenen Bruch deutlich werden liBt. Im
Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen hatte Fichte den Begriff «Wis-
sen» auf eine abstrakte theoretische Vernunft eingeschrinkt, der jeder
Zugang zu wahrer Wirklichkeit versagt ist. Bei der Ausarbeitung seiner
neuen Darstellung der Wissenschaftslehre in den Jahren 1800-1804 be-
zeichnet er hingegen mit «Sehen», «Wissen», «absolutem Wissen» den ein-
zig moglichen Ausgangspunkt und Erkenntnisspielraum der Wissen-
schaftslehre. In seiner Korrespondenz mit Schelling von 1800 bis 1802
verweist Fichte zwar stindig auf die nun bald im Druck zu erwartende
neue Darstellung, die Entscheidendes zur Klirung der Differenzpunkte
zwischen Schelling und thm beitragen sollte. Er scheint Schelling aber
nirgends auf den ziemlich abrupten Wechsel in seinem Gebrauch des
Terminus «Wissen» aufmerksam gemacht zu haben. Das 146t mindestens
zum Teil verstindlich werden, warum Schelling das «Wissen» im Sinne
der Bestimmung des Menschen als Medium der Wissenschaftslehre tber-
haupt ansieht und einer solchen, auf die Subjektivitit beschrinkten Phi-
losophie seine Naturphilosophie als notwendige Erginzung entgegen-
hilt. «Die Nothwendigkeit, vom Sehen auszugehen, bannt Sie mit Threr
Philosophie in eine durch und durch bedingte Reihe, in der vom Abso-
luten nichts mehr anzutreffen ist. Das BewuBtsein oder Gefiihl, das Sie
selbst davon haben muBten, zwang Sie schon, in der Bestimmung des
Menschen das Speculative, weil Sie es nimlich in Threm Wisser wirklich
nicht finden konnten, in die Sphire des Glaubens tberzutragen, von

4 Fichte im Gesprich (s. Anm. 2) 2, 292.

2 J.G. Fichte in zeitgendssischen Rezensionen. Hrsg. von FUCHS, E./JACOBS,
W.G./SCHIECHE, W., Stuttgart-Bad Cannstatt. Bd. 3, 1995, 1-173, hier 66-75.

# Fichte im Gesprich (s. Anm. 2) 2, 379.

# GA 111/5 (s. Anm. 3), 80-90.



396 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

dem meines Erachtens in der Philosophie so wenig die Rede seyn kann,
als in der Geometrie. Sie erklirten in derselben Schrift, fast mit so viel
Worten: das eigentlich Ur=Reale, d. h. doch wohl das wahrhaft Specula-
tive, sey im Wissen nirgends aufzuzeigen. Ist dies nicht Beweises genug,
daB Thr Wissen nicht das absolute, sondern irgendwie noch bedingtes
Wissen ist [...].»*% Etwas spiter vergleicht Schelling seine Philosophischen
Briefe iiber Dogmatismus und Kritizismus von 1795 als Ausdruck eines «er-
sten noch rohen und unentwickelten Gefiihl[s], dal die Wahrheit héher
liege, als der Idealismus geht» und beruft sich auf Die Bestimmung des
Menschen als eine im Hinblick auf einen solchen vorliufigen Ausdruck ge-
fihlter Evidenz analog zu nehmende Schrift, in der Fichte «das im Wis-
sen (d. h. eben im Idealismus) vermiflte Urreale (Speculative) aus dem
Glauben [herhole]». «Meine idealistische und realistische Philosophie
verhalten sich also gerade und genau so, wie Thr Wissen und Glauben,
deren Gegensatz Sie noch tberdieB vollig unaufgehoben zuriicklieBen,
und wenn Sie dort an mir irre wurden, so habe ich dagegen hier aufge-
hort, Thnen folgen zu konnen.»*® Auf diesem Hintergrund (wie dem der
gesamten Korrespondenz mit Fichte) mutet es allerdings seltsam an,
wenn Schelling in seinem Brief an A.W. Schlegel vom 19. August 1802
behauptet, dal Fichte in der Bestimmung des Menschen «allein noch sein
Universum ausgesprochen hat und sie, wie ich iiberzeugt bin, wirklich die
Bliite seiner Philosophie 1st»*7.

In manchen Aussagen der Briefe Schellings aus dieser Zeit ist bereits
die Stimme Hege/s uniiberhorbar. In Hegels Schrift Glauben und Wissen*®
von 1802 fungiert Fichtes Bestimmung des Menschen als besonders illustra-
tiver Text fiir den Aufweis der Haltlosigkeit der Wissenschaftslehre. Zu-
sammen mit Fichtes Schrift von 1800 stellt dieser Aufsatz Hegels eine
wichtige Grundlage nicht nur fiir das Verstindnis des «Streits um die Ge-
stalt einer Ersten Philosophie»* in Deutschland zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts dar. Hier bietet sich zugleich so etwas wie eine Vorschau auf
die komplexe Problematik, die im Zentrum der zentrifugalen Denkan-
sitze des Deutschen Idealismus steht.

“Ebd., 82f.

4 Ebd., 85.

47 Vgl. Fichte im Gesprich (s. Anm. 2), Bd. 3: 1801-1806, 1981, 135

48 «Glauben und Wissen oder Reflexionsphilosophie der Subjectivitit, in der Voll-
stindigkeit ihrer Formen, als Kantische, Jacobische, und Fichtesche Philosophie» (1802),
in: HEGEL, G.W.F., Gesammelte Werke (im folgenden: GW). Bd. 4: Jenaer kritische
Schriften. Hg.: BUCHNER, H., Hamburg 1968, 313-414.

4 Vgl. den Titel der von W. Jaeschke herausgegebenen exzellenten Sammlung von

Originaltexten und Kommentaren zum Thema: «Der Streit um die Gestalt einer Ersten
Philosophie» (s. Anm. 13).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 397

Fichte, Schelling und Hegel ist das Bemiihen gemeinsam, auf der
Grundlage der von Kant vollzogenen «kopernikanischen Wende» das fiir
die kritische Philosophie Kants charakteristische Auseinanderfallen von
theoretischer und praktischer Vernunft durch den Entwurf eines Systems
zu iiberwinden, in dem die Vernunft trotz und in der Mannigfaltigkeit 1h-
rer AuBlerungen als eine aufgewiesen wird. Auf eine knappe Formel ge-
bracht, ging es ithnen um eine Vollendung der Philosophie in einem
«Spinozismus der Freihei»®. Bis zum Ende der Lehrtitigkeit Fichtes in
Jena schien iiber dieses gemeinsame Ziel hinaus auch ein prinzipiell ge-
meinsamer Systemansatz Fichtes und Schellings méglich. Ab 1800/1801
wurde aber deutlich, da3 Schelling und Hegel — auf den die «Gelehrten-
republik» gerade erst aufzumerken begann — einen von Fichte grundsitz-
lich verschiedenen Weg verfolgten.®!

Der springende Punkt in Hegels Kritik an Fichte ist bereits in der
«Differenzschrift» von 1801%2 dessen Verstindnis von So//en. Diese Kritik
betrifft Kant nicht weniger als Fichte. Hinsichtlich Fichte aber trifft sie
ins Zentrum seiner in Jena vorgetragenen Wissenschaftslehre. Fiir ihn ist
das Sollen das entscheidende Moment, iiber das endliche Freiheit zur
Einheit mit dem Absoluten gelangt. Hegel sieht jedoch richtig, daf3 der
Jenenser Konzeption Fichtes zufolge das Sollen jene Einheit gerade un-
moglich macht.?® «Alles vernunftlose sich zu unterwerfen, frei und nach
seinem eigenen Gesetze es zu beherrschen, ist lezter Endzweck des Men-

0 Auf Schelling und Hegel scheint dieses Stichwort besser zuzutreffen als auf
Fichte. Aber auch Fichte formuliert bereits im ersten Entwurf seiner Wissenschafts-
lehre, den Eignen Meditationen iber ElementarPhilosophie von 1793/94, als Ziel seiner
Philosophie, einen «Spinozismus [...], nicht [zwar] einen theoretischen, speculativen,
sondern einen moralischen» aufzustellen, vgl. GA I1/3 (s. Anm. 3), 132.

5! Diese entscheidende Wende hat K. DUSING sorgfiltig in seinem Beitrag: «Die
Entstehung des spekulativen Idealismus. Schellings und Hegels Wandlungen zwischen
1800 und 1801» (in: Der Streit um die Gestalt einer ersten Philosophie [s. Anm. 13],
144-163) herausgearbeitet. Zum Weg Schellings speziell vgl. BAUMGARTNER, H.M.,
Der spekulative Ansatz in Schellings System des transzendentalen Idealismus (ebd. 127
-143).

52 «Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie», GW
4 (s. Anm. 48), 1-92.

33 Hegels Formel vom «perennierenden Sollen» ist die Basis seiner Fichte-Kritik
geblieben, auch als Fichte lingst iiber seine Jenaer Konzeption hinaus war. Das hat so
nachhaltig zum philosophiegeschichtlich dominanten Zerrbild der Philosophie Fichtes
beigetragen, dall selbst die Edition der wichtigsten spiteren Darstellungen um die
Mitte des 19. Jahrhunderts daran nur wenig zu indern vermochte. — Zu Hegels Kritik
im Kontext des Fichteschen Gesamtwerks vgl. bes. JANKE, W., Das blo3 gesollte
Absolute. Zur strittigen Rolle des Sollens in Hegels Logik und Fichtes Phinomeno-
logie ab 1804 [Literatur!], in: Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie (s.
Anm. 13), 177-191.



398 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

schen; welcher lezte Endzweck vollig unerreichbar ist und ewig uner-
reichbar bleiben muB}, wenn der Mensch nicht aufhéren soll, Mensch zu
seyn, und wenn er nicht Gott werden soll», sagt Fichte in der Vorlesung
Uber die Bestimmung des Menschen an sich von 17943 Seiner Sittenlebre von
1798 zufolge ist das Gesollte ein «unendlicher nie zu erreichender Zweck;
daher unsere Aufgabe nur diese seyn kann, anzugeben, wie gehandelt
werden miisse, um jenem Endzwecke sich angundbern.»

Uber seine Kritik am Sollensbegriff Fichtes hinaus vermag Hegel
nun in Glauben und Wissen den Dualismus zwischen Idealitit und Realitit
in Fichtes Systemansatz dadurch noch schitfer zu akzentuieren, dal} er
wie Schelling das im Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen themati-
sierte, hinsichtlich der Realitit ginzlich leere «Wissen» als einen die ge-
samte Wissenschaftslehre umfassenden Begriff ansieht, dem dann nur
noch der Glaube an Realitit beigesellt werde. «[...] die absolute Identitit
[ist] nicht fir Erkennen und Wissen, sondern nur fiir den Glauben».
«[...] ob nach dem Jacobischen Dogmatismus das Objective, das Gege-
bene als das Erste genannt wird, zu welchem der Begriff spiter hinzu-
kommt, oder ob Fichte das leere Wissen, Ich, zum Ersten macht, [...]
macht in der Sache nicht den mindesten Unterschied»’. «[...] ein Reich
einheitsloser Empirie und reinzufilliger Mannichfaltigkeit, steht einem
leeren Denken gegeniiber»®®. Der Geist (im Zweiten Buch der Bestimmung
des Menschen) erklirt «den Ich fir frey und auf ewig erloset von der
Furcht, die ihn erniedrigte und quilte; frey von einer Nothwendigkeit, die
nur in seinem Denken sey, und von der Wirklichkeit von Dingen, die
auBler ihm existiren.»’

So folgenreich diese von Hegel nie korrigierte Kritik fiir die Fichte-
Rezeption geworden ist: kaum weniger bedeutsam ist die Beobachtung,
daBl Hegel in diesem Zusammenhang im Rickgriff auf das Erste Buch
der Bestimmung des Menschen einen Vorblick auf seine eigene Systemkon-
zeption gibt, die sich in den wesentlichen Prinzipien kaum noch verin-
dert hat — im Unterschied zu der Weiterentwicklung der Wissenschafts-
lehre gegeniiber deren Zerrbild in jener Schrift von 1800.

Hegel gieBt seine ganze Verachtung dariiber aus, dal Fichte das Ich
mit dem im Ersten Buch dargestellten Determinismus nicht zufrieden

* GA 1/3 (s. Anm. 3), 32.

55 Vgl. FICHTE, J.G., Das System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wis-
senschaftslehre, GA 1/5 (s. Anm. 3), 126 und passim.

% Vgl. GW 4 (s. Anm. 48), 389.

57 Vgl. ebd.

- Vgl. ebd., 395.

¥ Vgl. ebd.



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 399

sein liBt. Er nimmt AnstoB3 daran, daB sich dieses Ich nicht bei der Ez-
kenntnis, «eine durch das Universum bestimmte AuBlerung einer durch
sich selbst bestimmten Naturkraft» zu sein, beruhigt: «Dieser ungeheure
Hochmuth, dieser Wahnsinn des Diinkels dieses Ich, sich vor dem Ge-
danken zu entsetzen, ithn zu verabscheuen, wehmiithig zu werden dar-
tiber, daB Er Eins sey mit dem Universum, daf die ewige Natur in ithm
handle, [...] setzt iiberhaupt schon eine von aller Vernunft entbloBte al-
lergemeinste Ansicht der Natur und des Verhiltnisses der Einzelheit zu
ihr voraus, eine Ansicht, welcher die absolute Identitit des Subjects und
Objects durchaus fremde [...] ist.»® Fichtes Philosophie habe sich «in die
gemeine Ansicht der Subjectivitit gestellt, welche [...] ihrer eigenen Er-
hebung so wie der Erhebung ihrer Ansicht der Welt aus der Ansicht ei-
ner empirischen Nothwendigkeit, welche Eins ist mit der Zufilligkeit, in
die Ansicht einer ewigen Nothwendigkeit, welche Eins ist mit der Frey-
heit, der Nothwendigkeit der als Weltlauf existirenden Weisheit [...], sich
vollig begeben.»®!

Dementsprechend kénne Fichte auch in der Rechtsverfassung und
im Staat «nicht das Lebendige selbst, das sich in dem Gesetz zugleich all-
gemein setzt, und in dem Volke wahrhaft objectiv wird»®?, erkennen und
meine deshalb, diesem Lebendigen die Konstruktion eines Naturrechts
kritisch entgegenhalten zu miissen — wie Hegel in seiner nichsten kriti-
schen Schrift im Riickblick auf die Bemiithungen der Aufklirung insge-
samt weiter ausfithrt.®® Weil Fichte nicht einzusehen vermag, daB fiir eine
wahrhaft spekulative Philosophie, die die Dinge aus dem Gesichtspunkt
des Absoluten betrachtet, Notwendigkeit und Freiheit eins sind, komme
er auf ein so licherliches Ansinnen an die Freiheit, sich darum zu mu-
hen, daB3 «die Orcane zahmer, die Krankheiten weniger schmerzhaft, der
Dunstkreis der Wilder und Siimpfe verbessert werde [...], die Volker ein-
ander nicht mehr mit Krieg tiberziehen, noch auspliindern»®.

Allein schon die Lektiire von Fichtes Bestimmung des Menschen und 1h-
rer kritischen Rezeption in Hegels Glawben und Wissen vermag einen Ein-
blick in die Griinde zu vermitteln, warum bis ins 20. Jahrhundert die Phi-
losophie Fichtes weitgehend als ein merkwiirdiger Mosaikstein auf dem

% Ebd., 404.

61 Vgl. ebd., 407.

62 Vgl. ebd., 409.

63 «Ueber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in
der praktischen Philosophie, und sein Verhiltni zu den positiven Rechtswissenschaf-
ten», 1802/03, GW (s. Anm. 46) 4, 415-485).

¢ Vgl. GW (s. Anm. 46) 4, 407f.



400 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

Wege «Von Kant bis Hegel»®® betrachtet wurde. Deutlich wird aber auch,
wieviel noch zu tun bleibt, um die wichtigen Erkenntnisse, die im Deut-
schen Idealismus auf so getrennten Bahnen gewonnen wurden, im Blick
auf die gemeinsamen Grundprobleme einer «Ersten Philosophie» ohne
Ruckfall in die traditionellen Feindbilder wahrzunehmen und kritisch in
die pluralistische Diskussion heutigen Philosophierens einzubringen.

85 Vgl. das gleichnamige Buch von R. KRONER (Tiibingen 1921/24).



	In der Falle zwischen Jacobi und Hegel : Fichtes Bestimmung des Menschen (1800)

