
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: In der Falle zwischen Jacobi und Hegel : Fichtes Bestimmung des
Menschen (1800)

Autor: Verweyen, Hansjürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hansjürgen Verweyen

In der Falle zwischen Jacobi und Hegel
Fichtes Bestimmung des Menschen (1800)

Die fünf2ig Jahre zwischen dem Erscheinen von Kants Kritik der reinen

Vernunft (1781) und dem Tode Hegels (1831) stellen wohl einen der
wichtigsten Abschnitte in der Philosophiegeschichte dar, insbesondere
was das Verhältnis der Philosophie zur Theologie angeht. In dieser
königlichen Zeit deutscher Philosophie hat Friedrich Heinrich Jacobi so
etwas wie den von allen beachteten und großenteils auch hoch geachteten
Hofnarren gespielt. Das größte Aufsehen erregte er mit seiner Schrift
Uber die Kehre des Spinoza, in Briefen an Moses Mendelssohn (1785). Eine
lebhafte Diskussion löste auch seine Schrift Von Göttlichen Dingen und ihrer

Offenbarung (1811) aus, in der er sich besonders mit Schelling
auseinandersetzte. Weniger Beachtung in der Öffentlichkeit fand sein Sendschreiben

an Fichte (1799), als Stellungnahme vor allem zum sog. Atheismusstreit

konzipiert. Ich möchte im folgenden durch einen näheren Blick auf
den geschichtlichen Kontext, den Inhalt und die unmittelbare Reaktion
auf Fichtes Die Bestimmung des Menschen die These begründen, daß gerade
jenes Schreiben Jacobis auf den Gang der Philosophie nach 1800 den

größten Einfluß ausgeübt hat.1

7. Zum geschichtlichen Kontext

J.G. Fichtes erstes Werk, Versuch einer Kritik aller Offenbarung von 1792,

war auf Vermittlung Kants, aber - ohne Wissen Kants und Fichtes —

zunächst anonym erschienen. Sie hatte den bisher Namenlosen mit einem

Schlag zu einem berühmten Mann gemacht: der Königsberger Meister
selbst wurde für den Autor des Werks gehalten. Die «Gelehrtenrepublik»,
die diese lang erwartete «Vierte Kritik Kants» jubelnd begrüßt hatte,
konnte am besten ihr Gesicht wahren, indem sie dem neu aufstrahlenden
Stern 1794 den durch die Umsiedlung K.L. Reinholds nach Kiel freige-

1 Vgl. hierzu meine ausführlichere Einleitung zu FICHTE, J.G., Die Bestimmung
des Menschen, Hamburg 2000 (PhB 521).



382 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

wordenen Lehrstuhl in Philosophie anbot. Fünf Jahre später war man
froh, den unbequemen Selbst- und Querdenker dank seines ungeschickten

Taktierens im «Atheismusstreit» wieder losgeworden zu sein, ohne
allzuviel an Gesicht verloren zu haben.

Die Situation, in der sich Fichte nun befand, war ungleich schwerer
zu ertragen als die langen, zermürbenden Jahre vor seiner Berufung nach

Jena. Noch unmittelbar vor dem Verlust seines Lehrstuhls konnte er auf
einen nicht nur für Jenaer Verhältnisse ungewöhnlich großen Zuhörerkreis

rechnen.2 Nun kam zu der ungesicherten ökonomischen Lage seiner

Familie die an den Kern seiner geistigen Existenz rührende Frage
hinzu, ob er seinen umwälzenden philosophischen Ansatz überhaupt
noch weiter in der Öffentlichkeit werde vertreten können. Fichte war
schnell berühmt geworden. Zu einem beliebten Lehrer zu werden hatte er
keine Veranlagung. So hielten sich die Proteste von Kollegen und
Studenten gegen das Vorgehen der Regierung in Weimar in recht engen
Grenzen. Die Schwierigkeiten Fichtes wurden durch den sich anbahnenden

großen Umsturz in der allgemeinen politischen Situation nicht
unwesentlich verschärft.

Aus der Großen Koalition gegen die Revolutionsmacht war Preußen
1795 durch den Separatfrieden zu Basel ausgeschert. Hier Hegt eine

wichtige Voraussetzung für das Aufblühen Weimars (und damit auch der
Universität Jena) zu einem Zentrum des deutschen Geisteslebens in den
Jahren bis 1805 — aber auch für den Siegeszug Napoleons durch fast

ganz Europa, einschheßlich Preußens. Fichtes Endassung (Ende März
1799) war fast zeitgleich mit dem Beginn des Zweiten Koahtionskriegs
(1799-1802). Preußen versprach sich zwar Nutzen aus seiner Abstinenz
von dem Krieg gegen Frankreich. Aber es war weit davon entfernt, zu
diesem Zeitpunkt die Spur Friedrichs des Großen aufzunehmen und die
Ideale der Französischen Aufklärung zum Gegenstand der Bildung zu
erklären. Am 16. April 1799 hatte der Kurfürst von Sachsen dem preußischen

König gegenüber den Wunsch geäußert, sein Vorgehen in Sachen
Fichte «durch ähnUche Maasregeln in andern teutschen Ländern unterstützt

zu sehen». Das Reskript, das der König als Antwort darauf
übermitteln Heß, dürfte die aUgemeine Ansicht der deutschen Fürsten (insofern

sie überhaupt so differenziert zu denken vermochten) recht gut wie-

2 Die Allgemeine Zeitung vermerkt am 21. April 1799: «Fichte hatte diesen Winter
bei seinen Vorlesungen über Logik und Metaphysik 290 regelmäßige Zuhörer, und es
kamen noch so viele außerordentliche hinzu, daß ihrer oft gegen 400 waren» 0.G.
Fichte im Gespräch. Berichte der Zeitgenossen. Hgg.: FUCHS, E./LAUTH, R./SCHIE-
CHE, W., Stuttgart-Bad Cannstatt (im folgenden: Fichte im Gespräch). Bd. 2: 1798-
1800, 1980, 117).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 383

dergeben. Der König mißbilligt das aus den Aufsätzen Fichtes und
Forbergs ersichtliche Bestreben, «das Daseyn Gottes als eines selbständigen
Wesens weg zu raisonnieren, und bedauer[t] die Grübler, die ihre
Vernunft in dem Grade verlieren, daß ihnen der Unerforschliche auch
undenkbar scheint». Er sei sich aber auch bewußt, bereits hinlängliche
Einrichtungen getroffen zu haben, «daß einer Schrift wie dieser, welche so
auffallende, das Wesen der Religion selbst zerstörende Grundsätze
enthält, [...] in seinen Landen das Imprimatur gewiß nicht hätte erteilt werden

können»3.

Die tastenden Versuche Fichtes selbst wie auch die Bemühungen
seiner Freunde, ihm zu einer Lehrtätigkeit an einer anderen Universität zu
verhelfen, führten zu keinem Erfolg. Sein Entschluß, sich zunächst ohne
Familie für einige Zeit in Berlin niederzulassen, um dort Wege zu einer
Wiedereingliederung ins akademische Leben zu erkunden, sollte sich
hingegen als realistisch und weitsichtig erweisen. In Berlin wird er nach

Vollendung der Bestimmung des Menschen seine ausgereifte Wissenschaftslehre

entwickeln und bald schon nicht zuletzt in den Kreisen hoher
Staatsbeamter zu hohem Ansehen gelangen. Die erste, uns hier allein
beschäftigende Wegstrecke dahin aber ist steinig.

Am 1. Juli 1799 reist Fichte von Jena ab.4 Es dauert zwar einige Zeit,
bis er sich in Berlin vor polizeilichen Maßnahmen gegen ihn sicher fühlt5,
aber er findet Muße genug zum Arbeiten. Schon bald nach seiner
Ankunft scheint er mit der Arbeit an der Bestimmung des Menschen begonnen
zu haben.6 Gegen Ende November, kurz vor seiner Rückreise nach Jena,
ist die Schrift vollendet.7

Ein äußerer, aber gewichtiger Grund für die Abfassung der Schrift
waren Fichtes Geldsorgen.8 Sie haben wohl insofern den Inhalt des

3 Vgl. FICHTE, J.G., Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. Hgg.: LAUTH, R. u.a., mehrere Bände. Stuttgart-Bad Cannstatt 1962-2000
(im folgenden: GA). GA III/4, 105, Anm. 3. In seinem tatsächlichen Verhalten gegenüber

Fichte während dessen ersten Aufenthalts in Berlin scheint der König weit
toleranter gewesen zu sein, als das zitierte Reskript vermuten läßt, vgl. den Brief Fichtes
an seine Frau vom 10./11. Oktober 1799, ebd., 105.

4 Vgl. GA III/3 (s. Anm. 3), 382, Anm. 3.
5 Vgl. etwa die Briefe Fichtes an seine in Jena verbliebene Frau vom 5.-6. Juli (GA

III/4 [s. Anm. 3], 7f.), 2. August (ebd., 26), 10-/11. Oktober (ebd., 105f.).
6 In dem Brief vom 20. Juli an seine Frau heißt es bereits ohne nähere Erklärung:

«Ich arbeite an der Bestimmung des Menschen» (GA III/4 [s. Anm. 3], 16).
7 Vgl. Fichtes Brief an seine Frau vom 19. November 1799 (GA III/4 [s. Anm. 3],

157).
8 Vgl. Fichtes Briefe an seine Frau vom 2., 20. und 30. August, 2. und 19. November

1799 (GA III/4 [s. Anm. 3], 27, 46, 57, 132, 157).



384 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

Werks beeinflußt, als sie Fichtes Wunsch verstärkten, einer möglichst
breiten Leserschaft9 klarzumachen, wie wenig der an ihn gerichtete
Vorwurf des Atheismus berechtigt war. Entscheidend für Aufbau und Inhalt
des Buchs dürfte aber etwas anderes gewesen sein. Seine unmittelbar
gegen den Atheismusverdacht verfaßten Verteidigungsschriften konzentrierten

sich auf die Rechtfertigung bestimmter Züge seiner Philosophie.
Es mußte ihm daran hegen, darüber hinausgehend seine Gottesvorstellung

im Kontext seines philosophischen Gesamtkonzepts präzise
herauszuarbeiten, um so auch vor der Gelehrtenwelt Klarheit über seinen

philosophischen Standort in Sachen Religion zu verschaffen. Hierzu hatte

er sich nach seinem Versuch einer Kritik aller Offenbarung nur noch
sporadisch geäußert. Rechts- und Sittenlehre waren bereits «nach den Prinzipien

der Wissenschaftslehre» dargestellt. Eine vergleichbare systematische

Behandlung der Rehgionslehre stand noch aus.10 Unmittelbar nach

Vollendung der Bestimmung des Menschen wollte Fichte diese «Religions-
Philosophie» in Angriff nehmen.11 In streng wissenschafthcher Form ist
dieses Projekt nie durchgeführt worden.

Nun hatte aber mit Fr. H. Jacobi ein Mann von höchstem Ansehen
unter den führenden Köpfen des deutschen, ja, europäischen Geisteslebens

durch sein «Sendschreiben» an Fichte in den Atheismusstreit
eingegriffen, ein Gelehrter, den Fichte - bei aller Divergenz in der Sache —

überdies zu seinen bewährtesten Freunden zählen durfte. Fichte erhielt
Ende März den zunächst an ihn persönlich abgesandten Brief.12 Es war
ihm klar, daß er für eine gründliche Antwort auf diesen Brief mehr Zeit
brauchte, als ihm in seiner damaligen Lage zur Verfügung stand.13 Aber

' «Das Buch [...] sollte verständlich seyn für alle Leser, die überhaupt ein Buch zu
verstehen vermöchten» (Vorrede, GA 1/6 [s. Anm. 3], 189).

10 1801 schreibt Fichte an Schelling: «[...] die höchste Synthesis [...] ist noch nicht
gemacht, die Synthesis der GeisterWelt. Als ich Anstalt machte, diese Synthesis zu
machen, schrie man eben Atheismus» (GA III/5 [s. Anm. 3], 45).

11 Vgl. Fichtes Brief an seine Frau vom 20. August 1799 (GA III/4 [s. Anm. 3], 46).
12 Vgl. Jacobis Brief an Baggesen vom 1. April 1799, in: Fichte im Gespräch (s.

Anm. 2) 2, 104.
13 Vgl. den Brief Fichtes an Jacobi vom 22. April 1799, GA III/3 (s. Anm. 3), 334—

337. Fichte setzt in der Folgezeit immer wieder zu einer adäquaten Auseinandersetzung

mit den Argumenten Jacobis an, aber ohne je ganz mit seinen Versuchen zu einer
Antwort zufrieden zu sein, vgl. dazu bes. GA 11/11 (s. Anm. 3), 35-64. Wie zentral für
Fichte und auch für Jacobi selbst der bereits mit dem ersten Ansatz zur Wissenschaftslehre

anhebende und danach von ihnen nicht mehr abgebrochene Dialog gewesen ist,
hat die - vor allem durch die Pionierarbeit von R. Lauth angestoßene und dann
insbesondere von K. Hammacher weitergeführte - Forschung in den letzten Jahrzehnten
deutlich gemacht. Wir müssen uns hier auf den Einfluß des Jacobi-Briefs von 1799 auf
Fichtes Bestimmung des Menschen beschränken. Einen guten Einstieg in den Stand der



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 385

er wußte, daß beim Erscheinen der Bestimmung des Menschen das
«Sendschreiben» gedruckt vorliegen würde. Wenn es ihm gelang, in seiner
populären Schrift gleichzeitig eine große Übereinstimmung zwischen seiner

Philosophie und dem durch und durch religiös geprägten Denken Jaco-
bis aufzuweisen, dann hatte Fichte mit dem Buch bereits einen wichtigen
Schritt zu seiner Rehabilitierung vor der Gelehrtenwelt getan.

II. Aufbau und Inhalt der Schrift

Fichte hat das Werk in drei Bücher mit den Titeln «Zweifel», «Wissen»,
«Glaube» unterteilt. Alle drei Titel sind letztlich irreführend. In seinem
zentralen Teil enthält das Erste Buch eine präzise und zugleich gut
verständliche Zusammenfassung des Wesens eines jeden deterministischen
Systems und der Weise, wie sich das Ich in einem solchen System allein
verstehen kann. Erst indem Fichte diesem in sich geschlossen scheinenden

Ganzen den davon unbefriedigten Wunsch des Ich nach Selbständigkeit

entgegenhält, wird der Zweifel zum Thema. Die Überschrift «Wissen»

für das Zweite Buch ist vollends unbefriedigend. Fichte versucht
hier, das abstrakte System einer transzendental reflektierten theoretischen

Vernunft vorzustellen, die sich in sich selbst abrunden möchte.
Ein solches Konstrukt ist nicht nur Kants Kritik der reinen Vernunft,
sondern auch Fichtes «Wissenschaftslehre» völlig fremd, so verschieden er
sie auch immer dargestellt haben mag. Indem Fichte hier diesem artifizi-
ellen «Denksystem» den Titel «Wissen» vorbehält, ergibt sich die Frage,
was denn eigentlich in der «Wissenschaftslehre» entfaltet wird.

Der merkwürdige Aufbau des Werks läßt sich m. E. nur unter
Berücksichtigung der von Jacobis Brief ausgelösten strategischen Nebenabsicht

Fichtes erklären, seine weitgehende Übereinstimmung mit Jacobi
vor dem gelehrten Publikum darzutun. Im Ersten Buch konnte Jacobi
sein Urteil über den «Spinozismus» bestätigt finden, im zweiten seine

Auffassung von der «Wissenschaftslehre» (die Fichte hier so verkürzt
ausführt, wie sie sich in den Augen Jacobis darstellte). Erst recht zeigt
sich in der Art und Weise, wie Fichte im Dritten Buch den Glauben als

den Grundakt der menschlichen Vernunft stark macht, das Bemühen, so

Forschung vermitteln der Beitrag von HAMMACHER, K., Jacobis Brief «An Fichte»
(1799), in: JAESCHKE, W. (Hg.), Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie
(1799-1807), Hamburg 1999 (Philosophisch-literarische Streitsachen 2), 72-84 [Literatur!]

sowie die von K. Hammacher herausgegebenen Essays zum Verhältnis von Fichte
und Jacobi, in: HAMMACHER, K. (Hg.), Fichte und Jacobi. Tagung der Internationalen
J.-G.-Fichte-Gesellschaft (25./26. Oktober 1996) in München in der Carl-Friedrich-
von-Siemens-Stiftung, Amsterdam 1998 (Fichte-Studien 14).



386 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

deutlich wie möglich seine Nähe zu Jacobi zu unterstreichen. Es entsteht
aber der Eindruck, daß er damit um eines Linsengerichts willen14 die
Grundintention preisgibt, die seine frühe mit der späteren
Wissenschaftslehre verbindet. Kant, Jacobi und Fichte gemeinsam ist die
Einsicht, daß der Mensch nur über eine positive Entscheidung der praktischen

Vernunft Zugang zur Realität hat und sich seiner Freiheit sicher
werden kann. Die Grundintention des gesamten Fichteschen
Philosophierens, durch die er sich von Kant und Jacobi zugleich abhebt, besteht
aber in folgendem: Jene alles entscheidende sittliche Option will er nicht
dezisionistisch auf sich beruhen lassen. Er möchte sie vielmehr als die

einzig konsequente Lösung des Problems erweisen, das die Vernunft
insgesamt in ihrem scheinbaren Widerspruch von Einheit und Zerstreuung
in und für sich selbst darstellt.15

Fichte hat in seinen Werken nun allerdings nie lediglich strategische
Ziele verfolgt. Das führt zu der Frage: Lassen sich über die durch Jaco-
bis Brief in ihm ausgelöste «strategische Nebenabsicht» hinaus bereits in
dieser Schrift von 1800 substantielle Einflüsse Jacobis auf die Entwicklung

der späteren Wissenschaftslehre ausmachen? Hängen dann vielleicht
die neuen Einsichten, von denen Fichte in einem vielzitierten Brief an
seine Frau spricht, mit diesen Einflüssen zusammen?16 Der folgende
kurze Überblick kann bestenfalls einige Hinweise zur Beantwortung dieser

Fragen beitragen und damit vielleicht auch zur weiteren Aufhellung
der herausragenden Rolle, die Jacobi in der Geistesgeschichte des späten
18. und frühen 19. Jahrhunderts gespielt hat.

14 Ich gebrauche hier diesen Ausdruck, um auf die Reaktion anzuspielen, die Fich-
tes Buch bei Jacobi ausgelöst hat. S. dazu den dritten Abschnitt dieses Beitrags.

15 Vgl. hierzu VERWEYEN, H., Einleitung zu FICHTE, J.G., Das System der Sittenlehre

nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre (1798), Hamburg 1995 (PhB 485),
XV-XVI; DERS. Einleitung zu FICHTE, J.G., Die Anweisung zum seligen Leben, oder
auch die Religionslehre. Hg. VERWEYEN, H., 4. Aufl., Hamburg 1994 {PhB 234), XLIII
-XLIV bes. die Bemerkungen Fichtes: «[Der Standpunkt der Wissenschaft] geht über
die Einsicht, daß schlechthin alles Mannigfaltige in dem Einen gegründet, und auf
dasselbe zurückzuführen sei, welche schon die Religion gewährt, hinaus, zu der Einsicht
des Wie dieses Zusammenhanges: und für sie wird genetisch, was für die Religion nur
ein absolutes Faktum ist», ebd. 83 (GA 1/9 [s. Anm. 3], 112). Die Aufgabe der Wissenschaft

besteht darin, die Religion, das innere Auge des wahren Lebens, zu der allseitigen

und durchgeführten Klarheit zu bringen, die zum Bild und Abdruck Gottes gehört.
16 «Ich habe bei der Ausarbeitung meiner gegenwärtigen Schrift [Die Bestimmung des

Menschen] einen tieferen Blick in die Religion gethan, als noch je. Bei mir geht die

Bewegung des Herzens nur aus vollkommener Klarheit hervor; es konnte nicht fehlen,
daß die errungene Klarheit zugleich mein Herz ergriff. [...] Ich glaube nicht, daß ich,
ohne diesen fatalen Streit und ohne die bösen Folgen desselben, jemals zu dieser klaren

Einsicht und zu dieser Herzensstimmung gekommen wäre.» (Brief vom 5. November

1799, GA III/4 [s. Anm. 3], 142).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 387

Wichtig ist die Beobachtung, das nicht nur das Dritte, sondern
bereits das Erste Buch einen ausdrücklichen Hinweis auf den Glauben
enthält: «Nur der übereinstimmenden Aussage meiner Sinne, nur der
beständigen Erfahrung, habe ich Glauben zugestellt [...]» (S. 191).17 Damit
spielt Fichte wohl kaum auf die durch David Hume beeinflußte
Erkenntnistheorie Jacobis an. Es gehört zu seiner Grundüberzeugung — wie
sie eindrucksvoll etwa in Die Anweisung vom seligen Leben von 1806 in der
Lehre von den fünf Weltsichten entfaltet ist18 —, daß die Auffassung des

Menschen von dem, was wirklich ist, von seiner jeweiligen «Weltansicht»
abhängt und dementsprechend auch die Philosophie ausfällt, die er
«wählt».19 Fichte hat (in Monologform!) den größten Teil dieses Ersten
Buchs einer völlig unpolemischen, sorgfältigen und verständlichen
Darstellung des Wesens deterministischer Systeme und ihrer Erklärung der
Äußerungen menschlicher «Freiheit» gewidmet. Das hat manchen flüchtigen

Leser zu der (abwegigen) Meinung verleitet, hier Fichtes eigene
Ansicht wiedergegeben zu finden. Da Fichte aber höchst selten einmal
eine Perspektive, die ihm selbst völlig zuwider war, ohne polemische
Akzente dargestellt hat, könnte hier doch ein biographisches Moment am
Werke gewesen sein. Fichte hatte längere Zeit — bis zu seiner Lektüre
von Kants Kritik der praktischen Vernunft — sehr unter dem Zwiespalt
gelitten, daß ihm das spinozistische System, das mit seinen eigenen religiösen

und moralischen Überzeugungen unvereinbar war, als rational
unanfechtbar erschien.20 Jetzt fand er erstmals Gelegenheit, unter dem Titel
«Zweifek seiner damaligen geistigen Situation einen objektiv
nachvollziehbaren Ausdruck zu geben. Da der Zwiespalt zwischen Determinismus

und religiös-sittlicher Überzeugung noch immer viele bedrückt, darf
man dieses Erste Buch auch heute noch zu den für eine breitere Leserschaft

interessantesten Texten Fichtes zählen. Philosophiegeschichtlich
ist es nicht zuletzt wegen der Rezeption gerade dieser deterministischen
Weltsicht durch Hegel von bleibendem Wert. Ich werde darauf
zurückkommen.

17 Ich zitiere die Bestimmung des Menschen durch bloßen Seitenverweis auf GA 1/6
(s. Anm. 3) im Text (in Klammern).

18 Vgl. die Einleitung zu FICHTE, J.G., Die Anweisung zum seligen Leben (s, Anm.
15), XXXVI-XLIV.

19 «Was für eine Philosophie man wähle, hängt [...] davon ab, was man für ein
Mensch ist [...], Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (erste) Einleitung
(1797): GA 1/4 (s. Anm. 3), 195.

20 Vgl. VERWEYEN, H., Einleitung zu J.G. Fichte, Versuch einer Kritik aller
Offenbarung (1792), Hamburg 1998 (PhB 354), XIII-XVI (Literatur!).



388 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

«Bin ich frei und selbständig, oder bin ich nichts an mir selbst, und
lediglich Erscheinung einer fremden Kraft?» (S. 211). Das Erste Buch
endet mit der Feststellung, daß diese Frage nicht rational, sondern nur
durch eine nicht weiter begründbare Option für die eine oder andere
Sicht der Dinge zu entscheiden sei. Im Unterschied zu den als Monologen

konzipierten Büchern I und III ist das Zweite Buch als Dialog verfaßt.
Eine «wunderbare Gestalt» schien [!] nächtens den «armen Sterblichen»
anzureden (S. 215). Dieser «Geist» macht sich dann zum Wortführer in
einem langen Gespräch, das Fichtes Intention nach eine allgemeinverständliche

Einleitung in die Transzendentalphilosophie sein sollte.21 Welche

Funktion hat Fichte diesem «Geist» zugedacht?
Die Anrede durch den Geist stellt sicherlich keine Aufforderung

durch ein anderes geistiges Wesen zu sittlich freiem Handeln dar, wie sie

nach §§ 1-3 der Grundlage des Naturrechts (1796) für die Konstitution von
Selbstbewußtsein überhaupt notwendig ist.22 Er selbst führt sich so ein,
daß offenbleibt, ob er nicht letztlich jener Lügengeist ist, dessen Annahme

Descartes in seiner zweiten Meditation in äußerster Konsequenz des

methodischen Zweifels hypothetisch erwägt.23 Aber er teilt dem angeredeten

Ich zugleich das Ergebnis der Cartesischen Reflexion mit: «Ich
kann dich nicht täuschen; [...] und würdest du doch getäuscht, so würdest

du es durch dich» (S. 215). Zu Ende des Dialogs sagt er: «Ich wollte
dich von deinem falschen Wissen befreien, keineswegs aber dir das wahre

beibringen» (S. 252). Schließlich geht er jedoch noch einen Schritt
darüber hinaus: «Hast du kein anderes Organ, [wahre Wirklichkeit] zu
ergreifen, so wirst du sie nimmer finden. Aber du hast ein solches Organ.
Belebe es nur, und erwärme es; und du wirst zur vollkommensten Ruhe
gelangen. Ich lasse dich mit dir selbst allein» (S. 252).

Das «Ich» hat also am Ende des Zweiten Buchs noch nicht von
jenem Organ Gebrauch gemacht, das allein die Begegnung mit wahrer
Wirklichkeit vermittelt. Zu Beginn des Dialogs sagt das Ich zwar: «[Der
Geist] beruft sich auf meinen eignen Verstand [!]. Ich will es darauf wa-

21 Vgl. Fichtes Brief an F.J. Johannsen vom 31. Januar 1801 in: GA III/5, 9f. (s.

Anm. 3): «Ich bin der Meinung, daß, wer das zweite Buch [...] nicht gan% leicht faßt,
übrigens ein verständiger und talentvoller Mensch seyn mag, aber von der Transcen-
dental=Philosophie laße er nur hinführo die Hand».

22 Zu dieser Annahme könnte Fichtes Antwort auf die Frage nach dem «Erstbeweger»

dieses Interpersonalverhältnisses verleiten. Wer erzog dann die ersten
Menschen? «Ein Mensch konnte sie nicht erziehen, da sie die ersten Menschen seyn sollten.
Also ist es nothwendig, daß sie ein anderes vernünftiges Wesen erzogen [...]. Ein Geist
nahm sich ihrer an [...]», vgl. GA 1/3, 347f. (s. Anm. 3).

23 Vgl. DESCARTES, R., Meditationes de prima philosophia, deutsch: Meditationen
über die Grundlagen der Philosophie (PhB 250a), Hamburg 1992, 43 (AT VII, 25).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 389

gen. Er kann nichts in mich hinein denken; was ich denken soll, das muß
ich selbst denken [...]» (S. 215). Dieses «Wagnis» ist aber nicht mehr als

ein arbeitshypothetisches Sich-Einlassen auf ein Gedankenexperiment.
Die Situation des Zweifels bleibt grundsätzlich bestehen. Man darf dem
Ausdruck keinesfalls Züge der praktischen Vernunft unterlegen.

Damit ergeben sich jedoch erhebliche Schwierigkeiten für das
Verständnis des gesamten Werks. In seinem Versuch einer neuen Darstellung der

Wissenschaftslehre (Zweite Einleitung, 1797) sprach Fichte noch von der
Aufgabe, die intellektuelle Anschauung der Selbständigkeit des Ich «ihrer
Möglichkeit nach zu erklären, und sie durch diese Erklärung aus dem
Systeme der gesammten Vernunft, gegen den Verdacht der Trüglichkeit
und der Täuschung zu vertheidigen, den sie durch ihren Widerstreit
gegen die ebenfalls in der Vernunft gegründete dogmatische Denkart auf
sich zieht». Fichte will den Glauben an die Realität dieser Selbständigkeit
des Ich, «von welchem der transscendentale Idealismus nach unserem
eigenen ausdrücklichen Geständnisse allerdings ausgeht, durch etwas noch
höheres [...] bewähren, und das Interesse selbst, auf welches er sich gründet,

in der Vernunft nach[...]weisen».24 Dieser Text entspricht der
Grundkonzeption Fichtes: Das Glaubenswagnis geht dem «transscendentalen
Idealismus» voraus. In der Bestimmung des Menschen aber wird der «Glaube»

dem «Wissen» gleichsam nachgeschoben. Es scheint kein Platz für eine

Vernunfttätigkeit zu bleiben, die den «Glauben [...] durch etwas noch
höheres [...] bewähren» könnte.

Fichte thematisiert unter dem Titel «Wissen» zwar nur den theoretischen

Teil der Wissenschaftslehre. Der Darstellung seiner praktischen
Philosophie soll das Dritte Buch dienen.25 Dies nachzuvollziehen fallt
angesichts des gegenüber den beiden ersten Büchern hervorstechenden
Mangels an wissenschaftlicher Präzision aber äußerst schwer. Auf dem

Hintergrund der Entwicklung, die Fichtes Philosophie inzwischen
genommen hatte, verwundert besonders eines. Schon in der Grundlage der

gesammten Wissenschaftslehre von 1794/95 war die theoretische Philosophie
nicht in völliger Abstraktion von der praktischen Vernunft durchgeführt.
Dies hätte der wesentlichen Intention Fichtes, die Kantische Trennung
zwischen theoretischer und praktischer Vernunft zu überwinden,
widersprochen. In der Wissenschaftslehre nova methodo, die Fichte in den Jahren

1796—99 vortrug, hatte er aber sogar die Zweiteilung in einen theo-

24 Vgl. GA 1/4 (s. Anm. 3), 219.
25 In einem Brief an Reinhold vom 8. Januar 1800 gibt Fichte seiner Meinung

Ausdruck, durch das Dritte Buch «für jeden unbefangenen Denker, mithin für Jacobi
sicher, nun endlich diesen [praktischen] Theil [s]einer Philosophie in ein unverkennbares
Licht gesetzt zu haben», vgl. GA III/4 (s. Anm 3), 180).



390 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

retischen und einen praktischen Teil aufgegeben.26 Was bewog Fichte zur
Abfassung des seltsam abstrakten Konstrukts eines rein theoretisch-spekulativen

Denkens im Zweiten Buch?

In einem Brief an Reinhold bemerkt Fichte: «So viel scheint mir [...]
schon jetzt klar: [...] Daß Jacobi meine Philosophie nur zur Hälfte kennt:
den praktischen Theil derselben nämlich gar nicht.»27 Fichte ist im Zweiten

Buch offensichtlich bemüht, den theoretischen Teil der
Wissenschaftslehre auf das zu reduzieren, was Jacobi unter Transzendentalphilosophie

überhaupt verstand: die reine Wissenschaft an sich, in welcher
der menschliche Geist in allem nur sich selbst sucht, «um sein Selbst-
und in-sich-seyn zu retten, es alleinthätig und mit Freyheit fortzusetzen»28.

Dieser «Idealismus» gilt Jacobi als «Nihilismus».29

Der «Annäherungsversuch» im Blick auf Jacobi ist kaum rein
strategischer Natur. Zunächst wäre daran zu erinnern, daß Fichte selbst sich
einmal in einer ähnlichen Situation befand wie das «Ich» am Ende des

Zweiten Buchs - in der kurzen Zeitspanne zwischen seiner Lektüre von
Kants Kritik der reinen Vernunft und der Begegnung mit Kants zweiter
Kritik.30 Er hatte an sich selbst ein Denken kennengelernt, daß zwar von
der Vorstellung, bloßes Moment an einem in sich geschlossenen Kausalprozeß

zu sein, bereits befreit war, aber sein innerstes Wesen als

«Bestimmung zur Selbstbestimmung» noch nicht zu erblicken vermochte.
Darüber hinaus dürfte Fichtes Zurückweisung von Kants «Ding an sich»

26 Vgl. das «NotaBene» am Anfang der Halleschen Kollegnachschrift: In der neuen
Wissenschaftslehre Fichtes «findet aber die bisher gewöhnliche Abtheilung der
Philosophie in theoretische und praktische nicht statt. Sondern er trägt Philosophie
überhaupt vor — theoretische und praktische vereinigt, fängt nach einem weit natürlichem

Gange vom praktischen an, oder zieht da wo es zur Deutlichkeit was beiträgt,
das praktische ins theoretische herüber um aus jenem dieses zu erklären» (GA IV/2,
17; s. Anm. 3). Vgl. dazu die Einleitung von E. FUCHS zu J.G. FICHTE, Wissenschaftslehre

nova methodo. Kollegnachschrift KRAUSE, K.Chr.Fr. 1798/99 (PhB 336), Hamburg

1994, XXI-XXIX, bes. XXVII.
27 GA III/4 (s. Anm. 3), 180.
28 Vgl- Jacobi an Fichte, GA III/3 (s. Anm. 3), 231. (Ich zitiere hier und im folgenden

aus dem Privatschreiben an Fichte, da diesem das gedruckte Sendschreiben bei
Abfassung der Bestimmung des Menschen noch nicht vorlag).

29 Vgl. ebd., GA III/3 (s. Anm. 3), 245. Dazu die Bemerkung von G. Zöller: «Das
eindrucksvollste Porträt des selbstannihilierenden egoistischen Idealismus findet sich
ironischerweise bei Fichte, im Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen» («Das
Element aller Gewißheib> - Jacobi, Kant und Fichte über den Glauben, in: Fichte-Studien,
Bd. 14 [s. Anm. 13], 21-41, hier 24, Anm. 8).

30 Vgl. dazu die Aphorismen über Religion und Deismus, die gleichsam eine
Momentaufnahme des Fichteschen Denkens zwischen dem Studium der beiden ersten Kritiken
Kants darstellen, in: GA II/l (s. Anm. 3), 283-291 und seine Briefe aus jener Zeit, in:
GA III/l, 163-195.



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 391

— also der letzten Verbindung der Transzendentalphilosophie mit der
Annahme einer an sich bestehenden Sinnenwelt — auf eine Anregung Ja-
cobis zurückgehen.31

Aber bislang konnte es den Anschein haben, als ob wenigstens die

apodiktische Gewißheit über sich selbst, die das Ich im Cartesischen
Reflexionsverfahren gewinnt, Fichte zufolge eine unanfechtbare
Realitätsgewißheit verbürge. Diesen Anschein hebt Fichte zu Ende des Zweiten
Buches im Einklang mit Jacobi nun in aller Entschiedenheit auf. Unter
Anleitung des «Geistes» erkennt das Ich, daß es innerhalb der Sphäre des

bloßen Wissens nicht einmal seiner eigenen Wirklichkeit gewiß sein kann
(S. 247—252). Der deswegen als «ruchlos» gescholtene Geist (S. 251)32
faßt zusammen: «Was durch das Wissen, und aus dem Wissen entsteht,
ist nur ein Wissen. Alles Wissen aber ist nur Abbildung, und es wird in
ihm immer etwas gefo[r]dert, das dem Bilde entspreche. Diese
Forderung kann durch kein Wissen befriedigt werden; und ein System des

Wissens ist nothwendig ein System bloßer Bilder, ohne alle Realität,
Bedeutung und Zweck» (S. 252).33

Sieht man genauer hin, so kommen also in den Reden des «Geistes»
im Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen zwei «Stimmen» zu Wort,
die Entscheidendes zur Klärung der Philosophie Fichtes beigetragen
haben: Kant und Jacobi. Die «Stimme», die das gesamte Dritte Buch dominiert,

ist zwar die innerste Stimme des Gewissens. Aber auch sie spricht
weitgehend die Sprache Jacobis. Die versuchte Anpassung an Jacobis
Terminologie des Glaubens34 ist vor allem zu Beginn des Dritten Buchs
so unverkennbar, daß sie schon damals bei den Eingeweihten
Kopfschütteln erregte.

31 Vgl. dazu HAMMACHER, K., Jacobis Brief «An Fichte» (1799) (s. Anm. 13), 73f.;
FUCHS, E., Texte zu Jacobi und Fichte im Brinkmann-Archiv, in: Fichte-Studien, Bd.
1, hrsg. von HAMMACHER, K.,/SCHOTTKY, R./SCHRADER, W.H., Amsterdam-Atlanta
1990, 205-227, hier 206, und die dort zitierten Aufsätze R. Lauths zum Verhältnis
zwischen Fichte und Jacobi in: LAUTH, R., Transzendentale Entwicklungslinien, Hamburg
1989.

32 Erst im Dritten Buch, als das Ich, wieder mit sich allein im Gespräch, im
Glauben das Organ zur Erkenntnis wahrer Realität gefunden hat, wird derselbe Geist
als «erhaben» bezeichnet (S. 257).

33 Vgl. Jacobi an Fichte: «Psyche weiß nun das Geheimniß, das ihre Neugier so
lange unerträglich folterte; sie weiß nun, die Stetige! Alles außer ihr ist Nichts, und sie

selbst nur ein Gespenst; ein Gespenst, nicht einmal von Etwas; sondern, ein Gespenst AN
SICH: ein reales Nichts; ein Nichts der Realität.» GA III/3 (s. Anm. 3, 238).

34 Die Ausnahmestellung, die Die Bestimmung des Menschen in ihrem geradezu
inflationären Gebrauch des Begriffs «Glauben» im Fichteschen Werk einnimmt, hat G. ZÖLLER

sorgfältig in seinem Essay «<Das Element aller Gewißheit) - Jacobi, Kant und
Fichte über den Glauben» (s. Anm. 29) herausgearbeitet, vgl. hier bes. S. 37.



392 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

Einem Brief Fichtes an Schelling vom 27. Dezember 1800 zufolge
finden sich im Dritten Buch der Bestimmung des Menschen «die deutlichsten

Winke» hinsichtlich einer (von ihm selbst noch nicht wissenschaftlich

bearbeiteten) «weitere[n] Ausdehnung der TransscendentalPhilosophie,
seihst in ihren Principien, [...] zu welcher ohnedies das Zeitbedürfniß uns
dringendst auffo[r]dert»35. Wo lassen sich diese Winke finden, und: ist
auch in dieser systematischen Hinsicht ein Einfluß Jacobis auszumachen?

Jacobi hatte sich in seinem Brief von 1799 weit intensiver mit dem
praktischen Teil der Wissenschaftslehre, zumindest mit dessen Prinzipien,

auseinandergesetzt, als Fichte um 1800 wahrzunehmen imstande
war. Bereits die knappen Bemerkungen Fichtes über seine Neufassung
der Kantischen Postulatenlehre36 in der ersten seiner Vorlesungen über die

Bestimmung des Gelehrten aus dem Jahre 1794 hatten Jacobi begeistert.37
Nun betont Jacobi, daß auch ihm «das Kantische Sittengesetz nie etwas
anderes, als der nothwendige Trieb der Uebereinstimmung mit uns selbst

[...] gewesen ist»38.

Die im Blick auf Fichtes Ethikansatz wohl wichtigste Passage in
Jacobis Brief lautet jedoch: «Aber will ich denn daß keine allgemeine,
streng erwiesene Pflichtenlehre aufgestellt werde, welches nur IN und
ÜBER einem reinen Vernunftsystem geschehen kann? [...] Oder bestreite ich
die Wahrheit und Erhabenheit des Grundsatzes, von dem die Sittenlehre
der reinen Vernunft ausgeht? Keinesweges! Das Moral-Princip der
Vernunft: Einstimmigkeit des Menschen mit sich selbst; STETE Einheit — ist das

35 GA III/4 (s. Anm. 3), 406. In einem späteren Brief an Schelling (31. Mai-7.
August 1801) will Fichte allerdings nichts mehr davon wissen, «daß gewisse Fragen durch
die bisherigen Principien noch nicht erledigt wären. [...] Es fehlt der Wissenschaftslehre

durchaus nicht in den Principien, wohl aber fehlt es ihr an Vollendung; die höchste

Synthesis nemlich ist noch nicht gemacht, die Synthesis der GeisterWelt», GA III/5
(s. Anm. 3), 45. Vgl. dazu die Antwort Schellings in seinem Brief an Fichte vom 3.

Oktober 1801, GA III/5 (s. Anm. 3), 83f.
36 «Die vollkommene Uebereinstimmung des Menschen mit sich selbst, und —

damit er mit sich selbst übereinstimmen könne — die Uebereinstimmung aller Dinge ausser

ihm mit seinen nothwendigen praktischen Begriffen von ihnen, — den Begriffen,
welche bestimmen, wie sie seyn sollen, — ist das lezte höchste Ziel des Menschen. Diese
Uebereinstimmung überhaupt ist, daß ich in die Terminologie der kritischen Philosophie

eingreife, dasjenige, was Kant das höchste Gut nennt: welches höchste Gut an sich
[...] gar nicht zwei Theile hat, sondern völlig einfach ist: es ist — die vollkommene

Uebereinstimmung eines vernünftigen Wesens mit sich seihst», GA 1/3 (s. Anm. 3), 31 f. Es ist
interessant, daß diese erste Vorlesung - wie Die Bestimmung des Menschen an ein breiteres
Publikum gerichtet — bereits einen ähnlichen Titel trug wie die Schrift von 1800: Die
Bestimmung des Menschen an sich.

37 Vgl. Jacobi an Fichte, GA III/3 (s. Anm. 3), 244.
38 Vgl. ebd.



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 393

Höchste im Begriffe; denn es ist diese Einheit die absolute, unveränderliche

Bedingung des vernünftigen Daseyns überhaupt; folglich auch alles

vernünftigen und freyen Handelns: IN ihr und MIT ihr allein hat der
Mensch Wahrheit und höheres Leben. Aber diese Einheit selbst ist nicht
das Wesen, ist nicht das Wahre. So kann ihr Gesetz auch nie das Herr; des

Menschen werden, und ihn über sich selbst wahrhaft erheben. [...] Dieses
Herz soll Transcentalphilosophie mir nicht aus der Brust reißen, und
einen reinen Trieb allein der Ichheit an die Stelle setzen; ich laße mich nicht
befreyen von der Abhängigkeit der hiebe f...].»39

Jacobis Feststellung, daß diese Einheit die absolute, unveränderliche
Bedingung des vernünftigen Daseyns überhaupt, aber selbst nicht das

Wesen, das Wahre sei, faßt im Kern recht gut den entscheidenden Schritt
zusammen, der Fichtes spätere Wissenschaftslehre von der früheren
unterscheidet. Insbesondere Fichtes Anweisung tpum seligen heben von 1806

beweist, wie sehr die zitierte Passage in ihm weitergewirkt hat.40 Lassen
sich Spuren dieses Einflusses auch schon in der Bestimmung des Menschen

ausmachen? Aufs Ganze gesehen: nur in schwachen Umrissen!
Zu einer klareren Darstellung der Grundgedanken des Dritten Buchs

findet Fichte erst am Ende, in Abschnitt IV, wo er im Rückblick auf das

Ganze fragt: «Was ist denn nun dies für ein Gesetz der geistigen Welt,
das ich denke? — Ich will mir nemlich diesen Begriff, der nun da steht,
fest und gebildet, und welchem ich nichts hinzuthun kann oder darf, nur
erklären, und aus einander setzen» (S. 291). Im Rahmen des gesamten
Dritten Buchs, in dem es um die Verabschiedung des «Wissens» durch
den «Glauben» zu gehen scheint, fällt zunächst der zweite Satz auf. Der
(in der Evidenz des Sollens gründende) Glaube an ein «Gesetz der geistigen

Welt» ist das einzige Organ zur Erfassung wahrer Wirklichkeit — dies
bleibt bestehen. Aber darüber hinaus macht Fichte nun doch ein Be-

39 Ebd., GA III/3 (s. Anm. 3), 242f.
40 Vor allem die merkwürdige Zusammenfassung von Legalität und «niederer Mo-

ralität» und der despektierliche Rückblick Fichtes auf Kants Kritik der praktischen
Vernunft wie auch seine eigene Sittenlehre von 1798, durch die sich die Beschreibung der
«zweiten Weltansicht» (von fünf Standpunkten) in der Anweisung %um seligen heben von
vergleichbaren Darstellungen in anderen Werken Fichtes abhebt, dürften nur im Rückblick

auf Jacobis Brief an Fichte von 1799 verständlich werden. Vgl. hierzu die
Einleitung zu J.G. FICHTE, Die Anweisung zum seligen Leben (s. Anm. 15), XXXVIII-
XLII, und die Bemerkung in einem Brief Fichtes an Jacobi vom 8. Mai 1806:
«Sittenlehre kann eben nicht anders ausfallen, als sie bei Kant und mir ausgefallen ist; aber
die Sittenlehre selbst ist etwas sehr Beschränktes und Untergeordnetes; anders habe
ich es nie genommen, und wenigstens als Kritiker der Urtheilskraft, des Gipfels der
Kantischen Spekulation, nimmt auch Kant es nicht anders», GA III/5 (s. Anm. 3),
355f.



394 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

dürfnis geltend: sich den in sich selbst ruhenden «Begriff» «erklären und
auseinanderzusetzen», ein Bedürnis also nach einem über den Glauben
hinausgehenden Wissen. Ebendies ist die Aufgabe der Wissenschaftslehre:

nicht die Grundevidenz der praktischen Vernunft hervorzubringen,

aber sie als Evidenz einer in sich konsistenten Vernunft einsichtig
zu machen.

Das Gesetz der übersinnlichen Welt ist, so stellt Fichte heraus, ein

Wille, «der absolut durch sich selbst zugleich That ist, und Produkt, dessen

Wollen Geschehen, dessen Gebieten Hinstellen ist; in welchem
sonach die Forderung der Vernunft, absolut frei, und selbstthätig zu seyn,
dargestellt ist» (S. 291f.). Interessant ist, daß Fichte damit seine Ausführungen

über die «Tathandlung» zu Beginn der Wissenschaftslehre von
1794 aufnimmt, zugleich aber modifiziert. Der Urakt des «absoluten Ich»
ist nun nicht mehr aus der Perspektive des zur Freiheit aufgerufenen
menschlichen Ich anvisiert, sondern im Blick auf die Frage nach Gott.

Wie aber läßt sich dann das Verhältnis jenes absoluten (göttlichen) Willens

zur menschlichen Freiheit so bestimmen, daß nicht doch wieder der
Rückfall in eine heteronome Forderung an den Menschen die letzte
Konsequenz ist? Eine klare Antwort auf diese Frage bleibt Fichte in diesem
Werk schuldig.

Verhängnisvoll für die Fichte-Rezeption ab 1800 ist vor allem ein
geradezu gnostisch anmutender Dualismus gewesen, der als Unterton das

ganze Dritte Buch durchzieht: «Ich ergreife durch jenen Entschluß [sc.
für die durch den Glauben bereits in dieser Sinnenwelt offenbare
übersinnliche Welt] die Ewigkeit, und streife das Leben im Staube und alle
andere sinnliche Leben, die mir noch bevorstehen können, ab, und
versetze mich hoch über sie» (S. 285). Erst ab 1804 findet Fichte in seinen

Darstellungen der Wissenschaftslehre zu einer Sicht des Verhältnisses
zwischen dem absoluten Sein und seiner Erscheinung, die einen solchen
Dualismus prinzipiell überwindet. Aber nicht diese reife Form seiner
wissenschaftlichen Philosophie wird publiziert. Die Öffentlichkeit wird
nur mit weiteren populären Darstellungen seines Denkens konfrontiert,
in denen sich immer wieder Anklänge an eine dualistische Weltsicht
finden, die dann das einmal beschlossene Urteil über Fichte als einen
verworrenen Mystiker weiter zu legitimieren schienen.

III. Zur Rezeption des Werks

Das Echo der Gelehrtenwelt auf Die Bestimmung des Menschen ist, aufs
Ganze gesehen, geradezu verheerend gewesen. Das negativste Urteil fällt
der Mann, dem Fichte mit dieser Schrift am meisten gerecht zu werden
suchte. In einem vertraulichen Brief vom 13. Februar 1800 an Jean Paul



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 395

Richter schreibt Jacobi: «Aber nun im 3ten Buche, wo sich dieser kalte
Geist warm macht, glüht, predigt, singt und betet, und sogar das

Evangelium lehrt — da war es aus bei mir mit dem Lachen; mir wurde übel
und weh [,..].»41 F. Schleiermacher verfaßt eine Rezension42, die wohl am
treffendsten von A.W. Schlegel in einem Brief an Schleiermacher vom
20. August 1800 charakterisiert wurde: «Das über die Bestimmung ist [...]
ein Meisterstück von Feinheit in Ironie, Parodie und schonender re-
spectueuser Architeufeley.»43

Für die weitere Rezeptionsgeschichte der Fichteschen Philosophie
insgesamt entscheidend wurde die Aufnahme der Bestimmung des Menschen

durch Schelling und Hegel. Wie Schelling die Schrift in sein Verständnis
der Wissenschaftslehre einbezogen hat, geht recht klar aus seinem Brief
an Fichte vom 3. Oktober 180144 hervor, der zugleich den zwischen beiden

im Grunde bereits vollzogenen Bruch deutlich werden läßt. Im
Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen hatte Fichte den Begriff «Wissen»

auf eine abstrakte theoretische Vernunft eingeschränkt, der jeder
Zugang zu wahrer Wirklichkeit versagt ist. Bei der Ausarbeitung seiner

neuen Darstellung der Wissenschaftslehre in den Jahren 1800—1804
bezeichnet er hingegen mit «Sehen», «Wissen», «absolutem Wissen» den einzig

möglichen Ausgangspunkt und Erkenntnisspielraum der
Wissenschaftslehre. In seiner Korrespondenz mit Schelling von 1800 bis 1802
verweist Fichte zwar ständig auf die nun bald im Druck zu erwartende
neue Darstellung, die Entscheidendes zur Klärung der Differenzpunkte
zwischen Schelling und ihm beitragen sollte. Er scheint Schelling aber

nirgends auf den ziemlich abrupten Wechsel in seinem Gebrauch des

Terminus «Wissen» aufmerksam gemacht zu haben. Das läßt mindestens
zum Teil verständlich werden, warum Schelling das «Wissen» im Sinne
der Bestimmung des Menschen als Medium der Wissenschaftslehre
überhaupt ansieht und einer solchen, auf die Subjektivität beschränkten
Philosophie seine Naturphilosophie als notwendige Ergänzung entgegenhält.

«Die Nothwendigkeit, vom Sehen auszugehen, bannt Sie mit Ihrer
Philosophie in eine durch und durch bedingte Reihe, in der vom Absoluten

nichts mehr anzutreffen ist. Das Bewußtsein oder Gefühl, das Sie

selbst davon haben mußten, zwang Sie schon, in der <Bestimmung des

Menschen) das Speculative, weil Sie es nämlich in Ihrem Wissen wirklich
nicht finden konnten, in die Sphäre des Glaubens überzutragen, von

41 Fichte im Gespräch (s. Anm. 2) 2, 292.
42 J.G. Fichte in zeitgenössischen Rezensionen. Hrsg. von FUCHS, E./JACOBS,

W.G./SCHIECHE, W., Stuttgart-Bad Cannstatt. Bd. 3, 1995, 1-173, hier 66-75.
43 Fichte im Gespräch (s. Anm. 2) 2, 379.
44 GA III/5 (s. Anm. 3), 80-90.



396 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

dem meines Erachtens in der Philosophie so wenig die Rede seyn kann,
als in der Geometrie. Sie erklärten in derselben Schrift, fast mit so viel
Worten: das eigentlich Ur=Reale, d. h. doch wohl das wahrhaft Speculative,

sey im Wissen nirgends aufzuzeigen. Ist dies nicht Beweises genug,
daß Ihr Wissen nicht das absolute, sondern irgendwie noch bedingtes
Wissen ist [,..].»45 Etwas später vergleicht Schelling seine Philosophischen

Briefe über Dogmatismus und Kritizismus von 1795 als Ausdruck eines
«ersten noch rohen und unentwickelten Gefühl[s], daß die Wahrheit höher
hege, als der Idealismus geht» und bemft sich auf Die Bestimmung des

Menschen als eine im Hinblick auf einen solchen vorläufigen Ausdruck
gefühlter Evidenz analog zu nehmende Schrift, in der Fichte «das im Wissen

(d. h. eben im Idealismus) vermißte Urreale (Speculative) aus dem
Glauben [herhole]». «Meine idealistische und realistische Philosophie
verhalten sich also gerade und genau so, wie Ihr Wissen und Glauben,
deren Gegensatz Sie noch überdieß völlig unaufgehoben zurückließen,
und wenn Sie dort an mir irre wurden, so habe ich dagegen hier aufgehört,

Ihnen folgen zu können.»46 Auf diesem Hintergrund (wie dem der

gesamten Korrespondenz mit Fichte) mutet es allerdings seltsam an,
wenn Schelling in seinem Brief an A.W. Schlegel vom 19. August 1802

behauptet, daß Fichte in der Bestimmung des Menschen «allein noch sein
Universum ausgesprochen hat und sie, wie ich überzeugt bin, wirklich die
Blüte seiner Philosophie ist»47.

In manchen Aussagen der Briefe Schellings aus dieser Zeit ist bereits
die Stimme Hege/s unüberhörbar. In Hegels Schrift Glauben und Iltissen48

von 1802 fungiert Fichtes Bestimmung des Menschen als besonders illustrativer

Text für den Aufweis der Haltlosigkeit der Wissenschaftslehre.
Zusammen mit Fichtes Schrift von 1800 stellt dieser Aufsatz Hegels eine

wichtige Grundlage nicht nur für das Verständnis des «Streits um die
Gestalt einer Ersten Philosophie»49 in Deutschland zu Beginn des 19.
Jahrhunderts dar. Hier bietet sich zugleich so etwas wie eine Vorschau auf
die komplexe Problematik, die im Zentrum der zentrifugalen Denkansätze

des Deutschen Idealismus steht.

45 Ebd., 82f.
46 Ebd., 85.
47 Vgl. Fichte im Gespräch (s. Anm. 2), Bd. 3: 1801-1806, 1981, 135
48 «Glauben und Wissen oder Reflexionsphilosophie der Subjectivität, in der

Vollständigkeit ihrer Formen, als Kantische, Jacobische, und Fichtesche Philosophie» (1802),
in: HEGEL, G.W.F., Gesammelte Werke (im folgenden: GW). Bd. 4: Jenaer kritische
Schriften. Hg.: BUCHNER, H., Hamburg 1968, 313-414.

49 Vgl. den Titel der von W. Jaeschke herausgegebenen exzellenten Sammlung von
Originaltexten und Kommentaren zum Thema: «Der Streit um die Gestalt einer Ersten
Philosophie» (s. Anm. 13).



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 397

Fichte, Schelling und Hegel ist das Bemühen gemeinsam, auf der
Grundlage der von Kant vollzogenen «kopernikanischen Wende» das für
die kritische Philosophie Kants charakteristische Auseinanderfallen von
theoretischer und praktischer Vernunft durch den Entwurf eines Systems
zu überwinden, in dem die Vernunft trotz und in der Mannigfaltigkeit
ihrer Äußerungen als eine aufgewiesen wird. Auf eine knappe Formel
gebracht, ging es ihnen um eine Vollendung der Philosophie in einem
«Spinozismus der Freihek»50. Bis zum Ende der Lehrtätigkeit Fichtes in
Jena schien über dieses gemeinsame Ziel hinaus auch ein prinzipiell
gemeinsamer Systemansatz Fichtes und Schellings möglich. Ab 1800/1801
wurde aber deutlich, daß Schelling und Hegel - auf den die «Gelehrtenrepublik»

gerade erst aufzumerken begann — einen von Fichte grundsätzlich

verschiedenen Weg verfolgten.51
Der springende Punkt in Hegels Kritik an Fichte ist bereits in der

«Differenzschrift» von 180152 dessen Verständnis von Sollen. Diese Kritik
betrifft Kant nicht weniger als Fichte. Hinsichtlich Fichte aber trifft sie

ins Zentrum seiner in Jena vorgetragenen Wissenschaftslehre. Für ihn ist
das Sollen das entscheidende Moment, über das endliche Freiheit zur
Einheit mit dem Absoluten gelangt. Hegel sieht jedoch richtig, daß der
Jenenser Konzeption Fichtes zufolge das Sollen jene Einheit gerade
unmöglich macht.53 «Alles vernunftlose sich zu unterwerfen, frei und nach
seinem eigenen Gesetze es zu beherrschen, ist lezter Endzweck des Men-

50 Auf Schelling und Hegel scheint dieses Stichwort besser zuzutreffen als auf
Fichte. Aber auch Fichte formuliert bereits im ersten Entwurf seiner Wissenschaftslehre,

den Eignen Meditationen über ElementarPhilosophie von 1793/94, als Ziel seiner
Philosophie, einen «Spinozismus [...], nicht [zwar] einen theoretischen, speculativen,
sondern einen moralischen» aufzustellen, vgl. GA II/3 (s. Anm. 3), 132.

51 Diese entscheidende Wende hat K. DÜSING sorgfältig in seinem Beitrag: «Die
Entstehung des spekulativen Idealismus. Schellings und Hegels Wandlungen zwischen
1800 und 1801» (in: Der Streit um die Gestalt einer ersten Philosophie [s. Anm. 13],
144-163) herausgearbeitet. Zum Weg Schellings speziell vgl. BAUMGARTNER, H.M.,
Der spekulative Ansatz in Schellings System des transzendentalen Idealismus (ebd. 127

-143).
52 «Differenz des Fichte'schen und Schelling'schen Systems der Philosophie», GW

4 (s. Anm. 48), 1-92.
53 Hegels Formel vom «perennierenden Sollen» ist die Basis seiner Fichte-Kritik

geblieben, auch als Fichte längst über seine Jenaer Konzeption hinaus war. Das hat so
nachhaltig zum philosophiegeschichtlich dominanten Zerrbild der Philosophie Fichtes
beigetragen, daß selbst die Edition der wichtigsten späteren Darstellungen um die
Mitte des 19. Jahrhunderts daran nur wenig zu ändern vermochte. — Zu Hegels Kritik
im Kontext des Fichteschen Gesamtwerks vgl. bes. JANKE, W., Das bloß gesollte
Absolute. Zur strittigen Rolle des Sollens in Hegels Logik und Fichtes Phänomenologie

ab 1804 [Literatur!], in: Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie (s.

Anm. 13), 177-191.



398 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

sehen; welcher lezte Endzweck völlig unerreichbar ist und ewig
unerreichbar bleiben muß, wenn der Mensch nicht aufhören soll, Mensch zu

seyn, und wenn er nicht Gott werden soll», sagt Fichte in der Vorlesung
Über die Bestimmung des Menseben an sich von 1794.54 Seiner Sittenlehre von
1798 zufolge ist das Gesollte ein «unendlicher nie zu erreichender Zweck;
daher unsere Aufgabe nur diese seyn kann, anzugeben, wie gehandelt
werden müsse, um jenem Endzwecke sich anzunähern:»55

Über seine Kritik am Sollensbegriff Fichtes hinaus vermag Hegel
nun in Glauben und Wissen den Dualismus zwischen Idealität und Realität
in Fichtes Systemansatz dadurch noch schärfer zu akzentuieren, daß er
wie Schelling das im Zweiten Buch der Bestimmung des Menschen thematisierte,

hinsichtlich der Realität gänzlich leere «Wissen» als einen die
gesamte Wissenschaftslehre umfassenden Begriff ansieht, dem dann nur
noch der Glaube an Realität beigesellt werde. «[...] die absolute Identität
[ist] nicht für Erkennen und Wissen, sondern nur für den Glauben»56.

«[...] ob nach dem Jacobischen Dogmatismus das Objective, das Gegebene

als das Erste genannt wird, zu welchem der Begriff später
hinzukommt, oder ob Fichte das leere Wissen, Ich, zum Ersten macht, [...]
macht in der Sache nicht den mindesten Unterschied»57. «[...] ein Reich
einheitsloser Empirie und reinzufälliger Mannichfaltigkeit, steht einem
leeren Denken gegenüber»58. Der Geist (im Zweiten Buch der Bestimmung
des Menschen) erklärt «den Ich für frey und auf ewig erlöset von der
Furcht, die ihn erniedrigte und quälte; frey von einer Nothwendigkeit, die

nur in seinem Denken sey, und von der Wirklichkeit von Dingen, die
außer ihm existiren.»59

So folgenreich diese von Hegel nie korrigierte Kritik für die Fichte-
Rezeption geworden ist: kaum weniger bedeutsam ist die Beobachtung,
daß Hegel in diesem Zusammenhang im Rückgriff auf das Erste Buch
der Bestimmung des Menschen einen Vorblick auf seine eigene Systemkonzeption

gibt, die sich in den wesentlichen Prinzipien kaum noch verändert

hat — im Unterschied zu der Weiterentwicklung der Wissenschaftslehre

gegenüber deren Zerrbild in jener Schrift von 1800.

Hegel gießt seine ganze Verachtung darüber aus, daß Fichte das Ich
mit dem im Ersten Buch dargestellten Determinismus nicht zufrieden

54 GA 1/3 (s. Anm. 3), 32.
55 Vgl. FICHTE, J.G., Das System der Sittenlehre nach den Prinzipien der

Wissenschaftslehre, GA 1/5 (s. Anm. 3), 126 und passim.
56 Vgl. GW 4 (s. Anm. 48), 389.
57 Vgl. ebd.
58 Vgl. ebd., 395.
59 Vgl. ebd.



In der Falle zwischen Jacobi und Hegel 399

sein läßt. Er nimmt Anstoß daran, daß sich dieses Ich nicht bei der
Erkenntnis, «eine durch das Universum bestimmte Äußerung einer durch
sich selbst bestimmten Naturkraft» zu sein, beruhigt: «Dieser ungeheure
Hochmuth, dieser Wahnsinn des Dünkels dieses Ich, sich vor dem
Gedanken zu entsetzen, ihn zu verabscheuen, wehmüthig zu werden
darüber, daß Er Eins sey mit dem Universum, daß die ewige Natur in ihm
handle, [...] setzt überhaupt schon eine von aller Vernunft entblößte al-

lergemeinste Ansicht der Natur und des Verhältnisses der Einzelheit zu
ihr voraus, eine Ansicht, welcher die absolute Identität des Subjects und
Objects durchaus fremde [...] ist.»60 Fichtes Philosophie habe sich «in die

gemeine Ansicht der Subjectivität gestellt, welche [...] ihrer eigenen
Erhebung so wie der Erhebung ihrer Ansicht der Welt aus der Ansicht
einer empirischen Nothwendigkeit, welche Eins ist mit der Zufälligkeit, in
die Ansicht einer ewigen Nothwendigkeit, welche Eins ist mit der Frey-
heit, der Nothwendigkeit der als Weltlauf existirenden Weisheit [...], sich

völlig begeben.»61

Dementsprechend könne Fichte auch in der Rechtsverfassung und
im Staat «nicht das Lebendige selbst, das sich in dem Gesetz zugleich
allgemein setzt, und in dem Volke wahrhaft objectiv wird»62, erkennen und
meine deshalb, diesem Lebendigen die Konstruktion eines Naturrechts
kritisch entgegenhalten zu müssen — wie Hegel in seiner nächsten
kritischen Schrift im Rückblick auf die Bemühungen der Aufklärung insgesamt

weiter ausführt.63 Weil Fichte nicht einzusehen vermag, daß für eine
wahrhaft spekulative Philosophie, die die Dinge aus dem Gesichtspunkt
des Absoluten betrachtet, Notwendigkeit und Freiheit eins sind, komme
er auf ein so lächerliches Ansinnen an die Freiheit, sich darum zu
mühen, daß «die Orcane zahmer, die Krankheiten weniger schmerzhaft, der
Dunstkreis der Wälder und Sümpfe verbessert werde [...], die Völker
einander nicht mehr mit Krieg überziehen, noch ausplündern»64.

Allein schon die Lektüre von Fichtes Bestimmung des Menschen und
ihrer kritischen Rezeption in Hegels Glauben und Wissen vermag einen
Einblick in die Gründe zu vermitteln, warum bis ins 20. Jahrhundert die
Philosophie Fichtes weitgehend als ein merkwürdiger Mosaikstein auf dem

60 Ebd., 404.
61 Vgl. ebd., 407.
62 Vgl. ebd., 409.
63 «Ueber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in

der praktischen Philosophie, und sein Verhältniß zu den positiven Rechtswissenschaften»,

1802/03, GW (s. Anm. 46) 4, 415-485).
64 Vgl. GW (s. Anm. 46) 4, 407f.



400 In der Falle zwischen Jacobi und Hegel

Wege «Von Kant bis Hegel»65 betrachtet wurde. Deutlich wird aber auch,
wieviel noch zu tun bleibt, um die wichtigen Erkenntnisse, die im Deutschen

Idealismus auf so getrennten Bahnen gewonnen wurden, im Blick
auf die gemeinsamen Grundprobleme einer «Ersten Philosophie» ohne
Rückfall in die traditionellen Feindbilder wahrzunehmen und kritisch in
die pluralistische Diskussion heutigen Philosophierens einzubringen.

65 Vgl. das gleichnamige Buch von R. KRONER (Tübingen 1921/24).


	In der Falle zwischen Jacobi und Hegel : Fichtes Bestimmung des Menschen (1800)

